GrulBwort des Vorstandes der Deutschen
Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie,
Sektion Tiefenpsychologie, anlésslich des
70. Geburtstages von Ulrike Wagner-Rau

Am 17. und 18. Juni 2022 lud Prof. Dr. Maike Schult an den Fachbereich Evange-
lische Theologie der traditionsreichen Philipps-Universitit Marburg zu der Ta-
gung ,,.Das Unbewusste in der religisen Praxis®, um ein Doppeljubildum zu wiir-
digen:

50 Jahre Deutsche Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie (DGfP) und der 70.
Geburtstag der Hochschullehrerin fiir Praktische Theologie, Frau Prof. i. R. Dr.
Ulrike Wagner-Rau, der dieser Band gewidmet ist.

Viele Mitglieder der DGfP sind der Einladung ihrer Nachfolgerin, Maike
Schult, gerne gefolgt, sowohl zuhérend als auch mitgestaltend (Prof. em. Dr. Mi-
chael Klessmann, Jun.-Prof. Dr. Anette HauRmann, Pastor i. R. Wolfgang Winter),
mitdiskutierend wie auch feiernd.

In der Person von Ulrike Wagner-Rau spiegelt sich dabei zugleich auch ein
gehoriges Kapitel DGfP-Geschichte wider. Seit 1994 ist sie Mitglied der DGfP, dort
beheimatet in der Sektion T (Tiefenpsychologie). Dem ,,Unbewussten” in der
Praktischen Theologie galt und gilt ihr besonderes Augenmerk in Lehre und For-
schung, wie Regina Sommer und Michael Klessmann in diesem Band ausfiihren.
Nach ihrem Eintritt in den Ruhestand 2018 engagierte sie sich weiter fiir die
DGfP, etwa in der Fort- und Weiterbildungskommission der Sektion Tiefenpsy-
chologie (FUWK) in unserer Gesellschaft, deren Vorsitz sie 2021 iibernommen
hat.

Zur priméren Aufgabe dieser Kommission gehort, die Fort- und Weiterbil-
dung in der Sektion Tiefenpsychologie nachhaltig weiterzuentwickeln - etwa
iiber Kooperationen mit Universititen und Fachhochschulen (Master in Pasto-
ralpsychologie). Diese Zusammenarbeit ist in praxi bei diesem Doppel-Jubildum
in wunderbarer Weise, wie ich meine, gelungen und ermutigt, diese produktiv
fortzusetzen. Der hieraus entstandene Tagungsband ist ein Zeugnis des frucht-
baren Dialogs zwischen Pastoral-Psychologie und Universitits-Theologie und
zeigt auf besondere Weise, dass das Bedenken der Erscheinungsformen des - wie
auch immer zu nennenden - deskriptiven, dynamischen, leiblichen, kollektiven
,Unbewussten“ immer auch eine Reflexion ,religidser Praxis* hervorruft.

,In Marburg hat die Pastoralpsychologie eine lange Tradition. Dietrich Stoll-
berg gehort zu ihren Griindungsfiguren, Ulrike Wagner-Rau zu den Vermittle-
rinnen pastoralpsychologischer Ansitze in die kirchliche Praxis“, so Maike
Schult in ihrem damaligen Einladungsflyer. Wir vom Vorstand der DGfP und

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



24 Andreas Hasenkamp

Vorstand der Sektion Tiefenpsychologie danken Ulrike Wagner-Rau sehr fiir die-
sen ,,Vermittler*innen-Dienst” und gratulieren ihr aus gegebenem Anlass herz-
lich und mit guten Wiinschen fiir die kommenden Jahre.

Stehen bleiben wird die ,,Pastoralpsychologie* dabei nicht. Dafiir sorgt al-
lein schon das dynamische und leibliche ,,Unbewusste* selbst, dessen Bedeutung
zwischen den Disziplinen immer wieder kontextabhingig neu bestimmt werden
muss, wie Peter J. Winzen, MTh, am Ende seines Marburger Festvortrags zu
Recht hervorhob: ,Hie8 es vor 50 Jahren anlisslich der Griindung der DGfP, dass
Theologie allein nicht geniige, um zwischenmenschliche Dynamiken zu verste-
hen, und es u. a. der Integration der psychotherapeutischen Wissenschaften be-
diirfe, so wire heute anzumerken, dass es der theologischen Stimmen bedarf,
um die psychotherapeutischen Wissenschaften und die Psychoanalyse um Ent-
scheidendes zu bereichern.” In diesem Sinne diirfen wir gespannt sein, wohin
uns das ,,Unbewusste* und der ,,Heilige Geist* in diesem interdisziplindren Dia-
log noch fithren werden.

Pfarrer Andreas Hasenkamp

Vorstand DGfP, Sektion T; Mitglied Gesamtvorstand DGfP

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



GrulBwort der Evangelischen Kirche
von Kurhessen-Waldeck anlésslich des
70. Geburtstages von Ulrike Wagner-Rau

Die Erforschung und Reflexion von Religion als einer kommunikativen und sozi-
alen Praxis ist ein Herzensanliegen der praktisch-theologischen Arbeit von
Ulrike Wagner-Rau, die zu threm 70. Geburtstag mit vorliegendem Buch geehrt
wird.

Besondere Aufmerksamkeit widmet Wagner-Rau in ihren Arbeiten der
christlichen Kasualpraxis. In diesem Bereich sieht sie Pfarrerinnen und Pfarrer
in besonderer Weise herausgefordert, Menschen in Krisen und Lebensiibergin-
gen zu begleiten, zu erspiiren, was der Fall ist und welche religiésen Praktiken
und Uberzeugungen in diesen existentiell bedeutsamen Lebenssituationen hilf-
reich sein kdnnen. Gleichzeitig zeigen Wagner-Raus Analysen, wie sich in diesem
Feld der Kasualien ein gesellschaftlicher Wandel vollzieht. Es ist keineswegs
selbstverstdndlich, dass Menschen in Krisen- und Schwellensituationen bei der
Kirche und ihrem Personal anfragen und Begleitung erbitten. Die Konkurrenz
im Angebot der lebensbegleitenden Rituale ist groR. Umso wichtiger ist es, an-
gehende Pfarrerinnen und Pfarrer sorgsam auf diese wichtige Aufgabe der Be-
gleitung von Lebensiibergingen vorzubereiten. Dabei gilt es immer auch, von
jenen zu lernen, die Rituale im sikularen Kontext anbieten.

Das zeichnet Ulrike Wagner-Raus Wirken als Praktische Theologin aus: Der
Blick iiber den Tellerrand der theologischen Wissenschaft und der Kirche,
Grenzginge in andere Wissensgebiete und das Interesse am Gesprich mit Men-
schen, die aus anderen Kontexten kommen und unvertraute Perspektiven ver-
treten. Deshalb passt es auch, dass ihr 70. Geburtstag zusammen mit einer Ta-
gung zum 50jahrigen Bestehen der Deutschen Gesellschaft fiir Pastoralpsycho-
logie begangen wurde, deren langjdhriges Mitglied sie ist. Auch die Pastoralpsy-
chologie geht davon aus, dass es den Einbezug verschiedener, vor allen Dingen
psychologischer und psychotherapeutischer Perspektiven braucht, um Men-
schen in der religidsen Praxis zu begleiten.

Vor kurzem ist Ulrike Wagner-Raus neuestes Werk erschienen: Eine prak-
tisch-theologische Erkundung zur Frage, wie Menschen mit dem Tod umgehen
(Im Umfeld des Todes leben. Religidse Transformation und kirchliche Praxis,
Stuttgart 2024). Auch in diesem Werk geht ihre Forschungsperspektive weit tiber
den christlichen Kontext hinaus. Christliche Uberzeugungen im Umfeld des To-
des kdnnen ihrer Ansicht nach in der postsikularen Gesellschaft nur zur Geltung
kommen, wenn sie an Grundbedingungen menschlichen Daseins (Unverfligbar-
keit, Angewiesenheit, Verletzlichkeit) anschlieRen. Kirchliches Handeln im

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



26 Regina Sommer

Umfeld des Todes muss zudem an eigensinnige Orientierungen und Handlungs-
formen der vom Tod Betroffenen ankniipfen kdnnen, um sich als ,,religionsfa-
hig* (Volker Drehsen) zu erweisen.

Fiir all diese Impulse danke ich Ulrike Wagner-Rau persdnlich und im Na-
men der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck herzlich! Sie hat Genera-
tionen von Pfarrerinnen und Religionslehrkriften geprigt. Sie hat in thren Lehr-
veranstaltungen, bei Vortrdgen und Fortbildungen dazu angeregt, sorgsam da-
rauf zu horen, was Menschen, z. B. im Feld der Kasualpraxis, dufern, was sie be-
wegt, und dann nicht vorschnell mit Antworten zu kommen, sondern weiter zu
fragen, um zu verstehen und in einen Austausch zu treten. Theologie als ,,Her-
meneutik von Fragen“ (Henning Luther) zu betreiben - das ist auch Wagner-
Raus Ansatz, den sie als theologische Lehrerin vielfaltig weitergeben hat.

Uber ihre Tétigkeit als Theologieprofessorin hinaus hat sie sich iiber viele
Jahre in unserer Kirche eingebracht. Sie hat in verschiedenen Gremien mitge-
dacht und diskutiert, hat lange in unserer Landessynode mitgearbeitet und an
schwierigen Debatten tiber den Reformkurs unserer Kirche teilgenommen. Auch
hier hat sie hdufig den Blick iiber den kirchlichen Kontext hinaus empfohlen und
damit an den Auftrag erinnert, auch in Sparzwingen Kirche fiir andere zu blei-
ben.

Ulrike Wagner-Rau ist 2018 als Professorin in den Ruhestand getreten, hat
damit aber ihr Engagement fiir unsere Kirche noch nicht beendet. Noch tiber
ihren Ruhestand hinaus war sie als Direktorin des, von beiden hessischen Kir-
chen getragenen, Hans-von-Soden-Instituts fiir theologische Forschung in Mar-
burg titig und hat in diesem Rahmen zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten im
Schnittfeld von wissenschaftlicher Theologie und kirchlicher Praxis betreut. In
der Liturgischen Kammer unserer Landeskirche hat sie weiter mitgearbeitet und
sich u. a. mit ihrem kasualtheoretischen Blick in die Reform unserer Agenden
zur Trauung und zur Taufe eingebracht.

Eine Fiille des Engagements fiir unsere Kirche, fiir die ihr 2022 von Bischdfin
Prof. Dr. Beate Hofmann der Titel Kirchenriatin verliehen wurde, ein Ehrentitel,
der ausdriicken soll, wie viel wir ihr als Evangelische Kirche von Kurhessen-Wal-
deck verdanken.

Pfarrerin apl. Prof. Dr. Regina Sommer

Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einfithrung

A.

Hebynis ‘Jawwey|yoy ‘M SZ0Z ©



Mitregent unter der Schwelle

Das Unbewusste als kreative Denkfigur

Maike Schult

Theologie allein geniigt nicht, um zwischenmenschliche Dynamiken und kon-
flikthafte Situationen in der religidsen Praxis zu verstehen. Sie braucht auch das
Gesprich mit Psychologie und Psychoanalyse sowie professionelle Aus- und
Fortbildungswege. Das war die Einsicht, die 1972 zur Griindung der Deutschen
Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie (DGfP) gefiihrt hat, dem Fachverband fiir
Seelsorge, Beratung und Supervision in Deutschland, dem heute rund 700 Per-
sonen angehoren.! Mit ihr fand seinen institutionalisierten Ausdruck, was oft als
,die* Seelsorgebewegung bezeichnet wird, in Wirklichkeit aber ,eine ganze
Fiille sehr unterschiedlicher Impulse, Transfairs [sic!] und Aktivititen im
Dienste einer neuen Seelsorgetheorie und -praxis“? unter einem Dach zusam-
menbrachte. Darunter der von Joachim Scharfenberg (1927-1996)° und anderen
prominent vertretene Versuch, psychoanalytische Ansitze, Verfahren und Deu-
tungsmuster fiir die Seelsorge fruchtbar zu machen und alle so geschulten Per-
sonen in einer eigenen Sektion zusammenzufassen. Diese tiefenpsychologisch
orientierte ,, T-Fraktion* war eine der Griindungssektionen der DGfP und zeich-
net sich bis heute durch die Bereitschaft aus, ,die unter der Schwelle des Be-
wuBtseins befindlichen Mitregenten“* in die Arbeit einzubeziehen, wie der

1 Zur Geschichte der DGfP vgl. auch den Beitrag von Michael Klessmann in diesem Band.
Nicht alle Seelsorgenden in Deutschland sind Mitglied der DGfP. In der Praxis finden sich
unterschiedliche Professionalisierungsgrade. Personen, die eine mehrjdhrige pastoralpsy-
chologische Weiterbildung durchlaufen haben, tiber Fachkenntnisse verfligen und Supervi-
sion und Selbsterfahrung nutzen, um dariiber ihre religidsen und konzeptionellen Voran-
nahmen zu reflektieren, findet man vor allem in den Funktionspfarrimtern der sogenann-
ten Spezialseelsorge wie Krankenhaus-, Schul-, Militér-, Polizeiseelsorge. Vgl. Wagner-Rau,
Ulrike: Seelsorge, in: Fechtner, Kristian/Hermelink, Jan/Kumlehn, Martina/Wagner-Rau,
Ulrike: Praktische Theologie. Ein Lehrbuch, Stuttgart 2017, 171-192, 174.

2 Ziemer, Jiirgen: Seelsorgelehre. Eine Einfithrung fiir Studium und Praxis, 4., neu bearbei-
tete und erweiterte Auflage, Gottingen/Bristol 2015, 99.

3 Scharfenberg, Pastor, Psychoanalytiker und Professor fiir Praktische Theologie an der
Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel, gilt als der entscheidende Initiator und Nestor
der Pastoralpsychologie in Deutschland. Vgl. Raschzok, Klaus: Joachim Scharfenberg
(1927-1996). Begriinder der deutschen Pastoralpsychologie, in: Raschzok, Klaus/Réhlin,
Karl-Heinz (Hg.): Kleine Geschichte der Seelsorge im 20. Jahrhundert. Biografische Essays.
Festgabe fiir Richard Riess zum 80. Geburtstag, Leipzig 2018, 267-273.

4 Pfister, Oskar: Analytische Seelsorge. Einfithrung in die praktische Psychanalyse [sic!] fiir

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



30 Maike Schult

Schweizer Pfarrer und Psychoanalytiker Oskar Pfister (1873-1956), friiher
Freud-Vermittler an die Theologie und ,,erster Pastoralpsychologe*’ iberhaupt,
die unbewussten Einfliisse genannt hat, die die konzeptionelle Basis tiefenpsy-
chologisch fundierter Pastoralpsychologie bilden und deren Wahrnehmung und
Deutung iber Selbsterfahrungs- und Supervisionseinheiten, Balintgruppen,
Verbatim- und Fallbesprechungen eingetibt werden:

Die Anerkennung der Tatsache, dass menschliches Zusammenleben durch das Un-
bewusste beeinflusst wird, ist der Kerngedanke in der Psychoanalyse und der tiefen-
psychologisch orientierten Pastoralpsychologie. Das Unbewusste bereitet uns Pro-
bleme; es ist aber auch eine reiche Ressource. Es ist nicht nur individuell, sondern
sozial zu verstehen. Mit den Konzepten von Ubertragung und Gegeniibertragung,
dem szenischen Verstehen und den Instrumenten der psychodynamischen Perspek-
tive auf Organisationen hat die Psychoanalyse Instrumente entwickelt, die einen Zu-
gang zum Unbewussten in unterschiedlichen sozialen Kontexten erméglichen.®

Die anfangs offene Frage, wie die DGfP als neue Gesellschaft zu gliedern sei -
nach Arbeitsfeldern und Aufgaben (Beratung, Bildung, Seelsorge in Institutio-
nen etc.) oder nach Methoden und therapeutischen Schulen (nach Fachsektio-
nen also) - wurde schrell zu Gunsten des Sektionenprinzips entschieden.” Alle
Sektionen waren von Anfang an selbststdndig: Sie formulierten und modifiziert-

Pfarrer und Laien, Gottingen 1927, 12: Es gehe darum, ,,die unter der Schwelle des Be-
wultseins befindlichen Mitregenten* ernst zu nehmen. Eine dhnliche Metapher nutzt fiir
den transgenerationalen Zusammenhang die Slavistin Hausbacher, Eva: ,,Untermieter der
Geschichte*: Formen und Funktionen transgenerationaler Erinnerungsnarrative, in: Dro-
sihn, Yvonne/Jandl, Ingeborg /Kowollik, Eva (Hg.): Trauma - Generationen - Erzihlen.
Transgenerationale Narrative in der Gegenwartsliteratur zum ost-, ostmittel- und stidost-
europdischen Raum, Berlin 2020, 203-221.

5  So Nase, Eckart: Oskar Pfisters analytische Seelsorge. Theorie und Praxis des ersten Pas-
toralpsychologen, dargestellt an zwei Fallstudien, Berlin/New York 1993; Schmidt-Rost,
Reinhard: Oskar Pfister. Der erste Pastoralpsychologe, in: Mdller, Christian (Hg.): Ge-
schichte der Seelsorge in Einzelportrits, Bd. 3, Géttingen 1996, 185-200; Ziemer, Jiirgen:
Oskar Pfister (1873-1956). Analytische Seelsorge, in: Raschzok, Klaus/Rdhlin, Karl-Heinz
(Hg.): Kleine Geschichte der Seelsorge im 20. Jahrhundert. Biografische Essays. Festgabe
fiir Richard Riess zum 80. Geburtstag, Leipzig 2018, 213-218. Pfister war ein Vordenker der
Bewegung, hat sich aber nicht selbst als Pastoralpsychologe bezeichnet.

6  Vgl.dasvon Anne Reichmann geschriebene und Ulrike Wagner-Rau verantwortete Konzept:
Die Steuerungsgruppe der Sektion T-Nord der Deutschen Gesellschaft fiir Pastoralpsycholo-
gie/Wagner-Rau, Ulrike (Hg.): Konzept Pastoralpsychologische Weiterbildung nach den
Standards der DGfP - Sektion Tiefenpsychologie in drei Modulen (Seelsorge, Lebensbera-
tung, Supervision), Kiel 2021, 7. Die Arbeit der T-Sektion sei darum auch nicht in erster Linie
an ein bestimmtes Handlungsfeld gebunden. Das besondere Profil zeige sich vielmehr in der
Arbeitsweise: ,,Die Beriicksichtigung und Bearbeitung unbewusster Prozesse und Konflikt-
konstellationen, der Umgang mit Ubertragung und Gegeniibertragung, Widerstand und
Deutung im Kontext der christlichen Tradition sind zentrale methodische Anliegen.“ So
Klessmann, Michael: Pastoralpsychologie. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn *2004, 645.

7  Fiir die Hinweise zu den Anfingen der DGfP und zu ihrem Aufbau, die ich hier paraphra-
sieren darf, danke ich sehr herzlich Lothar Mischke.

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



Mitregent unter der Schwelle 31

en ihre Standards, legten die Zugangsmdglichkeiten fiir neue Mitglieder fest,
entwickelten ihr eigenes Curriculum, férderten ihre spezifischen Praxisfelder
und gestalteten ihre Sektionstagungen in Eigenregie. Die Standards sollten al-
lerdings denen der nicht-kirchlichen Berufsfachverbande vergleichbar sein und
dafiir sorgen, die jeweilige Ausbildungstradition theologisch reflektieren zu
kénnen.®

Die DGfP war eine westdeutsche Griindung,’ die ihre wichtigsten Impulse
aus den USA und den Niederlanden importierte.' Sie ist als ein unabhingiger
Verein organisiert, in dem Theologen und Theologinnen verschiedener Konfes-
sionen zusammenkommen, um Psychologie im kirchlichen Raum anzubieten, als
Seelsorge, Beratung oder Supervision, und oft waren die tiefenpsychologisch
orientierten Pastoralpsychologen in den Anfangsjahren der Gesellschaft sogar
in mehreren Berufswelten zu Haus: als Pfarrer in der Gemeinde, als Professor an
Hochschulen und Universititen, sowie als Psychoanalytiker in eigener Praxis.
Das integrierende Moment war aber nicht die Psychologie. Die psychologischen
Ansitze konnten sich sogar stark unterscheiden. Die Gemeinsamkeit war die
Theologie, und die psychologischen Importe waren mit dem Wunsch verbunden,
nicht nur einzelne Menschen, sondern auch die kirchliche Arbeit und Kirche als
Institution von unten nach oben zu erneuern, neue Sichtweisen und neue Kom-
munikationsformen einzubringen, biblische Traditionen neu wahrzunehmen
und eine neue Sprache zu finden."

8  Die Sektionen bieten bis heute soziale Beheimatung, fachliche Klarheit, Identit4t und Si-
cherheit nach innen, sowie Erkennbarkeit nach aufen und sollen ,Wildwuchs* unterbin-
den. Schwerer zu sagen ist, wie sie untereinander kooperieren kénnen. Vgl. Schult, Maike:
Ende der Enthaltsamkeit? Abstinenz, Kooperation und Integration aus Sicht der tiefen-
psychologisch orientierten Seelsorge, in: Wege zum Menschen, 74.Jg. (2022), Heft 3 (Mai/
Juni), 261-270.

9  Die Impulse der Seelsorgebewegung wurden auch im anderen Teil Deutschlands aufge-
nommen, mit dem man {iber die Grenze hinweg Sprache und konfessionelle Bindung
teilte, doch verlief die Ausbildung hier wie in allen Organisationen der DDR zentral. Zeit-
strukturen und Zulassungsverfahren, wie sie im Westen tiblich waren, lieRen sich nicht
einfach kopieren, sondern mussten dem politischen Kontext angepasst werden. Stan-
dards und Priifungsordnungen der Kurse wurden bis 1990 durch den Beirat des Bundes
der Kirchen in der DDR (BEK) entwickelt. Nach der Wiedervereinigung und dem Ende der
BEK konnten sich die ostdeutschen Mitglieder der DGfP anschlieRen, die in der DDR ent-
wickelten Formate wurden aber nicht iibernommen. Fiir diese Hinweise danke ich Jiirgen
Ziemer und Giinther R. Eisele, die ihre Erfahrungen im Oktober 2021 auf der Tagung ,,Die
Rezeption pastoralpsychologischer Seelsorge und Seelsorgeausbildung in den Kirchen
der DDR* vorgetragen haben, veranstaltet von der Forschungsstelle , Kirchliche Praxis in
der DDR. Kirche sein in Diktatur und Minderheit“ an der Universitit Leipzig.

10 Die Seelsorgebewegung, die wir mit der DGfP im Kopf haben, war genau genommen die
zweite, die ihre Anleihen schon bei Konzepten und Ausbildungsstrukturen in den USA
machen konnte. Dort hatten einige der ersten Generation deutscher Pastoralpsychologen
studiert, Impulse der amerikanischen Seelsorgebewegung aufgegriffen, diese mit nach
Deutschland zuriickgebracht und eigenstédndig fortgefiihrt.

11 Vgl. dazu den informativen Riickblick von Jochheim, Martin: Die Anfinge der Seelsorge-

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



32 Maike Schult

Dabei spielten auch zeitgeschichtliche Faktoren eine wichtige Rolle, wie der
Marburger Praktische Theologe Dietrich Stollberg (1937-2014) in einem Inter-
view aus dem Jahr 1997 erinnert, in dem er selbst als Zeitzeuge zu Wort kommt."
Viele der Griindungsmitglieder hatten ihre Kindheit wihrend des Zweiten Welt-
kriegs erlebt und ihr Theologiestudium nicht ohne Skepsis den theologischen
Vitern und der Kirche gegeniiber absolviert.” Erst die (Tiefen-)Psychologie
habe ihnen ,,einen neuen Zugang zur Welt“" erdffnet, so dass sich die ,,Leben-
digkeit tiberlieferter religidser Symbole* neu entdecken lieR." Diese Riickgewin-
nung an Lebendigkeit und Kreativitit war, wie sich vermuten ldsst, auch
dadurch in Gang gebracht, dass die ,,Mitregenten unter der Schwelle“, insbeson-
dere die oft unbewussten Konflikte der Kriegskinder-Séhne mit ihren ,Vitern’,
nun dem eigenen Selbst zugidnglicher wurden und ins theologische Denken ein-
gebracht werden konnten.' Stollberg selbst erwidhnt die Abkehr vom ,heldi-
schen Kirchenkampfpathos* der Dialektischen Theologie."” Thre Vertreter hat-
ten sich zwar in der NS-Zeit als politisch wach erwiesen, doch je mehr nach 1945

bewegung in Deutschland. Ein Beitrag zur neueren Geschichte der Pastoralpsychologie,
in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Vol. 90 (Dezember 1993), Nr. 4, 462-493. Die mit
der Bewegung verbundene radikale ,,Wende zur Erfahrungswelt“ (Dietrich Réssler) sei
durch den ,,Problemdruck* der pastoralen Praxis entstanden, habe die theologische Aus-
bildung, auch dank der Unterstiitzung durch Kirchenleitungen, strukturell verdndert und
der in ihrer Berufsrolle verunsicherten Pfarrerschaft ein neues Selbstverstindnis zuge-
spielt. Die Seelsorge habe so Ende der 1960er Jahre die Homiletik als Leitbegriff abgeldst,
ohne die Seelsorge in Abgrenzung zur Dialektischen Theologie einerseits und in Hinwen-
dung zu den Human- und Kommunikationswissenschaften andererseits theologisch neu
konzipieren zu kénnen.

12 Stollberg, Dietrich: Wie es begonnen hat. Ein Interview, in: Janowski, Gudrun/Miethner,
Reinhard (Hg.): Lebendige Systeme. Martin Ferel zum 60. Geburtstag, Seminar fiir Seel-
sorge der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau, Frankfurt a. M. 1997, 1-20.

13 Stollberg gehért zu den Griindungsfiguren der DG{P, gibt aber selbst eine ,,ganze Reihe pas-
toralpsychologischer Ahnen“ an, darunter einen seiner Lehrstuhlvorgédnger in Marburg,
den liberalen Praktischen Theologen Friedrich Niebergall: Stollberg, Wie es begonnen hat,
14. Vgl. dazu: Schult, Maike: Vom Nachziigler zum Klassiker: Der Weg zur ersten Fachprofes-
sur fiir Praktische Theologie in Marburg, in: Schaufele, Wolf-Friedrich (Hg.): 500 Jahre Theo-
logie in Marburg. Beitrige zur Geschichte der Evangelisch-Theologischen Fakultdt, Miinster
2024, 71-85 mit der Besetzungsgeschichte dieses Lehrstuhls von Ernst Christian Achelis tiber
Friedrich Niebergall, Dietrich Stollberg, Ulrike Wagner-Rau bis heute.

14  Stollberg, Wie es begonnen hat, 1. Und ebd., 17: Jeder habe angenommen, er sei weit und
breit der einzige, der iiber die Tiefenpsychologie Zugang zur Welt der Symbole gefunden
habe.

15  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14.

16 Diese Auseinandersetzungen konnten auf die realen (GroR-) Viter bezogen sein, die -
manchmal auch als Pfarrer und Theologen - als Soldaten am Ersten oder Zweiten Welt-
krieg teilgenommen hatten. Es konnte aber auch auf die theologischen Viter bezogen
sein, von denen sich die 1968er-Generation politisch abgrenzen wollte. Vgl. dazu Joch-
heim, Anfinge, 486-491 (,,Seelsorge und das Gesprdch mit den Vitern“) sowie die Fallvignet-
ten von Wolfgang Winter in diesem Band.

17  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14.

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



Mitregent unter der Schwelle 33

der konkrete Situationsbezug durch den politischen Wandel verlorenging, desto
befremdlicher wirkte der alte Habitus, der bis in die 1960er Jahre kirchliche
Kommunikationsprozesse, auch in der Seelsorge und bei Kasualien, dominierte
und ,,Unverstindlichkeit, Ratlosigkeit, ja sogar Enthumanisierung® bewirkte,'®
In dieser Zeit des ,floskelhaften Pragmatismus“" und der allgemeinen Sprach-
losigkeit den Verbrechen der Nazizeit gegeniiber® fand die nachfolgende Theo-
logengeneration iiber Studienaufenthalte in den USA ihre entscheidenden inno-
vativen Impulse. Durch sie wurde der ,,Mensch als Text“* lesbarer, und mit
Freuds Aufmerksamkeit fiir unbewusste Dynamiken schien auch eine Verste-
henshilfe fiir die eigene Tradition und Situation in Deutschland gefunden.? Im
Anschluss an Freud lieR sich sogar die Sprache selbst als Therapeutikum entde-
cken, und so war mit ihm eine neue Autoritit gefunden, die als ,,,Fremdprophe-
tie*“? die christlichen Sprachbilder vitalisierte und der jungen Theologengene-
ration Freiheitsgewinne ermoglichte — wihrend die jungen Literaten der Nach-
kriegszeit Gott bereits zu Grabe getragen hatten.*

Nach der Machtiibernahme der Nationalsozialisten war die Gleichschaltung
der kulturellen Bereiche eine der ersten MaRnahmen des totalitdren Regimes
gewesen.” Dabei ging es um die Beeinflussung der Bevdlkerung durch Einschir-
fung der neuen Ideale, ohne ausschlieRlich Gewalt anzuwenden. Der Nationalso-
zialismus hatte die soziale Bedeutung der Kunst erkannt und suchte diese stra-
tegisch zu nutzen. Dabei lag der besondere Wert der Kunst darin, dass die ange-
strebte soziale Kontrolle auf zwei Wegen zu realisieren war: Sie konnte direkt
erfolgen tiber kulturpolitisch sichtbare Institutionen, Gesetze und Zensurvorga-
ben, was sich vor allem auf die Kulturschaffenden, ihren Produktionsprozess
und ihre wirtschaftliche Situation auswirkte. Sie lieR sich aber auch informell
ausiiben iiber die Rezeption von Kunst, indem diese Leitbilder schuf, Identifika-

18  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14.

19  Stollberg, Wie es begonnen hat, 17.

20 Vgl. Hermle, Siegfried/Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3:
Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945-1961), Leipzig 2021; Krondorfer, Bjorn/Kel-
lenbach, Katharina von/Reck, Norbert: Mit Blick auf die Téter. Fragen an die deutsche
Theologie nach 1945, Giitersloh 2006.

21  Stollberg, Wie es begonnen hat, 11.

22 Stollberg, Wie es begonnen hat, 12.

23 Ziemer, Seelsorgelehre, 125: Die konstruktive Vermittlung von Freud war das Verdienst von
Scharfenberg. Seine Habilitationsschrift, die an Pfister ankniipfte und zugleich tiber ihn hin-
auswies, markierte 1968 ,den Beginn der modernen Pastoralpsychologie im deutschen
Sprachbereich”, so Ziemer, Oskar Pfister, 217. Vgl. Scharfenberg, Joachim: Sigmund Freud
und seine Religionskritik als Herausforderung fiir den christlichen Glauben, Géttingen 1968.

24 Vgl. exemplarisch: Schnurre, Wolfdietrich: Das Begribnis (1946), in: Ders.: Man sollte da-
gegen sein. Geschichten, Olten und Freiburg i. Br. 1960, 23-34.

25 Vgl fiir den folgenden Abschnitt Schult, Maike: Kultur, in: Hermle, Siegfried/Oelke, Harry
(Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 2: Protestantismus und Nationalsozialis-
mus (1933-1945), Leipzig 2020, 151-162.

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart





