
  

Grußwort des Vorstandes der Deutschen  
Gesellschaft für Pastoralpsychologie,  
Sektion Tiefenpsychologie, anlässlich des  
70. Geburtstages von Ulrike Wagner-Rau 

Am 17. und 18. Juni 2022 lud Prof. Dr. Maike Schult an den Fachbereich Evange-
lische Theologie der traditionsreichen Philipps-Universität Marburg zu der Ta-
gung „Das Unbewusste in der religiösen Praxis“, um ein Doppeljubiläum zu wür-
digen: 

50 Jahre Deutsche Gesellschaft für Pastoralpsychologie (DGfP) und der 70. 
Geburtstag der Hochschullehrerin für Praktische Theologie, Frau Prof. i. R. Dr. 
Ulrike Wagner-Rau, der dieser Band gewidmet ist.  

Viele Mitglieder der DGfP sind der Einladung ihrer Nachfolgerin, Maike 
Schult, gerne gefolgt, sowohl zuhörend als auch mitgestaltend (Prof. em. Dr. Mi-
chael Klessmann, Jun.-Prof. Dr. Anette Haußmann, Pastor i. R. Wolfgang Winter), 
mitdiskutierend wie auch feiernd.  

In der Person von Ulrike Wagner-Rau spiegelt sich dabei zugleich auch ein 
gehöriges Kapitel DGfP-Geschichte wider. Seit 1994 ist sie Mitglied der DGfP, dort 
beheimatet in der Sektion T (Tiefenpsychologie). Dem „Unbewussten“ in der 
Praktischen Theologie galt und gilt ihr besonderes Augenmerk in Lehre und For-
schung, wie Regina Sommer und Michael Klessmann in diesem Band ausführen. 
Nach ihrem Eintritt in den Ruhestand 2018 engagierte sie sich weiter für die 
DGfP, etwa in der Fort- und Weiterbildungskommission der Sektion Tiefenpsy-
chologie (FuWK) in unserer Gesellschaft, deren Vorsitz sie 2021 übernommen 
hat.  

Zur primären Aufgabe dieser Kommission gehört, die Fort- und Weiterbil-
dung in der Sektion Tiefenpsychologie nachhaltig weiterzuentwickeln – etwa 
über Kooperationen mit Universitäten und Fachhochschulen (Master in Pasto-
ralpsychologie). Diese Zusammenarbeit ist in praxi bei diesem Doppel-Jubiläum 
in wunderbarer Weise, wie ich meine, gelungen und ermutigt, diese produktiv 
fortzusetzen. Der hieraus entstandene Tagungsband ist ein Zeugnis des frucht-
baren Dialogs zwischen Pastoral-Psychologie und Universitäts-Theologie und 
zeigt auf besondere Weise, dass das Bedenken der Erscheinungsformen des – wie 
auch immer zu nennenden ‒ deskriptiven, dynamischen, leiblichen, kollektiven 
„Unbewussten“ immer auch eine Reflexion „religiöser Praxis“ hervorruft.  

„In Marburg hat die Pastoralpsychologie eine lange Tradition. Dietrich Stoll-
berg gehört zu ihren Gründungsfiguren, Ulrike Wagner-Rau zu den Vermittle-
rinnen pastoralpsychologischer Ansätze in die kirchliche Praxis“, so Maike 
Schult in ihrem damaligen Einladungsflyer. Wir vom Vorstand der DGfP und 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



24 Andreas Hasenkamp 

Vorstand der Sektion Tiefenpsychologie danken Ulrike Wagner-Rau sehr für die-
sen „Vermittler*innen-Dienst“ und gratulieren ihr aus gegebenem Anlass herz-
lich und mit guten Wünschen für die kommenden Jahre.  

Stehen bleiben wird die „Pastoralpsychologie“ dabei nicht. Dafür sorgt al-
lein schon das dynamische und leibliche „Unbewusste“ selbst, dessen Bedeutung 
zwischen den Disziplinen immer wieder kontextabhängig neu bestimmt werden 
muss, wie Peter J. Winzen, MTh, am Ende seines Marburger Festvortrags zu 
Recht hervorhob: „Hieß es vor 50 Jahren anlässlich der Gründung der DGfP, dass 
Theologie allein nicht genüge, um zwischenmenschliche Dynamiken zu verste-
hen, und es u. a. der Integration der psychotherapeutischen Wissenschaften be-
dürfe, so wäre heute anzumerken, dass es der theologischen Stimmen bedarf, 
um die psychotherapeutischen Wissenschaften und die Psychoanalyse um Ent-
scheidendes zu bereichern.“ In diesem Sinne dürfen wir gespannt sein, wohin 
uns das „Unbewusste“ und der „Heilige Geist“ in diesem interdisziplinären Dia-
log noch führen werden. 

 
 

Pfarrer Andreas Hasenkamp 
 
Vorstand DGfP, Sektion T; Mitglied Gesamtvorstand DGfP 
 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



  

Grußwort der Evangelischen Kirche  
von Kurhessen-Waldeck anlässlich des  
70. Geburtstages von Ulrike Wagner-Rau 

Die Erforschung und Reflexion von Religion als einer kommunikativen und sozi-
alen Praxis ist ein Herzensanliegen der praktisch-theologischen Arbeit von  
Ulrike Wagner-Rau, die zu ihrem 70. Geburtstag mit vorliegendem Buch geehrt 
wird. 

Besondere Aufmerksamkeit widmet Wagner-Rau in ihren Arbeiten der 
christlichen Kasualpraxis. In diesem Bereich sieht sie Pfarrerinnen und Pfarrer 
in besonderer Weise herausgefordert, Menschen in Krisen und Lebensübergän-
gen zu begleiten, zu erspüren, was der Fall ist und welche religiösen Praktiken 
und Überzeugungen in diesen existentiell bedeutsamen Lebenssituationen hilf-
reich sein können. Gleichzeitig zeigen Wagner-Raus Analysen, wie sich in diesem 
Feld der Kasualien ein gesellschaftlicher Wandel vollzieht. Es ist keineswegs 
selbstverständlich, dass Menschen in Krisen- und Schwellensituationen bei der 
Kirche und ihrem Personal anfragen und Begleitung erbitten. Die Konkurrenz 
im Angebot der lebensbegleitenden Rituale ist groß. Umso wichtiger ist es, an-
gehende Pfarrerinnen und Pfarrer sorgsam auf diese wichtige Aufgabe der Be-
gleitung von Lebensübergängen vorzubereiten. Dabei gilt es immer auch, von 
jenen zu lernen, die Rituale im säkularen Kontext anbieten.  

Das zeichnet Ulrike Wagner-Raus Wirken als Praktische Theologin aus: Der 
Blick über den Tellerrand der theologischen Wissenschaft und der Kirche, 
Grenzgänge in andere Wissensgebiete und das Interesse am Gespräch mit Men-
schen, die aus anderen Kontexten kommen und unvertraute Perspektiven ver-
treten. Deshalb passt es auch, dass ihr 70. Geburtstag zusammen mit einer Ta-
gung zum 50jährigen Bestehen der Deutschen Gesellschaft für Pastoralpsycho-
logie begangen wurde, deren langjähriges Mitglied sie ist. Auch die Pastoralpsy-
chologie geht davon aus, dass es den Einbezug verschiedener, vor allen Dingen 
psychologischer und psychotherapeutischer Perspektiven braucht, um Men-
schen in der religiösen Praxis zu begleiten. 

Vor kurzem ist Ulrike Wagner-Raus neuestes Werk erschienen: Eine prak-
tisch-theologische Erkundung zur Frage, wie Menschen mit dem Tod umgehen 
(Im Umfeld des Todes leben. Religiöse Transformation und kirchliche Praxis, 
Stuttgart 2024). Auch in diesem Werk geht ihre Forschungsperspektive weit über 
den christlichen Kontext hinaus. Christliche Überzeugungen im Umfeld des To-
des können ihrer Ansicht nach in der postsäkularen Gesellschaft nur zur Geltung 
kommen, wenn sie an Grundbedingungen menschlichen Daseins (Unverfügbar-
keit, Angewiesenheit, Verletzlichkeit) anschließen. Kirchliches Handeln im 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



26 Regina Sommer 

Umfeld des Todes muss zudem an eigensinnige Orientierungen und Handlungs-
formen der vom Tod Betroffenen anknüpfen können, um sich als „religionsfä-
hig“ (Volker Drehsen) zu erweisen. 

Für all diese Impulse danke ich Ulrike Wagner-Rau persönlich und im Na-
men der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck herzlich! Sie hat Genera-
tionen von Pfarrerinnen und Religionslehrkräften geprägt. Sie hat in ihren Lehr-
veranstaltungen, bei Vorträgen und Fortbildungen dazu angeregt, sorgsam da-
rauf zu hören, was Menschen, z. B. im Feld der Kasualpraxis, äußern, was sie be-
wegt, und dann nicht vorschnell mit Antworten zu kommen, sondern weiter zu 
fragen, um zu verstehen und in einen Austausch zu treten. Theologie als „Her-
meneutik von Fragen“ (Henning Luther) zu betreiben – das ist auch Wagner-
Raus Ansatz, den sie als theologische Lehrerin vielfältig weitergeben hat. 

Über ihre Tätigkeit als Theologieprofessorin hinaus hat sie sich über viele 
Jahre in unserer Kirche eingebracht. Sie hat in verschiedenen Gremien mitge-
dacht und diskutiert, hat lange in unserer Landessynode mitgearbeitet und an 
schwierigen Debatten über den Reformkurs unserer Kirche teilgenommen. Auch 
hier hat sie häufig den Blick über den kirchlichen Kontext hinaus empfohlen und 
damit an den Auftrag erinnert, auch in Sparzwängen Kirche für andere zu blei-
ben.  

Ulrike Wagner-Rau ist 2018 als Professorin in den Ruhestand getreten, hat 
damit aber ihr Engagement für unsere Kirche noch nicht beendet. Noch über 
ihren Ruhestand hinaus war sie als Direktorin des, von beiden hessischen Kir-
chen getragenen, Hans-von-Soden-Instituts für theologische Forschung in Mar-
burg tätig und hat in diesem Rahmen zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten im 
Schnittfeld von wissenschaftlicher Theologie und kirchlicher Praxis betreut. In 
der Liturgischen Kammer unserer Landeskirche hat sie weiter mitgearbeitet und 
sich u. a. mit ihrem kasualtheoretischen Blick in die Reform unserer Agenden 
zur Trauung und zur Taufe eingebracht.  

Eine Fülle des Engagements für unsere Kirche, für die ihr 2022 von Bischöfin 
Prof. Dr. Beate Hofmann der Titel Kirchenrätin verliehen wurde, ein Ehrentitel, 
der ausdrücken soll, wie viel wir ihr als Evangelische Kirche von Kurhessen-Wal-
deck verdanken. 
 

 
Pfarrerin apl. Prof. Dr. Regina Sommer 

 
Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck  
  

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

A. Einführung

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



  

Mitregent unter der Schwelle 
Das Unbewusste als kreative Denkfigur 

Maike Schult 

Theologie allein genügt nicht, um zwischenmenschliche Dynamiken und kon-
flikthafte Situationen in der religiösen Praxis zu verstehen. Sie braucht auch das 
Gespräch mit Psychologie und Psychoanalyse sowie professionelle Aus- und 
Fortbildungswege. Das war die Einsicht, die 1972 zur Gründung der Deutschen 
Gesellschaft für Pastoralpsychologie (DGfP) geführt hat, dem Fachverband für 
Seelsorge, Beratung und Supervision in Deutschland, dem heute rund 700 Per-
sonen angehören.1 Mit ihr fand seinen institutionalisierten Ausdruck, was oft als 
„die“ Seelsorgebewegung bezeichnet wird, in Wirklichkeit aber „eine ganze 
Fülle sehr unterschiedlicher Impulse, Transfairs [sic!] und Aktivitäten im 
Dienste einer neuen Seelsorgetheorie und -praxis“2 unter einem Dach zusam-
menbrachte. Darunter der von Joachim Scharfenberg (1927‒1996)3 und anderen 
prominent vertretene Versuch, psychoanalytische Ansätze, Verfahren und Deu-
tungsmuster für die Seelsorge fruchtbar zu machen und alle so geschulten Per-
sonen in einer eigenen Sektion zusammenzufassen. Diese tiefenpsychologisch 
orientierte „T-Fraktion“ war eine der Gründungssektionen der DGfP und zeich-
net sich bis heute durch die Bereitschaft aus, „die unter der Schwelle des Be-
wußtseins befindlichen Mitregenten“4 in die Arbeit einzubeziehen, wie der 

 
1  Zur Geschichte der DGfP vgl. auch den Beitrag von Michael Klessmann in diesem Band. 

Nicht alle Seelsorgenden in Deutschland sind Mitglied der DGfP. In der Praxis finden sich 
unterschiedliche Professionalisierungsgrade. Personen, die eine mehrjährige pastoralpsy-
chologische Weiterbildung durchlaufen haben, über Fachkenntnisse verfügen und Supervi-
sion und Selbsterfahrung nutzen, um darüber ihre religiösen und konzeptionellen Voran-
nahmen zu reflektieren, findet man vor allem in den Funktionspfarrämtern der sogenann-
ten Spezialseelsorge wie Krankenhaus-, Schul-, Militär-, Polizeiseelsorge. Vgl. Wagner-Rau, 
Ulrike: Seelsorge, in: Fechtner, Kristian/Hermelink, Jan/Kumlehn, Martina/Wagner-Rau, 
Ulrike: Praktische Theologie. Ein Lehrbuch, Stuttgart 2017, 171–192, 174. 

2  Ziemer, Jürgen: Seelsorgelehre. Eine Einführung für Studium und Praxis, 4., neu bearbei-
tete und erweiterte Auflage, Göttingen/Bristol 2015, 99. 

3  Scharfenberg, Pastor, Psychoanalytiker und Professor für Praktische Theologie an der 
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel, gilt als der entscheidende Initiator und Nestor 
der Pastoralpsychologie in Deutschland. Vgl. Raschzok, Klaus: Joachim Scharfenberg 
(1927‒1996). Begründer der deutschen Pastoralpsychologie, in: Raschzok, Klaus/Röhlin, 
Karl-Heinz (Hg.): Kleine Geschichte der Seelsorge im 20. Jahrhundert. Biografische Essays. 
Festgabe für Richard Riess zum 80. Geburtstag, Leipzig 2018, 267‒273. 

4  Pfister, Oskar: Analytische Seelsorge. Einführung in die praktische Psychanalyse [sic!] für 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



30 Maike Schult 

Schweizer Pfarrer und Psychoanalytiker Oskar Pfister (1873‒1956), früher 
Freud-Vermittler an die Theologie und „erster Pastoralpsychologe“5 überhaupt, 
die unbewussten Einflüsse genannt hat, die die konzeptionelle Basis tiefenpsy-
chologisch fundierter Pastoralpsychologie bilden und deren Wahrnehmung und 
Deutung über Selbsterfahrungs- und Supervisionseinheiten, Balintgruppen, 
Verbatim- und Fallbesprechungen eingeübt werden: 

Die Anerkennung der Tatsache, dass menschliches Zusammenleben durch das Un-
bewusste beeinflusst wird, ist der Kerngedanke in der Psychoanalyse und der tiefen-
psychologisch orientierten Pastoralpsychologie. Das Unbewusste bereitet uns Pro-
bleme; es ist aber auch eine reiche Ressource. Es ist nicht nur individuell, sondern 
sozial zu verstehen. Mit den Konzepten von Übertragung und Gegenübertragung, 
dem szenischen Verstehen und den Instrumenten der psychodynamischen Perspek-
tive auf Organisationen hat die Psychoanalyse Instrumente entwickelt, die einen Zu-
gang zum Unbewussten in unterschiedlichen sozialen Kontexten ermöglichen.6 

Die anfangs offene Frage, wie die DGfP als neue Gesellschaft zu gliedern sei ‒ 
nach Arbeitsfeldern und Aufgaben (Beratung, Bildung, Seelsorge in Institutio-
nen etc.) oder nach Methoden und therapeutischen Schulen (nach Fachsektio-
nen also) ‒ wurde schnell zu Gunsten des Sektionenprinzips entschieden.7 Alle 
Sektionen waren von Anfang an selbstständig: Sie formulierten und modifiziert-

 
Pfarrer und Laien, Göttingen 1927, 12: Es gehe darum, „die unter der Schwelle des Be-
wußtseins befindlichen Mitregenten“ ernst zu nehmen. Eine ähnliche Metapher nutzt für 
den transgenerationalen Zusammenhang die Slavistin Hausbacher, Eva: „Untermieter der 
Geschichte“: Formen und Funktionen transgenerationaler Erinnerungsnarrative, in: Dro-
sihn, Yvonne/Jandl, Ingeborg /Kowollik, Eva (Hg.): Trauma – Generationen – Erzählen. 
Transgenerationale Narrative in der Gegenwartsliteratur zum ost-, ostmittel- und südost-
europäischen Raum, Berlin 2020, 203–221. 

5 So Nase, Eckart: Oskar Pfisters analytische Seelsorge. Theorie und Praxis des ersten Pas-
toralpsychologen, dargestellt an zwei Fallstudien, Berlin/New York 1993; Schmidt-Rost, 
Reinhard: Oskar Pfister. Der erste Pastoralpsychologe, in: Möller, Christian (Hg.): Ge-
schichte der Seelsorge in Einzelporträts, Bd. 3, Göttingen 1996, 185‒200; Ziemer, Jürgen: 
Oskar Pfister (1873‒1956). Analytische Seelsorge, in: Raschzok, Klaus/Röhlin, Karl-Heinz 
(Hg.): Kleine Geschichte der Seelsorge im 20. Jahrhundert. Biografische Essays. Festgabe 
für Richard Riess zum 80. Geburtstag, Leipzig 2018, 213‒218. Pfister war ein Vordenker der 
Bewegung, hat sich aber nicht selbst als Pastoralpsychologe bezeichnet. 

6  Vgl. das von Anne Reichmann geschriebene und Ulrike Wagner-Rau verantwortete Konzept: 
Die Steuerungsgruppe der Sektion T-Nord der Deutschen Gesellschaft für Pastoralpsycholo-
gie/Wagner-Rau, Ulrike (Hg.): Konzept Pastoralpsychologische Weiterbildung nach den 
Standards der DGfP ‒ Sektion Tiefenpsychologie in drei Modulen (Seelsorge, Lebensbera-
tung, Supervision), Kiel 2021, 7. Die Arbeit der T-Sektion sei darum auch nicht in erster Linie 
an ein bestimmtes Handlungsfeld gebunden. Das besondere Profil zeige sich vielmehr in der 
Arbeitsweise: „Die Berücksichtigung und Bearbeitung unbewusster Prozesse und Konflikt-
konstellationen, der Umgang mit Übertragung und Gegenübertragung, Widerstand und 
Deutung im Kontext der christlichen Tradition sind zentrale methodische Anliegen.“ So 
Klessmann, Michael: Pastoralpsychologie. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn 22004, 645. 

7  Für die Hinweise zu den Anfängen der DGfP und zu ihrem Aufbau, die ich hier paraphra-
sieren darf, danke ich sehr herzlich Lothar Mischke. 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Mitregent unter der Schwelle 31 

en ihre Standards, legten die Zugangsmöglichkeiten für neue Mitglieder fest, 
entwickelten ihr eigenes Curriculum, förderten ihre spezifischen Praxisfelder 
und gestalteten ihre Sektionstagungen in Eigenregie. Die Standards sollten al-
lerdings denen der nicht-kirchlichen Berufsfachverbände vergleichbar sein und 
dafür sorgen, die jeweilige Ausbildungstradition theologisch reflektieren zu 
können.8 

Die DGfP war eine westdeutsche Gründung,9 die ihre wichtigsten Impulse 
aus den USA und den Niederlanden importierte.10 Sie ist als ein unabhängiger 
Verein organisiert, in dem Theologen und Theologinnen verschiedener Konfes-
sionen zusammenkommen, um Psychologie im kirchlichen Raum anzubieten, als 
Seelsorge, Beratung oder Supervision, und oft waren die tiefenpsychologisch 
orientierten Pastoralpsychologen in den Anfangsjahren der Gesellschaft sogar 
in mehreren Berufswelten zu Haus: als Pfarrer in der Gemeinde, als Professor an 
Hochschulen und Universitäten, sowie als Psychoanalytiker in eigener Praxis. 
Das integrierende Moment war aber nicht die Psychologie. Die psychologischen 
Ansätze konnten sich sogar stark unterscheiden. Die Gemeinsamkeit war die 
Theologie, und die psychologischen Importe waren mit dem Wunsch verbunden, 
nicht nur einzelne Menschen, sondern auch die kirchliche Arbeit und Kirche als 
Institution von unten nach oben zu erneuern, neue Sichtweisen und neue Kom-
munikationsformen einzubringen, biblische Traditionen neu wahrzunehmen 
und eine neue Sprache zu finden.11 

 
8  Die Sektionen bieten bis heute soziale Beheimatung, fachliche Klarheit, Identität und Si-

cherheit nach innen, sowie Erkennbarkeit nach außen und sollen ‚Wildwuchs‘ unterbin-
den. Schwerer zu sagen ist, wie sie untereinander kooperieren können. Vgl. Schult, Maike: 
Ende der Enthaltsamkeit? Abstinenz, Kooperation und Integration aus Sicht der tiefen-
psychologisch orientierten Seelsorge, in: Wege zum Menschen, 74. Jg. (2022), Heft 3 (Mai/ 
Juni), 261‒270. 

9 Die Impulse der Seelsorgebewegung wurden auch im anderen Teil Deutschlands aufge-
nommen, mit dem man über die Grenze hinweg Sprache und konfessionelle Bindung 
teilte, doch verlief die Ausbildung hier wie in allen Organisationen der DDR zentral. Zeit-
strukturen und Zulassungsverfahren, wie sie im Westen üblich waren, ließen sich nicht 
einfach kopieren, sondern mussten dem politischen Kontext angepasst werden. Stan-
dards und Prüfungsordnungen der Kurse wurden bis 1990 durch den Beirat des Bundes 
der Kirchen in der DDR (BEK) entwickelt. Nach der Wiedervereinigung und dem Ende der 
BEK konnten sich die ostdeutschen Mitglieder der DGfP anschließen, die in der DDR ent-
wickelten Formate wurden aber nicht übernommen. Für diese Hinweise danke ich Jürgen 
Ziemer und Günther R. Eisele, die ihre Erfahrungen im Oktober 2021 auf der Tagung „Die 
Rezeption pastoralpsychologischer Seelsorge und Seelsorgeausbildung in den Kirchen 
der DDR“ vorgetragen haben, veranstaltet von der Forschungsstelle „Kirchliche Praxis in 
der DDR. Kirche sein in Diktatur und Minderheit“ an der Universität Leipzig. 

10  Die Seelsorgebewegung, die wir mit der DGfP im Kopf haben, war genau genommen die 
zweite, die ihre Anleihen schon bei Konzepten und Ausbildungsstrukturen in den USA 
machen konnte. Dort hatten einige der ersten Generation deutscher Pastoralpsychologen 
studiert, Impulse der amerikanischen Seelsorgebewegung aufgegriffen, diese mit nach 
Deutschland zurückgebracht und eigenständig fortgeführt. 

11  Vgl. dazu den informativen Rückblick von Jochheim, Martin: Die Anfänge der Seelsorge-

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



32 Maike Schult 

Dabei spielten auch zeitgeschichtliche Faktoren eine wichtige Rolle, wie der 
Marburger Praktische Theologe Dietrich Stollberg (1937‒2014) in einem Inter-
view aus dem Jahr 1997 erinnert, in dem er selbst als Zeitzeuge zu Wort kommt.12 
Viele der Gründungsmitglieder hatten ihre Kindheit während des Zweiten Welt-
kriegs erlebt und ihr Theologiestudium nicht ohne Skepsis den theologischen 
Vätern und der Kirche gegenüber absolviert.13 Erst die (Tiefen-)Psychologie 
habe ihnen „einen neuen Zugang zur Welt“14 eröffnet, so dass sich die „Leben-
digkeit überlieferter religiöser Symbole“ neu entdecken ließ.15 Diese Rückgewin-
nung an Lebendigkeit und Kreativität war, wie sich vermuten lässt, auch 
dadurch in Gang gebracht, dass die „Mitregenten unter der Schwelle“, insbeson-
dere die oft unbewussten Konflikte der Kriegskinder-Söhne mit ihren ‚Vätern‘, 
nun dem eigenen Selbst zugänglicher wurden und ins theologische Denken ein-
gebracht werden konnten.16 Stollberg selbst erwähnt die Abkehr vom „heldi-
schen Kirchenkampfpathos“ der Dialektischen Theologie.17 Ihre Vertreter hat-
ten sich zwar in der NS-Zeit als politisch wach erwiesen, doch je mehr nach 1945 

 
bewegung in Deutschland. Ein Beitrag zur neueren Geschichte der Pastoralpsychologie, 
in: Zeitschrift für Theologie und Kirche, Vol. 90 (Dezember 1993), Nr. 4, 462‒493. Die mit 
der Bewegung verbundene radikale „Wende zur Erfahrungswelt“ (Dietrich Rössler) sei 
durch den „Problemdruck“ der pastoralen Praxis entstanden, habe die theologische Aus-
bildung, auch dank der Unterstützung durch Kirchenleitungen, strukturell verändert und 
der in ihrer Berufsrolle verunsicherten Pfarrerschaft ein neues Selbstverständnis zuge-
spielt. Die Seelsorge habe so Ende der 1960er Jahre die Homiletik als Leitbegriff abgelöst, 
ohne die Seelsorge in Abgrenzung zur Dialektischen Theologie einerseits und in Hinwen-
dung zu den Human- und Kommunikationswissenschaften andererseits theologisch neu 
konzipieren zu können. 

12  Stollberg, Dietrich: Wie es begonnen hat. Ein Interview, in: Janowski, Gudrun/Miethner, 
Reinhard (Hg.): Lebendige Systeme. Martin Ferel zum 60. Geburtstag, Seminar für Seel-
sorge der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau, Frankfurt a. M. 1997, 1‒20. 

13  Stollberg gehört zu den Gründungsfiguren der DGfP, gibt aber selbst eine „ganze Reihe pas-
toralpsychologischer Ahnen“ an, darunter einen seiner Lehrstuhlvorgänger in Marburg, 
den liberalen Praktischen Theologen Friedrich Niebergall: Stollberg, Wie es begonnen hat, 
14. Vgl. dazu: Schult, Maike: Vom Nachzügler zum Klassiker: Der Weg zur ersten Fachprofes-
sur für Praktische Theologie in Marburg, in: Schäufele, Wolf-Friedrich (Hg.): 500 Jahre Theo-
logie in Marburg. Beiträge zur Geschichte der Evangelisch-Theologischen Fakultät, Münster 
2024, 71‒85 mit der Besetzungsgeschichte dieses Lehrstuhls von Ernst Christian Achelis über 
Friedrich Niebergall, Dietrich Stollberg, Ulrike Wagner-Rau bis heute. 

14  Stollberg, Wie es begonnen hat, 1. Und ebd., 17: Jeder habe angenommen, er sei weit und 
breit der einzige, der über die Tiefenpsychologie Zugang zur Welt der Symbole gefunden 
habe. 

15  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14. 
16  Diese Auseinandersetzungen konnten auf die realen (Groß-) Väter bezogen sein, die ‒ 

manchmal auch als Pfarrer und Theologen ‒ als Soldaten am Ersten oder Zweiten Welt-
krieg teilgenommen hatten. Es konnte aber auch auf die theologischen Väter bezogen 
sein, von denen sich die 1968er-Generation politisch abgrenzen wollte. Vgl. dazu Joch-
heim, Anfänge, 486‒491 („Seelsorge und das Gespräch mit den Vätern“) sowie die Fallvignet-
ten von Wolfgang Winter in diesem Band. 

17  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14. 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Mitregent unter der Schwelle 33 

der konkrete Situationsbezug durch den politischen Wandel verlorenging, desto 
befremdlicher wirkte der alte Habitus, der bis in die 1960er Jahre kirchliche 
Kommunikationsprozesse, auch in der Seelsorge und bei Kasualien, dominierte 
und „Unverständlichkeit, Ratlosigkeit, ja sogar Enthumanisierung“ bewirkte.18 
In dieser Zeit des „floskelhaften Pragmatismus“19 und der allgemeinen Sprach-
losigkeit den Verbrechen der Nazizeit gegenüber20 fand die nachfolgende Theo-
logengeneration über Studienaufenthalte in den USA ihre entscheidenden inno-
vativen Impulse. Durch sie wurde der „Mensch als Text“21 lesbarer, und mit 
Freuds Aufmerksamkeit für unbewusste Dynamiken schien auch eine Verste-
henshilfe für die eigene Tradition und Situation in Deutschland gefunden.22 Im 
Anschluss an Freud ließ sich sogar die Sprache selbst als Therapeutikum entde-
cken, und so war mit ihm eine neue Autorität gefunden, die als „,Fremdprophe-
tie‘“23 die christlichen Sprachbilder vitalisierte und der jungen Theologengene-
ration Freiheitsgewinne ermöglichte ‒ während die jungen Literaten der Nach-
kriegszeit Gott bereits zu Grabe getragen hatten.24 

Nach der Machtübernahme der Nationalsozialisten war die Gleichschaltung 
der kulturellen Bereiche eine der ersten Maßnahmen des totalitären Regimes 
gewesen.25 Dabei ging es um die Beeinflussung der Bevölkerung durch Einschär-
fung der neuen Ideale, ohne ausschließlich Gewalt anzuwenden. Der Nationalso-
zialismus hatte die soziale Bedeutung der Kunst erkannt und suchte diese stra-
tegisch zu nutzen. Dabei lag der besondere Wert der Kunst darin, dass die ange-
strebte soziale Kontrolle auf zwei Wegen zu realisieren war: Sie konnte direkt 
erfolgen über kulturpolitisch sichtbare Institutionen, Gesetze und Zensurvorga-
ben, was sich vor allem auf die Kulturschaffenden, ihren Produktionsprozess 
und ihre wirtschaftliche Situation auswirkte. Sie ließ sich aber auch informell 
ausüben über die Rezeption von Kunst, indem diese Leitbilder schuf, Identifika-

 
18  Stollberg, Wie es begonnen hat, 14. 
19  Stollberg, Wie es begonnen hat, 17. 
20  Vgl. Hermle, Siegfried/Oelke, Harry (Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 3: 

Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945–1961), Leipzig 2021; Krondorfer, Björn/Kel-
lenbach, Katharina von/Reck, Norbert: Mit Blick auf die Täter. Fragen an die deutsche 
Theologie nach 1945, Gütersloh 2006. 

21  Stollberg, Wie es begonnen hat, 11. 
22  Stollberg, Wie es begonnen hat, 12. 
23  Ziemer, Seelsorgelehre, 125: Die konstruktive Vermittlung von Freud war das Verdienst von 

Scharfenberg. Seine Habilitationsschrift, die an Pfister anknüpfte und zugleich über ihn hin-
auswies, markierte 1968 „den Beginn der modernen Pastoralpsychologie im deutschen 
Sprachbereich“, so Ziemer, Oskar Pfister, 217. Vgl. Scharfenberg, Joachim: Sigmund Freud 
und seine Religionskritik als Herausforderung für den christlichen Glauben, Göttingen 1968. 

24  Vgl. exemplarisch: Schnurre, Wolfdietrich: Das Begräbnis (1946), in: Ders.: Man sollte da-
gegen sein. Geschichten, Olten und Freiburg i. Br. 1960, 23‒34. 

25  Vgl. für den folgenden Abschnitt Schult, Maike: Kultur, in: Hermle, Siegfried/Oelke, Harry 
(Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch, Bd. 2: Protestantismus und Nationalsozialis-
mus (1933–1945), Leipzig 2020, 151–162. 

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




