Peter Neuner

Okumenische Theologie

Wi

HERDER |

FREIBURG - BASEL - WIEN

« il



Dem Deutschen Okumenischen Studienausschuss

®
MIX
Papier | Fordert

gute Waldnutzung
WPW‘EE FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Strale 4, D-79104 Freiburg
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Adrian van Leen / RGBstock
Satz: SatzZWeise, Bad Winnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02460-3
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84460-7



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . ...

A) Begriffsgeschichte und 6kumenische Motivation . . . . . .

I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch .

II. Okumene als Mission . . . ... ...........

1. Okumene und die Einigung der Christenheit . . . . .
IV. Ein Paradigmenwechsel 6kumenischer Theologie?

V. Momente einer 6kumenischen Motivation . . . . . .

1. Die biblische Begrindung . . . . . ... ... ..

2. Glaubwirdigkeit und Weltverantwortung . . . . .

3. Die Uberwindung von Einseitigkeiten . . . . . . .

4. Kritik an Einheitsbestrebungen . . . . . .. . ..

B) Zur Geschichte der Okumenischen Bewegung . . . . . . .
I. Die Vorgeschichte . . ... ... ...........
II. Das Werden des Okumenischen Rates der Kirchen . .
1. Die Weltmissionskonferenz in Edinburgh 1910 . .
2. Der Internationale Missionsrat IMR) . . . . . ..
3. Die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung
(Faithand Order) . . . . ... ... .. ... ....
4. Die Bewegung fiir Praktisches Christentum

(Lifeand Work) . . ... ... ... ... ....
5. Der ,im Entstehen begriffene Okumenische Rat der
Kirchen® . . ... ... . ... ... ... ...,
III. Die Vollversammlungen und ihre Wirkungsgeschichte

1. Die Konstituierung des Okumenischen Rats der
Kirchen 1948 in Amsterdam . . . . ... ... ..
Evanston1954 . . . ... ... ... ... ....
Neu-Delhi 1961 . . . .. ... ... ... ....
Uppsala1968 . . ... ... .. ... ... ....
Nairobi 1975 . . . . . . . . . ... ... ... ..
Vancouver 1983 . . . . . . ... ... ... ...

AN S

33
33
38
39
40

40

42



IV.

V.

7. Canberra1991 . . ... ... ... ... .....
8. Harare1998 . . ... .. ... ... ... ....
9. Porto Alegre 2006 . . . . . . ... ... ...
10. Busan2013 . . . ... ... ... ..
11. Karlsruhe 2022 . . . . . .. ... ... ... ..
Das Selbstverstindnis des Okumenischen Rates der
Kirchen . . . . .. ... ... ... ... . ...
1. DieBasis . ... ... ... ... .........
2. Die Verfassung und die Strukturen des Rates
3. Die Betonung von Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schépfung . . . .. ... ... L.
4. Theologische Arbeit (Kommission fiir Faith and
Order) . . . . . . ..

Regionale Institutionen im deutschen Sprachraum . .

C) Der 6kumenische Beitrag der einzelnen Kirchen . . . . . .

L.

IL.

Die Orthodoxie, die Ostkirchen und ihr ockumenisches
Engagement . ... .. ... .. ... ... .
1. Die Geschichte der Kirchenspaltung . . . . . . ..
2. Die Struktur der Orthodoxie und ihre Probleme . .
3. Das 6kumenische Engagement . . . . . ... ...
a) Das Verhiltnis zu den christlichen Kirchen . . .

b) Bilaterale und multilaterale Dialoge . . . . . . .

¢) Die mit Rom unierten Kirchen . ... ... ..
Die Kirchen der Reformation . . .. ... ... ...
1. Martin Luther und die lutherischen Kirchen . . . .
a) Reformator wider Willen . . . ... ... ...

b) Die lutherischen Kirchen . . . ... ... ...

¢) Okumenische Bemithungen . . . . .. ... ..

2. Der reformierte Protestantismus . . . . . . .. ..
a) Huldrych Zwingli . . . .. ... ... .. ...

b) Johannes Calvin und die Reformation in Genf .

¢) Die reformierten Kirchen und ihr Okumenisches
Engagement . . . ... ... ... ... ...,

Inhalt

72

75
77

79



Inhalt

I1I.

Iv.

S <

Die anglikanische Kirchengemeinschaft . . . . . . . .
1. Zur Geschichte der anglikanischen Gemeinschaft .
2. Glaubenslehre und Kirchenstruktur . . . . .. ..
3. Die Lambeth-Konferenzen und das Lambeth-
Quadrilateral . . .. ... ... ... .......
4. Okumenische Aktivititen . . . . ... ......
Die altkatholische Kirche und die Utrechter Union . .
Die Freikirchen . . . .. . ... ... ... .....
Die romisch-katholische Kirche . . . . . .. ... ..
1. Die traditionelle Kritik an der Okumenischen
Bewegung . . .. ... ... ..o o L.
2. Die ekklesiologische Bewertung der christlichen
Kirchen . ... ... ... ... .. ........
3. DasII. Vatikanum und die Oﬁ‘hung zur Okumene
4. Der nachkonziliare Katholizismus . . . . ... ..
5. Bilaterale und multilaterale Dialoge . . ... ...

D) Okumenische Durchbriiche . . . . . . ... ... .. ...

I
II.

I1I.
Iv.

Die Leuenberger Konkordie . . . . ... ... ....
Die Konvergenzerklirung tiber Taufe, Eucharistie und

Amt ..

Die Lehrverurteilungsstudie . . . . . ... ... ...
Die Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre

V. Der Konziliare Prozess und die Charta oecumenica . .
VL
VII. Reformationsjubilium 2017 . . .. ... ... . ...
VIIL.

Taufanerkennung . . . ... ... L.

Okumenische Kirchentage . . . . . . ... ......
1. Eine wenig 6kumenische Vorgeschichte . . . . ..
2. Das Okumenische Pfingsttreffen in Augsburg 1971
3. Auf dem Weg zum Okumenischen Kirchentag
Berlin2003 . .. ... ...............
4. Minchen 2010 . . . ... ... ... ... .. ..
5. Frankfurt2021 . ... ... .. ... .......

112
112
115

119
120
122
126
133

133



8

E) Theologische Hauptprobleme . . . . . ... ... ... ..
I. Die Schrift, die Tradition und die Traditionen
1. Die tiberkommene Problematik . . . . ... ...
2. Die Kontroversen in der Reformationszeit und
ihre Wirkungsgeschichte . . . ... .. ... ...
3. Okumenische Anndherungen . ... ... .. ..
4. Tradition im Zweiten Vatikanum und im ORK . .
5. Bleibende Aufgaben . . . .. ... ... ...
II. Die Lehre von den Sakramenten . . . . . ... ...
1. Die Zahl der Sakramente . . . . . ... ... ...
2. DieWirkweise . . ... ... ... ........
III. DieTaufe . . ... ... .. ... . .........
1. Eine biblische Besinnung . . . . . ... ... ...
2. Historische Entfaltungen und kirchenamtliche
Auflerungen . . . . . .. .o
a) Die Alte Kirche . .. ... ... ... .....
b) Die Reformatoren und das Konzil von Trient . .
¢) Die 6kumenische Anndherung . . . . ... ..
IV. Die Lehre von der Ehe und die konfessions-
verschiedenen Ehen . . . . . . ... ... ... ...
1. Das Eheverstindnis in historischer Entfaltung . . .
2. Katholische Lehrentwicklung . . . . . . ... ..
a) Die Ehe als Sakrament . . . . . ... ... ..
b) Die Formpflicht . . . ... ... ........
3. Evangelische Ehelehre . . . . ... .. ... ...
a) Luthers Kritik an Zolibat und Ordensgeliibden
b) Die Ehe als der heilige Stand der Christen . . .
c¢) Die Ehe als ,weltlich Ding* . . . .. ... ...
4. Die Orthodoxe Ehelehre . . . . . .. ... .. ..
. Die konfessionsverschiedene Ehe . . . . . . . ..
6. Die Unaufloslichkeit und die Praxis der
Ehescheidung . . . . . ... ... ... ... .
V. Das Herrenmahl . . . . ... ... ..........
1. Die Realpridsenz . . . . ... ... ........
2. DieMesseals Opfer . . .. ............
3. Der Laienkelch . . . ... ... ..........

U

Inhalt

194
194

194
197
199
201
201
201
203
204
205

206
206
209
214



Inhalt

VII.

Eucharistiegemeinschaft zwischen den Kirchen

a) Kommunion und Interkommunion . . ... ..

b) ,Gemeinsam am Tisch des Herrn“ . . . .. ..

c) Ein VorstoR der Deutschen Bischofskonferenz
undwaserverrat . . . . . . .. ... ... ...

Amtund Ordination . . . . .. ... ... ......

1.

2.
3.

Das ordinierte Amt und seine Deutung . . . . . .
a) Das Amt und das Volk Gottes . . . ... ...
b) Das ordinierte Amt und sein Auftrag . . . . . .
¢) Der Begrift , Priester . . ... ... ......
d) Die Ordination und ihre Wirkung . . . . . ..
e) Die Sukzession . ... ... ..........

Das Bischofsamt . . . .. ... ... .......

Mbglichkeiten zu einer Versohnung der Amter

Das Papstamt zwischen Absolutismus und Dienst an
der Einheit . . . . ... ... ... ... .. ...,

1.
2.
3.

Nk

Das Papsttum als 6kumenische Herausforderung . .
Der Jurisdiktionsprimat und seine Konsequenzen .
Die Uberwindung des Absolutismus und ihre

Grenzen . . . . ... ... ..
Der Dienst an der Einheit . . . . ... ... ...
Zum Problem der Unfehlbarkeit . . . .. ... ..
Zur Reformierbarkeit des Papsttums . . . . . . ..
Die Bischofssynode . . . . ... ... ... ... ..

F) Okumenische Zielvorstellungen . . . . . .. ... ... ..

I. Die vorgegebene Einheit und der 6kumenische

Auftrag . . . .. ...

II.

Einheitsvorstellungen im Rahmen der Okumenischen
Bewegung . . . ... ... ... L.

1.
2.
3.
4.

Organische Union und konziliare Gemeinschaft . .
Siakularokumene . . . . .. ... ... ... ...
Versohnte Verschiedenheit . . . . . ... ... ..
Das Modell der Koinonia . . . . . ... ... ...

235
235
239

243
244
246
246
248
250
251
253
255
258

260
260
263

266
267
2N
272
271

281

281



10 Inhalt

III. Ansitze zu einer 6kumenischen Methodik . . . . . . 292
1. Die Suche nach einem Konsens . . . . ... ... 292
2. Anerkennung . .. ... Lo 292

3. Einigung durch Urteilsenthaltung —
der ,Fries-Rahner-Plan“ . . . . .. ... .. ... 293
4. Okumene der Differenzen . . . . . . . ... ... 295
5. Grunddifferenz — Grundkonsens . . . . . .. . .. 296
6. Der differenzierte Konsens . . . . . . . ... ... 299
IV. Volle Einheit? . . . . .. . ... ... ... ..... 300
Anmerkungen . . . . .. ... 305
Abkiirzungsverzeichnis . . . . . . ... ... 0L 334
Sachregister . . . . . . ... ... ... L L 335

Personenregister . . . . . .. ... L. 339



Vorwort

Wie eine Gesellschaft sich versteht, zeigt sich nicht zuletzt darin, wie
sie ihre Feste feiert. Das ist in den Kirchen nicht anders. Ich erinnere
mich an die Jahre, wo man in der Weltgebetsoktav fiir die Einheit der
Christen zu Skumenischen Gottesdiensten einzuladen begann. Sie
waren zunichst schlicht gehalten. In Minchen, wo ich sie mitfeiern
konnte, zogen der Kardinal und der lutherische Landesbischof in jahr-
lichem Wechsel in den Dom oder in die evangelische Bischofskirche
ein. Der Hausherr hielt eine Begriifung, der Gast unterstrich in seiner
Predigt die 6kumenische Gemeinschaft. Ein Reprisentant einer der
im Minchner Raum kleineren Kirchen durfte zumeist eine Firbitte
vortragen. Es war eine neue Erfahrung zu sehen, dass die ,getrennten
Brider gemeinsam beten, das Wort héren und sogar den Segen spen-
den konnten. Als ich in das Vorbereitungsteam einbezogen war, haben
wir in den Gebeten und in den Fiirbitten Formulierungen eingebracht,
die das, was in Begriflung und Predigt allgemein und unverbindlich
blieb, in konkrete Handlungsméglichkeiten tbersetzten. Manche
Aussage ist den Zelebranten nicht so ganz leicht tiber die Lippen ge-
gangen, aber das hatten wir ja auch intendiert. Die Gottesdienste
waren geprigt von der Bemithung um die Einheit der Christen, die
viele der Mitfeiernden in greitbarer Nihe vermuteten.

Inzwischen haben diese zentralen 6kumenischen Gottesdienste —
ich beziehe mich weiterhin auf Minchen — einen anderen Charakter
angenommen. Neben dem Kardinal und dem Landesbischof ziehen
Amtstriger und Amtstrigerinnen fast aller der rund 20 Mitgliedskir-
chen der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in Bayern feierlich
ein, auf Gendergerechtigkeit ist geachtet, alle tragen ihre festliche
liturgische Gewandung. Es ist ein eindrucksvolles Bild, wenn sie sich
am Ende des Gottesdienstes wie auf einer Bithne aufstellen, damit in
den vielen Kirchenzeitungen all dieser Gemeinschaften dokumentiert
werden kann: Wir gehoren dazu, man nimmt uns ernst. Die 6kume-
nischen Gottesdienste zur Weltgebetsoktav sind fur viele kirchliche
Gemeinschaften die herausragende, vielleicht die einzige Moglich-
keit, sich in einer breiteren Offentlichkeit zu prisentieren. Diese Got-
tesdienste demonstrieren die Vielfalt einer tiberaus bunten Christen-



12 Vorwort

heit. Die Bemihung um Einheit dieser Schar ist dagegen kaum noch
zu erkennen. Es ist offensichtlich, Okumene hat sich verindert.

Dafiir ein zweites Beispiel: Die Binde ,Dokumente wachsender
Ubereinstimmung* (DwU)? dokumentieren bilaterale und multilate-
rale Konsens- und Konvergenztexte, die christliche Kirchen auf Welt-
ebene formuliert haben. Der erste Band bietet auf rund 700 Seiten
Texte aus den Jahren 1931-1982, also aus mehr als 50 Jahren. Der
2021 erschienene funfte Band umfasst auf stolzen 1.400 Seiten gerade
noch Texte aus den acht Jahren 2011-2019. Das ist nicht nur eine
dramatische Zunahme einschligiger Dokumente, es zeigt auch eine
neue Qualitit okumenischer Theologie. Niemand hat heute noch
einen Uberblick tiber die zahllosen Bemiihungen, tiberkommene
Kontroversen zwischen den vielgestaltigen 6kumenischen Partnern
zu Uberwinden. Es besteht die Gefahr, dass auch gut begriindete und
tragfahige Konsense schlechthin vergessen werden. Tatsichlich dre-
hen sich Dialoge derzeit nicht selten um Fragen, in denen man vor
einer Generation bereits Losungen gefunden hat, scheinbar ohne dass
man heute noch von ihnen wisste. Kardinal Walter Kasper hat einen
Band veroffentlicht mit dem Titel ,Harvesting the Fruits“2, Harding
Meyer hat eine offizielle ,In-via-Erklirung“ vorgeschlagen, die den
erreichten Stand im Prozess der Einigung festschreibt3. Es soll fest-
gehalten werden, worliber man sich bereits verstindigen konnte und
welches Rad nicht nochmals neu erfunden werden muss.

Vor allem aber hat sich die Welt verindert, innerhalb derer Oku-
mene stattfindet. Sikularisierung, Verbuntung der Religion, Ent-
kirchlichung, aber auch Religionsfieber in der sidlichen Hemisphire
haben auch die Okumene verindert. Im europiischen Rahmen haben
die Themen der 6kumenischen Theologie im offentlichen Bewusstsein
an Plausibilitit verloren, die Fragen, die hier zur Diskussion stehen,
erscheinen weithin als irrelevant oder als lingst gelést. Dabei haben in
den Jahren, seit die ,Okumenische Theologie“ in erster Auflage er-
schien, gewichtige okumenische Ereignisse stattgefunden: die Ge-
meinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre, ékumenische Kir-
chentage, das Reformationsjubildum, die gegenseitige Anerkennung
der Taufe. In der katholischen Kirche scheinen bei Papst Franziskus
die Bekenntnisse zur Okumene nicht mehr nur festgefiigte Worthiil-
sen zu sein, sondern auch fir die Praxis Frucht tragen zu kénnen.
Okumene gehort zu den Zeichen der Zeit und sie hat mit ihr neue
Gestalt angenommen. Es war dringend, diese Ereignisse in die Neu-



Vorwort 13

bearbeitung der ,,Okumenischen Theologie“ aufzunehmen und sie im
Kontext der gesellschaftlichen Entwicklungen zu deuten. Dies
geschah schon in meiner 2002 erschienenen Uberarbeitung des ,Klei-
nen Handbuchs der Okumene, in dem Frau Dr. Kleinschwirzer-
Meister als Mitautorin die damals relevanten Neuentwicklungen dar-
gestellt hat. Mein Dank gilt ihr, dass ich nun auf den von ihr dar-
gestellten Ergebnissen weiterbauen konnte.

Schon die voluminosen Binde der DwU zeigen, dass es unver-
meidlich ist, in einer Darstellung der 6kumenischen Theologie
Schwerpunkte zu setzen. Dies ist auch sachlich begriindet. Wie viel-
leicht kein anderes theologisches Fach ist sie konfessionell geprigt.
Sie muss die herkdmmlichen Differenzen aufzeigen, um die Argu-
mente verstindlich zu machen, die zu ihrer Uberwindung beitragen.
Es macht einen Unterschied, ob man die 6kumenische Problematik
aus orthodoxer, reformierter, katholischer oder freikirchlicher Sicht in
den Blick nimmt. Unterschiedliche Themen stehen zur Diskussion,
auf unterschiedliche Herausforderungen muss eingegangen werden.
Die hier vorliegende ,Okumenische Theologie® ist aus katholischer
Perspektive geschrieben. Sie will aus dieser Sicht darstellen, wie die
okumenische Verpflichtung die Kirchen herausfordert und verindert.
In den Blick kommen die erfolgten Reformen, vor allem aber die
Chancen, die sich fiir die Okumene bieten und die noch nicht reali-
siert wurden.

Damit bekommt die 6kumenische Theologie eine kritische Funk-
tion. Sie bestitigt nicht den Status quo und will ihn nicht verteidigen,
sondern sie stellt ihn in Frage und will ihn in mancher Hinsicht tber-
winden. Sie zeigt auf, welche Wege gegangen und welche Entschei-
dungen die Kirche treffen konnte, ohne dadurch ihre Treue zur Bot-
schaft in Frage zu stellen. Wenn in diesem Band schwerpunktmifiig
Fragestellungen angesprochen werden, die fir die katholische Kirche
relevant sind, ist das in keiner Weise eine Geringachtung der 6kume-
nischen Fortschritte, an denen sie nicht beteiligt war. Ganz im Ge-
genteil: Es wird vielmehr thematisiert, was man katholischerseits als
moglich erkannt hat und was praktische Konsequenzen haben kénn-
te, wenn man solche ernstlich will. Das Zweite Vatikanische Konzil
hat in seinem Okumenedekret Unitatis redintegratio die Bereitschaft
zur Bekehrung als konstitutives Element der Okumene bezeichnet®.
Als Unterscheidungskriterium zwischen Polemik und Okumene soll
die Frage dienen, ob man die Forderung nach Bekehrung an den



14 Vorwort

»Anderen® oder an die eigene Adresse richtet. In der hier gewéhlten
Schwerpunktsetzung auf die katholische Tradition soll vor allem auf-
gezeigt werden, was die katholische Kirche zur Okumene beitragen
kann. Die Theologie zeigt, dass sie mehr konnte, als sie derzeit voll-
zieht.

Noch ein Wort zu den Quellenangaben. Bischof Gerhard Feige
stellt zu Recht fest, die theologischen Gespriche sind ,gut zuginglich
in der Reihe ,Dokumente wachsender Ubereinstimmung®s. Doch:
Wer hat unproblematischen Zugang zu den bislang fiinf stattlichen
Binden der DwU? Darum habe ich neuere Dialogdokumente zumeist
nach dem Fundort im Internet belegt und zitiert. Dort sind sie tat-
sichlich allgemein gut zuginglich.

Mein Dank gilt dem Verlag Herder, der die Neuauflage tibernom-
men und in gewohnt zuverlissiger Weise betreut hat. Ich bedanke
mich bei Herrn Bastian Kénig fiir die Besorgung der Biicher aus den
Tubinger Bibliotheken, bei den Kollegen Martin Jiggle und Stephan
Leimgruber fur Auskinfte tber 6kumenische Einrichtungen in
Osterreich und in der Schweiz. Widmen méchte ich das Buch dem
Deutschen Okumenischen Studienausschuss, dem ich 1988-2006 an-
gehorte und dessen Vorsitzender ich 2000-2006 war. Dieses Gre-
mium zeichnet sich dadurch aus, dass auch die bei uns kleineren Kir-
chen gehort werden und ihren Beitrag leisten. Die Anregungen, die
ich dabei erhalten habe, haben mein 6kumenisches Bewusstsein nach-
haltig geprigt.

Ostern 2025 Peter Neuner



A) Begriffsgeschichte und
okumenische Motivation

Eine erste Annidherung an das Verstindnis von ,Okumene® soll auf
begriffsgeschichtlichem Weg erfolgen. Martin Luther mahnte zu phi-
lologischer Arbeit: ,Zuerst wollen wir das Grammatische ansehen,
das ist wahrhaft etwas Theologisches“!. Der wechselnde Bedeutungs-
gehalt des Begriffs Okumene soll den Weg fiir die theologische Inter-

pretation 6ffnen.

I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch

Das griechische Wort Okumene (oixovp.évn) leitet her sich von oikéo
(oi%éw), wohnen, und damit letztlich von oikia (ointa), Haus. Seit
Herodot und Xenophanes (5. Jh. v. Chr.) bezeichnete be oikuméne gé
(1) olxovpévn v7) die ganze von Menschen bewohnte Welt bzw. die
gesamte Menschheit im Gegensatz zu den unbewohnten Regionen
der Erde. Im Gefolge der Eroberungen Alexanders d. Gr. im 4. Jahr-
hundert erfuhr der Begriff eine Einengung. Er umschrieb nun die
griechisch sprechende, die hellenisierte Welt, das Grofireich Alexan-
ders im Gegensatz zu den Gebieten, wo man sich mit den Einwoh-
nern nicht verstindigen konnte. Als Gegenbegrift zur pdlis (moAts)
und ihrer engen riumlichen Begrenzung bedeutete Okumene die von
der hellenistischen Kultur geprigte Welt. Der Terminus nahm damit
eine politische Note an.2 Damit war die Briicke geschlagen, durch die
eine Ubertragung auf das romische Imperium mdéglich wurde, das
man nur allzu gerne als mit der zivilisierten Welt identisch ansah.
Die Okumene war nun das Reich und der Kaiser ihr Herr und Be-
schiitzer. So wurden im romischen Kaiserkult Nero ebenso wie Marc
Aurel als ,guter Geist der Okumene*, als , Wohltiter und Heiland der
ganzen Okumene“ verehrt. Das griechisch sprechende Judentum hat
diesen Kult nicht mitgemacht. In der Septuaginta gibt Okumene un-
terschiedliche hebriische Begriffe vorwiegend aus dem Umfeld von
Welt, Erde und vor allem bebautes Land wieder.

Die in hellenistischer Zeit vorherrschenden Bedeutungsinhalte
,Welt“ und ,Imperium“ begegnen auch im Neuen Testament, in



16 A) Begriffsgeschichte und 6kumenische Motivation

dem der Begriff Okumene nicht sehr hiufig vorkommt, wohl wegen
seiner politischen Belastetheit3. Vom Kaiser Augustus erging der Be-
tehl, die ganze Okumene in Steuerlisten aufzuzeichnen (Lk 2,1), die
Jinger wurden vor die Gerichte geschleppt unter der Anklage, sie
brichten die ganze Okumene in Aufruhr. An diesen Stellen besagt
Okumene das rémische Imperium und seine Ordnung, wobei dieser
Begrift negativ besetzt war. Dies wird besonders deutlich in der Ver-
suchungsgeschichte, wo Satan Jesus alle Reiche der Okumene zeigt
(Lk 4,5), und in der Apokalypse, wo Okumene die satanische Herr-
schaft tber die ganze Welt besagt (12,9; 16,14). Wenn es dagegen
heifdt, das Evangelium vom Gottesreich miisse in der ganzen Oku-
mene verkiindet werden (Mt 24,14) und Gott habe den Tag fest-
gesetzt, ,an dem er die Okumene in Gerechtigkeit richten wird
(Apg 17,31), ist hier jeweils der Erdkreis bzw. die gesamte Mensch-
heit im Blick. Okumene ist in neutestamentlicher Terminologie eine
ambivalente Sache. So spricht Hebr 2,5 von der kommenden Oku-
mene unter der Herrschaft Jesu Christi und stellt sie der verging-
lichen, der gegenwirtigen Okumene gegeniber.

In der frihen Kirche wurden die Bedeutungsgehalte — die ganze
Welt sowie das Imperium und seine Ordnung — beibehalten. So
spricht der Klemensbrief davon, dass Gott den Erdkreis (= die oiku-
méne) gegriundet habe*. Im Martyrium des Polykarp wird die Formu-
lierung katholike ekklesia (radohuxr) ExxAnolia) prizisiert durch die
Wendung ,in der ganzen Okumene“s. Katholizitit und Okumenizitit
werden zu sich gegenseitig erklirenden Begriffen. Damit wurde der
Bedeutungsgehalt Weltkreis in den kirchlichen Bereich tbertragen.
Die Kirche ist ,katholisch®, weil sie iber die ganze Okumene hin ver-
breitet ist. Ihre Glieder sind die Bewohner der Okumene, sie werden
den ézhne (€9vr), d.h. den Nationen und Heiden gegeniibergestellt,
die aufBerhalb der Okumene stehen. Augustin zufolge ist die Recht-
gliubigkeit mit der weltweiten Ausdehnung der Kirche verbunden.
Wihrend sich die hiretischen Gruppen jeweils auf bestimmte Regio-
nen beschrinken, gewihrleistet die universale Kirche den rechten
Glauben.

In den kirchenoffiziellen Gebrauch kam der Begriff ,Okumene*
durch die Einfithrung der Konzilien. Kaiser Konstantin berief 325
das Konzil von Nizda ein, ,um den Leib der ganzen Okumene zu
heilen.“6 Der Herrschaft des Kaisers iiber die Okumene sollte ,die
eine katholische Kirche in der Okumene* entsprechen.” Dieser



I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch 17

Sprachgebrauch wurde vom Konzil von Konstantinopel (381) auf-
gegriffen, als man das Konzil von Nizda als ,6kumenische Synode®
bezeichnete. Okumenisch ist demnach, was in der ganzen Kirche als
giltig und damit als reichsrechtlich verbindlich anerkannt wird; was
amtlich, allgemein verpflichtend und rechtgliubig ist. Was ein oku-
menisches Konzil beschlossen hat, ist Ausdruck der verbindlichen
christlichen Lehre, wer sich dagegen verfehlte, stellte sich auflerhalb
des rechten Glaubens, der Kirche und der rechtlichen Ordnung. Ge-
gen Ende des 4. Jahrhunderts steht der Begriff Okumene fiir die
Rechtgliubigkeit des Reiches. Wenn drei der grofien Theologen der
ostlichen Kirche, Basilius d. Gr., Gregor von Nazianz und Johannes
Chrysostomus, als ,6kumenische Lehrer bezeichnet werden, wird
damit ihre Lehre als Norm und Mafstab fiir die ganze Kirche an-
erkannt. Der Rektor der Universitit Konstantinopel fithrte noch bis
ins hohe Mittelalter den Titel diddskalos tés oikumends (Siddonahoc
g otxovpevrg), Lehrer der Okumene, der ihm theologische und
juristische Kompetenz und Verbindlichkeit zusprach.

Im 6. Jahrhundert entziindete sich am Begriff ,,6kumenisch® ein
Konflikt zwischen Rom und Konstantinopel. Das Adjektiv oikoume-
nikds (olnovpevindg) war inzwischen zu einer ,Art Synonym fir
Konstantinopel und den byzantinischen Einfluss geworden®®, die
Kaiserstadt reprisentierte die Okumene, das Reich und seine Kultur.
Im Jahr 449 ist fiir den Patriarchen Dioscorus von Alexandrien der
Titel ,0kumenischer Patriarch® bezeugt, was zunichst wohl dessen
Funktion besagte, im Namen des Kaisers der Synode vorzustehen.
Das Konzil von Chalkedon (451) bezeichnete den rémischen Bischof
mehrfach als ,6kumenischen Bischof und Patriarchen®, ein Titel, den
die Pipste nicht aufgriffen. Seit dem frithen 6. Jahrhundert wurde der
Bischof der Kaiserstadt am Bosporus verschiedentlich, u.a. auch vom
Kaiser, als ,Okumenischer Patriarch® bezeichnet. Auch dieser hat die-
sen Titel fiir sich nicht reklamiert. Dabei verstand man ,,6kumenisch®
im Sinne von Reich, meinte also zunichst den Bischof der Reichs-
hauptstadt, und damit zusammenhingend den Gewihrsmann des
rechten, universalen Glaubens, erhob aber keinen universalkirchli-
chen Rechtsanspruch. Doch in der lateinischen Ubersetzung univer-
salis episcopus bzw. universalis patriarcha erblickte man im Westen eine
Anmaflung, die sich nicht zuletzt gegen rémische Anspriiche richtete.
Papst Gregor d.Gr. beschwor den Patriarchen von Konstantinopel,
Johann den Faster, auf dieses ,.szultum et superbum vocabulum“(dumme



18 A) Begriffsgeschichte und 6kumenische Motivation

und hochmiitige Wort) zu verzichten, weil es der christlichen Demut,
der Aumilitas, widerspreche und weil es auflerdem die anderen Bi-
schofe herabsetze. Als Gregor selbst als ,universalis papa“bezeichnet
wurde, wies er diesen Titel zurick und verlangte, ,Servus servorum
Dei“, Diener der Diener Gottes, genannt zu werden, weil er sich nicht
tiber die anderen Bischofe erheben wolle. Trotz dieser Mahnung wur-
den in der Folge die Pipste ebenso wie die Patriarchen von Konstan-
tinopel als ,,6kumenische® bzw. ,universale“ Patriarchen und Bischofe
bezeichnet. In der juridischen Interpretation Roms lieflen sich aus
dem Universalis-Titel leicht Uberlegenheitsanspriiche ableiten, die
mit dem ,,0kumenisch® des Patriarchen unvereinbar waren. So findet
sich unter den Griinden, die man 1054 zur Rechtfertigung der Ex-
kommunikation des Patriarchen Michael Kerullarios anfiihrte, auch,
dass dieser ,se adhuc scribit oecumenicum patriarcham®, dass er sich
als ,Okumenischer Patriarch® bezeichne.?

Mit dieser Kontroverse war die Entwicklung des Begrifts zundchst
einmal abgeschlossen. Rund ein Jahrtausend hindurch war nun ,Oku-
mene® bzw. ,6kumenisch® die Bezeichnung der universalen Kirche
und ihres Wahrheitsanspruchs. Dieser verband sich in der westlichen
Kirche mit den Konzilien, die als ,,6kumenische“ universalkirchlich
verbindlich und frei von Irrlehren waren. In der Reformation hat
man die drei altkirchlichen Glaubensbekenntnisse als die ,.z7ia symbola
catholica sive oecumenica1® bezeichnet. Sie wurden als verbindlich fest-
gehalten und sollten die Basis darstellen, auf der eine Reform der
Christenheit erfolgen kénnte. Fir die Orthodoxie verband sich mit
yokumenisch“ dagegen primir das Patriarchat von Konstantinopel

und sein Anspruch auf Verbindlichkeit und Wahrheit.

Il. Okumene als Mission

Ein Neuansatz fiir das Verstindnis von Okumene und eine daraus
entstehende Bedeutungserweiterung findet sich im Kontext des Pie-
tismus seit dem 17. und frithen 18. Jahrhundert. Der Pietismus
durchbrach die landeskirchliche Begrenzung der protestantischen
Kirchen und dachte universal, weltweit. Man setzte sich das Ziel, die
Erkenntnis des wahren Gottes in der ganzen Welt zu verbreiten und
eine universale Kirche aus allen wiedergeborenen Gliedern aufzubau-
en', unabhingig von ihrer konfessionellen, nationalen und rassischen



l1l. Okumene und die Einigung der Christenheit 19

Zugehorigkeit. In diesem Kontext bezeichnete ,,6kumenisch das Be-
wusstsein der weltweiten Zusammengehorigkeit aller Christen und
ihrer Kirchen.

Allgemein gelidufig wurde der Begrift ,,6kumenisch® zur Bezeich-
nung der Missionsidee und der Universalitit der christlichen Bot-
schaft aber erst seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. Bei der Griindung
der Evangelischen Allianz (1846) wurde als Ziel ,ein ckumenischer
Zusammenschlufl“ der wahren Gliubigen tber alle konfessionellen
und nationalen Grenzen hinweg genannt. 1881 veranstalteten die
Methodisten ihre erste ,Ecumenical Methodist Conference®, auf der
Probleme und Interessen des weltumspannenden Methodismus er-
ortert wurden, nicht aber das Verhiltnis zu anderen Konfessionen
und Kirchen. Im Jahr 1900 fand in New York eine ,,6kumenische
Missionskonferenz® statt, die man so bezeichnete, ,weil der Plan,
den sie vorschligt, das ganze Gebiet des bewohnten Erdballs um-
fa’t.“12 Ziel dieser Konferenz war es, den einzelnen Kirchen und Mis-
sionsgesellschaften weltweit jeweils ihre Missionsgebiete zuzuweisen.

ll. Okumene und die Einigung der Christenheit

Der missionarische Aufbruch brachte die Kirchen auch untereinander
in Kontakt. Um der Mission und ihrer Glaubwiirdigkeit willen stand
unabdingbar auch das Verhiltnis der Kirchen zueinander zur Diskus-
sion. In der Folge wurde nun der Begrift 6kumenisch auf das Verhilt-
nis der Kirchen untereinander angewandt. Seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts ist die Redewendung vom ,6kumenischen Geist“ und von
der ,6kumenischen Gesinnung“ belegt. Bei der Griindung der Evan-
gelischen Allianz dankte man den Gastgebern fiir ihren ,esprit vrai-
ment cecuménique 3, die freundliche Zusammenarbeit von Christen
unterschiedlicher Konfessionen in dem Bewusstsein, dass sie alle zu
der einen, weltweit ausgebreiteten Kirche Jesu Christi gehéren. Da-
mit waren die Weichen gestellt fiir den Bedeutungsgehalt ,Einheit
der Kirchen®“. Henri Dunant, der Griinder des Roten Kreuzes, ver-
stand unter 6kumenisch, ,dafl Christen verschiedener Denominatio-
nen sich in Liebe zusammenfinden konnen und missen, sich zusam-
mentun und im Dienst des Nichsten zur Ehre Gottes zusammen
arbeiten, und doch ihre persénliche Freiheit wahren und selbst das
Recht, wenn nétig ihren eigenen Standpunkt und ihre besondere re-



20 A) Begriffsgeschichte und 6kumenische Motivation

ligivse Uberzeugung zu verteidigen, freilich mit Toleranz und in
Liebe.“14

Doch die Entwicklung verlief nicht geradlinig. Selbst die Welt-
missionskonferenz 1910 in Edinburgh, die allgemein als der Beginn
der modernen Okumenischen Bewegung angesehen wird, wurde ent-
gegen den urspriinglichen Plinen der Veranstalter nicht als ,Okume-
nische Missionskonferenz bezeichnet. Vorwiegend die anglika-
nischen Teilnehmer erachteten den Terminus ,0kumenisch” fiir eine
Konferenz als ungeeignet, bei der die rémisch-katholische und die
orthodoxen Kirchen nicht vertreten waren. ,Okumenisch war zudem
so sehr mit der Vorstellung von Verbindlichkeit verbunden, dass eine
Konferenz, die alle Fragen nach Glauben und Kirchenverfassung aus-
klammern musste, nicht mit diesem Terminus belegt werden konnte.

Eine weitere Bedeutungsrichtung verbindet sich mit dem Namen
des lutherischen Erzbischofs Nathan Séderblom von Uppsala. Dieser
rief nach dem Ende des Ersten Weltkriegs 1919 im Namen der
schwedischen Bischofe die Kirchenfithrer Europas zur Griindung
eines ,0kumenischen Kirchenrats“ auf, der im Namen der Christen-
heit uber die religiosen, sittlichen und sozialen Angelegenheiten der
Menschheit sprechen und sich um die Wiederherstellung des Frie-
dens und um die Forderung der sozialen Gerechtigkeit miihen sollte.
Man kénne nicht warten, bis in Fragen des Glaubens und der Kir-
chenverfassung eine Einigung erreicht sei, sondern solle sofort auf
eine praktische Zusammenarbeit zusteuern. ,Okumenisch“ bedeutete
in Sinne Séderbloms insbesondere die soziale und die politische Di-
mension des Christentums, war also Gegenbegriff zu theoretisch und
dogmatisch. Der von Séderblom intendierte ,Okumenische Rat fiir
Christentum*® sollte Lehrfragen zugunsten gemeinsamer Aktion zu-
riickstellen und der Maxime folgen: ,Die Lehre trennt, aber der
Dienst vereint“. Als sich die Bewegung fiir Glauben und Kirchenver-
fassung konstituierte, die sich gerade den dogmatischen Fragen wid-
men sollte, vermied sie anfangs, sich als ,,6kumenisch® zu bezeichnen,
und nannte sich selbst ,panchristlich. Dieser Begriff ging auch in
romische Auferungen ein, die sich mit der sich konstituierenden Gku-
menischen Bewegung kritisch auseinandersetzten.

Dennoch setzte sich mehr und mehr das Verstindnis von ,,0ku-
menisch“ im Sinne der Einigung der Christenheit durch. So wurde
bei der Konferenz fiir Praktisches Christentum 1937 in Oxford als
Bedeutung fir ,6kumenisch® definitionsartig festgeschrieben: ,Der



IV. Ein Paradigmenwechsel 6kumenischer Theologie? 21

Ausdruck ,6kumenisch‘ bezieht sich auf die Art und Weise, wie die
Tatsache der Einheit der Kirche in der Geschichte zum Ausdruck
kommt ... Denken und Handeln der Kirche ... sind insoweit cku-
menisch, als sie versuchen, die Una Sancta als die Gemeinschaft der
Christen zu verwirklichen, die sich zu dem einen Herrn bekennen.“%>
Auch im katholischen Bereich versteht man unter der Okumenischen
Bewegung jene , Titigkeiten und Unternehmungen, die je nach den
verschiedenartigen Bedirfnissen der Kirche und nach Moéglichkeit
der Zeitverhiltnisse zur Forderung der Einheit der Christen ins Le-
ben gerufen und auf dieses Ziel ausgerichtet sind.“1¢

Doch bis heute sind Differenzen festzustellen. Die Orthodoxie hat
Vorbehalte gegen den Begriff, denn ,6kumenisch® bezeichnet in ihrer
Terminologie das Okumenische Patriarchat und impliziert damit eine
Glaubensverbindlichkeit, die dem ORK nicht zukommt. Hier spricht
man zumeist vom Weltrat der Kirchen’. Im evangelischen Bereich
hat sich die Bedeutung ,weltweit, ,universalkirchlich“ weit mehr er-
halten als im katholischen Verstindnis. 1939 bezeichnete sich der Lu-
therische Weltkonvent, der Vorginger des Lutherischen Weltbundes,
wegen seiner weltweiten Verbreitung als ,im wahrsten Sinne selbst
eine okumenische Bewegung“'®. In dieser Tradition verbindet man
mit dem Begriff 6kumenisch oft zunichst die Beziehungen zu den
bekenntnisgleichen Kirchen in der Dritten Welt. Hauptthemen sind
dann vorwiegend Fragen wie Hunger, Unterdriickung und Befreiung,
gegebenenfalls auch Mission, wihrend man in der katholischen Theo-
logie zunidchst an die Uberwindung von Lehrdifferenzen denkt, de-
retwegen die Kirchenspaltungen erfolgten.

IV. Ein Paradigmenwechsel 6kumenischer Theologie?

Es griindet wohl in der Herausforderung durch die Religionen und
die Bemiihung, in einer zunehmend bunter werdenden Gesellschaft
friedlich zusammenzuleben, dass der Begriff Okumene derzeit eine
Ausweitung erfihrt und auf die Welt der Religionen ausgedehnt wird.
Friedrich Heilers Wort von der ,grofleren Okumene* gewinnt an
Plausibilitit'. Der Bedeutungsgehalt ,universal® kommt erneut zum
Tragen.

Dabei gibt es eine spezifisch christliche Vorgeschichte, an die hier
angekniipft werden kann, und zwar im Verstindnis des Volkes Israel.






