
HV 02460 / p. 3 / 30.5.2025

Peter Neuner

Ökumenische Theologie



HV 02460 / p. 4 / 30.5.2025

Dem Deutschen Ökumenischen Studienausschuss

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Adrian van Leen / RGBstock
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02460-3
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84460-7



HV 02460 / p. 5 / 30.5.2025

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

A) Begriffsgeschichte und ökumenische Motivation . . . . . . 15

I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch . 15

II. Ökumene als Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

III. Ökumene und die Einigung der Christenheit . . . . . 19

IV. Ein Paradigmenwechsel ökumenischer Theologie? . . 21

V. Momente einer ökumenischen Motivation . . . . . . 24
1. Die biblische Begründung . . . . . . . . . . . . . 24
2. Glaubwürdigkeit und Weltverantwortung . . . . . 26
3. Die Überwindung von Einseitigkeiten . . . . . . . 27
4. Kritik an Einheitsbestrebungen . . . . . . . . . . 28

B) Zur Geschichte der Ökumenischen Bewegung . . . . . . . 33

I. Die Vorgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

II. Das Werden des Ökumenischen Rates der Kirchen . . 38
1. Die Weltmissionskonferenz in Edinburgh 1910 . . 39
2. Der Internationale Missionsrat (IMR) . . . . . . . 40
3. Die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung

(Faith and Order) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
4. Die Bewegung für Praktisches Christentum

(Life and Work) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
5. Der „im Entstehen begriffeneÖkumenische Rat der

Kirchen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

III. Die Vollversammlungen und ihre Wirkungsgeschichte 45
1. Die Konstituierung des Ökumenischen Rats der

Kirchen 1948 in Amsterdam . . . . . . . . . . . . 45
2. Evanston 1954 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3. Neu-Delhi 1961 . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
4. Uppsala 1968 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
5. Nairobi 1975 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
6. Vancouver 1983 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54



HV 02460 / p. 6 / 30.5.2025

7. Canberra 1991 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
8. Harare 1998 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
9. Porto Alegre 2006 . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
10. Busan 2013 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
11. Karlsruhe 2022 . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

IV. Das Selbstverständnis des Ökumenischen Rates der
Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
1. Die Basis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
2. Die Verfassung und die Strukturen des Rates . . . 69
3. Die Betonung von Gerechtigkeit, Frieden und

Bewahrung der Schöpfung . . . . . . . . . . . . . 72
4. Theologische Arbeit (Kommission für Faith and

Order) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

V. Regionale Institutionen im deutschen Sprachraum . . 77

C) Der ökumenische Beitrag der einzelnen Kirchen . . . . . . 79

I. Die Orthodoxie, die Ostkirchen und ihr ökumenisches
Engagement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
1. Die Geschichte der Kirchenspaltung . . . . . . . . 79
2. Die Struktur der Orthodoxie und ihre Probleme . . 84
3. Das ökumenische Engagement . . . . . . . . . . . 87

a) Das Verhältnis zu den christlichen Kirchen . . . 87
b) Bilaterale und multilaterale Dialoge . . . . . . . 90
c) Die mit Rom unierten Kirchen . . . . . . . . . 93

II. Die Kirchen der Reformation . . . . . . . . . . . . . 94
1. Martin Luther und die lutherischen Kirchen . . . . 94

a) Reformator wider Willen . . . . . . . . . . . . 94
b) Die lutherischen Kirchen . . . . . . . . . . . . 100
c) Ökumenische Bemühungen . . . . . . . . . . . 102

2. Der reformierte Protestantismus . . . . . . . . . . 102
a) Huldrych Zwingli . . . . . . . . . . . . . . . . 103
b) Johannes Calvin und die Reformation in Genf . 105
c) Die reformierten Kirchen und ihr Ökumenisches

Engagement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

6 Inhalt



HV 02460 / p. 7 / 30.5.2025

III. Die anglikanische Kirchengemeinschaft . . . . . . . . 112
1. Zur Geschichte der anglikanischen Gemeinschaft . 112
2. Glaubenslehre und Kirchenstruktur . . . . . . . . 115
3. Die Lambeth-Konferenzen und das Lambeth-

Quadrilateral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
4. Ökumenische Aktivitäten . . . . . . . . . . . . . 120

IV. Die altkatholische Kirche und die Utrechter Union . . 122

V. Die Freikirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

VI. Die römisch-katholische Kirche . . . . . . . . . . . . 133
1. Die traditionelle Kritik an der Ökumenischen

Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
2. Die ekklesiologische Bewertung der christlichen

Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
3. Das II. Vatikanum und die Öffnung zur Ökumene 138
4. Der nachkonziliare Katholizismus . . . . . . . . . 141
5. Bilaterale und multilaterale Dialoge . . . . . . . . 146

D) Ökumenische Durchbrüche . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

I. Die Leuenberger Konkordie . . . . . . . . . . . . . . 156

II. Die Konvergenzerklärung über Taufe, Eucharistie und
Amt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160

III. Die Lehrverurteilungsstudie . . . . . . . . . . . . . . 164

IV. Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre 167

V. Der Konziliare Prozess und die Charta oecumenica . . 170

VI. Taufanerkennung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

VII. Reformationsjubiläum 2017 . . . . . . . . . . . . . . 180

VIII. Ökumenische Kirchentage . . . . . . . . . . . . . . . 184
1. Eine wenig ökumenische Vorgeschichte . . . . . . 184
2. Das Ökumenische Pfingsttreffen in Augsburg 1971 185
3. Auf demWeg zum Ökumenischen Kirchentag

Berlin 2003 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
4. München 2010 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
5. Frankfurt 2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

Inhalt 7



HV 02460 / p. 8 / 30.5.2025

E) Theologische Hauptprobleme . . . . . . . . . . . . . . . . 191

I. Die Schrift, die Tradition und die Traditionen . . . . 194
1. Die überkommene Problematik . . . . . . . . . . 194
2. Die Kontroversen in der Reformationszeit und

ihre Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . 194
3. Ökumenische Annäherungen . . . . . . . . . . . 197
4. Tradition im Zweiten Vatikanum und im ÖRK . . 199
5. Bleibende Aufgaben . . . . . . . . . . . . . . . . 201

II. Die Lehre von den Sakramenten . . . . . . . . . . . 201
1. Die Zahl der Sakramente . . . . . . . . . . . . . . 201
2. Die Wirkweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

III. Die Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
1. Eine biblische Besinnung . . . . . . . . . . . . . . 205
2. Historische Entfaltungen und kirchenamtliche

Äußerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
a) Die Alte Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
b) Die Reformatoren und das Konzil von Trient . . 209
c) Die ökumenische Annäherung . . . . . . . . . 214

IV. Die Lehre von der Ehe und die konfessions-
verschiedenen Ehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216
1. Das Eheverständnis in historischer Entfaltung . . . 216
2. Katholische Lehrentwicklung . . . . . . . . . . . 218

a) Die Ehe als Sakrament . . . . . . . . . . . . . 218
b) Die Formpflicht . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

3. Evangelische Ehelehre . . . . . . . . . . . . . . . 220
a) Luthers Kritik an Zölibat und Ordensgelübden 220
b) Die Ehe als der heilige Stand der Christen . . . 221
c) Die Ehe als „weltlich Ding“ . . . . . . . . . . . 222

4. Die Orthodoxe Ehelehre . . . . . . . . . . . . . . 222
5. Die konfessionsverschiedene Ehe . . . . . . . . . 223
6. Die Unauflöslichkeit und die Praxis der

Ehescheidung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224

V. Das Herrenmahl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
1. Die Realpräsenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
2. Die Messe als Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . 231
3. Der Laienkelch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234

8 Inhalt



HV 02460 / p. 9 / 30.5.2025

4. Eucharistiegemeinschaft zwischen den Kirchen . . 235
a) Kommunion und Interkommunion . . . . . . . 235
b) „Gemeinsam am Tisch des Herrn“ . . . . . . . 239
c) Ein Vorstoß der Deutschen Bischofskonferenz

und was er verrät . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

VI. Amt und Ordination . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
1. Das ordinierte Amt und seine Deutung . . . . . . 246

a) Das Amt und das Volk Gottes . . . . . . . . . 246
b) Das ordinierte Amt und sein Auftrag . . . . . . 248
c) Der Begriff „Priester“ . . . . . . . . . . . . . . 250
d) Die Ordination und ihre Wirkung . . . . . . . 251
e) Die Sukzession . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

2. Das Bischofsamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255
3. Möglichkeiten zu einer Versöhnung der Ämter . . 258

VII. Das Papstamt zwischen Absolutismus und Dienst an
der Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260
1. Das Papsttum als ökumenische Herausforderung . . 260
2. Der Jurisdiktionsprimat und seine Konsequenzen . 263
3. Die Überwindung des Absolutismus und ihre

Grenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266
4. Der Dienst an der Einheit . . . . . . . . . . . . . 267
5. Zum Problem der Unfehlbarkeit . . . . . . . . . . 271
6. Zur Reformierbarkeit des Papsttums . . . . . . . . 272
7. Die Bischofssynode . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

F) Ökumenische Zielvorstellungen . . . . . . . . . . . . . . . 281

I. Die vorgegebene Einheit und der ökumenische
Auftrag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

II. Einheitsvorstellungen im Rahmen der Ökumenischen
Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282
1. Organische Union und konziliare Gemeinschaft . . 283
2. Säkularökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
3. Versöhnte Verschiedenheit . . . . . . . . . . . . . 287
4. Das Modell der Koinonia . . . . . . . . . . . . . . 289

Inhalt 9



HV 02460 / p. 10 / 30.5.2025

III. Ansätze zu einer ökumenischen Methodik . . . . . . 292
1. Die Suche nach einem Konsens . . . . . . . . . . 292
2. Anerkennung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 292
3. Einigung durch Urteilsenthaltung –

der „Fries-Rahner-Plan“ . . . . . . . . . . . . . . 293
4. Ökumene der Differenzen . . . . . . . . . . . . . 295
5. Grunddifferenz – Grundkonsens . . . . . . . . . . 296
6. Der differenzierte Konsens . . . . . . . . . . . . . 299

IV. Volle Einheit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 300

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 305

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339

10 Inhalt



HV 02460 / p. 11 / 30.5.2025

Vorwort

Wie eine Gesellschaft sich versteht, zeigt sich nicht zuletzt darin, wie
sie ihre Feste feiert. Das ist in den Kirchen nicht anders. Ich erinnere
mich an die Jahre, wo man in der Weltgebetsoktav für die Einheit der
Christen zu ökumenischen Gottesdiensten einzuladen begann. Sie
waren zunächst schlicht gehalten. In München, wo ich sie mitfeiern
konnte, zogen der Kardinal und der lutherische Landesbischof in jähr-
lichem Wechsel in den Dom oder in die evangelische Bischofskirche
ein. Der Hausherr hielt eine Begrüßung, der Gast unterstrich in seiner
Predigt die ökumenische Gemeinschaft. Ein Repräsentant einer der
im Münchner Raum kleineren Kirchen durfte zumeist eine Fürbitte
vortragen. Es war eine neue Erfahrung zu sehen, dass die „getrennten
Brüder“ gemeinsam beten, dasWort hören und sogar den Segen spen-
den konnten. Als ich in das Vorbereitungsteam einbezogen war, haben
wir in denGebeten und in den Fürbitten Formulierungen eingebracht,
die das, was in Begrüßung und Predigt allgemein und unverbindlich
blieb, in konkrete Handlungsmöglichkeiten übersetzten. Manche
Aussage ist den Zelebranten nicht so ganz leicht über die Lippen ge-
gangen, aber das hatten wir ja auch intendiert. Die Gottesdienste
waren geprägt von der Bemühung um die Einheit der Christen, die
viele der Mitfeiernden in greifbarer Nähe vermuteten.

Inzwischen haben diese zentralen ökumenischen Gottesdienste –
ich beziehe mich weiterhin auf München – einen anderen Charakter
angenommen. Neben dem Kardinal und dem Landesbischof ziehen
Amtsträger und Amtsträgerinnen fast aller der rund 20 Mitgliedskir-
chen der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen in Bayern feierlich
ein, auf Gendergerechtigkeit ist geachtet, alle tragen ihre festliche
liturgische Gewandung. Es ist ein eindrucksvolles Bild, wenn sie sich
am Ende des Gottesdienstes wie auf einer Bühne aufstellen, damit in
den vielen Kirchenzeitungen all dieser Gemeinschaften dokumentiert
werden kann: Wir gehören dazu, man nimmt uns ernst. Die ökume-
nischen Gottesdienste zur Weltgebetsoktav sind für viele kirchliche
Gemeinschaften die herausragende, vielleicht die einzige Möglich-
keit, sich in einer breiteren Öffentlichkeit zu präsentieren. Diese Got-
tesdienste demonstrieren die Vielfalt einer überaus bunten Christen-



HV 02460 / p. 12 / 30.5.2025

heit. Die Bemühung um Einheit dieser Schar ist dagegen kaum noch
zu erkennen. Es ist offensichtlich, Ökumene hat sich verändert.

Dafür ein zweites Beispiel: Die Bände „Dokumente wachsender
Übereinstimmung“ (DwÜ)1 dokumentieren bilaterale und multilate-
rale Konsens- und Konvergenztexte, die christliche Kirchen aufWelt-
ebene formuliert haben. Der erste Band bietet auf rund 700 Seiten
Texte aus den Jahren 1931–1982, also aus mehr als 50 Jahren. Der
2021 erschienene fünfte Band umfasst auf stolzen 1.400 Seiten gerade
noch Texte aus den acht Jahren 2011–2019. Das ist nicht nur eine
dramatische Zunahme einschlägiger Dokumente, es zeigt auch eine
neue Qualität ökumenischer Theologie. Niemand hat heute noch
einen Überblick über die zahllosen Bemühungen, überkommene
Kontroversen zwischen den vielgestaltigen ökumenischen Partnern
zu überwinden. Es besteht die Gefahr, dass auch gut begründete und
tragfähige Konsense schlechthin vergessen werden. Tatsächlich dre-
hen sich Dialoge derzeit nicht selten um Fragen, in denen man vor
einer Generation bereits Lösungen gefunden hat, scheinbar ohne dass
man heute noch von ihnen wüsste. Kardinal Walter Kasper hat einen
Band veröffentlicht mit dem Titel „Harvesting the Fruits“2, Harding
Meyer hat eine offizielle „In-via-Erklärung“ vorgeschlagen, die den
erreichten Stand im Prozess der Einigung festschreibt3. Es soll fest-
gehalten werden, worüber man sich bereits verständigen konnte und
welches Rad nicht nochmals neu erfunden werden muss.

Vor allem aber hat sich die Welt verändert, innerhalb derer Öku-
mene stattfindet. Säkularisierung, Verbuntung der Religion, Ent-
kirchlichung, aber auch Religionsfieber in der südlichen Hemisphäre
haben auch die Ökumene verändert. Im europäischen Rahmen haben
dieThemen der ökumenischenTheologie im öffentlichen Bewusstsein
an Plausibilität verloren, die Fragen, die hier zur Diskussion stehen,
erscheinen weithin als irrelevant oder als längst gelöst. Dabei haben in
den Jahren, seit die „Ökumenische Theologie“ in erster Auflage er-
schien, gewichtige ökumenische Ereignisse stattgefunden: die Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, ökumenische Kir-
chentage, das Reformationsjubiläum, die gegenseitige Anerkennung
der Taufe. In der katholischen Kirche scheinen bei Papst Franziskus
die Bekenntnisse zur Ökumene nicht mehr nur festgefügte Worthül-
sen zu sein, sondern auch für die Praxis Frucht tragen zu können.
Ökumene gehört zu den Zeichen der Zeit und sie hat mit ihr neue
Gestalt angenommen. Es war dringend, diese Ereignisse in die Neu-

12 Vorwort



HV 02460 / p. 13 / 30.5.2025

bearbeitung der „Ökumenischen Theologie“ aufzunehmen und sie im
Kontext der gesellschaftlichen Entwicklungen zu deuten. Dies
geschah schon in meiner 2002 erschienenen Überarbeitung des „Klei-
nen Handbuchs der Ökumene“, in dem Frau Dr. Kleinschwärzer-
Meister als Mitautorin die damals relevanten Neuentwicklungen dar-
gestellt hat. Mein Dank gilt ihr, dass ich nun auf den von ihr dar-
gestellten Ergebnissen weiterbauen konnte.

Schon die voluminösen Bände der DwÜ zeigen, dass es unver-
meidlich ist, in einer Darstellung der ökumenischen Theologie
Schwerpunkte zu setzen. Dies ist auch sachlich begründet. Wie viel-
leicht kein anderes theologisches Fach ist sie konfessionell geprägt.
Sie muss die herkömmlichen Differenzen aufzeigen, um die Argu-
mente verständlich zu machen, die zu ihrer Überwindung beitragen.
Es macht einen Unterschied, ob man die ökumenische Problematik
aus orthodoxer, reformierter, katholischer oder freikirchlicher Sicht in
den Blick nimmt. Unterschiedliche Themen stehen zur Diskussion,
auf unterschiedliche Herausforderungen muss eingegangen werden.
Die hier vorliegende „Ökumenische Theologie“ ist aus katholischer
Perspektive geschrieben. Sie will aus dieser Sicht darstellen, wie die
ökumenische Verpflichtung die Kirchen herausfordert und verändert.
In den Blick kommen die erfolgten Reformen, vor allem aber die
Chancen, die sich für die Ökumene bieten und die noch nicht reali-
siert wurden.

Damit bekommt die ökumenische Theologie eine kritische Funk-
tion. Sie bestätigt nicht den Status quo und will ihn nicht verteidigen,
sondern sie stellt ihn in Frage und will ihn in mancher Hinsicht über-
winden. Sie zeigt auf, welche Wege gegangen und welche Entschei-
dungen die Kirche treffen könnte, ohne dadurch ihre Treue zur Bot-
schaft in Frage zu stellen. Wenn in diesem Band schwerpunktmäßig
Fragestellungen angesprochen werden, die für die katholische Kirche
relevant sind, ist das in keiner Weise eine Geringachtung der ökume-
nischen Fortschritte, an denen sie nicht beteiligt war. Ganz im Ge-
genteil: Es wird vielmehr thematisiert, was man katholischerseits als
möglich erkannt hat und was praktische Konsequenzen haben könn-
te, wenn man solche ernstlich will. Das Zweite Vatikanische Konzil
hat in seinem Ökumenedekret Unitatis redintegratio die Bereitschaft
zur Bekehrung als konstitutives Element der Ökumene bezeichnet4.
Als Unterscheidungskriterium zwischen Polemik und Ökumene soll
die Frage dienen, ob man die Forderung nach Bekehrung an den

Vorwort 13



HV 02460 / p. 14 / 30.5.2025

„Anderen“ oder an die eigene Adresse richtet. In der hier gewählten
Schwerpunktsetzung auf die katholische Tradition soll vor allem auf-
gezeigt werden, was die katholische Kirche zur Ökumene beitragen
kann. Die Theologie zeigt, dass sie mehr könnte, als sie derzeit voll-
zieht.

Noch ein Wort zu den Quellenangaben. Bischof Gerhard Feige
stellt zu Recht fest, die theologischen Gespräche sind „gut zugänglich
in der Reihe ‚Dokumente wachsender Übereinstimmung‘“5. Doch:
Wer hat unproblematischen Zugang zu den bislang fünf stattlichen
Bänden der DwÜ?Darum habe ich neuere Dialogdokumente zumeist
nach dem Fundort im Internet belegt und zitiert. Dort sind sie tat-
sächlich allgemein gut zugänglich.

Mein Dank gilt dem Verlag Herder, der die Neuauflage übernom-
men und in gewohnt zuverlässiger Weise betreut hat. Ich bedanke
mich bei Herrn Bastian König für die Besorgung der Bücher aus den
Tübinger Bibliotheken, bei den Kollegen Martin Jäggle und Stephan
Leimgruber für Auskünfte über ökumenische Einrichtungen in
Österreich und in der Schweiz. Widmen möchte ich das Buch dem
Deutschen Ökumenischen Studienausschuss, dem ich 1988–2006 an-
gehörte und dessen Vorsitzender ich 2000–2006 war. Dieses Gre-
mium zeichnet sich dadurch aus, dass auch die bei uns kleineren Kir-
chen gehört werden und ihren Beitrag leisten. Die Anregungen, die
ich dabei erhalten habe, haben mein ökumenisches Bewusstsein nach-
haltig geprägt.

Ostern 2025 Peter Neuner

14 Vorwort



HV 02460 / p. 15 / 30.5.2025

A) Begriffsgeschichte und
ökumenische Motivation

Eine erste Annäherung an das Verständnis von „Ökumene“ soll auf
begriffsgeschichtlichemWeg erfolgen.Martin Luther mahnte zu phi-
lologischer Arbeit: „Zuerst wollen wir das Grammatische ansehen,
das ist wahrhaft etwas Theologisches“1. Der wechselnde Bedeutungs-
gehalt des BegriffsÖkumene soll denWeg für die theologische Inter-
pretation öffnen.

I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch

Das griechische Wort Ökumene (οἰκουμένη) leitet her sich von oikéo
(οἰκέω), wohnen, und damit letztlich von oikía (οἰκία), Haus. Seit
Herodot und Xenophanes (5. Jh. v.Chr.) bezeichnete he oikuméne gê
(ἡ οἰκουμένη γῆ) die ganze von Menschen bewohnte Welt bzw. die
gesamte Menschheit im Gegensatz zu den unbewohnten Regionen
der Erde. Im Gefolge der Eroberungen Alexanders d.Gr. im 4. Jahr-
hundert erfuhr der Begriff eine Einengung. Er umschrieb nun die
griechisch sprechende, die hellenisierte Welt, das Großreich Alexan-
ders im Gegensatz zu den Gebieten, wo man sich mit den Einwoh-
nern nicht verständigen konnte. Als Gegenbegriff zur pólis (πόλις)
und ihrer engen räumlichen Begrenzung bedeutete Ökumene die von
der hellenistischen Kultur geprägte Welt. Der Terminus nahm damit
eine politische Note an.2 Damit war die Brücke geschlagen, durch die
eine Übertragung auf das römische Imperium möglich wurde, das
man nur allzu gerne als mit der zivilisierten Welt identisch ansah.
Die Ökumene war nun das Reich und der Kaiser ihr Herr und Be-
schützer. So wurden im römischen Kaiserkult Nero ebenso wie Marc
Aurel als „guter Geist der Ökumene“, als „Wohltäter und Heiland der
ganzen Ökumene“ verehrt. Das griechisch sprechende Judentum hat
diesen Kult nicht mitgemacht. In der Septuaginta gibt Ökumene un-
terschiedliche hebräische Begriffe vorwiegend aus dem Umfeld von
Welt, Erde und vor allem bebautes Land wieder.

Die in hellenistischer Zeit vorherrschenden Bedeutungsinhalte
„Welt“ und „Imperium“ begegnen auch im Neuen Testament, in



HV 02460 / p. 16 / 30.5.2025

dem der Begriff Ökumene nicht sehr häufig vorkommt, wohl wegen
seiner politischen Belastetheit3. Vom Kaiser Augustus erging der Be-
fehl, die ganze Ökumene in Steuerlisten aufzuzeichnen (Lk 2,1), die
Jünger wurden vor die Gerichte geschleppt unter der Anklage, sie
brächten die ganze Ökumene in Aufruhr. An diesen Stellen besagt
Ökumene das römische Imperium und seine Ordnung, wobei dieser
Begriff negativ besetzt war. Dies wird besonders deutlich in der Ver-
suchungsgeschichte, wo Satan Jesus alle Reiche der Ökumene zeigt
(Lk 4,5), und in der Apokalypse, wo Ökumene die satanische Herr-
schaft über die ganze Welt besagt (12,9; 16,14). Wenn es dagegen
heißt, das Evangelium vom Gottesreich müsse in der ganzen Öku-
mene verkündet werden (Mt 24,14) und Gott habe den Tag fest-
gesetzt, „an dem er die Ökumene in Gerechtigkeit richten wird“
(Apg 17,31), ist hier jeweils der Erdkreis bzw. die gesamte Mensch-
heit im Blick. Ökumene ist in neutestamentlicher Terminologie eine
ambivalente Sache. So spricht Hebr 2,5 von der kommenden Öku-
mene unter der Herrschaft Jesu Christi und stellt sie der vergäng-
lichen, der gegenwärtigen Ökumene gegenüber.

In der frühen Kirche wurden die Bedeutungsgehalte – die ganze
Welt sowie das Imperium und seine Ordnung – beibehalten. So
spricht der Klemensbrief davon, dass Gott den Erdkreis (= die oiku-
méne) gegründet habe4. Im Martyrium des Polykarp wird die Formu-
lierung katholikè ekklesía (καθολικὴ ἐκκλησία) präzisiert durch die
Wendung „in der ganzen Ökumene“5. Katholizität und Ökumenizität
werden zu sich gegenseitig erklärenden Begriffen. Damit wurde der
Bedeutungsgehalt Weltkreis in den kirchlichen Bereich übertragen.
Die Kirche ist „katholisch“, weil sie über die ganze Ökumene hin ver-
breitet ist. Ihre Glieder sind die Bewohner der Ökumene, sie werden
den éthne (ἔθνη), d.h. den Nationen und Heiden gegenübergestellt,
die außerhalb der Ökumene stehen. Augustin zufolge ist die Recht-
gläubigkeit mit der weltweiten Ausdehnung der Kirche verbunden.
Während sich die häretischen Gruppen jeweils auf bestimmte Regio-
nen beschränken, gewährleistet die universale Kirche den rechten
Glauben.

In den kirchenoffiziellen Gebrauch kam der Begriff „Ökumene“
durch die Einführung der Konzilien. Kaiser Konstantin berief 325
das Konzil von Nizäa ein, „um den Leib der ganzen Ökumene zu
heilen.“6 Der Herrschaft des Kaisers über die Ökumene sollte „die
eine katholische Kirche in der Ökumene“ entsprechen.7 Dieser

16 A) Begriffsgeschichte und ökumenische Motivation



HV 02460 / p. 17 / 30.5.2025

Sprachgebrauch wurde vom Konzil von Konstantinopel (381) auf-
gegriffen, als man das Konzil von Nizäa als „ökumenische Synode“
bezeichnete. Ökumenisch ist demnach, was in der ganzen Kirche als
gültig und damit als reichsrechtlich verbindlich anerkannt wird; was
amtlich, allgemein verpflichtend und rechtgläubig ist. Was ein öku-
menisches Konzil beschlossen hat, ist Ausdruck der verbindlichen
christlichen Lehre, wer sich dagegen verfehlte, stellte sich außerhalb
des rechten Glaubens, der Kirche und der rechtlichen Ordnung. Ge-
gen Ende des 4. Jahrhunderts steht der Begriff Ökumene für die
Rechtgläubigkeit des Reiches. Wenn drei der großen Theologen der
östlichen Kirche, Basilius d.Gr., Gregor von Nazianz und Johannes
Chrysostomus, als „ökumenische Lehrer“ bezeichnet werden, wird
damit ihre Lehre als Norm und Maßstab für die ganze Kirche an-
erkannt. Der Rektor der Universität Konstantinopel führte noch bis
ins hohe Mittelalter den Titel didáskalos tès oikumenés (διδάσκαλος
τὴς οἰκουμενής), Lehrer der Ökumene, der ihm theologische und
juristische Kompetenz und Verbindlichkeit zusprach.

Im 6. Jahrhundert entzündete sich am Begriff „ökumenisch“ ein
Konflikt zwischen Rom und Konstantinopel. Das Adjektiv oikoume-
nikós (οἰκουμενικός) war inzwischen zu einer „Art Synonym für
Konstantinopel und den byzantinischen Einfluss geworden“8, die
Kaiserstadt repräsentierte die Ökumene, das Reich und seine Kultur.
Im Jahr 449 ist für den Patriarchen Dioscorus von Alexandrien der
Titel „ökumenischer Patriarch“ bezeugt, was zunächst wohl dessen
Funktion besagte, im Namen des Kaisers der Synode vorzustehen.
Das Konzil von Chalkedon (451) bezeichnete den römischen Bischof
mehrfach als „ökumenischen Bischof und Patriarchen“, ein Titel, den
die Päpste nicht aufgriffen. Seit dem frühen 6. Jahrhundert wurde der
Bischof der Kaiserstadt am Bosporus verschiedentlich, u. a. auch vom
Kaiser, als „Ökumenischer Patriarch“ bezeichnet. Auch dieser hat die-
sen Titel für sich nicht reklamiert. Dabei verstand man „ökumenisch“
im Sinne von Reich, meinte also zunächst den Bischof der Reichs-
hauptstadt, und damit zusammenhängend den Gewährsmann des
rechten, universalen Glaubens, erhob aber keinen universalkirchli-
chen Rechtsanspruch. Doch in der lateinischen Übersetzung univer-
salis episcopus bzw. universalis patriarcha erblickte man imWesten eine
Anmaßung, die sich nicht zuletzt gegen römische Ansprüche richtete.
Papst Gregor d.Gr. beschwor den Patriarchen von Konstantinopel,
Johann den Faster, auf dieses „stultum et superbum vocabulum“ (dumme

I. Der klassische und der altkirchliche Sprachgebrauch 17



HV 02460 / p. 18 / 30.5.2025

und hochmütige Wort) zu verzichten, weil es der christlichen Demut,
der humilitas, widerspreche und weil es außerdem die anderen Bi-
schöfe herabsetze. Als Gregor selbst als „universalis papa“ bezeichnet
wurde, wies er diesen Titel zurück und verlangte, „Servus servorum
Dei“, Diener der Diener Gottes, genannt zu werden, weil er sich nicht
über die anderen Bischöfe erheben wolle. Trotz dieser Mahnung wur-
den in der Folge die Päpste ebenso wie die Patriarchen von Konstan-
tinopel als „ökumenische“ bzw. „universale“ Patriarchen und Bischöfe
bezeichnet. In der juridischen Interpretation Roms ließen sich aus
dem Universalis-Titel leicht Überlegenheitsansprüche ableiten, die
mit dem „ökumenisch“ des Patriarchen unvereinbar waren. So findet
sich unter den Gründen, die man 1054 zur Rechtfertigung der Ex-
kommunikation des Patriarchen Michael Kerullarios anführte, auch,
dass dieser „se adhuc scribit oecumenicum patriarcham“, dass er sich
als „Ökumenischer Patriarch“ bezeichne.9

Mit dieser Kontroverse war die Entwicklung des Begriffs zunächst
einmal abgeschlossen. Rund ein Jahrtausend hindurch war nun „Öku-
mene“ bzw. „ökumenisch“ die Bezeichnung der universalen Kirche
und ihres Wahrheitsanspruchs. Dieser verband sich in der westlichen
Kirche mit den Konzilien, die als „ökumenische“ universalkirchlich
verbindlich und frei von Irrlehren waren. In der Reformation hat
man die drei altkirchlichen Glaubensbekenntnisse als die „tria symbola
catholica sive oecumenica“10 bezeichnet. Sie wurden als verbindlich fest-
gehalten und sollten die Basis darstellen, auf der eine Reform der
Christenheit erfolgen könnte. Für die Orthodoxie verband sich mit
„ökumenisch“ dagegen primär das Patriarchat von Konstantinopel
und sein Anspruch auf Verbindlichkeit und Wahrheit.

II. Ökumene als Mission

Ein Neuansatz für das Verständnis von Ökumene und eine daraus
entstehende Bedeutungserweiterung findet sich im Kontext des Pie-
tismus seit dem 17. und frühen 18. Jahrhundert. Der Pietismus
durchbrach die landeskirchliche Begrenzung der protestantischen
Kirchen und dachte universal, weltweit. Man setzte sich das Ziel, die
Erkenntnis des wahren Gottes in der ganzen Welt zu verbreiten und
eine universale Kirche aus allen wiedergeborenen Gliedern aufzubau-
en11, unabhängig von ihrer konfessionellen, nationalen und rassischen

18 A) Begriffsgeschichte und ökumenische Motivation



HV 02460 / p. 19 / 30.5.2025

Zugehörigkeit. In diesem Kontext bezeichnete „ökumenisch“ das Be-
wusstsein der weltweiten Zusammengehörigkeit aller Christen und
ihrer Kirchen.

Allgemein geläufig wurde der Begriff „ökumenisch“ zur Bezeich-
nung der Missionsidee und der Universalität der christlichen Bot-
schaft aber erst seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. Bei der Gründung
der Evangelischen Allianz (1846) wurde als Ziel „ein ökumenischer
Zusammenschluß“ der wahren Gläubigen über alle konfessionellen
und nationalen Grenzen hinweg genannt. 1881 veranstalteten die
Methodisten ihre erste „Ecumenical Methodist Conference“, auf der
Probleme und Interessen des weltumspannenden Methodismus er-
örtert wurden, nicht aber das Verhältnis zu anderen Konfessionen
und Kirchen. Im Jahr 1900 fand in New York eine „ökumenische
Missionskonferenz“ statt, die man so bezeichnete, „weil der Plan,
den sie vorschlägt, das ganze Gebiet des bewohnten Erdballs um-
faßt.“12Ziel dieser Konferenz war es, den einzelnen Kirchen undMis-
sionsgesellschaften weltweit jeweils ihre Missionsgebiete zuzuweisen.

III. Ökumene und die Einigung der Christenheit

Der missionarische Aufbruch brachte die Kirchen auch untereinander
in Kontakt. Um der Mission und ihrer Glaubwürdigkeit willen stand
unabdingbar auch das Verhältnis der Kirchen zueinander zur Diskus-
sion. In der Folge wurde nun der Begriff ökumenisch auf das Verhält-
nis der Kirchen untereinander angewandt. Seit derMitte des 19. Jahr-
hunderts ist die Redewendung vom „ökumenischen Geist“ und von
der „ökumenischen Gesinnung“ belegt. Bei der Gründung der Evan-
gelischen Allianz dankte man den Gastgebern für ihren „esprit vrai-
ment œcuménique“13, die freundliche Zusammenarbeit von Christen
unterschiedlicher Konfessionen in dem Bewusstsein, dass sie alle zu
der einen, weltweit ausgebreiteten Kirche Jesu Christi gehören. Da-
mit waren die Weichen gestellt für den Bedeutungsgehalt „Einheit
der Kirchen“. Henri Dunant, der Gründer des Roten Kreuzes, ver-
stand unter ökumenisch, „daß Christen verschiedener Denominatio-
nen sich in Liebe zusammenfinden können und müssen, sich zusam-
mentun und im Dienst des Nächsten zur Ehre Gottes zusammen
arbeiten, und doch ihre persönliche Freiheit wahren und selbst das
Recht, wenn nötig ihren eigenen Standpunkt und ihre besondere re-

III. Ökumene und die Einigung der Christenheit 19



HV 02460 / p. 20 / 30.5.2025

ligiöse Überzeugung zu verteidigen, freilich mit Toleranz und in
Liebe.“14

Doch die Entwicklung verlief nicht geradlinig. Selbst die Welt-
missionskonferenz 1910 in Edinburgh, die allgemein als der Beginn
der modernen Ökumenischen Bewegung angesehen wird, wurde ent-
gegen den ursprünglichen Plänen der Veranstalter nicht als „Ökume-
nische Missionskonferenz“ bezeichnet. Vorwiegend die anglika-
nischen Teilnehmer erachteten den Terminus „ökumenisch“ für eine
Konferenz als ungeeignet, bei der die römisch-katholische und die
orthodoxen Kirchen nicht vertreten waren. „Ökumenisch“ war zudem
so sehr mit der Vorstellung von Verbindlichkeit verbunden, dass eine
Konferenz, die alle Fragen nach Glauben und Kirchenverfassung aus-
klammern musste, nicht mit diesem Terminus belegt werden konnte.

Eine weitere Bedeutungsrichtung verbindet sich mit dem Namen
des lutherischen Erzbischofs Nathan Söderblom von Uppsala. Dieser
rief nach dem Ende des Ersten Weltkriegs 1919 im Namen der
schwedischen Bischöfe die Kirchenführer Europas zur Gründung
eines „ökumenischen Kirchenrats“ auf, der im Namen der Christen-
heit über die religiösen, sittlichen und sozialen Angelegenheiten der
Menschheit sprechen und sich um die Wiederherstellung des Frie-
dens und um die Förderung der sozialen Gerechtigkeit mühen sollte.
Man könne nicht warten, bis in Fragen des Glaubens und der Kir-
chenverfassung eine Einigung erreicht sei, sondern solle sofort auf
eine praktische Zusammenarbeit zusteuern. „Ökumenisch“ bedeutete
in Sinne Söderbloms insbesondere die soziale und die politische Di-
mension des Christentums, war also Gegenbegriff zu theoretisch und
dogmatisch. Der von Söderblom intendierte „Ökumenische Rat für
Christentum“ sollte Lehrfragen zugunsten gemeinsamer Aktion zu-
rückstellen und der Maxime folgen: „Die Lehre trennt, aber der
Dienst vereint“. Als sich die Bewegung für Glauben und Kirchenver-
fassung konstituierte, die sich gerade den dogmatischen Fragen wid-
men sollte, vermied sie anfangs, sich als „ökumenisch“ zu bezeichnen,
und nannte sich selbst „panchristlich“. Dieser Begriff ging auch in
römische Äußerungen ein, die sich mit der sich konstituierenden öku-
menischen Bewegung kritisch auseinandersetzten.

Dennoch setzte sich mehr und mehr das Verständnis von „öku-
menisch“ im Sinne der Einigung der Christenheit durch. So wurde
bei der Konferenz für Praktisches Christentum 1937 in Oxford als
Bedeutung für „ökumenisch“ definitionsartig festgeschrieben: „Der

20 A) Begriffsgeschichte und ökumenische Motivation



HV 02460 / p. 21 / 30.5.2025

Ausdruck ‚ökumenisch‘ bezieht sich auf die Art und Weise, wie die
Tatsache der Einheit der Kirche in der Geschichte zum Ausdruck
kommt … Denken und Handeln der Kirche … sind insoweit öku-
menisch, als sie versuchen, die Una Sancta als die Gemeinschaft der
Christen zu verwirklichen, die sich zu dem einen Herrn bekennen.“15
Auch im katholischen Bereich versteht man unter der Ökumenischen
Bewegung jene „Tätigkeiten und Unternehmungen, die je nach den
verschiedenartigen Bedürfnissen der Kirche und nach Möglichkeit
der Zeitverhältnisse zur Förderung der Einheit der Christen ins Le-
ben gerufen und auf dieses Ziel ausgerichtet sind.“16

Doch bis heute sind Differenzen festzustellen. Die Orthodoxie hat
Vorbehalte gegen den Begriff, denn „ökumenisch“ bezeichnet in ihrer
Terminologie das Ökumenische Patriarchat und impliziert damit eine
Glaubensverbindlichkeit, die dem ÖRK nicht zukommt. Hier spricht
man zumeist vom Weltrat der Kirchen17. Im evangelischen Bereich
hat sich die Bedeutung „weltweit“, „universalkirchlich“ weit mehr er-
halten als im katholischen Verständnis. 1939 bezeichnete sich der Lu-
therische Weltkonvent, der Vorgänger des Lutherischen Weltbundes,
wegen seiner weltweiten Verbreitung als „im wahrsten Sinne selbst
eine ökumenische Bewegung“18. In dieser Tradition verbindet man
mit dem Begriff ökumenisch oft zunächst die Beziehungen zu den
bekenntnisgleichen Kirchen in der Dritten Welt. Hauptthemen sind
dann vorwiegend Fragen wie Hunger, Unterdrückung und Befreiung,
gegebenenfalls auchMission, während man in der katholischenTheo-
logie zunächst an die Überwindung von Lehrdifferenzen denkt, de-
retwegen die Kirchenspaltungen erfolgten.

IV. Ein Paradigmenwechsel ökumenischer Theologie?

Es gründet wohl in der Herausforderung durch die Religionen und
die Bemühung, in einer zunehmend bunter werdenden Gesellschaft
friedlich zusammenzuleben, dass der Begriff Ökumene derzeit eine
Ausweitung erfährt und auf dieWelt der Religionen ausgedehnt wird.
Friedrich Heilers Wort von der „größeren Ökumene“ gewinnt an
Plausibilität19. Der Bedeutungsgehalt „universal“ kommt erneut zum
Tragen.

Dabei gibt es eine spezifisch christliche Vorgeschichte, an die hier
angeknüpft werden kann, und zwar im Verständnis des Volkes Israel.

IV. Ein Paradigmenwechsel ökumenischer Theologie? 21




