
 

Dies ist eine Leseprobe des Schattauer Verlags. Dieses Buch und unser 

gesamtes Programm finden Sie unter 

www.klett-cotta.de/schattauer 

www.klett-cotta.de/schattauer


Jens Winkler

Warum wir gerade jetzt 
Humanistische 
Psychotherapie brauchen!
Das etwas andere Praxisbuch 
für Therapie und Beratung



Jens Winkler
www.psychotherapie-winkler.info

Besonderer Hinweis:
Die in diesem Buch beschriebenen Methoden sollen psychotherapeutischen Rat und medizini-
sche Behandlung nicht ersetzen. Die vorgestellten Informationen und Anleitungen sind sorgfältig 
recherchiert und nach bestem Wissen und Gewissen weitergegeben. Dennoch übernehmen Autor 
und Verlag keinerlei Haftung für Schäden irgendeiner Art, die direkt oder indirekt aus der Anwen-
dung oder Verwertung der Angaben in diesem Buch entstehen. Die Informationen sind für Inter-
essierte zur Weiterbildung gedacht. 

Schattauer
www.schattauer.de
J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH
Rotebühlstr. 77, 70178 Stuttgart
Fragen zur Produktsicherheit: produktsicherheit@klett-cotta.de

© 2025 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart 
Alle Rechte inklusive der Nutzung des Werkes für Text und Data Mining i. S.v. § 44b UrhG  
vorbehalten
Gestaltungskonzept: Farnschläder & Mahlstedt, Hamburg
Cover: Jutta Herden, Stuttgart
unter Verwendung einer Abbildung von shutterstock/Smit
Gesetzt von Eberl & Koesel Studio, Kempten
Gedruckt und gebunden von C PI – Clausen & Bosse, Leck
Lektorat: Karla Seedorf
Projektmanagement: Dr. Nadja Urbani 
I SB N 978-3-608-40198-1
E-Book I SB N 978-3-608-12433-0
PDF-E-Book I SB N 978-3-608-20719-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.



In lebendiger Erinnerung an Wolf Büntig (1937 – 2021)

Gesund zu sein heißt, anwesend zu sein, zu sehen, was ist, zu schmecken, was ist, 
zu fühlen, was ist, was einem guttut, was einem nicht guttut. Was einen erfüllt, 

was einen schal lässt – das ist gesund, aber das ist nicht normal. Wirklich mit etwas 
in Beziehung zu sein, hingegeben zu sein an den Augenblick, das gegenwärtige Leben 

im beständigen Wandel ganz zu erfahren, das ist nicht normal, aber sehr gesund. 
(Wolf Büntig 2013, S. 20)

Aber hast du dir schon mal überlegt, einfach nur zuzuhören? Nichts zu sagen und 
einfach mal zuzuhören? Denn manchmal wäre das schon genug. Jemand, der 

versucht zu verstehen. Jemand, den das interessiert. Und versteh mich nicht falsch, 
ich möchte jetzt nicht, dass du dich verstellst. Ich will nicht, dass du jetzt denkst, 

du musst das tun. Denn damit würdest du mir kein bisschen helfen. 
(Carmen G. 2023)



Kurze Vorbemerkung – Keine hohen Ideale, bitte: 
Das Leben fordert uns schon genug!

Ich sage es ganz offen: Manchmal hadere ich damit, ein Buch über Humanistische Psy-
chotherapie zu schreiben – besonders in Momenten, in denen ich deutlich mit meiner 
eigenen Beschränktheit konfrontiert werde: Momente, in denen ich mit den Gefühlen 
meiner Kinder überfordert bin, in denen ich unsachlich mit meiner Frau streite, in 
Momenten, in denen ich vor mir selbst weglaufe, indem ich mich ablenke, anstatt 
nachzuspüren, was los ist und was ich wirklich brauche.

Erst auf den zweiten Blick erinnere ich mich dann, dass die humanistische Perspek-
tive dazu einlädt, die Ganzheit unserer Erfahrungen in uns zu erkennen und uns 
damit zu versöhnen. Können wir das Leben in seiner ganzen Fülle annehmen? Es ist 
voll von Schönheit, Freude und Verbundenheit – genauso ist es voller Herausforderun-
gen, Schmerz, Trennung und Verlust! That’s what you get! 

Ich möchte hier kein Ideal beschreiben, an dem du dich beim Lesen misst und dich 
dann schlecht fühlst. Wenn das so wäre, hätte ich mein Ziel verfehlt. Ich möchte kei-
nen Weg zum »guten Therapeuten oder Berater« aufzeigen, sondern dich ermutigen, 
einen persönlichen Weg zu finden, der deiner Eigen-Art und deinen Fähigkeiten ent-
spricht – und in diesen Weg zu vertrauen, ohne ihn zu kennen!

Häufig ist die psychotherapeutische Arbeit erfüllend. Sie bringt mich mit dem Wesent-
lichen des Menschseins in Verbindung. Sie gibt mir das Gefühl, einer sinnvollen Tätig-
keit nachzugehen und etwas bewirken zu können. Es entstehen besondere Begegnun-
gen und Momente. Menschen schenken mir ihr Vertrauen und zeigen sich ganz 
verletzlich. Ich erlebe ihre Entwicklung hin zu mehr Lebendigkeit, Offenheit und 
Authentizität. Das empfinde ich als großes Geschenk. 

Manchmal jedoch stehe ich in den Prozessen selbst wie ein Ochs vorm Berg, fühle 
mich befangen, erschöpft oder ratlos. Wie kann ich da ein Buch über die humanisti-
sche Perspektive schreiben, die oft als so ein unerreichbares Ideal daherkommt?

Für meinen persönlichen Weg war die humanistische Perspektive stets ein Wegwei-
ser. Verbinde ich mich mit dieser Grundhaltung, dann fühle ich wieder Vertrauen, 
wenn ich nicht weiterweiß  – und Sicherheit, wenn ich unsicher bin. Für mich ist sie 
mehr als eine altmodische Altherrenfantasie über das Wahre, Schöne und Gute. Sie bie-
tet eine Perspektive, die die eigene Entwicklung und den therapeutischen Prozess in 
seiner Ganzheit und Tiefe sinnvoll rahmt. Sie lässt mich mit den Bewegungen des 
Lebens mitgehen, ohne wissen zu müssen, wohin die Reise gerade geht. Sie ermutigt 
zur Eigenart. Sie fördert die Verbindung zu anderen, ohne dafür die Verbindung nach 
innen kappen zu müssen. Es geht nicht um das Richtige im Außen, sondern um das 



Kurze Vorbemerkung  7

Stimmige im Innern. Damit verbunden finden wir einen Weg, in der Welt zu sein, der 
uns und unsere Mitmenschen nährt. Unser Bemühen gilt der Gestaltung einer Bezie-
hung, die unser Gegenüber bestmöglich in seiner Entwicklung unterstützt.

Wir schaffen in den Therapien einen Raum, in dem wir dazu einladen, langsamer zu 
werden, bei uns anzukommen und zu lauschen: auf die innere Stimme und darauf, was 
mein Gegenüber mir über sich mitteilt. Wir fragen dann: Wer bist denn du? Wir inter-
essieren uns für die Beziehungen, die jemand zu sich und zur Welt hat.

Nach meinem Psychologiestudium, meiner tiefenpsychologischen Approbationsaus-
bildung an einem Humanistischen Institut und den ersten Jahren mit eigenem Kas-
sensitz war für mich klar, dass ich über die wichtigsten Erkenntnisse auf diesem Weg 
schreiben möchte. Stets hat mir die humanistische Perspektive den Rahmen gegeben, 
der mir ein sinnvolles Handeln in der Gegenwart ermöglichte, ohne den Prozess kon
trollieren zu müssen. Unabhängig davon, ob ich gerade wusste, was ich tat oder nicht. 
Ich bin dankbar, an verschiedenen Stellen in meinem Leben immer wieder damit in 
Berührung gekommen zu sein und so tolle Lehrerinnen und Lehrer gehabt zu haben, 
die selbst auf diesem Weg gewachsen sind.

Der Prozess der Therapie ist zu komplex, um ihn vollständig zu verstehen und erschöp-
fend zu beschreiben. Wir können ihm aus vielen verschiedenen Perspektiven begeg-
nen. Ich nähere mich ihr an aus der humanistischen Perspektive. Was ich mitbringe, ist 
die Bereitschaft, meine Erfahrungen theoretisch einzuordnen und zu hinterfragen. 
Ich schrecke nicht davor zurück, mich persönlich einzubringen. Ich möchte nicht so 
tun, als wäre Therapie etwas Objektives, was mit mir als Mensch nichts zu tun hätte. 
Die Art, wie oft über Therapie geschrieben und gesprochen wird, irritiert mich. Als 
wäre sie nicht selbst ein offener, intersubjektiver Prozess, der stets in Bewegung ist, 
sondern etwas Festes, das man nach Belieben kontrollieren und in jede gewünschte 
Form bringen könnte. Ich habe mir immer eine fragende und offene Haltung bewahrt. 
Das schafft nicht immer Sicherheit im Prozess. Therapieprozesse bleiben für mich 
interessant, weil ich mich überraschen lassen kann. Dazu Wolf Büntig: »Es gibt keine 
langweiligen Klient*innen, sondern nur fehlendes Interesse« (Büntig 2015). In diesem 
Buch möchte ich die Erkenntnisse und Fragestellungen meines bisherigen Weges sor-
tieren und an dich weitergeben.

Die humanistische Therapie gilt als eine der vier bedeutenden psychotherapeutischen 
Strömungen; in ihrer Tiefe wird sie heute jedoch am wenigsten gelehrt und verstan-
den. Da geht etwas sehr Wertvolles verloren. Diesem drohenden Verlust möchte ich 
mit diesem Buch entgegenwirken und allen Interessierten hoffentlich auf anregende 
Weise ein grundlegendes Verständnis vermitteln. 

Ich habe gespürt, dass das Buch von mir geschrieben werden möchte. Ich hoffe, dass es 
dich auf deinem Weg bereichern kann. In erster Linie sitzen wir als Therapeut*innen 



8  Kurze Vorbemerkung

oder Berater*innen anderen Menschen gegenüber. Wir begegnen uns von Sein zu Sein. 
Du darfst zweifeln, unsicher und fehlbar sein. Ich hoffe, das vorliegende Buch kann 
dabei helfen, dir die Angst vor Nichtwissen und tiefen Prozessen zu nehmen, in deine 
Fähigkeiten zu vertrauen und die Freude und innere Sicherheit im Rahmen deiner 
Arbeit und darüber hinaus zu vergrößern.

Herzlich 
Jens Winkler



Inhalt

1	 Einleitung: Das, was an Richtung fehlt, lässt sich nicht durch Geschwindigkeit 
wettmachen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 13

2	 Wurzeln der Humanistischen Psychologie – Im Zentrum der Mensch  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 25
Die Geburt der Humanistischen Psychologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 25
Encounter-Gruppen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29
Die Antike  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29
Humanismus und Renaissance  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 30
Skandinavischer Existenzialismus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 31
Französischer Existenzialismus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 31
Die »Amerikanisierung« der humanistischen und existenziellen Sicht  
auf den Menschen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 32
Die Phänomenologie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 32
Die Gestaltpsychologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 33

3	 Eine Einführung in die beiden großen humanistischen Methoden:  
die Personenzentrierte Therapie und die Gestalttherapie (mit besonderer  
Würdigung der Analytischen Therapie Carl G. Jungs)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35
Was ist heilsam?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35
Die Personenzentrierte Gesprächspsychotherapie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 37
Fazit: Chancen und Grenzen der Personenzentrierten Psychotherapie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41
Die Gestalttherapie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42
Fazit: Chancen und Grenzen der Gestalttherapie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 46
Die Analytische Therapie nach Carl Gustav Jung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 47
Zentrale Unterschiede zwischen der Analytischen Psychologie,  
der Humanistischen Psychologie und der Tiefenpsychologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 49

4	 Wissenschaftstheoretische Überlegungen zur Humanistischen Psychologie –  
»Anwendung von Methoden« oder »Entfaltung von Prinzipien«?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 50
Exkurs: Kritik an Empirically Supported Treatments  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 53
Geisteswissenschaftliche Zugänge zum menschlichen Erleben und Verhalten  .  .  .  .  .  .  . 	 56
Warum ist die quantitative Methodik so einseitig vorherrschend in der  
akademischen Psychologie?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
Exkurs: Die Sache mit den Signifikanzen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61
Die Kluft zwischen dem starken Interesse an Humanistischer Psychotherapie  
und ihrer akademischen und berufspolitischen Bedeutung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 62



5	 Kritik an der Humanistischen Psychologie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 66

6	 Die berufspolitische Situation in Deutschland – Der Dolchstoß für den Außenseiter  	 72

7	 Das Menschenbild der Humanistischen Psychologie und seine Auswirkungen  
auf unsere Beziehungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 82
Die Sache mit dem Gutsein …  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 86
Auswirkungen des humanistischen Menschenbildes auf …  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 88

… die Rolle des Therapeuten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 88
… die Rolle des Klienten  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 90
… die Beziehung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 90
… Krankheit und Symptome  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 91
… das Tun und Lassen im therapeutischen Prozess  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 92

Das humanistische Menschenbild zusammengefasst in Thesen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 94

8	 Ein kritischer Blick auf die Gesellschaft – »Wir wähnen uns frei,  
während wir uns selbst ausbeuten«  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 96
Vom Unsinn der Wachstumslogik  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 99
Krankhafte Positivität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	100
Die hyperaktive und hyperstimulierende Gesellschaft  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	103
Der andere: Die erotische Weltbeziehung als Gegenmittel zur Depression  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	104
Einsamkeit in einer narzisstischen Gesellschaft   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	106
Die Überbetonung des Rationalen als Nährboden für Ängste: »lost in thought!«  . .  .  .  . 	107
Der Versuch, die Welt verfügbar zu machen, und seine Folgen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	108
Leistungszwang als allgegenwärtige Form von Gewalt   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	109
Der humanistische Raum als Gegenpol zum reinen Effizienzdenken   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	110

9	 Individuation: Über die Persönlichkeitsentwicklung und ihre Hürden  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	113
Das wahre (authentische) und das falsche (adaptive) Selbst  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	122
Das menschliche Potenzial  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	128
Die Widersprüchlichkeiten des Lebens lassen sich nicht auflösen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	131
Individuation und selbstorganisierende Prozesse  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	133
Die humanistische Perspektive als Narrativ  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	133
Hürden der Entwicklung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	134
Das Ende der Reise – gibt es die selbstverwirklichte Person?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	141

10	 Die Praxis der Humanistischen Psychotherapie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	145
Die sechs Pfeiler der Humanistischen Psychotherapie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	148

Zentrale therapeutische Haltungen  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	169
Über die therapeutische Beziehung und Kontakt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	171

Wie viel sollte/kann ich von mir als Therapeut*in in den Therapien zeigen?  .  .  .  .  . 	179
Wie kann ich mit Beziehungsaussagen, Kritik oder persönlichen Fragen  
umgehen?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	182



Die Beziehungsebenen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	183
Der Wert von Beachtung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	185
Welche Beziehungsfaktoren sind notwendig für ein therapeutisches Klima?   .  .  . 	186
Welche Rolle nehme ich als Therapeut an?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	187
Wie kann ich als Therapeut aushalten, zu enttäuschen?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	189
Die Sache mit den Handlungsanweisungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	190
Wann ist eine Beziehung normal?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	191
Präsenz und Achtsamkeit   . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	192
Fazit: Was ist meine Rolle als Therapeut?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	194

Gefühle und der Umgang damit: Wir brauchen eine gesunde Beziehung zu uns,  
um gesunde Beziehungen mit anderen zu führen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	195

Katharsis und Prägnanz vs. Gewahrsein im Prozess  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	206
Der Blick auf Abwehr und Widerstand als Bewältigungs- und Überlebensstrategien  	207

Schatten und Projektion  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	214
Der Körper   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	216
Der Umgang mit herausfordernden Situationen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	226

Mit welchen Klient*innen habe ich Schwierigkeiten und wie gehe ich damit um?  		231
Klient*innen delegieren die Verantwortung an uns  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	231
Druck machen: »Sie sind der Experte«   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	232
Entwertende Klient*innen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	232
Idealisierende Klient*Innen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	233
Der Umgang mit Suizidalität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	234
Wann und wie spreche ich die Beziehung zu meinen Klient*innen an?   . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	234
Wie gehe ich mit schwierigen Gefühlen um?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	235
Wie gehe ich damit um, wenn ich kein Interesse, keine Sympathie  
oder gar Ablehnung empfinde?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	236
Wie finde ich meinen eigenen Weg?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	237
Wie können wir entspannt bleiben?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	238

11	 Psychotherapie – ein potenziell toxischer Beruf   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	239
Die Rolle der Selbstfürsorge  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	240
Der verwundete Heiler  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	243

12	 Krankheit und Normalität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	246
Was genau ist eigentlich krank und was ist nun normal?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	247
Brauchen wir psychische Diagnosen?   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	251

13	 Gruppentherapie: Die Kraft der therapeutischen Gemeinschaft   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	254
Auswahl der Klient*Innen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	255
Meine Haltung als Gruppenleiter  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	257
Meine Aufgaben als Gruppenleiter  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	259
Das Hier und Jetzt der Gruppentherapie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	264
Die Kraft des Guten in der Gruppe  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	266



14	 Psychotherapie und Spiritualität: Die transpersonale Dimension  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	268
Die Prä-Trans-Verwechslung  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	272
Die Nähe der Humanistischen Therapie zur buddhistischen Psychologie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	273

15	 Schlussbetrachtung: Bleibe Mensch!  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	280

Danksagung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	282

Abbildungs- und Tabellenverzeichnis  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	284

Literatur  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	285



1	 Einleitung: Das, was an Richtung 
fehlt, lässt sich nicht durch 
Geschwindigkeit wettmachen

Zunächst drei Fragen an dich: Was ist für dich wesentlich? Was an dir ist wesentlich? 
Was ist für dich wesentlich, wenn du dich in einer Lebensphase befindest, in der du in 
Not bist und nicht weiterweißt? Halte einen Moment inne und sei neugierig auf das, 
was auftaucht. Wenn du magst, schreibe es auf. Nimm deine innere Stimme ernst. Wir 
müssen nicht in Therapiemanualen oder Studien danach suchen! Die wesentlichen 
Antworten befinden sich in dir.

Wenn wir als Therapeut*innen Unterstützung anbieten, sollten wir uns am Wesent-
lichen orientieren. Wir sollten uns fragen, was die Grundlage und der Kern unserer 
Arbeit sind. Die Entwicklung therapeutischer Ansätze unterliegt seit jeher Trends, 
Moden und Strömungen. Diese entstehen im Kontext des jeweiligen gesellschaftli-
chen und wissenschaftlichen Diskurses und wirtschaftlich-politischer Vorgaben. Der 
Therapiemarkt boomt. Für jede Diagnose gibt es das »richtige« evidenzbasierte Inter-
ventionspaket, das effizient und wirtschaftlich in nur wenigen Stunden störende Sym-
ptome beseitigt. Leicht verliert man vor lauter Angeboten und Ideen den Überblick. 
Diese Interventionsbaukästen suggerieren, dass wir Therapie »richtig« machen kön-
nen. Bei dem Versuch, alles richtig zu machen, gerät jedoch allzu häufig das Wesentliche 
aus dem Blick. Die humanistische Perspektive hat sich immer mit dem Wesentlichen 
befasst: Wie kann ich dem verletzten und verletzlichen Menschen, der mir gegenüber-
sitzt, in seiner Ganzheit begegnen? Wie berühre ich ihn und sein Leid? Wie kann ich in 
einem Prozess, der ständig in Bewegung ist, eine wirksame Begleitung sein? Wie kann 
ich nicht nur in meiner Funktion als Therapeut*in begleiten, sondern auch als Mensch, 
der selbst verletzt und verletzlich ist? Wie schaffen wir die optimalen Voraussetzungen 
dafür, dass eine Person sich entwickeln kann?

Die Humanistische Psychotherapie bietet einen wahren Schatz an Haltungen und 
Interventionen an. Sie setzt dem modernen Fix-it-Denken eine wirksame Haltung ent-
gegen, die den therapeutischen Prozess in seiner Tiefe und Ganzheit sinnvoll rahmt. 
Dadurch gibt sie Sicherheit, Kompetenz und Gelassenheit während der therapeuti-
schen Arbeit. Sie ermöglicht es uns, uns dem Unbekannten auszusetzen und mit dem 
mitzugehen, was sich zeigen möchte. Diesen Schatz möchte ich öffnen, Seite für Seite 
in diesem Buch entpacken und an dich weitergeben. Ich bin davon überzeugt, dass wir 
diesen Schatz heute mehr brauchen denn je. Die Humanistische Psychologie hat heute 



14  1 Einleitung

ein verstaubtes Image. Sie droht allmählich hinter einer dicken Staubschicht zu ver-
schwinden und in Vergessenheit zu geraten. Das Buch sollte allerdings nicht als Nach-
ruf gelesen werden, sondern als Einladung und Aufruf, die Inhalte für die eigene Arbeit 
zu nutzen. Ich möchte zeigen, warum die humanistische Perspektive hochaktuell ist 
und warum wir sie gerade so sehr gebrauchen können – in unserer Gesellschaft und in 
der Therapie. Dafür möchte ich das teilweise verstaubte Wissen entstauben und dir so 
zugänglich machen.

Wir leben in einer immer schneller werdenden Welt. Das wirkt sich auch auf unsere 
Psychotherapielandschaft aus, die sich ständig verändert. Der Psychotherapie-Markt 
und die Interventionsforschung boomen. Das Angebot platzt vor neuen evidenzbasier-
ten Manualen, Therapie-Tools, Kurzzeitinterventionen und Therapie-Apps. Fast sicher 
wird das Angebot an K I-gestützten Therapie-Chatbots in der kommenden Zeit explo-
dieren. Ständig entstehen neue Ansätze, die eine effektivere und effizientere Therapie 
versprechen. Um am Puls der Zeit zu bleiben, müssen auch wir Therapeut*innen stän-
dig den Blick nach außen wenden. Niemand möchte den Anschluss verlieren. Was ist 
heute State of the Art? Das Versprechen lautet: Psychotherapie lässt sich richtig machen 
und die Forschung zeigt dir, was richtig ist! Das moderne Credo dazu lautet: Erfinde 
dich ständig neu und verbessere deine Performance! Auch der therapeutische Raum 
ist ein Performance-Raum geworden. Er wird immer mehr von einer Agenda besetzt, 
die von der Logik des Schneller, besser, effizienter! beherrscht wird. Diese Logik 
bestimmt schließlich unser Kontaktangebot, den therapeutischen Raum und die For-
schung. Wissenschaftliche Forschung basiert darauf, dass mit der modernen State-of-
the-Art-Methodik Erfolg versprechende Lösungen präsentiert und publiziert werden 
können. Im Vordergrund steht nicht die Dringlichkeit der Fragestellung. Der moderne 
Psychotherapieforschungsmythos besagt: Die moderne Forschung zeigt dir, was rich-
tig ist. Das wichtigste Argument sind dabei Signifikanzen, Effektstärken, Veröffentli-
chungen und Zahlen.

Auch der psycho-spirituelle Markt boomt. Dort wird nach Antworten auf die großen 
Fragen gesucht. Antworten, die die moderne evidenzbasierte Psychotherapieforschung 
nicht geben kann – gar nicht erst versucht zu geben. Die großen Fragen sind schwer zu 
operationalisieren und experimentell zu untersuchen und damit für wissenschaft
liche Publikationen uninteressant. Abgesehen davon, dass die Antworten darauf nicht 
zum Anliegen der Psychotherapie gehören, hat doch jede Therapierichtung eine mehr 
oder weniger klar formulierte Haltung zu den größeren Fragen – eine Haltung, die sich 
konkret darauf auswirkt, wie wir als Therapeut*innen diesen Themen begegnen.

Der moderne psycho-spirituelle Markt verbindet die alte Vorstellung des Persön-
lichkeitswachstums mit der neokapitalistischen Logik der Selbstoptimierung. Auch 
hier liegt das Versprechen im Außen. Die unerfüllte innere Suchbewegung füllt die 
Kassen derer, die vermeintlich Antworten auf die existenziellen Fragen haben. Die 
Sehnsucht nach Orientierung und Anbindung scheint gewaltig. Der Mythos der psy-
cho-spirituellen Szene strotzt vor Positivität und lautet in etwa: Folge dieser oder jener 
Person und optimiere deine Performance; dann wirst du beliebter, gesünder, glück



1 Einleitung  15

licher und sexyer! Du kannst alles sein und alles erreichen! Letztendlich wird dadurch 
ein Erwartungsdruck erzeugt, der langfristig nicht erfüllt werden kann und damit das 
Leid und das Gefühl der eigenen Unfähigkeit nur noch vergrößert.

Vielleicht haben wir uns da etwas verrannt. Wenn wir rennen, verlieren wir leicht den 
Blick fürs Wesentliche. Allzu leicht können wir uns in diesem Überangebot an Verspre-
chungen verlieren. Für uns wird das Angebot immer unüberschaubarer: Was hat 
Bestand? Was ist wahr? Was nährt? Was passt zu mir? Woran kann ich mich orientie-
ren? Verführungen gibt es überall, in Form angenehmer Zerstreuungen oder großer 
Versprechungen. Wir verlieren aus dem Blick, was eigentlich wesentlich ist. Hier kann 
die humanistische Perspektive helfen, uns wieder zu besinnen, den Blick von außen nach 
innen zu lenken, Tempo rauszunehmen, uns umzuschauen, nachzuspüren, innezuhalten. 
Was stimmt für uns, wenn wir zur Ruhe kommen? Sie bedient eine andere Logik, einen 
anderen Blick auf die Welt und unsere Beziehungen. Im Vordergrund stehen nicht Per-
formance, Effizienz und das »Richtige«. Und doch ist die humanistische Perspektive 
hochwirksam. Wir brauchen Herzqualitäten wie Bezogenheit, Einstimmung und 
offene Neugierde heute umso mehr: als Ergänzung und Gegenpol einer immer effi
zienzversesseneren Psychotherapie. Das Versprechen einer objektiven, richtigen Psy-
chotherapie lässt sich zwar in Studiendesigns abbilden, niemals jedoch im Kontakt zu 
einem leidenden, verletzten und vulnerablen Menschen. Der therapeutische Prozess ist 
so viel komplexer. Er ist – genau wie das Leben – immer in Bewegung. Persönlichkeits-
entwicklung und psychische Heilung benötigen mehr als vorstrukturierte Entwick-
lungspläne und standardisierte Interventionen: Sie brauchen offene Räume und ein 
offenes Beziehungsangebot. 

Immer weniger Menschen und in Ausbildung befindliche Therapeut*innen lernen 
den Schatz der Humanistischen Psychotherapie mit seinen Haltungen und Interven-
tionen kennen. Die humanistische Perspektive ist weitgehend aus dem akademischen 
Feld verdrängt worden – und das, obwohl sie international unbestritten als eine der 
vier bedeutenden therapeutischen Strömungen gilt. Keine Psychologie-Professur in 
Deutschland wird aktuell von einem Vertreter oder einer Vertreterin der humanisti-
schen Verfahren besetzt. Es scheint, als wäre das Thema gegessen, als hätte uns die 
humanistische Perspektive in der heutigen Zeit nichts mehr zu sagen. Zumindest 
haben die akademischen und politischen Entscheidungsträger in Deutschland kein 
Interesse daran, die Perspektive der Humanistischen Therapie lebendig zu halten und 
weiterzuverbreiten. Das Mindesthaltbarkeitsdatum scheint abgelaufen. Mit Ableh-
nung des Antrags der Arbeitsgemeinschaft Humanistische Psychotherapie (AGH T P) 
durch den Wissenschaftlichen Beirat für Psychotherapie (W BP) des gemeinsamen 
Bundesausschusses im Jahr 2018 ist das Angebot der Humanistischen Psychotherapie 
endgültig aus der öffentlich finanzierten Grundversorgung verdrängt worden. Die Kri-
terien für die Aufnahme eines neuen Richtlinienverfahrens in Deutschland wurden 
vom W BP neu formuliert und nochmals verschärft. Unter diesen Voraussetzungen 
besteht keine Chance mehr für die Humanistische Therapie, als Richtlinienverfahren 
in der psychotherapeutischen Grundversorgung in Deutschland noch eine Rolle spie-
len zu können. In diesem Gremium sitzt übrigens kein einziger Vertreter der Humanis-



16  1 Einleitung

tischen Psychotherapie. Die Humanistische Psychotherapie wird sich in Deutschland 
davon so schnell nicht erholen. Sie hat den großen Kampf um Gelder verloren und 
droht damit insgesamt verloren zu gehen. Was mich besorgt, ist dabei nicht, dass die 
Humanistische Psychotherapie keine von den Kassen bezahlte Leistung sein wird. 
Bezeichnend finde ich vielmehr, dass die Idee einer prozessoffenen, an der Beziehung 
und an der Gesundheit ausgerichteten Therapie strukturell ins Abseits befördert wird.

Wir können und sollten uns ernsthaft die Frage stellen, ob wir eine Humanistische 
Psychotherapie überhaupt brauchen. Welchen Mehrwert sollte das neben den heuti-
gen Richtlinienverfahren noch haben? Alle Verfahren haben doch mittlerweile längst 
begriffen, dass Empathie, Wertschätzung, Kongruenz und die therapeutische Bezie-
hung zentral für eine gelingende Psychotherapie sind, und die humanistischen Grund-
haltungen integriert. Das Gerede von Selbstverwirklichung, innerem Wachstum, Auto-
nomie, Verantwortung und Freiheit ist nicht mehr revolutionär. Häufig langweilt es 
nur. Wir haben ein gespaltenes Verhältnis dazu aufgebaut: Im Privaten wähnen wir 
uns frei. Wir sind ohnehin ständig mit unserer Selbstverwirklichung beschäftigt. Wir 
müssen uns gegen kein autokratisches System, Autoritäten oder eine rigide Sexual
moral auflehnen. Wir leben nicht mehr in den 1950er- und 1960er-Jahren! Wir sind 
Unternehmer unserer Selbst und klettern die Sprossen der Leiter unserer Selbstver-
wirklichung von Projekt zu Projekt immer höher. Oder wir fühlen uns abgeschlagen, 
entwertet und von den Erfolgskreisen ausgeschlossen. 

Die Forschungsfelder der sehr populären neurobiologischen Forschung beschrän-
ken sich auf Themen, die besser messbar sind als Würde, Freiheit, Sinn oder das innere 
Potenzial. Diese Themen spielen bei unserem alltäglichen Blick auf die Welt eine große 
Rolle, nicht aber in der psychologischen Forschung. Sind die letzten verbliebenen 
Humanisten nicht weltfremde Idealisten, die nicht mitbekommen haben, dass ihr 
Kampf gar nicht mehr geführt werden muss? Ihre Haltungen sind doch überholt und 
werden nicht mehr gebraucht!

Nein, das ist nicht so! Ich möchte zeigen, warum die humanistische Perspektive so 
viel tiefer geht. Es reicht nicht, Carl Rogers Beziehungsvariablen Empathie, unbedingte 
Wertschätzung und Kongruenz als Mittel zum Zweck in Therapie oder Beratung ein-
fließen zu lassen. Die humanistische Perspektive rahmt den gesamten Prozess. Ich 
möchte auch zeigen, warum Selbstverwirklichung im humanistischen Sinne nichts 
mit einer narzisstischen Selbstbespiegelung zur Erhöhung des sozialen Eigenmarkt-
wertes zu tun hat. Häufig wird die Verwirklichung des Selbstbildes mit Selbstverwirk-
lichung verwechselt (Perls 2008, S. 28). Diese Begriffe sind Hüllen geworden, die mit 
ihrer humanistischen Bedeutung nicht mehr viel zu tun haben. Wenn wir nur lose 
Ideen aus dem humanistischen Schatz rausnehmen und entfremden, werden sie 
bedeutungslos. Wir müssen die humanistische Perspektive umfassend verstehen. Erst 
dann entfaltet sie eine Wirkung, die tiefer und größer ist als die einer isolierten Inter-
vention, welche auch noch kontextfremd angewandt wird. Ich bitte dich als Leser, dich 
für ein neues Verständnis der humanistischen Konzepte zu öffnen – und diese beim 
Lesen neu zu denken. Vielleicht verbirgt sich hinter dem ein oder anderen verstanden 
geglaubten Konzept doch noch etwas, was dir etwas zu sagen hat. 



Da die humanistische Perspektive so wirksam für viele Menschen ist, überleben die 
Methoden weiterhin. Da sie jedoch nicht in die Grundversorgung einfließen, boomen 
sie in Selbsterfahrungs- und Persönlichkeitsentwicklungsseminaren. Viele Heilprakti-
ker*innen lassen sich darin ausbilden. Das ist zu begrüßen bei gut ausgebildeten Heil-
praktiker*innen. Das Fehlen der humanistischen Verfahren in der Kassentherapie 
kann jedoch so nicht kompensiert werden. Es ist bedauerlich, dass psychisch schwer 
erkrankte Menschen immer weniger mit Psychotherapeut*innen und Psychiater*in-
nen in Kontakt kommen, die humanistisch arbeiten und denken.

Nun könnte man sich fragen, ob es in der aktuellen Debatte um die Weiterentwick-
lung von Psychotherapie nicht dringlichere Themen gibt, als eine vom Aussterben 
bedrohte Perspektive wiederaufleben zu lassen. Zum Beispiel: Wie kommen wir in der 
Therapie von paternalistischen Strukturen weg und hin zu partizipativen Settings? 
Wie können wir als Therapeut*innen einen Beitrag zur Integration Geflüchteter und 
Migrant*innen mittels kultursensibler Ansätze leisten? Wie entwickeln wir eine gen-
dersensible Perspektive? Wie gehen wir mit besorgniserregenden autokratischen und 
antidemokratischen Entwicklungen in unserem Land um? Sollten wir nicht eher in 
Richtung auf eine integrative Therapie hinarbeiten, in der ganz pragmatisch zählt, was 
wirkt und den Menschen dienlich ist, die psychisch aus dem Gleichgewicht geraten 
sind? Sollten wir nicht weniger Energie damit verschwenden, wie wir als Therapeut*in-
nen mit unserem Wirken ein vermeintliches »Reinheitsgebot« (Kriz 2011, S. 336) einer 
therapeutischen Richtung einhalten können? Das sind wichtige Fragen. Dazu Kriz 
(ebd.): »Der überwiegende Teil der Praktiker […] hält sich sowieso nicht an irgendwelche 
Reinheitsgebote, sondern nutzt das, was effektiv ist.« Die jeweiligen Therapieströmun-
gen bieten mit ihren Narrativen und Menschenbildern eine Orientierung, in der wir 
uns in der Welt verorten können. Wir brauchen Wissen über verschiedene Ansätze und 
können davon ausgehend wählen, was zu unserer Persönlichkeit passt. Es ist durchaus 
sinnvoll, zunächst eine Perspektive in der Tiefe zu lernen und sich dann einem inte
grativen und pragmatischen Vorgehen zu öffnen. Letztendlich bin ich ein Fürsprecher 
für eine allgemeine Psychotherapie, die sich nach dem ausrichtet, was eine Klientin 
braucht, und nicht danach, was man im Sinne einer therapeutischen Schule tun sollte 
oder nicht. Auf dem Weg dahin brauchen wir grundlegende Kenntnisse der verhaltens-
therapeutischen, psychodynamischen und systemischen Verfahren ebenso wie der 
Humanistischen Therapie. Und da Letztere in Deutschland in Vergessenheit gerät, 
möchte ich sie hiermit in Erinnerung rufen. Für mich ist die Kenntnis der humanisti-
schen Verfahren unverzichtbar im Rahmen einer allgemeinen Psychotherapie. Diese 
ist im angewandten klinischen Alltag längst Realität. Ein Klinikleiter machte folgende 
Beobachtung: Die meisten Therapeut*innen in Kliniken denken humanistisch und tie-
fenpsychologisch und handeln verhaltenstherapeutisch und systemisch!

Ich plädiere nicht für die humanistische Therapie anstelle der anderen Therapiefor-
men, sondern für ein tiefes Verständnis der humanistischen Perspektive auf dem Weg 
zu einer integrativen Therapieform!

Auf gesellschaftlich-politischer Ebene beobachten wir eine zunehmende Tendenz 
zu Autoritarismus, Populismus und Fremdenfeindlichkeit. Der Ruf nach starker Füh-

1 Einleitung  17



18  1 Einleitung

rung, der Ausgrenzung des Fremden und nach einfachen Feindbildern wird immer lau-
ter. Als Gegengewicht brauchen wir eine humanistische Haltung, die den Wert von 
Beziehungen, Verantwortung, Empathie und der Auseinandersetzung mit dem Frem-
den für die eigene Entwicklung betont – nicht das Trennende, sondern die gemeinsame 
menschliche Erfahrung steht im Mittelpunkt. Die humanistische Perspektive kann 
uns in einer so unüberschaubaren und oft zerrissenen Welt Hoffnung schenken.

An Wissen mangelt es in unserer Welt nicht. Doch es muss von Menschen angewandt 
werden, die mit Herz und Verstand in Beziehung treten. Reines Wissen allein bleibt kalt 
und technisch. Neben der Psychoanalyse bietet die humanistische Perspektive die 
letzte große Erzählung über die Entfaltung und Entwicklung der menschlichen Psyche 
und Persönlichkeit. Therapie ist nicht nur Wissenschaft. Sie ist auch Handwerk und 
Kunst, insbesondere Beziehungskunst. Die so wichtigen und zahlreichen Erkenntnisse 
aus der Forschung müssen für eine erfolgreiche Psychotherapie mit einer aus dem Her-
zen kommenden Bezogenheit gepaart werden, um fruchtbar sein zu können.

Die humanistischen Denkansätze und Methoden sind zahlreich in die aktuellen 
Richtlinientherapien eingeflossen. Dazu zählen: 

	▖ die Bedeutung der Beziehung als Prozess,
	▖ das Verständnis, dass wir als Therapeut*innen nicht objektiv auf einen Menschen 
schauen, sondern als Beobachtende den Prozess aktiv gestalten und uns auch selbst 
dadurch verändern,

	▖ die Stuhlarbeit und das therapeutische Experiment als Erweiterung des Gesprächs-
settings,

	▖ die Arbeit mit dem Inneren Kind,
	▖ die Arbeit mit inneren Anteilen,
	▖ die Bedeutung von Gewahrsein, Achtsamkeit und Akzeptanz für eine Veränderung,
	▖ die Bedeutung des Hier und Jetzt für das therapeutische Geschehen,
	▖ die Bedeutung der Arbeit mit dem Körper für die Lösung von Abwehrprozessen, 
Spannungen und traumatischen Erregungszuständen und

	▖ das Verständnis des menschlichen Organismus als sich selbst organisierendes Sys-
tem.

Die humanistische Schatztruhe wurde weitgehend geplündert. Die Methoden und Hal-
tungen wurden durch andere Verfahren oft ohne Referenz einverleibt. Warum? Weil 
sie wirksam sind! Als Antwort des umfassenden Gutachtens der AGH T P zur Auf-
nahme der Humanistischen Therapie in die Richtlinienverfahren in Deutschland ent-
schied der W PB, dass aus insgesamt über 300 angeführten Studien als Wirksamkeits-
nachweis genau eine aus dem Bereich der Angststörungen fehle, um die Humanistische 
Psychotherapie als wissenschaftlich anerkannt gelten zu lassen (Kriz 2018, S. 261). Was 
für ein Schicksal in Deutschland! Es drängt sich dann doch der Verdacht auf, dass das 
politisch-wirtschaftliche Interesse an einem Wiederbeleben und Verbreiten dieser Per-
spektive auf den Menschen nicht besonders hoch ist.

International wird die Humanistische Psychotherapie einstimmig neben der Ver-



haltenstherapie und den tiefenpsychologischen Verfahren als dritte Kraft und eigen-
ständiges Verfahren mit eigenständiger und kohärenter Theorie betrachtet (Kriz 2011, 
S. 333). Mittlerweile zählt die systemische Therapie als vierte eigenständige Strömung 
dazu. Lediglich in Deutschland wird die humanistische Denkrichtung berufspolitisch 
und akademisch geradezu ausgeblutet – fast so, als würde sie bereits als verstaubte his-
torische Fußnote für das Museum vorbereitet. So heißt es im gängigen Lehrbuch für 
»Klinische Psychologie & Psychotherapie« von Wittchen und Hoyer (Wittchen et al. 
2006) zu den »humanistischen Therapieverfahren«: »Da diese Verfahren mit Aus-
nahme der Gesprächspsychotherapie keine hinreichend gesicherte empirische Basis 
aufweisen sowie nicht im Richtlinienverfahren ›Psychotherapie‹ aufgeführt sind, wer-
den sie mit Ausnahme der Gesprächstherapie auch nicht weiter besprochen« (Witt-
chen et al. 2006, S. 420). So schnell kann das gehen! Studierende kommen auf dem klas-
sischen akademischen Weg mit diesem Denken, das natürlich für die Behandlung von 
Menschen mit psychischen Erkrankungen vorgesehen ist, gar nicht mehr in Berührung. 

Wir brauchen verschiedene Perspektiven auf den Menschen, um uns von unter-
schiedlichen Seiten der Vielschichtigkeit und Komplexität des Menschseins annähern 
zu können. Die humanistische Sicht ist ein eigenständiges Paradigma mit eigenen 
Prinzipien und einem sehr aufschlussreichen Blick auf den Menschen, sein Leiden und 
sein Potenzial. Kriz (Kriz 2018, S. 261) fragt daher: »Wollen wir eine Psychotherapieland-
schaft, in welcher im Gegensatz zu vielen europäischen Ländern und den USA das 
Paradigma der Humanistischen Psychologie und Psychotherapie marginalisiert oder 
gar ganz eliminiert ist?«

Meiner Meinung nach ist es unethisch, ein erwiesenermaßen wirksames Verfah-
ren, das bereits an über 10.000 Menschen erfolgreich angewandt wurde (ebd., S. 260), 
nun von der Versorgung durch die Kassen ganz auszuschließen. Es schadet der Verfah-
rensvielfalt. Menschen, die mit ihren Fragestellungen und ihrem Menschenbild gezielt 
nach humanistischen Psychotherapeut*innen suchen, bleibt der Zugang verschlossen. 
Das betrifft insbesondere Menschen, die einen ganzheitlichen Blick auf ihr psychi-
sches Leid und eine authentische menschliche Begleitung wünschen. Menschen, die 
bereit sind, ihren Innenraum neugierig und experimentierfreudig zu erforschen. Oder 
Personen, die mit existenziellen menschlichen Themen in Kontakt sind und nicht als 
Fälle oder Diagnoseträger behandelt werden wollen. 

Die jüngeren politischen Entscheidungen sind für mich erst recht Anlass, meine 
persönlichen Erfahrungen und Schlussfolgerungen mit diesem Ansatz und seinen 
Grundhaltungen weiterzugeben und öffentlich zu machen. 

Meine tiefenpsychologische Approbationsausbildung habe ich im Z I ST bei Wolf 
Büntig gemacht. Das Z I ST ist als humanistisches Zentrum entstanden und hat seit 
Jahrzehnten das Ziel, die humanistische Grundhaltung und ihre Methoden zu vermit-
teln. Als ich nach dem Studium dorthin kam, hat dort etwas zu mir gesprochen; etwas 
hat mich erreicht, etwas in mir ins Schwingen gebracht. Ich habe dort einen Raum 
erlebt, der sich mit meinen rein akademisch-kognitiv geschulten Fähigkeiten nicht 
erschließen ließ. Ich habe Qualitäten von Ruhe, Tiefe, Bezogenheit, Präsenz, Körper-
lichkeit, Vertrauen und Stimmigkeit erlebt. Dass es möglich war, zu lernen und sich 

1 Einleitung  19



20  1 Einleitung

dabei wohlzufühlen, war mir bis dahin neu. Das schien in der schulischen und universi-
tären Umgebung einfach nicht zusammenzugehören. Ich habe sofort gespürt, dass 
sich diese therapeutische Arbeit nicht durch Wissen oder Lehrbücher vermitteln lässt. 
Wissen wurde nicht abstrakt für den Kopf vorbereitet: Es wurde durch Erfahrung, 
basierend auf Selbstgefühl und Selbstkenntnis, gewonnen. Mit dem Kopf konnte ich 
nicht durchdringen, wie Therapeuten wie Wolf Büntig gedacht und gearbeitet haben. 
Ich wollte es herausfinden. Die Aufforderung, aus dem Kopf zu Sinnen zu kommen 
(Perls 2008, S. 77), also die Festung meiner Ratio aufzugeben und mich meinem inne-
ren Kompass zuzuwenden, zu fühlen und zu spüren, hat mir enorme Angst eingejagt. 
Dafür musste ich ja Kontrolle abgeben und mich auf das Prozesshafte, Lebendige in 
mir einlassen. Aber da ging es lang. Das habe ich gespürt.

Ich habe wahrgenommen, wie diese Suchrichtung meine Selbstachtung und das Ver-
trauen in mich stärkte. Ich vertraute mehr auf meine Wahrnehmung und nahm meine 
Gefühle nicht nur als lästig wahr, sondern als Empfindungen, die eine intelligente Bot-
schaft an mich haben. Es lohnte sich, das, was ich erlebte, wahr- und ernst zu nehmen. 
Ich habe etwas im Außen, im Vorbild erkannt, was als Potenzial in mir gegeben war. Ich 
konnte nicht nur denken, sondern auch erforschen, spüren und fühlen. Dies erweiterte 
meinen inneren Raum im Umgang mit den Aufgaben des Lebens ungemein. 

Für das differenzierte Verstehen und Erlernen humanistischer Verfahren ist die Selbst-
erfahrung der Königsweg. Dazu Han (Han 2015, S. 65): »So kann eine Erkenntnis, der 
eine Erfahrung vorausgeht, das Gewesene in Gänze erschüttern und etwas ganz Ande-
res beginnen lassen. Das Übermaß an Kenntnisnahme lässt keine Erkenntnis aufkom-
men.« Sicherlich war ich in der Universität, aber auch in der Schule mehr mit Kenntnis-
nahme beschäftigt als mit Erkenntnis und Erfahrung. Das Leben ist ständig in Bewe
gung, genau wie wir in unseren Beziehungen und mit unseren Empfindungen. Wenn 
wir den inneren Raum haben, das Leben durch uns fließen zu lassen und uns mit dem 
Leben zu bewegen, dann wird es leichter. Wenn wir viel halten, kontrollieren, bewerten 
und richtig machen wollen, erzeugen wir Widerstände, die das Leben schwerer machen. 
Um einen lebendigen Bezug zur Gegenwart zu haben, müssen wir innerlich in Bewe-
gung bleiben. Wolf Büntig betont, dass in dem Wort »Erfahrung« das Fahren enthalten 
sei (Büntig 2015, S. 76). 

Konfuzius soll gesagt haben: »Erzähle mir und ich vergesse. Zeige mir und ich er
innere. Lass es mich tun und ich verstehe.« Es ist unmöglich, jemandem nur über die 
Sprache zu vermitteln, wie eine Avocado schmeckt. Man muss den Geschmack selbst 
erfahren. Das Gleiche gilt für die Vermittlung der humanistischen Arbeitsweise.

Es geht um »Selbsterkenntnis, basierend auf Selbstgefühl« (Büntig 2013, S. 17). War 
im Studium das Kriterium noch objektive Richtigkeit, war es nun Stimmigkeit und ob 
ich mein Gegenüber in einer Begegnung erreichen kann. Wir können noch so viel wis-
sen und verstehen: Wenn wir es nicht schaffen, zu unserem Gegenüber eine Verbindung 
aufzubauen, indem wir in einen wertfreien, offenen Kontakt herstellen, kann auch alles 
andere nicht wirken. Ohne Kontakt kann nichts fließen! Dieses Buch ersetzt zwar keine 



Selbsterfahrung. Dennoch hoffe ich, dass du nicht nur mit dem Kopf liest, sondern 
dass du auch die tiefere Bedeutung der Worte zu dir sprechen lässt. So kannst du beim 
Lesen eine Erfahrung machen, dich berühren und vielleicht verändern lassen.

Ich hoffe, deine Perspektive erweitern zu können und dich zu mehr Fühlen und 
Vertrauen sowie zu weniger Tun und dem Zwang, immer alles wissen zu müssen, zu 
ermutigen. Gleichzeitig möchte ich mit gängigen Missverständnissen aufräumen. Die 
humanistische Perspektive wirkt heute etwas aus der Zeit gefallen. Sie postuliert einen 
Wesenskern, die wesensgemäße Eigenart und ein wahres Selbst. Dies ist als Möglich-
keit in uns angelegt und nimmt in unserer Entwicklung Gestalt an. »Wir gestalten auf 
unserem Lebensweg das im Keim schlummernde Wesen zur persönlichen Form. Wir 
lassen uns immer wieder neu von der Welt beeindrucken, sammeln und verdauen 
unsere Eindrücke, drücken die dabei auftauchenden Gefühle und Gedanken aus und 
finden, formen und erkennen so unser Selbst« (Büntig 2013, S. 16). Der Zeitgeist möchte 
von dir ständige Flexibilität und die Bereitschaft, dass du dich ständig neu erfinden 
kannst und willst. Die humanistische Perspektive geht von unserer grundlegenden 
Freiheit aus, unsere Zukunft aktiv und selbstverantwortlich gestalten zu können. Im 
Gegensatz zur allgemeinen Vorstellung, dass wir über unsere Neurobiologie, Genetik 
und Kindheitstraumen vorbestimmt werden. Sie betont den Wert von Sein, Lassen, 
Vertrauen und Ruhe im Gegensatz zu Performance, Machbarkeitswahn, Stimulation, 
Hyperaufmerksamkeit und dem Credo »Stille ist Stillstand«. Sie ermutigt, still auf 
unsere innere Stimme zu hören und darauf zu vertrauen, dass wir alle Fähigkeiten zur 
Lösung unserer Aufgaben in uns tragen, anstatt auf Experten im Außen angewiesen 
zu  sein, die uns sagen, welche Richtung wir einschlagen müssen. Das Narrativ der 
Humanistischen Psychologie stört das neoliberale Narrativ der heutigen Zeit.

Leben ist nicht leicht. Niemand hat die letztendlichen Antworten auf die großen 
Fragen. Wir können der persönlichen Verletzung oder dem persönlichen Leid nicht 
entgehen: »In every life, periods of pleasure and pain, gain and loss, praise and blame 
keep showing up, no matter how hard we struggle to have only pleasure, gain, and 
praise« (Kornfield 2023). 

Wir können eine Haltung finden, die es uns erleichtert, die großen Aufgaben im 
Leben zu bewältigen. Wir können unsere Entwicklung in ihren Sprüngen und unvorher-
sehbaren Krisen so begleiten, dass wir uns selbst nicht verlieren müssen. Dabei ist eines 
wesentlich: Wie können wir eine lebendige Beziehung zur Gegenwart, uns selbst und 
unseren Mitmenschen pflegen? Wie können wir den Aufgaben des Lebens so begeg-
nen, dass wir uns weniger schaden, gestärkt und gewandelt aus Krisen hervorgehen?

In diesem Buch möchte ich eine persönliche Perspektive auf die Humanistische 
Psychotherapie geben. Eine Perspektive, die Ruhe und Vertrauen vermittelt, die ermög-
licht, Sicherheit in der Unsicherheit zu finden, die ermutigt, weniger zu machen, mehr 
zu lassen, mehr zu begleiten und weniger zu leiten. Damit ist diese Perspektive auch 
ein Burn-out-Schutz. Sie vergrößert die Freude an der Begegnung mit Menschen, unab-
hängig davon, ob gerade Leid und Verletzung oder Freude und Leichtigkeit im Vorder-
grund stehen. Den Raum für beides zu vergrößern, sollte Ziel von Psychotherapie sein. 
Ich hoffe, dass meine Perspektive die Tiefe und Relevanz der Humanistischen Perspek-

1 Einleitung  21



22  1 Einleitung

tive deutlich macht und dich anregt, mit dieser Brille auf deine Klien*tinnen, den the-
rapeutischen Prozess und auch deine Welt- und Außenbeziehungen zu schauen. Unab-
hängig von der therapeutischen Schule, in der du dich zu Hause fühlst. Die Fassung der 
alten Humanistischen Psychologie passt nach wie vor zum Gewinde unserer Zeit. In 
den Therapien frage ich mich, wie ich eine Beziehung so gestalten kann, dass sie für 
mein Gegenüber hilfreich sein kann. Mit Beziehung meine ich nicht einfach die viel 
zitierte Arbeitsbeziehung als Grundlage für therapeutische Interventionen, sondern 
die Beziehung als grundlegende menschliche Erfahrung, als ein »Freiraum« (Eberwein 
& Thielen 2014, S. 36), in dem etwas fließen kann, als wichtigstes Mittel und Ziel in der 
Psychotherapie. Wir dürfen innerlich still werden, genau wahrnehmen und uns durch 
das verändern lassen, was unser Gegenüber uns mitteilt. »Humanistische Psychothe-
rapie ist eine Einladung an den Klienten, sich auf vertiefte Weise selbst zu erkunden, 
sich zu spüren und sich selbst zu verstehen – nicht durch intellektuelle Anstrengung, 
sondern in Form der unmittelbaren, persönlichen Erfahrung« (Eberwein & Thielen 
2014, S. 37).

Du wirst in diesem Buch keinen umfassenden Überblick über die humanistischen 
Methoden im Stil eines Fachbuches finden. Dazu empfehle ich Überblickswerke wie 
den von Werner Eberwein und Manfred Thielen (2014) herausgegebenen Sammelband 
»Humanistische Psychotherapie: Methoden, Theorien, Wirksamkeit« oder »Humanis-
tische Psychotherapie: Grundlagen – Richtungen – Evidenz« von Jürgen Kriz (Kriz 2023). 

Das Buch lässt sich in zwei Teile aufteilen. Im ersten Teil des Buches erläutere ich die 
Hintergründe und Einflüsse der Humanistischen Psychologie und versuche ihre Rele-
vanz vor dem Hintergrund der heutigen Zeit zu verdeutlichen. Hier mache ich deut-
lich, warum wir die humanistische Perspektive gerade jetzt brauchen. Im zweiten Teil 
des Buches  – das mit Kapitel 10 (Die Praxis der Humanistischen Psychotherapie) 
beginnt – versuche ich das Wissen auf den Boden der Praxis zu bringen.

Ich möchte keine trockene Fachliteratur bieten, sondern meine Erfahrungen und 
Schlussfolgerungen als lebendigen und flüssigen Erfahrungsbericht schildern. Dabei 
erweitere ich bewusst die Grenzen des nüchternen wissenschaftlichen Schreibens, da 
ich überzeugt bin, dass sich die Inhalte der psychotherapeutischen Praxis am besten 
persönlich vermitteln lassen. Neben meiner Perspektive auf die humanistische Grund-
haltung gebe ich zahlreiche konkrete Interventionsimpulse, um dich zu inspirieren, 
deine Perspektiven zu erweitern und mit neuer Lust und Sicherheit zu wirken.

Haltungen lassen sich – anders als Interventionen – nicht als einfache Handlungs-
anweisungen vermitteln. Sie gehen so viel tiefer. Aus diesem Grund nähere ich mich 
den humanistischen Grundhaltungen aus verschiedenen Perspektiven an. Das führt 
an einigen Stellen zu Wiederholungen. Ich hoffe, dich als Leser*in damit nicht zu lang-
weilen. Idealerweise hat dies einen Lerneffekt und hilft dir bei der Verinnerlichung der 
Haltungen. Die Kapitel müssen nicht chronologisch gelesen werden – du kannst direkt 
zu den Abschnitten springen, die dich am meisten interessieren.

Ich möchte die humanistische Perspektive in ihrer Tiefe vermitteln und gleichzei-
tig versuchen, nicht pathetisch zu klingen. Zu häufig sind die dazugehörigen Begriffe 



wie Potenzial, Wachstum, wahres Selbst oder Selbstverwirklichung ideologisch aufge-
laden. Ich möchte diese Konzepte für einen pragmatischen Blick auf Therapieprozesse 
und das Leben nutzen. Ich hoffe, dass ich vermitteln kann, welcher Wert in diesem Wis-
sen für unsere heutige Zeit enthalten ist.

Mit diesem Buch versuche ich, die Seele der Humanistischen Psychotherapie, wie ich 
sie kennengelernt habe, einzufangen. Auf verschiedensten Stationen meines Weges 
habe ich einige humanistische Methoden und Ansätze kennengelernt und einige The-
rapeut*innen bei dieser Arbeit beobachten können. Anfänglich hat mich die Vielfalt 
der Methoden überfordert. Mit der Zeit begann der rote Faden für mich immer klarer 
durchzuschimmern. Humanistische Therapiemethoden sind in ihrer Herangehens-
weise sehr heterogen, auch wenn sie den Blick auf den Menschen und seine Beziehun-
gen teilen. 

In diesem Buch habe ich die Perlen sortiert und aufgefädelt. Das Wissen, das ich 
vermittle, ist nicht neu. Ich rahme es jedoch vor dem Hintergrund der heutigen Zeit, 
meiner persönlichen Erfahrungen und Erkenntnisse. Diese fließen in die von mir vor-
geschlagenen Haltungen ein. Wolf Büntig drückt es so aus: »Man kann Therapie nicht 
richtig, sondern nur persönlich machen.« Hier biete ich eine persönliche Perspektive 
und ermutige dich als Leser*in, ebenfalls eine für dich zu finden. Ich kann mit diesem 
Buch nicht für alle humanistischen Therapeut*innen sprechen. Ich hoffe jedoch, dass 
wir die zentralen Aussagen teilen. Die Gedanken dürfen gerne zum Streiten und Wider-
sprechen einladen. Das Buch richtet sich an alle therapeutisch Arbeitenden, ist jedoch 
auch für Coaches, Berater*innen, Sozialarbeiter*innen und alle, die in sozialen Berufen 
tätig sind, fruchtbar. Es ist aber auch für Laien lesbar, die sich für die humanistische 
Perspektive in der Psychotherapie interessieren. Es kann für Studierende oder Psycho-
therapeut*innen in Ausbildung eine Einführung in die humanistische Denkweise sein. 
Der besseren Lesbarkeit wegen spreche ich in diesem Buch von Therapeut*innen und 
schließe damit auch alle anderen Zielgruppen wie Coaches, Berater*innen oder Sozial-
arbeiter*innen ein. Mit Klient*innen sind alle gemeint, die sich in Beratung oder The-
rapie befinden.

In diesem Buch gebe ich eine Einführung in die zwei Strömungen, die wegen ihrer 
inneren Konsistenz für mich am bedeutendsten für die Humanistische Psychothera-
pie sind: die Gesprächspsychotherapie und die Gestalttherapie. Darüber hinaus ver-
mittle ich die Kerngedanken meines Institutsleiters Wolf Büntig, der die Potenzial
orientierte Psychotherapie entwickelt hat. Dieses Buch enthält zudem die wichtigsten 
Erkenntnisse, die ich aus meiner langjährigen Psychotherapieausbildung am Huma-
nistischen Institut Z I ST gewonnen habe. Da es mir ein Anliegen ist, dir den Blick und 
die Denkweise der bedeutenden Gründerväter und -mütter nahezubringen, lasse ich 
sie – wenn möglich – selbst zu Wort kommen. Vielleicht zählst du zu den Leser*innen, 
die mit den Augen rollen, sobald die Sprache etwas blumiger wird … Gerade Wolf Bün-
tig hatte eine große Liebe für die Sprache und spielt gerne mit ihr. Ich bitte dich, hier 
etwas nachsichtig zu sein, und die Worte an dich heranzulassen, auch wenn manche 
Formulierungen etwas aus der Zeit gefallen erscheinen. 

1 Einleitung  23



24  1 Einleitung

Dieses Buch ist die ausführliche Ausarbeitung verschiedener Seminare, die ich am 
Jung-Institut in Zürich gegeben habe und in denen ich in die Denkweise der Humanis-
tischen Psychologie einführe1. Ich selbst wurde als Tiefenpsychologe ausgebildet und 
praktiziere als solcher. Ich profitiere sehr von meinen Erfahrungen mit der humanisti-
schen Denk-, Arbeitsweise und Perspektive. Da ich die tiefenpsychologischen Konzepte 
sehr hilfreich und aufschlussreich finde, fließen sie in Form eines psychodynami-
schen Beziehungsverständnisses auch deutlich in meine Denkweise mit ein: Ich bin 
der Meinung, dass das tiefenpsychologische Denken die humanistische Herangehens-
weise gut und sinnvoll ergänzt. Letztendlich muss jeder seine eigenen Haltungen für 
seine Arbeit finden. Ich hoffe, mit meiner Perspektive deinen Horizont erweitern zu kön-
nen, Orientierung zu geben und die Neugierde und Freude an der Arbeit zu vergrößern! 

Heutige Therapiefachbücher bieten häufig einen Strauß an pragmatischen und 
beliebig einsetzbaren Interventionsidee. Dieses Praxisbuch ist »etwas anders«, da ich 
keine How-to-Formeln liefere, sondern eine zu Unrecht etwas aus der Mode gekom-
mene haltungsbasierte Herangehensweise vorschlage. Ich hoffe dennoch, dass du ganz 
pragmatisch von dieser Perspektive für deine Arbeit profitieren kannst. Um meine 
Gedanken greifbarer zu machen, nutze ich Metaphern sowie Ausschnitte aus der Lite-
ratur, frei nach Wolf Büntig: Das Lesen darf tief gehen und Freude machen! 

Die Humanistische Psychotherapie gilt international als eigenständiges The-
rapieverfahren und wird allgemein  – neben den psychodynamischen Ver-
fahren und der Verhaltenstherapie  – als dritte Kraft in der Psychotherapie 
bezeichnet. Später kam die systemische Therapie als vierte Strömung hinzu. 
Zahlreiche ihrer Methoden, Interventionen und Haltungen wurden durch 
andere Richtlinienverfahren übernommen. Dennoch hat sie akademisch und 
berufspolitisch in Deutschland weitgehend an Bedeutung verloren. Im Rah-
men der Humanistischen Therapie wird die Qualität der therapeutischen 
Beziehung so gestaltet, dass diese Klient*Innen optimal bei ihrer Selbstent-
wicklung unterstützt. Damit stellt sie einen wichtigen Gegenpol zu einer 
zunehmend effizienz- und methodenorientierten modernen Psychothera-
pie dar: Sie orientiert sich nicht an der Technik, sondern an der Beziehung. 
Der Autor plädiert nicht für eine Humanistische Psychotherapie anstelle der 
anderen Verfahren, sondern für ein grundlegendes Verständnis der Huma-
nistischen Therapie im Rahmen einer allgemeinen Psychotherapie. 

1	 Titel der Seminare: 
	 – �Selbstwerdungsprozesse unterstützen und begleiten – Humanistische Perspektiven auf das 

Individuationskonzept für eine sichere und vertiefte therapeutische Haltung
	 – �Wie Menschenbilder unser therapeutisches Wirken prägen – Eine Reflexion aus humanisti-

scher Perspektive
	 – �Mut zum Hier und Jetzt – Übertragung und Gegenübertragung im therapeutischen Dialog 

(gemeinsam mit Julian Meyer-Hemme)
	 – �Psychotherapie und Spiritualität: Wie berühren wir das Leid? (gemeinsam mit Alexander 

Dreydorff)



2	 Wurzeln der Humanistischen 
Psychologie – Im Zentrum der Mensch

Im Folgenden werde ich einen kurzen Überblick über die philosophischen Einflüsse 
auf die heutige humanistische Psychologie geben und den gesellschaftlichen Kontext 
skizzieren, in dem sie entstanden ist. Wir sollten die Wurzeln kennen, wenn wir die 
Früchte der humanistischen Perspektive ernten. Ich versuche, die recht trockenen 
Inhalte praxisnah und gut verständlich aufzubereiten. 

Vergangene humanistische Strömungen hatten stets folgendes Anliegen: Bedin-
gungen für ein gutes Leben zu formulieren, in dem der Mensch im Mittelpunkt steht. 
Dazu gehören die Bedingungen seiner Existenz, die Bewahrung seiner Würde, die 
Erfüllung seiner Grundbedürfnisse und die Verbesserung seines sozialen Umfeldes 
mit seinen Beziehungen. Fast immer waren humanistische Strömungen eine Bewe-
gung gegen eine zunehmende Entfremdung des Menschen von sich selbst und seinen 
Mitmenschen. Verursacht wurde dies durch autoritäre gesellschaftliche Strukturen 
und schlechte Arbeits- und Lebensbedingungen. Die humanistischen Strömungen 
führten zu neuen Freiheiten, stärkten die Rechte und erweiterten die Handlungsoptio-
nen der Menschen in der westlichen Welt.

Die Geburt der Humanistischen Psychologie

Die Humanistische Psychologie ist in den 1950er-Jahren in den USA entstanden. Der 
Zweite Weltkrieg mit seinen schrecklichen Folgen für Mensch und Natur war noch 
nicht lange vorbei. Ein weiterer Kalter Krieg stand bevor. Die Gesellschaft war bestimmt 
von patriarchalen und autoritären Strukturen. Rassismus war allgegenwärtig, die 
Sexualmoral rigide und unfrei.

Die Menschenbilder in der bis dahin gelehrten Psychologie wurden anhand des 
Studiums von erkrankten Menschen oder Tieren entwickelt. Sie waren zutiefst deter-
ministisch oder biologistisch wie bei den psychoanalytischen Triebtheorien oder stark 
reduktionistisch, mechanisch und auf reine Lernprozesse beschränkt wie bei den 
Behavioristen. Dies prägte auch die Vorstellung von therapeutischer Veränderung: 
Symptome wurden als erlernte Verhaltensmuster betrachtet, welche durch Anleitung 
eines Experten schlicht umgelernt werden mussten. Oder sie mussten von einem all-



26  2 Wurzeln der Humanistischen Psychologie – Im Zentrum der Mensch

wissenden und durchanalysierten Therapeuten treffend gedeutet werden, um sich auf-
zulösen. Dementsprechend waren die Beziehungen zwischen Therapeut und Patient 
asymmetrisch und einseitig: Auf der einen Seite war das objektive Wissen. Der Thera-
peut saß am Hebel der Veränderung. Auf der anderen Seite war der unbewusste Patient 
mit seinem psychischen Leid und Nichtwissen.

Nach dem Zweiten Weltkrieg entstand eine Aufbruchsstimmung im Land, die zahl-
reiche politische und gesellschaftliche Veränderungen herbeiführte. Menschen woll-
ten mehr aus ihrem Leben machen, sie wollten autonomer werden, ihrem Tun einen 
Sinn verleihen und sich selbst verwirklichen. Mit wachsendem Wohlstand richtete sich 
die junge Generation gegen autoritäre Strukturen und Kriege wie den Vietnamkrieg. 
Die 68er-Bewegung bildet den politischen Höhepunkt dieser Entwicklung. Die Flower-
Power- oder Hippie-Bewegung folgte als soziale Freiheits- und Friedensbewegung.

Die Humanistische Psychologie bildete sich schließlich in einer Arbeitsgruppe um 
den Psychologen Abraham H. Maslow als dritte Kraft und Gegenbewegung zur Psycho-
analyse und zum Behaviorismus heraus. Sie wollten ihre Theorie über die psychische 
Entwicklung des Menschen nicht ausschließlich anhand des Studiums von Tieren oder 
psychisch erkrankter Menschen entwickeln. Die Theorie sollte sich weder aus den 
mechanischen Grundlagen des Verhaltens ableiten, noch sollte sie von den Defiziten 
des Menschen ausgehen. 

Die humanistischen Forscher interessierten sich insbesondere für die Bedingun-
gen eines guten und psychisch gesunden Lebens. Daraus leiteten sie ihre Entwicklungs- 
und Persönlichkeitstheorie ab. Sie sahen den Menschen nicht als ihren Trieben, inne-
ren Konflikten oder Reiz-Reaktions-Mustern ausgeliefert. Sie sahen ihn als potenziell 
freien Menschen, der wachsen und sich mit seinen Begabungen entfalten möchte und 
das Potenzial zur Selbstheilung in sich trägt: Der Mensch steht als aktives und verant-
wortliches Wesen im Leben. Er hat eine freie Zukunft vor sich. Sein Handeln ist nicht 
ausschließlich durch seine Biologie und Vergangenheit vorbestimmt. Er kann aktiv 
und intentional auf Ziele hinarbeiten, die seinen Werten und seinem Wesen entspre-
chen. Damit war der Klient nicht länger lediglich Empfänger von Interventionen. Die 
Fähigkeiten zur inneren Veränderung waren in ihm angelegt. 

Therapie wurde zu einem gemeinsamen Prozess, in dem die Therapeutin der Klien-
tin hilft, diese Fähigkeiten in sich zu entdecken. Der psychisch erkrankte Mensch 
bekam damit eine gleichberechtigte Rolle im therapeutischen Prozess. Therapeut und 
Klient waren nun Sender und Empfänger zugleich. Der Klient durfte und musste mit-
gestalten. Damit trafen sie ganz den Zeitgeist. Das humanistische Narrativ befreite den 
Menschen zumindest potenziell aus den Fesseln seiner Herkunft, seines gesellschaft-
lichen Standes oder den Anweisungen einer Autorität. 

Auf gesellschaftlicher Ebene hinterfragte man nun die Entscheidungen politischer 
Autoritäten. Möchte ich als Soldat in einem Krieg kämpfen, dessen Sinn ich nicht sehen 
kann? Möchte ich als Frau auf die Verwirklichung meiner beruflichen Ziele verzichten, 
um ausschließlich im Haushalt zu arbeiten? In den Therapien wurde die Klientin dazu 
ermächtigt, die Antworten selbst zu finden. 



Die Geburt der Humanistischen Psychologie  27

Der Therapeut wurde nicht weiter als objektiver, unantastbarer Experte gesehen, 
welcher undurchsichtig interveniert und von außen auf den Patienten schaut. Er war 
nun Teil des therapeutischen Prozesses: als Mensch, mit Unzulänglichkeiten und Feh-
lern. In der Therapie begegneten sich nun zwei Menschen. Diese Veränderung in der 
Psychotherapie wird von Balint (Balint 2002, S. 197) als Übergang von der Ein-Personen- 
zur Zwei-Personen-Psychologie bezeichnet. 

Im Zentrum stand nicht mehr das objektive Wissen der Therapeutin, mit dem sie den 
psychisch kranken Menschen formte, sondern die innere Erfahrung des Klienten, sein 
innerer Bezugsrahmen und die in ihm angelegten Entwicklungsfähigkeiten. Mit die-
ser Brille auf die therapeutische Beziehung wurde der Klient aus der Abhängigkeit vom 
Wissen des Therapeuten befreit. Die Deutungshoheit lag nicht mehr ausschließlich 
beim Behandelnden. Die vorhandenen Kompetenzen, die Fähigkeiten der Selbsthei-
lung und Problembewältigung des Klienten wurden genutzt, was seine Selbstachtung 
stärkte. Der Mensch wurde nicht länger ausschließlich als durch seine Vergangenheit, 
Triebe oder Konditionierungen vorbestimmt betrachtet, sondern als autonomer und 
selbstverantwortlicher Gestalter seiner Gegenwart und Zukunft gesehen. Therapie 
löste sich von autoritären Strukturen und wurde als intersubjektiver Prozess verstan-
den, der darauf abzielt, das bereits vorhandene Wissen und Potenzial zu wecken. 

Diese Sicht auf den Menschen stellte eine enorme Ermächtigung sowohl für den Men-
schen in der Gesellschaft und insbesondere für den vulnerablen Klienten in der Psy-
chotherapie dar. Zusammen mit Charlotte Bühler und Carl Rogers gründete Abraham 
Maslow 1962 in den USA die »Gesellschaft für Humanistische Psychologie«. Weitere 
zentrale Vertreter waren Fritz und Laura Perls, Paul Goodman, Alfried Längle, Rollo 
May, Viktor Frankl und später Irvin Yalom. Die daraus resultierende humanistische 
Strömung hatte bis in die 1980er-Jahre eine enorme Bedeutung nicht nur für die Psy-
chotherapie, sondern auch für die Selbstwahrnehmung des Menschen in der Gesell-
schaft und sein Wirken in der Welt.

Aus dem Menschenbild der Humanistischen Psychologie heraus entwickelten sich 
zahlreiche humanistische Methoden, die dann jeweils einen unterschiedlichen Ansatz-
punkt für die therapeutische Arbeit wählen: 



28  2 Wurzeln der Humanistischen Psychologie – Im Zentrum der Mensch

Methode Fokus Zentrale 
Ebene

Bedeutende 
Vertreter 

Die Personen-
zentrierte 
Therapie

Gestaltung einer Ich-du-Beziehung 
mit dem Ziel, die Entfaltung der 
Persönlichkeit zu fördern

Beziehung Carl Rogers
Anne-Marie und 
Reinhard Tausch 
(in Deutschland)

Gestalttherapie Experimentierfreudige Arbeit am 
sichtbaren Kontaktgeschehen im 
Hier und Jetzt mit dem Ziel der Rück-
nahme von Projektion und der 
Integration abgespaltener Selbst
anteile

Kontakt Fritz und Laura 
Perls
Paul Goodman

Emotionsfokus-
sierte Therapie 
(EFT)

Emotionale Konflikte und Blockaden 
erkennen und überwinden/Emotio-
nen regulieren lernen

Emotionen 
(und ihre 
Rolle in der 
Paarbezie-
hung)

Leslie Greenberg
Sue Johnson

Psychodrama Spielerisches Erleben und Reflexion 
der eigenen Rolle in der Gemein-
schaft

Gemein-
schaft

Jacob Levy Moreno

Logotherapie & 
Existenzanalyse

Frage nach dem Sinn der Existenz und 
des eigenen Lebens

Sinn und 
Existenz

Viktor Frankl 
Alfried Längle

Transaktions-
analyse

Analyse und Verständnis eigener Ich-
Anteile und deren Rolle in Kommuni-
kationsmustern

Kommuni-
kation

Eric Berne
Thomas Anthony 
Harris

Körpertherapie 
(u. a. Bioener-
getik, Hakomi, 
Pesso Boyden 
Psychomotor 
(PBSP))

Integration von Körpererleben, der 
Körper als Quelle von Weisheit und 
Stimmigkeit/Lösung körperlicher 
Blockaden/bessere Selbstregulation

Körper
erleben

Diverse

Integrative 
Therapie

Integration verschiedener Methoden 
mit dem Ziel einer ganzheitlichen 
individuellen Therapie

Körper, 
Emotionen, 
Kognition, 
Bezie
hungen, 
Ressourcen

Hilarion Petzold

Tab. 1: Die humanistischen Methoden (formuliert von der AGHTP) 


