
Ernst P. Heissenberger

Gott als Urgrund aller Seinsweisen

Thomas von Aquin über Gotteserkenntnis, 

Wahrheitssuche und die Offenbarung des Seins



2

Alle Dinge sind, sofern sie sind, Gott ähnlich, 

der anfangs und auf die höchste Weise seiend ist.

(Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles I 80)



3

Ernst P. Heissenberger

Gott als Urgrund 

aller Seinsweisen

Thomas von Aquin über Gotteserkenntnis, 
die Wahrheitssuche und die Offenbarung des Seins

Schöpfwerk 



4

Dr. Ernst P. Heissenberger hat Theologie, Philosophie und internationale 
Betriebswirtschaft in Wien und Paris studiert. 
Er ist Autor und beschäftigt sich mit den Fragen der Gegenwart. 

© 2025 Ernst P. Heissenberger 

Cover und Covergestaltung: Ernst P. Heissenberger

Verlagslabel: Schöpfwerk

ISBN 978-3384-3384-33

Druck und Distribution im Auftrag des Autors: tredition GmbH, Heinz-Beu-
sen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Germany

Dieses Druckwerk und alle seine graphischen Teile wurden ohne Inanspruch-
nahme von Künstlicher Intelligenz erstellt.

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Für die 
Inhalte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne seine Zustim-
mung unzulässig. Die Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag des 
Autors, zu erreichen unter: tredition GmbH, Abteilung "Impressumservice", 

Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland 

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung: 
impressumservice@tredition.com 



5



6

VORWORT                                                                                                           10

1 DIE NAMEN GOTTES DER BIBEL                                                          13

2 DIONYSIUS AREOPAGITA                                                                       15

2.1 Einleitung                                                                                                           15

2.2 Der Neuplatonismus                                                                                      18

2.2.1 Exkurs: Die schöne Erinnerung                                                                24

2.3 De divinis nominibus                                                                                     26

2.3.1 Aufbau und Inhalt                                                                                       28

2.3.2 Die zwei Wege                                                                                               33

2.3.3 Wege des Schöpfers                                                                                      37

2.3.3.1 Wege der Schöpfung                                                                                 39

2.3.3.2 Wege des Wesens Gottes                                                                         40

2.3.3.3 Wege des Seins                                                                                            41

2.4 Weltimmanenz und Welttranszendenz Gottes                                      44

2.5 Die Namen Gottes bei Dionysius                                                               46



7

2.5.1 Das Gute                                                                                                       47

2.5.1.1 Exkurs: Schöpfungsverständnis   51

2.5.1.1.1 Retuschen im Bild des Neuplatonismus                                         52

2.5.1.1.2 Notwendigkeit des Selbst oder Wille und Verstand                   58

2.5.1.1.3 Freiheit als implizit mitgedachte Schöpfungsaussage                 66

2.6 Erkenntnis Gottes bei Dionysius                                                             69

2.7 Abschließende Bemerkungen                                                                   71

3 THOMAS VON AQUIN                                                                           76

3.1 Die Summa theologica                                                                                76

3.2 Die Erkenntnistheorie des Thomas von Aquin                                   81

3.2.1 Der Erkenntnisakt                                                                                     83

3.2.1.1 Grundlagen                                                                                               83

3.2.1.2 Der Erkenntnisakt selbst                                                                      84

3.2.1.3 Erkennen und Sein                                                                                 89

3.2.2 Gotteserkenntnis                                                                                       91



8

3.2.2.1 Der Vorrang negativer Theologie                                                       93

3.2.2.2 Der Weg der Gotteserkenntnis                                                           101

3.2.2.2.1 Ein Weg durch die Schöpfung                                                          101

3.2.2.2.2 Das Kausalitätsprinzip                                                                       102

3.2.2.2.3 Die Einheit Gottes                                                                               111

3.2.2.2.4 Der Partizipationsgedanke                                                                113

3.2.3 Sprache und Erkenntnis                                                                            116

3.2.3.1 Sprache und Sein                                                                                      119

3.2.4 Der Sinn von Erkenntnis                                                                          120

3.3 Sprachphilosophisches zur 13. Frage der Summa                                   127

3.3.1 Der Name Gottes                                                                                        129

3.3.2 Die Namen Gottes                                                                                      131

3.3.2.1 Negative oder positive Namen?                                              133

3.3.2.2 Kurze Sprachtheorie                                                                               137

3.4 Analogielehre in sprachphilosophischem Gewand                              143

3.4.1 Analogie bei Thomas von Aquin                                                           145



9

3.4.1.1 Die zwei Hauptarten der Analogie                                                      149

3.4.2. Analogie der Namen                                                                                152

3.4.4 Der Seiende                                                                                                 154

4 SCHLUSSWORT                                                                                           159

BIBLIOGRAPHIE                                                                                             162



10

VORWORT

Die Frage der Erkennbarkeit Gottes und damit die Frage nach Gott selbst scheint sich 
seit dem 13. Jahrhundert etwas überholt zu haben. Trotzdem stellt sich für jeden Men-
schen implizit oder manchmal sogar explizit die Frage nach dem eigenen Leben, seinen 
Vollzügen und seinem Dasein im Ganzen. Kann mit dem eigenen Leben Gott mitge-
meint sein? Und die Frage nach den persönlichen Göttern, von denen ich mein Leben 
anscheinend beziehe und nach denen ich mein Leben ausrichte, bleibt sowieso keinem 
Menschen erspart. Welche intellektuelle Antworten hätte Thomas auf diese existenzi-
ellen Fragen gegeben? Wo sah er das Menschsein in seiner Verwurzelung und in seiner 
Vollendung?

Um eine Frage gleich einmal vorweg zu beantworten: Die 13. Frage des Thomas von  
Aquin in seiner „Summe der Theologie“ behandelt die „Namen Gottes“. Das klingt 
mystisch. Und ich bin wirklich über mein erstes Diplomarbeitsthema im Theologie-
studium, das die Mystik bei  Thomas von Aquin behandeln wollte,  zu den Namen 
Gottes gekommen. Aber die Namen Gottes haben bei Thomas nicht mehr viele mysti-
sche Elemente. Sie stellen für ihn mehr und oft gänzlich Verschiedenes und Anderes 
dar als einfache Anrufungsweisen einer an sich transzendenten Wirklichkeit, die man 
in ihren Namen in die Gegenwart und Anwesenheit holen und vielleicht sogar unter 
die eigene Verfügungsgewalt stellen kann. Er setzt sich damit streng von jenen Mythen 
und Riten ab, die die Namen der Gottheit als ein mit Kraft besetztes und an sich schon 
göttliches  und  geheimnisvolles  System  darstellen.  Thomas  ist  nicht  nur  in  diesem 
Punkt ganz und gar nüchtern. Pieper schreibt dazu, dass „die für Thomas charakteristi-
sche Abneigung gegen ‘religiöse Kurzschlüsse’, diese rationale Nüchternheit, ganz si-
cher religiöse, wenn nicht mystische Wurzeln hat“1.

1
 Pieper Josef, Thomas von Aquin. Leben und Werk, München 1986, 163.



11

Die Tradition der Namen Gottes kommt für Thomas einerseits aus dem biblischen 
Bereich, andererseits bezieht er sich auf Dionysius Areopagita, der ein Buch über die 
Namen Gottes verfasst hat und zu welchem Thomas einen Kommentar geschrieben 
hat. Dionysius war für Thomas sicher der ausschlaggebende Grund, sich mit den Na-
men Gottes zu beschäftigen, wobei er diese allerdings aus ihrem semantischen Zusam-
menhang herausholte. 

Die Namen Gottes offenbaren viel vom Denken des Thomas, denn sie sind für ihn 
Verbindungstermini zwischen Gott und seiner Welt, also sozusagen „Schöpfungswor-
te“ (als solche hatte sie Dionysius auch schon konzipiert). Sie drücken somit etwas von  
Gott, seinem Verhältnis zur Welt als Schöpfung und etwas über den Menschen selbst 
aus, der in dieser Schöpfung lebt, erlebt und erkennt. Allen Namen Gottes ist gemein-
sam, dass sie (etwas von) Gott erkennen wollen, (ihn) sprachlich „machen“ wollen, 
greifbar in der Welt, modern formuliert: ihn an unserer Lebenswelt Anteil zu geben 
versuchen. Somit ist klar, dass sie für Thomas nach der Sinnhaftigkeit und der Mög-
lichkeit eines Redens von Gott (anhand seiner Namen) und der Richtung, Form und 
Inhalt  von Sprache und Erkenntnis  überhaupt fragen, und in diesem thematischen 
Zusammenhang hat er sie auch behandelt. 

Aus all dem Gesagten ergibt sich auch der spezifische Aufbau der Arbeit: sie beginnt 
mit dem Sinn der Namen Gottes in der Bibel, auf die sich beide Denker in ihren Über -
legungen beziehen, geht dann zu Dionysius Areopagita über und wie er die Namen 
Gottes verstanden und akzentuiert hat, und landet schließlich in einem dritten Teil bei  
Thomas von Aquin und den Themen, die er im Zusammenhang mit den Namen Got-
tes zur Sprache gebracht hat; nämlich seine Erkenntnistheorie und in diesem Zusam-
menhang die Möglichkeit einer Wesenserkenntnis Gottes. Dabei streift sie spezifische 
Themen des Thomas wie den Partizipationsgedanken, die Analogielehre oder das Kau-
salitätsprinzip und geht dann im Speziellen auf die Namen Gottes ein, so wie Thomas 
sie versteht. Thomas leitete also vor allem erkenntnistheoretisches Interesse, während 
für Dionysius die Namen Gottes Ausdruck der Schöpfertätigkeit Gottes und seines 
Lobes sind.



12

Eines sei noch angemerkt: Obwohl das vor Ihnen liegende Buch nun schon vor länge-
rer Zeit (in Form einer Diplomarbeit) verfasst wurde, hat die Thematik nichts von 
ihrer Aktualität für einen eigenen intellektuellen und religiösen Zugang zur Erkenn-
barkeit Gottes verloren. Und um diesen persönlichen Zugang geht es letztlich auch 
Thomas, denn für ihn kommt zuerst das Leben und dann erst die Lehre, denn nur im 
und durch das eigene Leben ist Erkenntnis (Gottes) möglich. Ich wünsche Ihnen viel 
persönlichen Gewinn und intellektuelles Lesevergnügen!

Wien, am 25. 5. 2025                                                                                   Ernst P. Heissenberger



13

1. DIE NAMEN GOTTES DER BIBEL

Im Alten und auch im Neuen Testament bezeichnet der Name nichts „Äußerliches,  
sondern Eigenschaften und Wesensmerkmale seines Trägers.“2 Auch Eigennamen sind 
sozusagen „sprechende Namen“, die etwas über ihren Träger aussagen 3. Aus diesem 
Sachverhalt erklärt sich auch das Bedürfnis, den Namen Gottes in Erfahrung zu brin -
gen, um somit Göttliches verstehen zu können und entsprechend (dem Wesen Gottes) 
Gottesdienst feiern zu können.4 Der Name Gottes steht im Alten Testament für bei-
des:  als  „Ausdruck der  Freiheit,  Unverfügbarkeit,  Verborgenheit,  philosophisch ge-
sprochen:  der  Transzendenz Gottes,  wie  seiner  Zuwendung zum Menschen,  seiner 
Verheißung und Treue.“5 Durch die Offenbarung seines Namens wird Gott dem Volk 
Israel zugänglich und „offen“.6 Bemerkenswert ist vor allem die Tatsache der Bindung 
des Gottesnamens an die geschichtliche Größe Israel, sodaß Israel sozusagen mit der 
Namensoffenbarung seines Gottes am Sinai (erst) als ein historisch greifbarer Stämme-
verband in die Geschichte treten kann.7

2
 Suchla Beate Regina, in: Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Stuttgart 1988, 4. 

3
 vgl. Van Ess Josef, Der Name Gottes im Islam, in: Der Name Gottes, hrsg. von Heinrich von  

Stietencron, Düsseldorf 1975, 163.

4
 vgl. Suchla Beate Regina, in: Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Stuttgart 1988, 4. 

5
 Kasper Walter, Name und Wesen Gottes, in: Der Name Gottes, hrsg. von Heinrich von Stie -

tencron, Düsseldorf 1975, 178.

6
 vgl. Ex 3, 13 ff.; Dtn 4, 32ff. 

7
 vgl. Link Christian, Die Spur des Namens. Wege zur Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der 

Schöpfung, Neukirchen 1997, 42.



14

„Das Neue Testament radikalisiert und überbietet diese geschichtliche Weise des Spre-
chens von Gott. Es sagt von Jesus Christus nicht nur, er habe den Namen Gottes end-
gültig geoffenbart; es überträgt auf ihn den alttestamentlichen Gottesnamen adonai, 
griechisch: kyrios, ja sogar das Gottessohn- und Gottesprädikat.“8 Aber obwohl beide 
Testamente viele Gottesnamen kennen, bleibt Gott doch letztlich unerkennbar und 
unbegreiflich.

Den biblischen Schreibern geht es nicht so sehr um ein System vorher festgelegter auf  
Gott anzuwendender Titel oder Bezeichnungen, sondern die Namen wurden (ihm) 
aus dem Alltag gegeben, einerseits  aus den Gebetsanrufen und andererseits  aus der 
Lebenswelt der formulierenden Verfasser. 

Bei der biblischen Grundlegung dieser Tradition der Namen Gottes ist zu bemerken,  
daß es den biblischen Schreibern durchaus bewußt war, daß die Kenntnis des Namens 
Gottes eine einzigartige Auserwählung und Nähe zu Gott darstellt, aber natürlich an-
dererseits einen größeren Anspruch an die Treue des Volkes gegenüber seinem Gott 
mit sich bringt. „Ich will ihn retten, denn er kennt meinen Namen“ 9. Daher war mit 
diesem Namen auch eine besondere Lebenspraxis verbunden, die sich an der Offenba-
rung des Namensträgers orientieren mußte, oder der Name selbst kam mit dem Tun 
derer in Verruf, die ihn kannten.10 

Thomas wird letztlich auch in seiner Wahl, welcher Name denn Gott am ehesten ent-
spricht, auf diesen biblischen Bereich zurückgreifen, denn sie ist und bleibt Grundlage 
seines Denkens, auch wenn er philosophisch argumentiert. 

8
 Kasper Walter, Name und Wesen Gottes, in: Der Name Gottes, hrsg. von Heinrich von Stie -

tencron,   Düsseldorf 1975, 178.

9
 Psalm 91, 14. 

10
 vgl. Jer 34,16; Ez 36, 19ff.



15

2. DIONYSIUS AREOPAGITA

2.1 Einleitung

Schon in seiner Studienzeit wurde Thomas umfassend mit dem Corpus Dionysiacum 
bekannt, und hier sind vor allem die Vorlesungen seines Lehres Albertus Magnus in  
Paris und Köln zu nennen, die dieser in den Jahren 1247 bis 1250 gehalten hat. Im Werk 
des  Thomas  werden ca.  1700 Dionysius-Zitationen gezählt,  außerdem hat  er  einen 
Kommentar zum Buch über die göttlichen Namen des Dionysius geschrieben, der in 
den Jahren 1265/6611 (1265 bis 126712) entstanden ist. Da jedoch Thomas des Griechi-
schen nicht mächtig war, war er auf Übersetzungen angewiesen; im Falle des Dionysius 
war es im wesentlichen jene des Johannes Sarracenus, die er benutzte, wobei allerdings 
„der souveräne Umgang mit dem Text auffällt: er korrigiert nach Bedürfnis Eriugena 
[Johannes Eriugena, der um 860 eine Übersetzung des Corpus Dionysiacum verfaßte] 
mit Sarracenus und Sarracenus mit Eriugena“13.    

Für Thomas haben die Schriften des Dionysius ein apostolisches Alter und werden 
von ihm „daher als erhebliche Autorität in der Theologie akzeptiert“ 14, und wenn er 
ihn auch des öfteren widerlegt, manche seiner Ansichten als „metaphorische Sprech-
weise“ zu entschuldigen sucht, und er „sehr wohl dessen Nähe zum Platonismus er-
kannt“15 hat, so ist doch der Einfluß nicht zu unterschätzen, den dieser Autor auf Tho-
mas von Aquin, vor allem in seinen Gesamtkonzeptionen, gehabt hat. „Dionysius war 

11
 vgl. Ruh Kurt, Geschichte der abendländischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigeror-

dens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik, München 1996, 140.

12
 vgl. Weisheipl James, Thomas von Aquin. Sein Leben und sein Werk, Graz 1996, 337. 

13
 Ruh Kurt, Geschichte der abendländischen Mystik. Die Grundlegung durch die Kirchenväter 

und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, München 1990, 78.

14
 Weisheipl James, Thomas von Aquin. Sein Leben und sein Werk, Graz 1996, 165.



16

für Thomas ein Schlüsselerlebnis für sein Verhältnis zum Platonismus und Aristotelis-
mus.“16 Man darf ihn also nicht, wie das früher oft der Fall war, unbeeinflußt von an-
deren Strömungen als der des Aristotelismus sehen, sondern muß auch allen anderen 
oben genannten eine „höchst wirksame Anwesenheit im Werke des heiligen Thomas“ 17 
zugestehen.

Dionysius lebte im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts in Syrien, genoß aber dennoch 
apostolische Autorität, weil er als Autor dieser Schriften mit dem Dionysisus der Apo-
stelgeschichte (Apg 17,34) gleichgesetzt  wurde (und in einer Art Personalunion mit 
dem ersten Bischof von Paris),  da er den Apostel Paulus seinen Lehrer nannte und 
auch sonst  von Ereignissen als  gegenwärtigen spricht,  die  sich in apostolischer Zeit 
ereignet hatten; andererseits hat er sich „als den Areopagiten nicht selbst bezeichnet“ 18 
und  auch  sonst  nicht  „seine  Mystifikation  mit  unentwegter  Vorsätzlichkeit  betrie-
ben“19. 

Im gleichen Atemzug wie er aber als sogenannter „Fälscher“ moralisch stigmatisiert 
wurde, wurde auch sein Werk theologisch und formal abgewertet, einfach dadurch,  
daß man allein seiner Autorität als Apostelschüler die Anerkanntheit seiner Schriften 
zusprach. „Das klingt heute noch nach, obschon seit der Jahrhundertmitte sich schritt-
weise eine unbefangenere Betrachtungsweise Geltung verschafft hat.“20 Es war in der 

15
 Ruh Kurt, Geschichte der abendländischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigerordens 

und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik, München 1996, 140.

16
 Ruh Kurt, Geschichte der abendländischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigerordens 

und ihre    Grundlegung durch die Hochscholastik, München 1996, 140.

17
 Pieper Josef, Thomas von Aquin. Leben und Werk, München 1986, 67.

18
 Stein Edith, Wege der Gotteserkenntnis - Dionysius der Areopagit, München 1979, 16.

19
 Ruh Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, München 1987, 10.

20
 Ruh Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, München 1987, 10.



17

Antike nämlich durchaus üblich, im Namen eines anderen eigene Schriften herauszu-
geben, wenn man in dessem Sinn etwas erklären oder weiterführen wollte.

Er dürfte auch noch andere Gründe gehabt haben, warum er unter einem Pseudonym 
veröffentlicht hat, man spricht von vermeintlicher Nähe zu den Monophysiten genau 
so wie von Schwierigkeiten bei der Annahme seines Werkes (auch bedingt durch seine 
„eigenartige“ Wortwahl), die er durch die Autorität einer biblischen Figur erleichtern 
wollte, „vielleicht aber wollte Dionysius aus ganz persönlichen Gründen im Verborge-
nen bleiben, als Zönobit oder gar als Anachoret“21, trotzdem wird man hier wohl nicht 
über Spekulationen hinauskommen. 

Meiner Meinung nach gibt es neben der biblischen Fundierung weitere gute Gründe, 
warum er  sich gerade diesen Namen ausgesucht hat.  Der Dionysius  der  Apostelge-
schichte war einer jener, die sich nach der Predigt des Paulus am Areopag bekehrt hat-
ten. Und ohne Zweifel wollte unser Dionysius in dessen „Fußstapfen“ treten. Viel -
leicht drückte diese Figur am ehesten etwas vom Selbstverständnis unseres Schreibers  
aus, der sich als Philosoph und Christ verstand und beides zu einer Synthese verbinden 
wollte.  Es geht um die Begegnung zwischen Philosophie und christlicher Lehre auf 
dem Hauptplatz der Philosohie, dem athenischen Areopag. Gerade dieser Dionysius 
kann in seiner Bekehrung symbolisch stehen für die Hinneigung der Philosophie zum 
Christentum, obwohl gerade,  und das  erscheint wie eine seltsame Parallele  der  Ge-
schichte, der Dionysius der Bibel genausowenig mit der Bibel zu tun gehabt hat oder 
auf ihrer Grundlage steht, wie die Namen Gottes der Bibel in der Explikation des Dio-
nysius mit ihr. Es bleibt philosophische Rede, die die Namen Gottes zu erklären sucht, 
wie es auch eine des Paulus war, die Dionysius bekehrte.

21
 Ruh Kurt, Geschichte der abendländischen Mystik. Die Grundlegung durch die Kirchenväter 

und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts, Bd. I, München 1990, 41.



18

Und noch eine zweite Schiene sehe ich hin zu diesem Dionysius für unseren Schreiber, 
nämlich jene des Inhalts der Predigt des Paulus (Apg 17, 22-31). Es geht um den unbe-
kannten Gott, um Zeiten der Unwissenheit, die nun vorbei seien, um den Gott, der  
keinem fern ist und in dem wir leben und uns bewegen, ja sogar, daß wir von seiner  
Art seien. Mehr konnte die Bibel unserem Dionysius in seinem Ansinnen nicht entge-
genkommen. Sein philosophischer Ansatz trifft genau den Ausgangspunkt der Predigt 
des Paulus, an deren Ende das Christlichwerden dieses Philosophen steht, es geht (bei-
den) um den unbekannten Gott. Die Philosophie wird hier zum Beginn eines (Denk-) 
Weges, der zum Christentum führt. Das Ganze erscheint wie ein vorgegebenes Pro-
gramm für unseren späteren Schreiber. 

2.2 Der Neuplatonismus

Die Terminologie und ein Großteil der Auffassungen des Dionysius sind neuplato-
nisch,  auch seine metaphysische Grundbewegung entstammt dem Neuplatonismus. 
Die  Vision des  Dionysius  „umschließt  das  Endliche und das  Unendliche,  stellt  das 
Universum in seinem Prozeß und seiner Rückkehr zum Absoluten dar, und teilt in 
Entsprechung zu jedem Grad der Realität allem, auch dem Menschen, seinen Platz in 
der Hierarchie der Seienden zu“22.

Diese Sichtweise entspricht eindeutig jener, die der Neuplatonismus von der Welt hat. 
Gründer des neuplatonischen Systems war Plotin, der von 204 - 270 nach Christus 
lebte. Prophyrios, einer der Schüler Plotins und Redakteur von dessen „Enneaden“, 
gilt als Autor einer verlorengegangenen Schrift „Über göttliche Namen“, über seine 
Schüler, nämlich Jamblichos, Verfasser von „De mysteriis“ mit einer Erörterung über 
„göttliche Namen“, und Theodor von Asine, Autor des nur namentlich bekannten 

22
 O´Rourke  Fran,  Pseudo-Dionysius  and  the  Metaphysics  of  Aquinas,  Köln  1992,  XV. 

„a vision embracing the finite and the infinite, depicting the universe in its procession form, and 
return to, the Absolute, and according to each grade of reality, including man, its place in the 
hierarchy of being.“



19

Werkes „Über Namen“, reicht sein Einfluß bis hin zu Proklos. Dieser lebte von 410 bis 
485 nach Christus und gab dem Neuplatonismus die größte systematische Geschlos-
senheit. Und über die Schriften des Proklos hat auch Dionysius mit dieser Philosophie 
und ihren Thematiken Bekanntschaft gemacht. 

Wollte man das neuplatonische System kurz beschreiben, müßte man vom Einen und 
Guten ausgehen, das „überseiend“ und in absoluter Transzendenz die Ursache aller  
geworden ist, dann kommt in weiterer Folge der nous (der Geist), der aus dem Einen 
hervorgeht, Ort der Ideen ist und schon im Sein steht, weiters als weitere Emanation 
(Hervorgang) die Seele, die sich aufteilt in die Weltseele und die einzelnen Seelen und 
schließlich die Naturen, die Gewordenen, die die in die Welt inkorporierten Ideen und 
Seelen darstellen. Aber das Ganze, das aus dem Ersten wurde, „verweist entsprechend 
seinem Hervorgang immer wieder zurück.“23

Es geht im Grunde um den „Aufstieg und Abstieg vom und zum Einen“24. Dieses Eine, 
das auch als das Gute bezeichnet wird, ist absolute Einheit und Fülle. „Es ist schlecht -
hin einfach und steht jenseits jeder denkbaren Differenzierung, und zwar auch jenseits  
jeder begrifflichen und logischen Differenzierung. Daher kann es auch niemals durch 
eine diskursive Aussage oder gar durch eine Argumentationskette adäquat erfaßt wer-
den.“25 Und von diesem Einen kommt alles Sein, und kein Seiendes kann außerhalb 
dieses Seins, ohne Verbindung zum Einen, existieren. „Es ist das unendliche Sein, das  
durch sich selbst ‘ist’, während alles andere an ihm teilhat und darum Sein nicht ist, 
sondern nur ‘hat’“.26

23
 Hirschberger Johannes, Kleine Philosophiegeschichte, Freiburg i. Br. 1992, 71.

24
 Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, München 1991, 63. 

25
 Wieland Wolfgang, Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung. Antike, Stuttgart  

1978, 365.

26
 Hirschberger Johannes, Kleine Philosophiegeschichte, Freiburg i. Br. 1992, 71.



20

Da das Eine absolute Einheit ist, ist auch kein direkter Zugang zu ihm möglich. Somit 
gebührt ihm auch kein Name, denn „sonst würde auch hier das Eine nur von einem 
anderen ausgesagt“27. Es muß also über allen Namen stehen, sonst wäre es bloß wieder 
ein Seiendes unter Seienden. Man kann also nur sagen, es ist das Eine, denn als solches 
umfaßt es alles, ohne in den Vielen aufzugehen. Erkannt wird es nur aus dem von ihm  
Gezeugten, dem Sein. 

Das Eine fließt wegen seiner Überfülle aus, es verstrahlt sich, Plotin nennt dies Emana -
tion. Das Bild von der Sonne soll dies verdeutlichen, die zwar allem Licht schenkt, aber  
trotzdem in ihrer Einheit und Identität gewahrt bleibt. „Und es sind aus ihr und in ihr 
das Sein an sich, die Prinzipien des Seienden, das gesamte Seiende und das, was wie 
auch immer geartet durch das Sein erhalten wird, und zwar auf unaufhaltsame, umfas-
sende und einfache Weise.“28 

Es kommt zu einer Ordnung in Stufen, durch die dieses ausstrahlende Sein des Einen 
alles durchdringt und zu allem kommt, bis es sich schließlich in der Materie verliert, die  
als Nicht-mehr-Sein keine noch so indirekte Verbindung zum Einen hat. „Die jeweils 
seinsmäßig höhere Stufe bildet sich ab in einer unteren. Dabei verliert sich zunehmend 
die Einheit und Fülle.“29 „Vor allem aber stützt sich Proklos in der Darstellung des 
Verhältnisses des ‘Einen’ zu den sonstigen Dingen auf den relativ gültigen Analogie-
schluß, indem er das Sein Untergeordneter in dem sie jeweils  umfassenden Ganzen 
zum Vergleich heranzieht: ganze Körper und ihre Teile, die Gesamtnatur und die Ein-
zelnaturen, die (göttliche) ‘Monas des Seins’ und alle Seienden und schließlich  ‘die 
transzendente  Ursache’,  ‘das  Eine’  und die  vielen  geeinten  Dinge.“30 Relativ  gültig 
meint in diesem Zusammenhang die Tatsache, daß auf das Eine als „Überseiendem“ 

27
 Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, München 1991, 63.

28
 Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, übersetzt von Beate Regina Suchla, Stuttgart  

1988, 71.

29
 Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, München 1991, 63.


	Dr. Ernst P. Heissenberger hat Theologie, Philosophie und internationale
	Betriebswirtschaft in Wien und Paris studiert.
	Er ist Autor und beschäftigt sich mit den Fragen der Gegenwart.
	

