Ernst P. Heissenberger

Gott als Urgrund aller Seinsweisen

Thomas von Aquin tiber Gotteserkenntnis,

Wahrheitssuche und die Offenbarung des Seins



Alle Dinge sind, sofern sie sind, Gott dhnlich,

der anfangs und auf die hochste Weise seiend ist.

(Thomas von Aquin, Summa contra Gentiles I 80)



Ernst P. Heissenberger

Gott als Urgrund

aller Seinsweisen

Thomas von Aquin iiber Gotteserkenntnis,
die Wahrheitssuche und die Offenbarung des Seins

Schopfwerk



Dr. Ernst P. Heissenberger hat Theologie, Philosophie und internationale
Betriebswirtschaft in Wien und Paris studiert.

Er ist Autor und beschiftigt sich mit den Fragen der Gegenwart.

Q@ tredition

© 2025 Ernst P. Heissenberger
Cover und Covergestaltung: Ernst P. Heissenberger
Verlagslabel: Schopfwerk
ISBN 978-3384-3384-33

Druck und Distribution im Auftrag des Autors: tredition GmbH, Heinz-Beu-
sen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Germany

Dieses Druckwerk und alle seine graphischen Teile wurden ohne Inanspruch-
nahme von Kiinstlicher Intelligenz erstellt.

Das Werk, einschliefSlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt. Fiir die
Inhalte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne seine Zustim-
mung unzulissig. Die Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag des

Autors, zu erreichen unter: tredition GmbH, Abteilung "Impressumservice”,

Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:

impressumservice@tredition.corn






VORWORT

1 DIENAMEN GOTTES DER BIBEL
2 DIONYSIUS AREOPAGITA

2.1 Einleitung

2.2 Der Neuplatonismus

2.2.1 Exkurs: Die schéne Erinnerung
2.3 De divinis nominibus

2.3.1 Aufbau und Inhalt

2.3.2 Die zwei Wege

2.3.3 Wege des Schopfers

2.3.3.1 Wege der Schépfung

2.3.3.2 Wege des Wesens Gottes

2.3.3.3 Wege des Seins

2.4 Weltimmanenz und Welttranszendenz Gottes

2.5 Die Namen Gottes bei Dionysius

IO

13
15
I5
18
24
26

2.8

33

37
39
40
41
44

46



2.5.1 Das Gute

2.5.1.1 Exkurs: Schopfungsverstindnis

2.5.1.L.I Retuschen im Bild des Neuplatonismus

2.5.1.1.2 Notwendigkeit des Selbst oder Wille und Verstand
2.5.1.1.3 Freiheit als implizit mitgedachte Schépfungsaussage
2.6 Erkenntnis Gottes bei Dionysius

2.7 AbschlieSende Bemerkungen

3 THOMAS VON AQUIN

3.1 Die Summa theologica

3.2 Die Erkenntnistheorie des Thomas von Aquin
3.2.1 Der Erkenntnisakt

3.2.1.1 Grundlagen

3.2.1.2 Der Erkenntnisakt selbst

3.2.1.3 Erkennen und Sein

3.2.2 Gotteserkenntnis

47
SI
52
58
66
69

71

76

76

81

83

83

84

89

91



3.2.2.1 Der Vorrang negativer Theologie
3.2.2.2 Der Weg der Gotteserkenntnis
3.2.2.2.1 Ein Weg durch die Schépfung
3.2.2.2.2 Das Kausalitdtsprinzip

3.2.2.2.3 Die Einheit Gottes

3.2.2.2.4 Der Partizipationsgedanke
3.2.3 Sprache und Erkenntnis

3.2.3.1 Sprache und Sein

3.2.4 Der Sinn von Erkenntnis

3.3 Sprachphilosophisches zur 13. Frage der Summa
3.3.1 Der Name Gottes

3.3.2 Die Namen Gottes

3.3.2.1 Negative oder positive Namen?

3.3.2.2 Kurze Sprachtheorie

3.4 Analogielehre in sprachphilosophischem Gewand

3.4.1 Analogie bei Thomas von Aquin

93

I01

I0I

102

III

13

116

9

120

7

129

131

133

37

143

145



3.4.1.1 Die zwei Hauptarten der Analogie

3.4.2. Analogie der Namen

3.4.4 Der Seiende

4 SCHLUSSWORT

BIBLIOGRAPHIE

149

154

159

162



VORWORT

Die Frage der Erkennbarkeit Gottes und damit die Frage nach Gott selbst scheint sich
seit dem 13. Jahrhundert etwas tiberholt zu haben. Trotzdem stellt sich fiir jeden Men-
schen implizit oder manchmal sogar explizit die Frage nach dem eigenen Leben, seinen
Vollziigen und seinem Dasein im Ganzen. Kann mit dem eigenen Leben Gott mitge-
meint sein? Und die Frage nach den persénlichen Géttern, von denen ich mein Leben
anscheinend beziehe und nach denen ich mein Leben ausrichte, bleibt sowieso keinem
Menschen erspart. Welche intellektuelle Antworten hitte Thomas auf diese existenzi-
ellen Fragen gegeben? Wo sah er das Menschsein in seiner Verwurzelung und in seiner
Vollendung?

Um eine Frage gleich einmal vorweg zu beantworten: Die 13. Frage des Thomas von
Aquin in seiner ,Summe der Theologie“ behandelt die ,Namen Gottes“. Das klingt
mystisch. Und ich bin wirklich tiber mein erstes Diplomarbeitsthema im Theologie-
studium, das die Mystik bei Thomas von Aquin behandeln wollte, zu den Namen
Gottes gekommen. Aber die Namen Gottes haben bei Thomas nicht mehr viele mysti-
sche Elemente. Sie stellen fiir ihn mehr und oft ginzlich Verschiedenes und Anderes
dar als einfache Anrufungsweisen einer an sich transzendenten Wirklichkeit, die man
in ithren Namen in die Gegenwart und Anwesenheit holen und vielleicht sogar unter
die eigene Verfiigungsgewalt stellen kann. Er setzt sich damit streng von jenen Mythen
und Riten ab, die die Namen der Gottheit als ein mit Kraft besetztes und an sich schon
gottliches und geheimnisvolles System darstellen. Thomas ist nicht nur in diesem
Punkt ganz und gar niichtern. Pieper schreibt dazu, dass ,,die fiir Thomas charakeeristi-
sche Abneigung gegen ‘religiose Kurzschliisse’, diese rationale Nuchternheit, ganz si-
cher religiése, wenn nicht mystische Wurzeln hat®'.

! Pieper Josef, Thomas von Aquin. Leben und Werk, Miinchen 1986, 163.

10



Die Tradition der Namen Gottes kommt fiir Thomas einerseits aus dem biblischen
Bereich, andererseits bezieht er sich auf Dionysius Areopagita, der ein Buch iiber die
Namen Gottes verfasst hat und zu welchem Thomas einen Kommentar geschrieben
hat. Dionysius war fiir Thomas sicher der ausschlaggebende Grund, sich mit den Na-
men Gottes zu beschiftigen, wobei er diese allerdings aus ihrem semantischen Zusam-
menhang herausholte.

Die Namen Gottes offenbaren viel vom Denken des Thomas, denn sie sind fiir ihn
Verbindungstermini zwischen Gott und seiner Welt, also sozusagen ,,Schépfungswor-
te” (als solche hatte sie Dionysius auch schon konzipiert). Sie driicken somit etwas von
Gortt, seinem Verhiltnis zur Welt als Schopfung und etwas iiber den Menschen selbst
aus, der in dieser Schépfung lebt, erlebt und erkennt. Allen Namen Gottes ist gemein-
sam, dass sie (etwas von) Gott erkennen wollen, (ihn) sprachlich ,machen® wollen,
greifbar in der Welt, modern formuliert: ihn an unserer Lebenswelt Anteil zu geben
versuchen. Somit ist klar, dass sie fiir Thomas nach der Sinnhaftigkeit und der Mog-
lichkeit eines Redens von Gott (anhand seiner Namen) und der Richtung, Form und
Inhalt von Sprache und Erkenntnis tiberhaupt fragen, und in diesem thematischen
Zusammenhang hat er sie auch behandelt.

Aus all dem Gesagten ergibt sich auch der spezifische Aufbau der Arbeit: sie beginnt
mit dem Sinn der Namen Gottes in der Bibel, auf die sich beide Denker in ihren Uber -
legungen beziehen, geht dann zu Dionysius Areopagita tiber und wie er die Namen
Gorttes verstanden und akzentuiert hat, und landet schliefilich in einem dritten Teil bei
Thomas von Aquin und den Themen, die er im Zusammenhang mit den Namen Got-
tes zur Sprache gebracht hat; nimlich seine Erkenntnistheorie und in diesem Zusam-
menhang die Mglichkeit einer Wesenserkenntnis Gottes. Dabei streift sie spezifische
Themen des Thomas wie den Partizipationsgedanken, die Analogielehre oder das Kau-
salititsprinzip und geht dann im Speziellen auf die Namen Gottes ein, so wie Thomas
sie versteht. Thomas leitete also vor allem erkenntnistheoretisches Interesse, wihrend
fiir Dionysius die Namen Gottes Ausdruck der Schépfertitigkeit Gottes und seines
Lobes sind.

II



Eines sei noch angemerkt: Obwohl das vor Thnen liegende Buch nun schon vor linge-
rer Zeit (in Form einer Diplomarbeit) verfasst wurde, hat die Thematik nichts von
ihrer Aktualitit fiir einen eigenen intellektuellen und religidsen Zugang zur Erkenn-
barkeit Gottes verloren. Und um diesen persénlichen Zugang geht es letztlich auch
Thomas, denn fiir ihn kommt zuerst das Leben und dann erst die Lehre, denn nur im
und durch das eigene Leben ist Erkenntnis (Gottes) maglich. Ich wiinsche Thnen viel
personlichen Gewinn und intellektuelles Lesevergniigen!

Wien, am 25. 5. 2025 Ernst P. Heissenberger

2



1. DIE NAMEN GOTTES DER BIBEL

Im Alten und auch im Neuen Testament bezeichnet der Name nichts ,,Auflerliches,
sondern Eigenschaften und Wesensmerkmale seines Trigers.“* Auch Eigennamen sind
sozusagen ,sprechende Namen®, die etwas tiber ihren Triger aussagen’. Aus diesem
Sachverhalt erklirt sich auch das Bediirfnis, den Namen Gottes in Erfahrung zu brin-
gen, um somit Gottliches verstehen zu kénnen und entsprechend (dem Wesen Gottes)
Gottesdienst feiern zu konnen.* Der Name Gottes steht im Alten Testament fiir bei-
des: als ,,Ausdruck der Freiheit, Unverfiigbarkeit, Verborgenheit, philosophisch ge-
sprochen: der Transzendenz Gottes, wie seiner Zuwendung zum Menschen, seiner
Verheiflung und Treue.“* Durch die Offenbarung seines Namens wird Gott dem Volk
Israel zuginglich und ,,offen®.® Bemerkenswert ist vor allem die Tatsache der Bindung
des Gottesnamens an die geschichtliche Grofle Israel, sodafl Israel sozusagen mit der
Namensoffenbarung seines Gottes am Sinai (erst) als ein historisch greifbarer Stimme-
verband in die Geschichte treten kann.”

% Suchla Beate Regina, in: Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Stuttgart 1988, 4.

3 vgl. Van Ess Josef, Der Name Gottes im Islam, in: Der Name Gorttes, hrsg. von Heinrich von

Stietencron, Diisseldorf 1975, 163.
4 vgl. Suchla Beate Regina, in: Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, Stuttgart 1988, 4.

5 . . .
Kasper Walter, Name und Wesen Gottes, in: Der Name Gottes, hrsg. von Heinrich von Stie-
tencron, Diisseldorf 1975, 178.

6 vgl. Ex 3, 13 ff,; Dtn 4, 32fF.
7 vgl. Link Christian, Die Spur des Namens. Wege zur Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der

Schépfung, Neukirchen 1997, 42.

13



»Das Neue Testament radikalisiert und tiberbietet diese geschichtliche Weise des Spre-
chens von Gott. Es sagt von Jesus Christus nicht nur, er habe den Namen Gottes end-
giiltig geoffenbart; es tibertrigt auf ihn den alttestamentlichen Gottesnamen adonai,
griechisch: kyrios, ja sogar das Gottessohn- und Gottespridikat.“* Aber obwohl beide
Testamente viele Gottesnamen kennen, bleibt Gott doch letztlich unerkennbar und

unbegreiflich.

Den biblischen Schreibern geht es nicht so sehr um ein System vorher festgelegter auf
Gott anzuwendender Titel oder Bezeichnungen, sondern die Namen wurden (ihm)
aus dem Alltag gegeben, einerseits aus den Gebetsanrufen und andererseits aus der
Lebenswelt der formulierenden Verfasser.

Bei der biblischen Grundlegung dieser Tradition der Namen Gottes ist zu bemerken,
daf? es den biblischen Schreibern durchaus bewuf3t war, dafd die Kenntnis des Namens
Gottes eine einzigartige Auserwihlung und Nihe zu Gott darstellt, aber natiirlich an-
dererseits einen grofSeren Anspruch an die Treue des Volkes gegeniiber seinem Gott
mit sich bringt. ,Ich will ihn retten, denn er kennt meinen Namen®’. Daher war mit
diesem Namen auch eine besondere Lebenspraxis verbunden, die sich an der Offenba-
rung des Namenstrigers orientieren mufite, oder der Name selbst kam mit dem Tun
derer in Verruf, die ihn kannten."”

Thomas wird letztlich auch in seiner Wahl, welcher Name denn Gott am ehesten ent-
spricht, auf diesen biblischen Bereich zuriickgreifen, denn sie ist und bleibt Grundlage
seines Denkens, auch wenn er philosophisch argumentiert.

8 . . .
Kasper Walter, Name und Wesen Gottes, in: Der Name Gottes, hrsg. von Heinrich von Stie-
tencron, Diisseldorf 1975, 178.

? Psalm 91, 14.

10 vgl. Jer 34,165 Ez 36, 19ff.

14



2. DIONYSIUS AREOPAGITA

2.1 Einleitung

Schon in seiner Studienzeit wurde Thomas umfassend mit dem Corpus Dionysiacum
bekannt, und hier sind vor allem die Vorlesungen seines Lehres Albertus Magnus in
Paris und Kéln zu nennen, die dieser in den Jahren 1247 bis 1250 gehalten hat. Im Werk
des Thomas werden ca. 1700 Dionysius-Zitationen gezihlt, auflerdem hat er einen
Kommentar zum Buch tiber die gottlichen Namen des Dionysius geschrieben, der in
den Jahren 1265/66" (1265 bis 1267") entstanden ist. Da jedoch Thomas des Griechi-
schen nicht michtig war, war er auf Ubersetzungen angewiesen; im Falle des Dionysius
war es im wesentlichen jene des Johannes Sarracenus, die er benutzte, wobei allerdings
»der souverine Umgang mit dem Text auffillt: er korrigiert nach Bediirfnis Eriugena
[Johannes Eriugena, der um 860 eine Ubersetzung des Corpus Dionysiacum verfaf3te]

«n3

mit Sarracenus und Sarracenus mit Eriugena“”.

Fir Thomas haben die Schriften des Dionysius ein apostolisches Alter und werden

“% und wenn er

von ihm ,daher als erhebliche Autoritit in der Theologie akzeptiert
ihn auch des 6fteren widerlegt, manche seiner Ansichten als ,metaphorische Sprech-
weise“ zu entschuldigen sucht, und er ,sehr wohl dessen Nihe zum Platonismus er-
kannt“® hat, so ist doch der Einfluf nicht zu unterschitzen, den dieser Autor auf Tho-

mas von Aquin, vor allem in seinen Gesamtkonzeptionen, gehabt hat. ,Dionysius war

u vgl. Ruh Kurt, Geschichte der abendlindischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigeror-
dens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik, Miinchen 1996, 140.

12 vgl. Weisheipl James, Thomas von Aquin. Sein Leben und sein Werk, Graz 1996, 337.

3 Ruh Kurt, Geschichte der abendlindischen Mystik. Die Grundlegung durch die Kirchenviter
und die Ménchstheologie des 12. Jahrhunderts, Miinchen 1990, 78.

" Weisheipl James, Thomas von Aquin. Sein Leben und sein Werk, Graz 1996, 16s.

15



fiir Thomas ein Schliisselerlebnis fiir sein Verhiltnis zum Platonismus und Aristotelis-
mus.“"* Man darf ihn also nicht, wie das frither oft der Fall war, unbeeinflufit von an-
deren Stromungen als der des Aristotelismus sehen, sondern muff auch allen anderen
«ry

oben genannten eine ,,hdchst wirksame Anwesenheit im Werke des heiligen Thomas
zugestehen.

Dionysius lebte im letzten Drittel des s. Jahrhunderts in Syrien, genof$ aber dennoch
apostolische Autoritit, weil er als Autor dieser Schriften mit dem Dionysisus der Apo-
stelgeschichte (Apg 17,34) gleichgesetzt wurde (und in einer Art Personalunion mit
dem ersten Bischof von Paris), da er den Apostel Paulus seinen Lehrer nannte und
auch sonst von Ereignissen als gegenwirtigen spricht, die sich in apostolischer Zeit
ereignet hatten; andererseits hat er sich ,als den Areopagiten nicht selbst bezeichnet“®
und auch sonst nicht ,seine Mystifikation mit unentwegter Vorsitzlichkeit betrie-

«19

ben

Im gleichen Atemzug wie er aber als sogenannter ,Filscher moralisch stigmatisiert
wurde, wurde auch sein Werk theologisch und formal abgewertet, einfach dadurch,
dafl man allein seiner Autoritit als Apostelschiiler die Anerkanntheit seiner Schriften
zusprach. ,,Das klingt heute noch nach, obschon seit der Jahrhundertmitte sich schritt-
weise eine unbefangenere Betrachtungsweise Geltung verschafft hat.“** Es war in der

> Ruh Kurt, Geschichte der abendlindischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigerordens
und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik, Miinchen 1996, 140.

16 Ruh Kurt, Geschichte der abendlindischen Mystik. Die Mystik des deutschen Predigerordens
und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik, Miinchen 1996, 140.

7 Pieper Josef, Thomas von Aquin. Leben und Werk, Miinchen 1986, 67.
'8 Stein Edith, Wege der Gotteserkenntnis - Dionysius der Areopagit, Miinchen 1979, 16.
¥ Ruh Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, Miinchen 1987, 10.

2 Ruh Kurt, Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita, Miinchen 1987, 10.

16



Antike nimlich durchaus tiblich, im Namen eines anderen eigene Schriften herauszu-
geben, wenn man in dessem Sinn etwas erkliren oder weiterfithren wollte.

Er diirfte auch noch andere Griinde gehabt haben, warum er unter einem Pseudonym
verdffentlicht hat, man spricht von vermeintlicher Nihe zu den Monophysiten genau
so wie von Schwierigkeiten bei der Annahme seines Werkes (auch bedingt durch seine
seigenartige® Wortwahl), die er durch die Autoritit einer biblischen Figur erleichtern
wollte, ,,vielleicht aber wollte Dionysius aus ganz persdnlichen Griinden im Verborge-

«ar

nen bleiben, als Z6nobit oder gar als Anachoret**, trotzdem wird man hier wohl nicht

tiber Spekulationen hinauskommen.

Meiner Meinung nach gibt es neben der biblischen Fundierung weitere gute Griinde,
warum er sich gerade diesen Namen ausgesucht hat. Der Dionysius der Apostelge-
schichte war einer jener, die sich nach der Predigt des Paulus am Areopag bekehrt hat-
ten. Und ohne Zweifel wollte unser Dionysius in dessen ,Fufstapfen® treten. Viel-
leicht driickte diese Figur am ehesten etwas vom Selbstverstindnis unseres Schreibers
aus, der sich als Philosoph und Christ verstand und beides zu einer Synthese verbinden
wollte. Es geht um die Begegnung zwischen Philosophie und christlicher Lehre auf
dem Hauptplatz der Philosohie, dem athenischen Areopag. Gerade dieser Dionysius
kann in seiner Bekehrung symbolisch stehen fiir die Hinneigung der Philosophie zum
Christentum, obwohl gerade, und das erscheint wie eine seltsame Parallele der Ge-
schichte, der Dionysius der Bibel genausowenig mit der Bibel zu tun gehabt hat oder
auf ihrer Grundlage steht, wie die Namen Gottes der Bibel in der Explikation des Dio-
nysius mit ihr. Es bleibt philosophische Rede, die die Namen Gottes zu erkliren sucht,
wie es auch eine des Paulus war, die Dionysius bekehrte.

2 Ruh Kurt, Geschichte der abendlindischen Mystik. Die Grundlegung durch die Kirchenviter
und die Ménchstheologie des 12. Jahrhunderts, Bd. I, Miinchen 1990, 41.

17



Und noch eine zweite Schiene sehe ich hin zu diesem Dionysius fiir unseren Schreiber,
nimlich jene des Inhalts der Predigt des Paulus (Apg 17, 22-31). Es geht um den unbe-
kannten Gott, um Zeiten der Unwissenheit, die nun vorbei seien, um den Gott, der
keinem fern ist und in dem wir leben und uns bewegen, ja sogar, dafl wir von seiner
Art seien. Mehr konnte die Bibel unserem Dionysius in seinem Ansinnen nicht entge-
genkommen. Sein philosophischer Ansatz trifft genau den Ausgangspunke der Predigt
des Paulus, an deren Ende das Christlichwerden dieses Philosophen steht, es geht (bei-
den) um den unbekannten Gott. Die Philosophie wird hier zum Beginn eines (Denk-)
Weges, der zum Christentum fithrt. Das Ganze erscheint wie ein vorgegebenes Pro-
gramm fiir unseren spiteren Schreiber.

2.2 Der Neuplatonismus

Die Terminologie und ein Grofiteil der Auffassungen des Dionysius sind neuplato-
nisch, auch seine metaphysische Grundbewegung entstammt dem Neuplatonismus.
Die Vision des Dionysius ,umschlieSt das Endliche und das Unendliche, stellt das
Universum in seinem Prozef und seiner Riickkehr zum Absoluten dar, und teilt in
Entsprechung zu jedem Grad der Realitit allem, auch dem Menschen, seinen Platz in

«22

der Hierarchie der Seienden zu

Diese Sichtweise entspricht eindeutig jener, die der Neuplatonismus von der Welt hat.
Griinder des neuplatonischen Systems war Plotin, der von 204 - 270 nach Christus
lebte. Prophyrios, einer der Schiiler Plotins und Redakteur von dessen ,,Enneaden®,
gilt als Autor einer verlorengegangenen Schrift ,Uber gottliche Namen®, tber seine
Schiiler, nimlich Jamblichos, Verfasser von ,,De mysteriis“ mit einer Erdrterung tiber
»gottliche Namen®, und Theodor von Asine, Autor des nur namentlich bekannten

22 , . . . . "

O’Rourke Fran, Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas, Kéln 1992, XV.
»a vision embracing the finite and the infinite, depicting the universe in its procession form, and
return to, the Absolute, and according to each grade of reality, including man, its place in the

hierarchy of being.”

18



Werkes ,,Uber Namen®, reicht sein Einfluf8 bis hin zu Proklos. Dieser lebte von 410 bis
485 nach Christus und gab dem Neuplatonismus die grofite systematische Geschlos-
senheit. Und iiber die Schriften des Proklos hat auch Dionysius mit dieser Philosophie
und ihren Thematiken Bekanntschaft gemacht.

Wollte man das neuplatonische System kurz beschreiben, miifSte man vom Einen und
Guten ausgehen, das ,iiberseiend” und in absoluter Transzendenz die Ursache aller
geworden ist, dann kommt in weiterer Folge der nous (der Geist), der aus dem Einen
hervorgeht, Ort der Ideen ist und schon im Sein steht, weiters als weitere Emanation
(Hervorgang) die Seele, die sich aufteilt in die Weltseele und die einzelnen Seelen und
schlieflich die Naturen, die Gewordenen, die die in die Welt inkorporierten Ideen und
Seelen darstellen. Aber das Ganze, das aus dem Ersten wurde, ,,verweist entsprechend
seinem Hervorgang immer wieder zurtick.“*

Es gehtim Grunde um den ,Aufstieg und Abstieg vom und zum Einen“*'. Dieses Eine,
das auch als das Gute bezeichnet wird, ist absolute Einheit und Fiille. ,,Es ist schlecht-
hin einfach und steht jenseits jeder denkbaren Differenzierung, und zwar auch jenseits
jeder begrifflichen und logischen Differenzierung. Daher kann es auch niemals durch
eine diskursive Aussage oder gar durch eine Argumentationskette adiquat erfaf8t wer-
den.“” Und von diesem Einen kommt alles Sein, und kein Seiendes kann auferhalb
dieses Seins, ohne Verbindung zum Einen, existieren. ,,Es ist das unendliche Sein, das
durch sich selbst ‘ist’, wihrend alles andere an ihm teilhat und darum Sein nichrt ist,
sondern nur ‘hat’.*

» Hirschberger Johannes, Kleine Philosophiegeschichte, Freiburg i. Br. 1992, 71.
?* Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, Miinchen 1991, 63.

* Wieland Wolfgang, Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung. Antike, Stuttgart
1978, 365.

% Hirschberger Johannes, Kleine Philosophiegeschichte, Freiburg i. Br. 1992, 71.

19



Da das Eine absolute Einheit ist, ist auch kein direkter Zugang zu ihm méglich. Somit
gebiihrt ihm auch kein Name, denn ,sonst wiirde auch hier das Eine nur von einem
anderen ausgesagt“”. Es muf also tiber allen Namen stehen, sonst wiire es blof wieder
ein Seiendes unter Seienden. Man kann also nur sagen, es ist das Eine, denn als solches
umfafSt es alles, ohne in den Vielen aufzugehen. Erkannt wird es nur aus dem von ihm
Gezeugten, dem Sein.

Das Eine flieft wegen seiner Uberfiille aus, es verstrahlt sich, Plotin nennt dies Emana-
tion. Das Bild von der Sonne soll dies verdeutlichen, die zwar allem Licht schenkt, aber
trotzdem in ihrer Einheit und Identitit gewahrt bleibt. ,,Und es sind aus ihr und in ihr
das Sein an sich, die Prinzipien des Seienden, das gesamte Seiende und das, was wie
auch immer geartet durch das Sein erhalten wird, und zwar auf unaufhaltsame, umfas-

w28

sende und einfache Weise.

Es kommt zu einer Ordnung in Stufen, durch die dieses ausstrahlende Sein des Einen
alles durchdringt und zu allem kommt, bis es sich schliefSlich in der Materie verliert, die
als Nicht-mehr-Sein keine noch so indirekte Verbindung zum Einen hat. ,Die jeweils
seinsmif$ig hohere Stufe bildet sich ab in einer unteren. Dabei verliert sich zunehmend
die Einheit und Fille.”” ,Vor allem aber stiitzt sich Proklos in der Darstellung des
Verhiltnisses des ‘Einen’ zu den sonstigen Dingen auf den relativ giiltigen Analogie-
schluf$, indem er das Sein Untergeordneter in dem sie jeweils umfassenden Ganzen
zum Vergleich heranzieht: ganze Kérper und ihre Teile, die Gesamtnatur und die Ein-
zelnaturen, die (gottliche) ‘Monas des Seins” und alle Seienden und schliefSlich ‘die
transzendente Ursache’, ‘das Eine’ und die vielen geeinten Dinge.“* Relativ giiltig
meint in diesem Zusammenhang die Tatsache, daf auf das Eine als ,,Uberseiendem®

% Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, Miinchen 1991, 63.

28 . . . N .. .. .
Dionysius Areopagita, De divinis nominibus, ibersetzt von Beate Regina Suchla, Stuttgart
1988, 71.

% Kunzmann Peter et alii, dtv-Atlas zur Philosophie, Miinchen 1991, 63.

20



	Dr. Ernst P. Heissenberger hat Theologie, Philosophie und internationale
	Betriebswirtschaft in Wien und Paris studiert.
	Er ist Autor und beschäftigt sich mit den Fragen der Gegenwart.
	

