
Gr
oß

e 
Ei

n 
pe

ns
io

ni
er

te
r Z

er
st

ör
er





Jürgen Große 

Ein pensionierter Zerstörer
Postscriptum zu Cioran 

Meiner



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über 〈http://portal.dnb.de 〉 abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4609-7 
ISBN eBook (PDF) 978-3-7873-4610-3 

ISBN EPUB 978-3-7873-4611-0 

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung: 
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg 

info@meiner.de 

Der Text dieses Bandes folgt den Rechtschreibregeln des Duden, 
20. Aufl. (1991).

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der 
Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschütz‐
ten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings 
(§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausge‐
schlossen. Satz: satz & sonders, Dülmen. Druck: Stückle, Ettenheim. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier. Printed in 
Germany

http://portal.dnb.de
mailto: info@meiner.de


Inhalt

Prolog: »Das normalste Wesen aller Zeiten« . . . . . . . . 9 

1. Der Intellektuelle als Märtyrer . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17 

Paris als Hauptstadt des Westens und seiner 
Intellektuellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19 

Westlicher Geist als Martyrium . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26 

Der Intellektuelle als Märtyrer des Lebens . . . . . . . . . . 32 

2. Aspekte westlichen Bewußtseins . . . . . . . . . . . . . . . . 37 

Geist als Indikator: der Maßstab Reflexion . . . . . . . . . . 41 

Geist als Faktor: Fanatismus der Idee . . . . . . . . . . . . . . 48 

Selbstbewußtsein und schlechtes Gewissen . . . . . . . . . 60 

3. Die Schlaflosigkeit des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . 69 

Ursprung der Schlaflosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70 

Phänomenologie der Übernächtigung . . . . . . . . . . . . . . 75 

Ressentiment und Rücksichtslosigkeit . . . . . . . . . . . . . 78 

Philosophieskepsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81 

Literaturbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85 

Erlösung Ermüdung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89 

Epilog: Gott in der Nacht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93 

4. Gnosis, Gnostizismus und Dualismus . . . . . . . . . . . . . 95 

Gnosis und Dualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98 

Fanatismen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103 

Gnosis oder Gnostizismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108 

5. »Der Skeptiker ist ein verfehlter Mystiker« . . . . . . . . . 117 

6. Nietzsche, Klages und das Ressentiment . . . . . . . . . . 133 

Dankbarkeit im Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134 

Nietzsches Lehre vom Ressentiment . . . . . . . . . . . . . . 135 



Klages’ Nietzsche-Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138 

Leben als Empörungstat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140 

Gnosis, Skepsis, Moralistik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142 

Ressentiment in Politik und Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . 144 

Die Idolatrie des Werks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146 

»Schaffen heißt seine Leiden hinterlassen« . . . . . . . . . . 149 

Zynismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150 

»Wem soll ich zürnen?« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151 

Weisheit durch Ermüdung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152 

Nietzsche – ein Utopist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154 

7. Trauer und Melancholie: zur Philosophie der 
Stimmungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157 

Philosophischer Aufstieg der Melancholie . . . . . . . . . . . 158 

Geistige Potenzen der Trauer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161 

Mißtrauen gegen die Melancholie als Intellektuellen-
Selbstkritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164 

Linke Melancholie und germanische Ironieresistenz . . . . 165 

Metaphysiken der Stimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167 

Gegen Heidegger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169 

Philosophische Korrumpierbarkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 171 

Melancholie – eine unpersönliche Unruhe . . . . . . . . . . . 172 

Philosophische Überlegenheit des Schriftstellers . . . . . . 175 

8. Zweierlei Romantik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179 

Verluste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182 

Sehnsüchte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186 

Zeitgenossenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192 

9. Exzeß der Mitte: Cioran und Pascal (I) . . . . . . . . . . . . 197 

»Die Eleganz der Angst« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198 

Grenzenloser Selbstzweifel, begrenztes 
Menschenwesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199 

Befreiung und Gehemmtheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200 

Gefahren des Hochmuts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202 

Skeptizismus und die korrumpierte Verzweiflung . . . . . . 203 

6 



Vorteile der Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205 

Philosophie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206 

Unvermittelte Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207 

Fromme Heiden, profanierte Christen . . . . . . . . . . . . . . 209 

Richtig zweifeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210 

Ein Denker für Ungläubige . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212 

10. Ennui ohne Verklärung: Cioran und Pascal (II) . . . . . . . 215 

Metamorphosen der Langeweile . . . . . . . . . . . . . . . . . 216 

Selbstermächtigung und Sinnentleerung . . . . . . . . . . . . 218 

Entfremdete Welt, versteinerte Zeit . . . . . . . . . . . . . . . 219 

Analogie von Langeweile und Zweifel . . . . . . . . . . . . . . 220 

Seinsmangel und Willensehrgeiz . . . . . . . . . . . . . . . . . 222 

Allein mit der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223 

Zeit, Geschichte und Verhängnis . . . . . . . . . . . . . . . . . 225 

Die Langeweile der Philosophen . . . . . . . . . . . . . . . . . 227 

Leid oder Langeweile . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229 

Verstehen durch Verzicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230 

Vom Ennui zum Cafard . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231 

1 1. »Über einen, der in Ideen macht«: Sartre, 
der Zeitgenosse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233 

»Ich habe eine religiöse Dimension. Die hat er sicher 
nicht.« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237 

Das Drama des Bewußtseins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242 

Geist, Zweifel und Verneinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248 

Häresien der Bürgerlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253 

Philosophie und Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 259 

Jenseits des Engagements . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268 

12. Cioran als Erfolgsautor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273 

Die drei Ordnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276 

Was ist Mißerfolg? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283 

Unerfüllbare Wünsche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291 

Epilog: »Dieses Gezücht von Glossatoren« . . . . . . . . . 295 

7 



Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303 

Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307 

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309 

8 



Prolog: »Das normalste Wesen aller Zeiten«

Von welcher Seite man sich Emil Cioran (1911–1995) auch nä‐
hert, stets findet man sich direkt ins Zentrum seines Denkens und 
Schreibens versetzt. Ein Schlüsselzitat kann es kaum geben, wo 
jemand in allen seinen Texten mit gleicher Intensität anwesend 
scheint. De l’inconvénient d’être né (1973) hat Cioran jedoch als 
das Buch bezeichnet, das ihn am meisten preisgebe. Dort heißt 
es: »Recht lange habe ich mit dem Gedanken gelebt, ich sei das 
normalste Wesen aller Zeiten. Dieser Gedanke gab mir den Ge‐
schmack, ja die Leidenschaft der Unproduktivität: Wozu sich in 
einer Welt voll von Irren, die in Banalität oder Fieberwahn ver‐
sunken ist, zur Geltung bringen? Bleibt zu ergründen, ob ich mich 
von dieser Gewißheit völlig freigemacht habe, die im Absoluten 
das Heil bringt und im Unmittelbaren ruiniert.« (N 24)

»Das normalste Wesen aller Zeiten« – ist das mehr als eine 
Pointe, findet sich in Ciorans geistiger Biographie trotz allem eine 
Normalität? Ob eine Normalität im Sinne von Verallgemeinerbar‐
keit oder im Sinne von Vorbildlichkeit, müßte wohl sogleich die 
Frage lauten. Vielleicht im Sinne von beidem. Cioran hat die Norm 
eines intellektuellen Lebens auch darin übererfüllt, daß er es nicht 
als bürgerliche Normalität akzeptieren konnte oder wollte, ja, daß 
er nicht einmal eine Norm des Gelingens dafür benennen konnte. 
Zu einer normalen Intellektuellenexistenz – »normal« gemäß der 
Alternative von bürgerlicher Berufsgeistigkeit und romantischem 
Geisteskünstlertum – gehört das Scheitern. Ein Scheitern im po‐
litischen, sozialen oder ökonomischen Sinne, eine notorische Un‐
möglichkeit, sich vollständig in der Welt zur Geltung zu bringen, 
sich dort »zu verwirklichen«, wie es bei Cioran so oft sarkastisch 
lautet. Ebenso gehört dazu die Vorliebe für das Extreme, zumin‐
dest das Einseitige als Preis intellektueller Konsequenz.

Zu dieser Vorliebe hat Cioran sich immer wieder bekannt, bis 
in seine späten Jahre. Damit scheint er freilich ein typischer In‐
tellektueller des 20. Jahrhunderts zu sein, von dem man zuweilen 
pauschal und doch nicht falsch als von einem Jahrhundert der Ex‐

9 



treme gesprochen hat. Die allermeisten der intellektuellen Zeitge‐
nossen Ciorans empfanden Geistigkeit, den Schmerz der Reflexion 
oder der Entzweiung zwischen Ich und Welt, als einen peinlichen 
Zwischenzustand, den es »in einem katastrophalen Ja« (N 95) zu 
überwinden gälte. Diese Situation des Denkers, der endlich zum 
Täter werden will, ist Cioran vertraut. Als ganz junger Mann 
hatte er sein rhetorisches Talent der großrumänischen Garda de 
Fier und ihrem radikalnationalistischen Machtwillen angetragen. 
Schon damals allerdings hatte ihn auch die Frage geplagt, wie man 
die moderne – bei Nietzsche und auch bei Marx erlernbare – Geste 
eines intellektuellen Ermächtigers der Macht mit intellektueller 
Selbstachtung vereinen könne.

Zunächst versuchte Cioran es mit Frivolität. Er gab den In‐
timkenner der Gewaltpolitik, der zynisch-offenherzig aus ihrem 
Nähkästchen plaudert; während seiner rumänischen und deut‐
schen Jahre für ihn die einzige Haltung, sich als Intellektueller 
nicht vor sich selbst lächerlich zu machen. Aus dem jugendli‐
chen Schauzynismus wird im Pariser Exil eine so penetrante wie 
subtile Selbstironie, eine Erhebung über die eigene Lebenspraxis 
als »Gelegenheitsdenker«. Jemand also, der nicht immer denken 
will, der nicht methodisch vom Denken her das Leben meistern 
kann, der aber eben deshalb vielleicht beidem gerecht wird, dem 
Denken wie dem Leben – im Modus ihrer Unversöhnbarkeit. Was 
Cioran »das Heil im Absoluten« nennt, letztlich seine Religiosität, 
das ist von seinem Dualismus untrennbar, von der Gewißheit, 
daß dem Heiligen in dieser Welt kein sichtbares Symbol entspre‐
chen kann. Die religiöse Idee der Inkarnation habe sich in all 
ihren Nachfolgeideologien, den politisch-revolutionären wie den 
lebensreformerischen, restlos erschöpft.

Ciorans vielzitierter Extremismus bekundet sich im Unglauben 
an symbolische Vermittlungen, an Vermittlungen überhaupt – ob 
im Künstlerischen, Philosophischen oder eigentlich Religiösen. 
Keine Synthesen also, statt dessen Extreme, wohin man auch 
blickt. Auch als Schriftsteller schwankte Cioran zwischen der 
Suada und der Sehnsucht nach dem Verstummen, zwischen endlos 
wuchernder Assoziation und aphoristischer Verknappung. »Emp‐
findungen eines armen Teufels – und Empfindung eines Gottes – 
ich habe keine anderen gekannt. Punkt und Unendlich, meine 

10 



Dimensionen, meine Existenzarten.« (Notiz vom Februar 1958) 
Das Einseitige und dadurch extrem Wirkende ist für Cioran der 
irdisch zugängliche Ausdruck eines Unendlichen, das sich in keine 
Endlichkeit religiöser, sozialer, politischer Bekenntnisse bannen 
läßt. Es bleibt ein ambivalentes Unendliches, das sich im Men‐
schen als Sinnentrieb, Geistesehrgeiz, Erlösungsstreben wie auch 
als Langeweile bemerkbar machen kann.

Die Ablehnung des Werkes im Künstlerischen – man denke 
an den Kult ums autonome Kunstwerk noch im ersten Jahrhun‐
dertdrittel! – korreliert der Ablehnung des Systems im Philoso‐
phischen. Beides kommt aus der Selbsterfahrung des reflektie‐
renden Intellekts, daß er aus eigenen Mitteln nicht über sich 
hinausgelangt, daß alle Positivitäten, auf die zu hoffen ist, nicht-
reflexiver, nicht-bewußter Natur sein müssen und vor allem nicht 
durch individuelle Schöpfungsakte erzeugbar sind. Solch radikaler 
Dualismus zwingt zur Wahl zwischen Selbstauslieferung an ein 
ungeistiges (geistloses, geistfeindliches) Äußeres oder einer rück‐
sichtslos vorangetriebenen Erschöpfung der Reflexion selbst, und 
zwar einer seelischen gleichwie leiblichen Erschöpfung.

Hier kommt Ciorans Verhältnis zur Skepsis ins Spiel. Das Eti‐
kett »Radikalskeptiker« hat er ohne Widerspruch akzeptiert. Auch 
der Zweifel ist Cioran immer beides, zum einen Raserei der entfes‐
selten Reflexion, zum anderen vitale Lähmung; manchmal Gleich‐
gültigkeit, jedoch stets Distanz zu den anderen wie zu sich selbst. 
»Ich bin der am wenigsten Spontane der Rasenden, ich wohne so 
hellsichtig wie irgend möglich all meinen unüberlegten Taten bei. 
Aber das nützt mir nichts, da ich sie nicht verhindern kann.« (zit. 
nach Mattheus 214) In keinem Fall ist die Skepsis eine Technik, 
durch die ein Geist Herr seiner selbst und des Seins wird. Im Ge‐
genteil: Als endlose Befragung, »Unverträglichkeit mit dem Sein« 
(AZ 50), ist sie eher eine angeborene Disposition. Über diese hat 
man so wenig Gewalt wie über eine körperliche Eigenschaft. Wenn 
Cioran seinen Zweifel einen physischen, ja organischen nennt, 
dann ist das keine herbeigezerrte Metapher. Zweifel ist die Natur 
des Geistes, der Cioran hauptsächlich als individuelles Bewußtsein 
und Reflexion, weniger als objektive Entität oder Institution inter‐
essiert. Geist als aktive, vermeintlich positiv-schöpferische Kraft 
scheint Cioran etwas durchaus Künstliches; Geistigkeit als literari‐

11 



sches, philosophisches Agens zumal, das bedeutet, die angeborene 
Lebensdistanz zum Lebensprinzip zu machen. Dergleichen birgt 
das Risiko, als Intellektueller Erfolg zu haben und das Heil im 
Absoluten zu verspielen, christlich gesprochen: die Seele dran‐
zugeben. Das seelische, aber auch das leibliche Opfer, das dem 
professionellen Intellekt zu bringen ist, hat Cioran sein Leben 
lang mitgedacht, angesichts einer Reflexion, die von sich aus keine 
Ruhe finden kann. Die Weisheitsrezepte antiker wie moderner 
Lehrer der Ruhigstellung verfingen nicht bei diesem schlaflosen 
Denker. Sein Zweifel traf auch sie: Weisheit ist weder angeborene 
noch erlernbare Distanz zu jenem unweisen, weil unerfüllbaren 
Ehrgeiz des Geistes zur Weltaneignung, sie ist vielmehr erschöpf‐
ter Ehrgeiz. Das aber setzt dessen Entfaltung voraus. Man muß 
sich – ob als Künstler, ob als Intellektueller – verwirklicht haben; 
ein banalisierter Ausdruck deutscher Systemphilosophen und mo‐
derner Psychotherapeuten, den Cioran verachtete und doch oft 
benutzte. Erst dann könne man den Wert oder besser Unwert jener 
künstlich geschaffenen Wirklichkeit erkennen. Den Weisen fin‐
det Cioran nur als erschöpften, »pensionierten Zerstörer« (N 110) 
überzeugend.

Auch im enger philosophischen Sinne schließt der Cioransche 
Zweifel jede Lenkbarkeit aus. Im antiken Pyrrhonismus hatte der 
Skeptiker gegenüber der Weisheitskonkurrenz etwa von Stoa oder 
Platonismus eine höhere Reflexionsstufe beansprucht, da philoso‐
phischer Zweifel nicht nur Heilsrezepte für die Übel der Welt, son‐
dern auch für die Übel aus verfehlten Heilsrezepten verhieß. Diese 
Überlegenheit sollte im nicht-aggressiven, nicht-missionarischen, 
ja beinahe passiven Wesen der Skepsis gegründet sein. Der Preis 
dafür war eine Unbeherrschbarkeit des Zweifels selbst; Zweifel als 
Pathos und Passion. Die philosophische Neuzeit vermochte diese 
Eigendynamik des Zweifels auf dramatische Weise zu illustrieren. 
Ihre Erfahrung wurde es, daß Skepsis sich nicht zu Gewißheiten 
höherer Ordnung verbauen läßt, etwa dadurch, daß man carte‐
sianisch an allen Weltgewißheiten zweifelt und die eigene Person 
(das ego cogitans) davon ausnimmt. Radikale Skepsis kann eine er‐
neuerte Gläubigkeit befördern, aber auch eine Selbstrelativierung 
des Geistes. Diese letztere Konsequenz, eine Selbstbefragung bis 
zur Selbstuntergrabung, haben der westliche Rationalismus und 

12 



die europäische Aufklärung nur ungern gezogen. Cioran stand 
in einer anderen intellektuellen Tradition, in jener, die von der 
französischen Moralistik ausgeht. Dort war ein Selbstmißtrauen 
zur intellektuellen Lebenspraxis sublimiert worden.

Für Cioran jedoch war der Selbstzweifel nicht allein ein Bedürf‐
nis oder ein Resultat ausgeprägter Beobachtungsgabe, sondern 
die genuine Bestimmung aller Reflexion, welche dem Denken zur 
Ehre, dem Leben des Denkers aber – im Normalfalle – zum Scha‐
den gereicht. Befreite Reflexion tendiere zur Autoaggressivität. 
Immer wieder hat Cioran von der Rückwendung echten Den‐
kens gegen den Denkenden selbst gesprochen, von seiner Revolte 
gegen ihn. »Vom philosophischen Standpunkt aus ist niemand 
ehrenwerter als der Skeptiker« (AZ 55). Der Mensch zweifelt nor‐
malerweise nur deshalb an etwas, weil er (noch) nicht glauben 
kann, weil er sich Gewißheit wünscht. Doch dieser Wunsch, sobald 
erfüllt, kompromittiert ihn als Denkenden, verstößt gegen den 
natürlichen Impuls jener Unnatur, die der Geist gegenüber dem 
Leben darstellt.

Die existentielle Normalparadoxie der Skepsis ist ein Extre‐
mismus der Distanznahme, ein Zwang zum Hinsehen mit dem 
gleichzeitigen Wissen, daß man nicht dazugehört. Ciorans Werk 
ist überreich an Zeugnissen erlittener wie bejahter Ausgeschlos‐
senheit, seiner Weltdistanz durch Sehzwang. Um noch einmal 
L ’ inconvénient zu zitieren: »Das gleiche Gefühl der Unzugehörig‐
keit, des unnötigen Spieles, wohin ich auch gehe: Ich gebe vor, 
mich für das zu interessieren, was mir gar nichts bedeutet, ich 
zapple aus Automatik oder Barmherzigkeit, ohne jemals bei der 
Sache, ohne irgendwo zu sein. Was mich anzieht, ist anderswo, 
und was dieses Anderswo ist – ich weiß es nicht.« (N 25) Der 
sozialkonventionelle Zwang zum Interessantsein wie zur Inter‐
essiertheit vertieft ein Erlebnis von Desinteresse; l’ennui ist der 
moderne Restbestand der alteuropäischen theoría. Es sind die 
durchschnittlichen Leiden eines Intellektuellenlebens, die Cioran 
in meisterliche Sprachform zwingt. Das besonders in seinen Ta‐
gebüchern häufig vernehmbare Klagen zeigt neben der Intellek‐
tuellen-Malaise, als Produzent von geistigen Werken in le monde 
präsent sein zu müssen, noch eine andere, tiefer wurzelnde, näm‐
lich die, überhaupt etwas zu repräsentieren, pathetischer gesagt: 

13 



etwas beglaubigen zu sollen. Kreditierung überlieferten oder ge‐
stifteten Sinns war das vom theologischen Amt übernommene 
Intellektuellengeschäft in der Moderne. Das konnte und wollte 
Cioran nicht betreiben. Eine Rezeption und Systematisierung sei‐
ner Schriften als literarisierte Propaganda für gewisse Ideen hat er 
als Mißverständnisse, ja hermeneutische Gewalttaten betrachtet. 
Auch diese Weigerung aber, für etwas anderes zu stehen als für 
sich selbst, ist durchaus normal für das Selbstbild eines postideo‐
logisch-ernüchterten Intellektuellen.

Ist es nicht die Forderung, sich mit keiner Sache gemein zu 
machen, auch keiner guten, damit man (so die unausgesprochene 
Fortsetzung) ganz frei und verfügbar für jede Sache sei? Die dann 
Objekt einer schwindelerregend freien Wahl wird? Doch diese – 
im Existentialismus Sartres überreich entfaltete – Rhetorik trifft 
nicht ganz Ciorans Fall. Zugleich wird hierin die religiöse Dimen‐
sion seines Schreibens sichtbar. Für Cioran nämlich ist Intellektua‐
lität, vornehmlich zu erleben als reflexive Distanz, generell nichts 
Brauchbares, gar Verfügbares. Sie verfügt vielmehr über den, der 
ihr unterliegt, als über einen Verirrten und »Versager« des Lebens, 
dem das Mittel zum Zweck geworden ist. Dutzendfach variiert da‐
her der Cioransche Seufzer: »Der Skeptiker möchte gerne wie alle 
übrigen Menschen für Schimären leiden, die das Leben möglich 
machen. Es gelingt ihm nicht. Er ist ein Märtyrer des gesunden 
Menschenverstandes.« (SB 22) Das ist nicht nur Koketterie. Kokett 
ist eher die Hoffnung, als Extremist des Zweifels (und damit als 
Praktikant der Verzweiflung) ein Stellvertreter für jene zu sein, 
denen Berufs- und Privatleben nicht erlauben, mit ihren Zweifeln 
bis ans Ende zu gehen. »Meine Bestimmung ist, für alle jene zu 
leiden, die leiden, ohne es zu wissen. Ich muß für sie zahlen, für 
ihre ahnungslose Weise büßen, für ihr Glück, nicht zu erraten, wie 
unglücklich sie sind.« (N 91 f.)

Selbst noch dieses Märtyrertum für andere, weniger konse‐
quente Lebensversager – Gescheiterte des Scheiterns gewisserma‐
ßen – ist für einen, der seine Zweifel »organisch« nennt, nichts als 
ein Idol, eine Traumrolle. Cioran sieht die Gefahr des Hochmuts, 
die im Selbstbild eines geistig-geistlichen Märtyrertums lauert. 
Die Selbstdistanz zu den Lockungen, die die eigene sprachliche 
Kraft bereithält, verrät ihrerseits einen religiös-moralischen Blick: 

14 



als Tänzer, Schwindler, Gauner, Possenreißer, Hochstapler, Komö‐
diant charakterisierte sich dieser »Veitstänzer der Skepsis«. Die 
Distanz zur eigenen Geistbestimmtheit liegt nicht zuletzt in einem 
unverwüstlichen bon sens. Auch wenn Cioran, wie er versichert, 
aus seiner Menschen- und Weltkenntnis für sich selbst keinen 
Vorteil ziehen konnte, huldigt er der Normalität eines nicht-wort‐
besessenen, nicht geistesprofessionell bestimmten Daseins. Ver‐
rücktheit, Erhabenheit, Lächerlichkeit eines Lebens, in dem es 
keinen anderen Glauben als den an Worte gibt, illustriert und 
ironisiert Cioran durch ein riesiges Personal sogenannter gewöhn‐
licher, man darf sagen: normaler Menschen in seinen Büchern. 
Von der Pariser Concierge bis zum rumänischen Karpatenbauern, 
sie alle scheinen Cioran eine Weisheit zu besitzen, zu der ein 
am reinen Intellekt Verzweifelnder erst mühevoll durchdringen 
muß. Diese Weisheit lautet: Die Dinge sind weniger wandelbar 
als unsere Meinungen über sie. Mühelos ist den Alltagsskeptikern 
zugefallen, wohin seit dem Altertum die Lehrer der Skepsis mit 
beträchtlicher Umsicht und Raffinesse erst heranführen müssen.

Zweifellos ist es nicht gesund, immer zu denken, zu zweifeln, 
zu räsonieren; gewiß ist es aber auch ungesund, aus der Reflexion 
gewaltsam zurück in eine gedankenlose Normalität zu streben. 
Cioran hat versucht, beidem gerecht zu werden, der inneren Norm 
des Geistes wie auch der Natur des alltäglichen Lebens. Daher der 
so desperate Stil und doch zugleich tröstliche Effekt seiner Texte: 
»Ich habe in meine Bücher das Schlimmste meiner selbst hinein‐
gelegt. Zum Glück, denn wieviel Gift hätte ich sonst angehäuft! 
Meine Bücher strotzen von Gehässigkeit, mörderischen Launen, 
Rachsucht – aber das war vielleicht nötig, denn sonst hätte ich 
nicht einen gewissen Anschein von Ausgeglichenheit, von ›Ver‐
nunft‹ wahren können.« (Notizen 692)

15 



1. Der Intellektuelle als Märtyrer

Wie jeder Intellektuelle, der diesen Namen verdient, hatte 
Cioran zur eigenen Intellektualität kein naives Verhältnis. Von 
seinen ersten Veröffentlichungen an erscheint sie als etwas, das ihn 
im Innersten beherrscht, das darin zugleich aber etwas Fremdes 
bedeutet. Intellektualität entfremdet ihre Akteure (oder Opfer!) 
von Welt und Menschen, gewöhnt an ein Dasein in schmerzlicher, 
zuweilen heroischer, zumindest melancholischer Distanz. Intel‐
lektualität, vornehmlich als Wachheit, Klarsicht, Zweifelsdrang, 
wird als Schicksal erlebt. Souveränität erlangt ein Intellektueller 
oder ein Geisteskünstler erst durch seinen Trieb und sein Talent, 
zur Intellektualität selbst Distanz herzustellen oder wenigstens zu 
empfinden. Derlei Distanz verschaffen entweder Erinnerungen an 
einen vorreflexiven Zustand (Kindheit, Natur) oder Erschöpfun‐
gen des reflexiven Impulses selbst.

Die Antithesis von ungehemmter Vitalität und hemmender 
Intellektualität ist grundlegend für Ciorans Werk. Doch bedeutet 
Intellektualität – Cioran spricht zumeist von »Reflexion«, »Geist« 
oder »Denken« – nicht einfach den Gegensatz zu Leben, son‐
dern eine Vitalität zweiter Stufe. In ihr kehrt sich das ursprüng‐
liche Verhältnis von vitaler Aktivität und geistiger Hemmung um. 
Im menschgewordenen Geist, im Intellektuellen, dominiert typi‐
scherweise das aktive, aggressiv-ehrgeizige Moment des Lebens. 
Wenn also Geist in der Welt des Lebendigen als solcher sichtbar 
werden soll – und ein Intellektueller ist jemand, der sich als Geist 
in dieser Welt darstellen möchte –, dann muß er sich zu die‐
sem Negativen und Destruktiven verhalten, zu etwas, das Cioran 
in veröffentlichten und unveröffentlichten Texten immer wieder 
als Fatum seines Temperaments beklagt hat. Cioran fehlt lebens‐
länglich der Glaube, daß der aktive, letztlich aggressive Impuls 
des Geistigen sich in die Positivität einer religiösen Gewißheit 
oder eines künstlerischen »Werkes« transformieren könne. Zu 
einem positiven Begriff des Geistes – von der christlichen Schöp‐
fungstheologie bis zur neuzeitlichen Aufklärung – gehört genau 

17 



dieser Glaube an seine Kraft, etwas zu schaffen, das über Gege‐
benes hinausgeht. Cioran leugnet diese Kraft nicht, sie ist ihm 
sogar die existenzsichernde Illusion jedes Geistestäters. Doch sind 
geistige Schöpfungen einer individuellen, begrenzten, sich darin 
unweigerlich verschleißenden Lebensenergie abzugewinnen. Sie 
begünstigen einen satanischen Hochmut. In diesem genießt das 
geistgewordene Leben seine autonome Selbstzerstörung als Illu‐
sionsverlust, als »Luzidität«.

Cioran fand es schwierig, auf die eigene Geisteskraft stolz zu 
sein. Dennoch mußte er, als es hinter die Existenz als Berufs‐
schriftsteller kein Zurück mehr gab, ein Verhältnis zu ihr finden. 
Im ganzen zeigt seine Biographie hier zwei Phasen: zuerst den 
Versuch, mit Gewalt die eigene Intellektualität, zumindest der 
Wortgeste nach, abzuschütteln zugunsten einer vielleicht barbari‐
schen, formlosen, jedoch schöpfungsbegabten Lebenstüchtigkeit. 
Auch das Schreiben Ciorans in dieser Phase hat etwas Expressi‐
ves, Rücksichtsloses; ein Hoffen auf Ichverlust durch umfassenden 
literarischen Ausdruck – Auswurf! – eben dieses als Last emp‐
fundenen Ichs. Es folgt eine selbstironische Bejahung der eigenen 
Intellektbestimmtheit, eine literarische Selbststilisierung als Ge‐
scheiterter am »normalen« Leben.

Ciorans Drang, die eigene Existenz als Denker und Schriftstel‐
ler zu rechtfertigen, war enorm und erinnert an den von ihm wenig 
geschätzten Sartre. Die Techniken, mit denen sich Cioran eine 
Intellektualität erträglich macht, die er als quälend empfindet, sind 
hauptsächlich solche der Distanzierung durch Übertreibung, der 
Übertreibung durch Imitation. Der geistig Tätige hat das schwarze 
Glück, das Scheitern geistiger Schöpfungsambition – der göttli‐
chen nicht weniger als der menschlichen – an der eigenen Person 
zu begreifen, gar zu gestalten. Geist kann nicht schöpferisch sein, 
all seine Inkarnationen bleiben ihm äußerlich. Für Cioran sind 
Intellekt wie Intellektueller authentisch nur als machtlose Eben‐
bilder einer ihrer nicht achtenden, geistlos wirkenden Macht. So 
ist der Intellektuelle der Prototyp des (prometheisch verführten) 
Menschen und seines Scheiterns, so ist der Westen der Ausgangs‐
ort des welterobernden prometheischen Geistes, so ist Frankreich 
das Musterland westlichen Geistes.

18 



Paris als Hauptstadt des Westens und seiner Intellektuellen

Im Rückblick hat Cioran oft davon gesprochen, daß für junge 
rumänische Intellektuelle zumindest bis 1940 Frankreich eine Re‐
ligion und Paris eine Gottheit gewesen sei. Wie man vor allem aus 
seinen Deutschland-Aufsätzen weiß, hatte Cioran in den kultu‐
rellen und politischen Formen Frankreichs eine mögliche Option 
für die kleineren europäischen Nationen gesehen, eine Option 
allerdings, die Cioran selbst als historische Sackgasse ablehnte. Der 
Wertakzent – nicht das Denkmuster – sollte sich beim französisch 
schreibenden Cioran umkehren. Doch als er nach einem letzten 
kurzen Aufenthalt in Rumänien Anfang der 1940er Jahre endgül‐
tig in Paris bleibt, waren dafür pragmatische Gründe maßgeblich 
gewesen. Mit Kriegsbeginn hatte Cioran die Einberufung gedroht, 
als zeitweiliger Sympathisant des Radikalnationalisten und Polit‐
charismatikers Corneliu Codreanu zudem Schikanen unter dem 
zunächst noch monarchisch umrahmten Regime Antonescus. Mit 
Gründung der Volksrepublik (später: Sozialistischen Republik) 
Rumänien war an eine Rückkehr erst recht nicht mehr zu den‐
ken. 

Ciorans Verwandlung in einen Emigranten mit klarem Flucht‐
ziel hatte früh begonnen. Bereits in den beginnenden 1930ern 
findet man bei Cioran ein elaboriertes Frankreichbild, worin sich 
politische Beobachtung, kulturelle Vergleiche und philosophische 
Lektüren mischen. Simmel, Spengler, Klages etwa sind nicht nur 
in Ciorans unveröffentlicht gebliebenem Selbstverständigungstext 
»Despre Franţa« (Über Frankreich, 1941), sondern auch schon 
in den Korrespondenzen aus Deutschland allenthalben als Deu‐
tungsautoritäten greifbar. Er erlebt beide Länder als bedürftiger 
Stipendiat aus einer kleineren Nation, der sich die Unterschiede 
der Gastgeberländer mittels philosophischer Oppositionspaare 
deutet. Das erschöpft sich keineswegs in einer Entgegensetzung 
von französischem Formbewußtsein und formlosem deutschen 
Unendlichkeitssehnen, Stilbewußtsein und Glaubenskraft, impo‐
tentem Esprit und schöpferischer Barbarei, kurz, von Geist und 
Vitalität. Cioran schreibt aus der Position des politisch einfluß‐
losen, des historisch nicht eingebundenen und nicht haftbaren 
Beobachters. Das bedingt ein starkes Relativitätsempfinden, auch 

19 



ein geistspielerisches, experimentfreudiges Freiheitsgefühl. Einem 
solchen Beobachter zeigen sich nicht nur die systematische Ver‐
gleichsabhängigkeit von Nationalcharakteren, sondern auch die 
historischen Phasen, die die beobachteten Nationen gerade durch‐
laufen. Obwohl Cioran gerade in den 1930er Jahren als Hörer an 
der Berliner Universität Ludwig Klages stark bewundert und ihm 
viele intellektkritische Stichworte verdankt, so doch eines nicht: 
Der Geist ist ihm weniger von außen hinzutretender Täter gegen‐
über einem zuvor ungestörten, ungeistig-instinktgeleiteten Leben, 
sondern dessen späte, gesteigerte Form. Wenn der junge Cioran 
immer wieder vom Organischen der französischen Geistes- und 
Realgeschichte spricht, von ihrer lückenlosen Vollendung, dann 
meint man eher den Kulturmorphologen Spengler als den Le‐
bensmetaphysiker Klages zu vernehmen. Doch die Bedeutung 
der französischen Kultur erschöpft sich, zumindest für den In‐
tellektuellen aus Südosteuropa, nicht in ihrer zivilisatorischen 
Erstarrtheit. Die Frage ist vielmehr, ob eine zur Form erstarrte 
Vitalität von dieser ablösbar sei. In Texten wie Über Frankreich 
und Leidenschaftlicher Leitfaden ringt Cioran besonders heftig 
mit dieser Frage und damit auch um die Rolle, die er selbst im 
Kulturleben eines fremden Landes einnehmen könnte.

Dieses Ringen, zum Teil unternommen mit dem Begriffsar‐
senal der deutschen Lebensphilosophie, etwa ihrer Leben-Form-
Polarität (Dilthey, Simmel), ist für den Rumänen sehr schmerz‐
haft gewesen. In seinen deutschen Korrespondenzen hatte er die 
Geschlossenheit der nationalen Geisteskulturen betont, sowohl 
ihrer politischen als auch ihrer philosophischen Formenwelt. In 
Frankreich jedoch zeuge der Formkult von einer vitalen Vollen‐
dung. In Ciorans Zeitschriftenaufsätzen aus Deutschland wird die 
politische und philosophische Kultur Frankreichs mit dem To‐
ten assoziiert. »Im gegenwärtigen historischen Augenblick ziehe 
ich dem Rationalismus der demokratischen Politik den barbari‐
schen, explosiven, fruchtbaren und beseelen Irrationalismus vor, 
der einen Sieg der Lebenskraft, des Elans und der verzweifelten 
Tat über die toten Formen, den Legalismus und den Juridismus 
anzeigt.« (ÜD 77)

Frankreich verkörpert jedoch nicht nur eine allzu vergeistigte, 
in sich geschlossene, zu Desillusioniertheit und Antriebsschwä‐

20 


	Cover
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	 Prolog: 'Das normalste Wesen aller Zeiten'
	1. Der Intellektuelle als Märtyrer
	 Paris als Hauptstadt des Westens und seiner Intellektuellen
	 Westlicher Geist als Martyrium
	 Der Intellektuelle als Märtyrer des Lebens

	2. Aspekte westlichen Bewußtseins
	 Geist als Indikator: der Maßstab Reflexion
	 Geist als Faktor: Fanatismus der Idee
	 Selbstbewußtsein und schlechtes Gewissen

	3. Die Schlaflosigkeit des Geistes
	 Ursprung der Schlaflosigkeit
	 Phänomenologie der Übernächtigung
	 Ressentiment und Rücksichtslosigkeit
	 Philosophieskepsis
	 Literaturbegriff
	 Erlösung Ermüdung?
	 Epilog: Gott in der Nacht

	4. Gnosis, Gnostizismus und Dualismus
	 Gnosis und Dualismus
	 Fanatismen
	 Gnosis oder Gnostizismus?

	5. 'Der Skeptiker ist ein verfehlter Mystiker'
	6. Nietzsche, Klages und das Ressentiment
	 Dankbarkeit im Bösen
	 Nietzsches Lehre vom Ressentiment
	 Klages' Nietzsche-Kritik
	 Leben als Empörungstat
	 Gnosis, Skepsis, Moralistik
	 Ressentiment in Politik und Kultur
	 Die Idolatrie des Werks
	 'Schaffen heißt seine Leiden hinterlassen'
	 Zynismus
	 'Wem soll ich zürnen?'
	 Weisheit durch Ermüdung
	 Nietzsche – ein Utopist

	7. Trauer und Melancholie: zur Philosophie der Stimmungen
	 Philosophischer Aufstieg der Melancholie
	 Geistige Potenzen der Trauer
	 Mißtrauen gegen die Melancholie als Intellektuellen-Selbstkritik
	 Linke Melancholie und germanische Ironieresistenz
	 Metaphysiken der Stimmung
	 Gegen Heidegger
	 Philosophische Korrumpierbarkeit
	 Melancholie – eine unpersönliche Unruhe
	 Philosophische Überlegenheit des Schriftstellers

	8. Zweierlei Romantik
	 Verluste
	 Sehnsüchte
	 Zeitgenossenschaft

	9. Exzeß der Mitte: Cioran und Pascal (I)
	 'Die Eleganz der Angst'
	 Grenzenloser Selbstzweifel, begrenztes Menschenwesen
	 Befreiung und Gehemmtheit
	 Gefahren des Hochmuts
	 Skeptizismus und die korrumpierte Verzweiflung
	 Vorteile der Krankheit
	 Philosophie?
	 Unvermittelte Gnade
	 Fromme Heiden, profanierte Christen
	 Richtig zweifeln
	 Ein Denker für Ungläubige

	10. Ennui ohne Verklärung: Cioran und Pascal (II)
	 Metamorphosen der Langeweile
	 Selbstermächtigung und Sinnentleerung
	 Entfremdete Welt, versteinerte Zeit
	 Analogie von Langeweile und Zweifel
	 Seinsmangel und Willensehrgeiz
	 Allein mit der Zeit
	 Zeit, Geschichte und Verhängnis
	 Die Langeweile der Philosophen
	 Leid oder Langeweile
	 Verstehen durch Verzicht
	 Vom Ennui zum Cafard

	11. 'Über einen, der in Ideen macht': Sartre, der Zeitgenosse
	 'Ich habe eine religiöse Dimension. Die hat er sicher nicht.'
	 Das Drama des Bewußtseins
	 Geist, Zweifel und Verneinung
	 Häresien der Bürgerlichkeit
	 Philosophie und Literatur
	 Jenseits des Engagements

	12. Cioran als Erfolgsautor
	 Die drei Ordnungen
	 Was ist Mißerfolg?
	 Unerfüllbare Wünsche

	 Epilog: 'Dieses Gezücht von Glossatoren'
	 Siglen
	 Nachweise
	 Personenregister



