Ein pensionierter
/erstorer

Postscriptum zu Cioran
Jurgen GroBe

Meiner



\/



Jurgen GroBe
Ein pensionierter Zerstorer

Postscriptum zu Cioran

Meiner



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber ¢http:/portal.dnb.de) abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4609-7
ISBN eBook (PDF) 978-3-7873-4610-3
ISBN EPUB 978-3-7873-4611-0

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstrafie 47, 22081 Hamburg
info@meiner.de

Der Text dieses Bandes folgt den Rechtschreibregeln des Duden,
20. Aufl. (1991).

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der
Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich geschiitz-
ten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und Data-Minings
(S 44b UrhG) vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausge-
schlossen. Satz: satz&sonders, Diilmen. Druck: Stiickle, Ettenheim.
Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpapier. Printed in
Germany


http://portal.dnb.de
mailto: info@meiner.de

Inhalt

Prolog: nDas normalste Wesen aller Zeiten« ... ... ..

1. Der Intellektuelle als Martyrer . .. ...............
Paris als Hauptstadt des Westens und seiner
Intellektuellen . . ... ... .
Westlicher Geist als Martyrium . .................
Der Intellektuelle als Méartyrer des Lebens .. ........

2. Aspekte westlichen BewuBtseins . ... ............

Geist als Indikator: der MaBstab Reflexion . .........
Geist als Faktor: Fanatismus derildee . .............
SelbstbewuBtsein und schlechtes Gewissen .........

3. Die Schlaflosigkeit des Geistes . ... .............

Ursprung der Schlaflosigkeit . ...................
Phanomenologie der Ubernichtigung ... ...........
Ressentiment und Riicksichtslosigkeit .. ...........
Philosophieskepsis . ........ ... ... ... .. .. ...
Literaturbegriff ... ... .. ... ... . . .
Erldsung Ermidung? .. ...... ... .. ... .. ... .. ..
Epilog: Gottinder Nacht . .....................

4. Gnosis, Gnostizismus und Dualismus .. ...........

Gnosisund Dualismus . ............ . ... . . ... ..
Fanatismen . ....... .. . . . . ... e
Gnosis oder Gnostizismus? .. .......... ... . .....

5. »nDer Skeptiker ist ein verfehlter Mystiker« . ...... ..

6. Nietzsche, Klages und das Ressentiment .. ........

DankbarkeitimBosen ........... ... ... ... . ...
Nietzsches Lehre vom Ressentiment . .............

17

19
26
32

37

41
48
60

69

70
75
78
81
85
89
93



Klages’ Nietzsche-Kritik .. ....... ... .. ... ..... 138

Leben als Empérungstat . . ..................... 140
Gnosis, Skepsis, Moralistik .. ................... 142
Ressentiment in Politik und Kultur .. .............. 144
Die Idolatrie desWerks . .. ... ... ... ... .. .. 146
»Schaffen heiBt seine Leiden hinterlassen« .. ........ 149
ZYNISMUS & o ottt e e e e e e e e 150
»Wem sollichzlirnen?« . .. ... ... ... ... .. .... 151
Weisheit durch Ermidung . .. ....... .. ... ... .... 152
Nietzsche - ein Utopist .. ....... .. ... .. ... ... 154
Trauer und Melancholie: zur Philosophie der

Stimmungen . ... ... .. ... 157
Philosophischer Aufstieg der Melancholie .. ......... 158
Geistige Potenzen der Trauer . .................. 161
MiBtrauen gegen die Melancholie als Intellektuellen-
Selbstkritik . .. ... . 164
Linke Melancholie und germanische Ironieresistenz . ... 165
Metaphysiken der Stimmung . .. ... ... .. ... .. .. 167
GegenHeidegger . . ... ... .. .. . 169
Philosophische Korrumpierbarkeit . ............... 171
Melancholie - eine unpersonliche Unruhe ... ... .. ... 172
Philosophische Uberlegenheit des Schriftstellers . . . . .. 175
ZweierleiRomantik . . ........ .. ... ... .. ... .. 179
Verluste . .. ... . 182
Sehnsiichte .. ..... .. .. .. .. .. . 186
Zeitgenossenschaft . ....... ... ... ... .. .. 192
ExzeB der Mitte: Cioranund Pascal (I) ............ 197
»Die Eleganzder Angst« .. ...... .. .. ... .. .. ..., 198
Grenzenloser Selbstzweifel, begrenztes

Menschenwesen .. ...... ... .. ... .. . . ... 199
Befreiung und Gehemmtheit .. .................. 200
Gefahrendes Hochmuts . . ..................... 202

Skeptizismus und die korrumpierte Verzweiflung ... ... 203



10.

11.

12.

Vorteile der Krankheit . ......... ... ... .......
Philosophie? . .. ... ... ... . . . . . .
Unvermittelte Gnade . ......... ... ... .. ......
Fromme Heiden, profanierte Christen . . .. .. ........
Richtigzweifeln . . ... ... ... ... . .. . .
Ein Denker fir Ungldubige . ....................

Ennui ohne Verklarung: Cioran und Pascal (Il) .......

Metamorphosen der Langeweile .. ...............
Selbsterméchtigung und Sinnentleerung . ... ........
Entfremdete Welt, versteinerte Zeit ... ... .........
Analogie von Langeweile und Zweifel . .............
Seinsmangel und Willensehrgeiz .. ...............
Allein mitderZeit ......... .. .. ... .. .. .. .. ...
Zeit, Geschichte und Verhdngnis .. ...............
Die Langeweile der Philosophen .. ...............
Leid oder Langeweile ... ........ ... ... . ... . ...
Verstehen durch Verzicht . .....................
Vom Ennuizum Cafard . ............ ... .. .....

»Uber einen, der in Ideen macht«: Sartre,
der Zeitgenosse . ......... .. ... .

»lch habe eine religiose Dimension. Die hat er sicher

nicht.e ...
Das Drama des BewuBtseins .. ..................
Geist, Zweifel und Verneinung .. .................
Haresien der Burgerlichkeit . .. ........ .. ... .....
Philosophie und Literatur .. ....................
Jenseits des Engagements . .......... .. ... .. ...

Cioran als Erfolgsautor . ......................

Diedrei Ordnungen . ......... ... ..
Wasist MiBerfolg? ... ... ... .. .. .
Unerfillbare Wiinsche . .. ... ... ... ... ......

Epilog: »nDieses Gezlicht von Glossatoren« .........

206






Prolog: nDas normalste Wesen aller Zeiten«

VON WELCHER SEITE man sich Emil Cioran (1911-1995) auch ni-
hert, stets findet man sich direkt ins Zentrum seines Denkens und
Schreibens versetzt. Ein Schliisselzitat kann es kaum geben, wo
jemand in allen seinen Texten mit gleicher Intensitat anwesend
scheint. De l'inconvénient détre né (1973) hat Cioran jedoch als
das Buch bezeichnet, das ihn am meisten preisgebe. Dort heifit
es: »Recht lange habe ich mit dem Gedanken gelebt, ich sei das
normalste Wesen aller Zeiten. Dieser Gedanke gab mir den Ge-
schmack, ja die Leidenschaft der Unproduktivitit: Wozu sich in
einer Welt voll von Irren, die in Banalitdt oder Fieberwahn ver-
sunken ist, zur Geltung bringen? Bleibt zu ergriinden, ob ich mich
von dieser Gewiflheit vollig freigemacht habe, die im Absoluten
das Heil bringt und im Unmittelbaren ruiniert.« (N 24)

»Das normalste Wesen aller Zeiten« - ist das mehr als eine
Pointe, findet sich in Ciorans geistiger Biographie trotz allem eine
Normalitdt? Ob eine Normalitit im Sinne von Verallgemeinerbar-
keit oder im Sinne von Vorbildlichkeit, miif3te wohl sogleich die
Frage lauten. Vielleicht im Sinne von beidem. Cioran hat die Norm
eines intellektuellen Lebens auch darin tibererfiillt, daf3 er es nicht
als biirgerliche Normalitét akzeptieren konnte oder wollte, ja, daf3
er nicht einmal eine Norm des Gelingens dafiir benennen konnte.
Zu einer normalen Intellektuellenexistenz — »normal« gemafl der
Alternative von biirgerlicher Berufsgeistigkeit und romantischem
Geisteskiinstlertum - gehort das Scheitern. Ein Scheitern im po-
litischen, sozialen oder 6konomischen Sinne, eine notorische Un-
moglichkeit, sich vollstandig in der Welt zur Geltung zu bringen,
sich dort »zu verwirklichen«, wie es bei Cioran so oft sarkastisch
lautet. Ebenso gehort dazu die Vorliebe fiir das Extreme, zumin-
dest das Einseitige als Preis intellektueller Konsequenz.

Zu dieser Vorliebe hat Cioran sich immer wieder bekannt, bis
in seine spéten Jahre. Damit scheint er freilich ein typischer In-
tellektueller des 20. Jahrhunderts zu sein, von dem man zuweilen
pauschal und doch nicht falsch als von einem Jahrhundert der Ex-



treme gesprochen hat. Die allermeisten der intellektuellen Zeitge-
nossen Ciorans empfanden Geistigkeit, den Schmerz der Reflexion
oder der Entzweiung zwischen Ich und Welt, als einen peinlichen
Zwischenzustand, den es »in einem katastrophalen Ja« (N 95) zu
iiberwinden gilte. Diese Situation des Denkers, der endlich zum
Téter werden will, ist Cioran vertraut. Als ganz junger Mann
hatte er sein rhetorisches Talent der groffirumianischen Garda de
Fier und ihrem radikalnationalistischen Machtwillen angetragen.
Schon damals allerdings hatte ihn auch die Frage geplagt, wie man
die moderne - bei Nietzsche und auch bei Marx erlernbare — Geste
eines intellektuellen Erméchtigers der Macht mit intellektueller
Selbstachtung vereinen konne.

Zunichst versuchte Cioran es mit Frivolitat. Er gab den In-
timkenner der Gewaltpolitik, der zynisch-offenherzig aus ihrem
Nihkéstchen plaudert; wihrend seiner ruménischen und deut-
schen Jahre fiir ihn die einzige Haltung, sich als Intellektueller
nicht vor sich selbst licherlich zu machen. Aus dem jugendli-
chen Schauzynismus wird im Pariser Exil eine so penetrante wie
subtile Selbstironie, eine Erhebung iiber die eigene Lebenspraxis
als »Gelegenheitsdenker«. Jemand also, der nicht immer denken
will, der nicht methodisch vom Denken her das Leben meistern
kann, der aber eben deshalb vielleicht beidem gerecht wird, dem
Denken wie dem Leben - im Modus ihrer Unversohnbarkeit. Was
Cioran »das Heil im Absoluten« nennt, letztlich seine Religiositat,
das ist von seinem Dualismus untrennbar, von der GewifSheit,
daf3 dem Heiligen in dieser Welt kein sichtbares Symbol entspre-
chen kann. Die religiose Idee der Inkarnation habe sich in all
ihren Nachfolgeideologien, den politisch-revolutiondren wie den
lebensreformerischen, restlos erschopft.

Ciorans vielzitierter Extremismus bekundet sich im Unglauben
an symbolische Vermittlungen, an Vermittlungen iiberhaupt - ob
im Kiinstlerischen, Philosophischen oder eigentlich Religisen.
Keine Synthesen also, statt dessen Extreme, wohin man auch
blickt. Auch als Schriftsteller schwankte Cioran zwischen der
Suada und der Sehnsucht nach dem Verstummen, zwischen endlos
wuchernder Assoziation und aphoristischer Verknappung. »Emp-
findungen eines armen Teufels - und Empfindung eines Gottes -
ich habe keine anderen gekannt. Punkt und Unendlich, meine

10



Dimensionen, meine Existenzarten.« (Notiz vom Februar 1958)
Das Einseitige und dadurch extrem Wirkende ist fiir Cioran der
irdisch zugédngliche Ausdruck eines Unendlichen, das sich in keine
Endlichkeit religidser, sozialer, politischer Bekenntnisse bannen
la3t. Es bleibt ein ambivalentes Unendliches, das sich im Men-
schen als Sinnentrieb, Geistesehrgeiz, Erlosungsstreben wie auch
als Langeweile bemerkbar machen kann.

Die Ablehnung des Werkes im Kiinstlerischen — man denke
an den Kult ums autonome Kunstwerk noch im ersten Jahrhun-
dertdrittel! — korreliert der Ablehnung des Systems im Philoso-
phischen. Beides kommt aus der Selbsterfahrung des reflektie-
renden Intellekts, dafl er aus eigenen Mitteln nicht tber sich
hinausgelangt, dafd alle Positivitaten, auf die zu hoffen ist, nicht-
reflexiver, nicht-bewufiter Natur sein miissen und vor allem nicht
durch individuelle Schopfungsakte erzeugbar sind. Solch radikaler
Dualismus zwingt zur Wahl zwischen Selbstauslieferung an ein
ungeistiges (geistloses, geistfeindliches) Auferes oder einer riick-
sichtslos vorangetriebenen Erschopfung der Reflexion selbst, und
zwar einer seelischen gleichwie leiblichen Erschopfung.

Hier kommt Ciorans Verhiltnis zur Skepsis ins Spiel. Das Eti-
kett »Radikalskeptiker« hat er ohne Widerspruch akzeptiert. Auch
der Zweifel ist Cioran immer beides, zum einen Raserei der entfes-
selten Reflexion, zum anderen vitale Lihmung; manchmal Gleich-
giltigkeit, jedoch stets Distanz zu den anderen wie zu sich selbst.
»Ich bin der am wenigsten Spontane der Rasenden, ich wohne so
hellsichtig wie irgend moglich all meinen uniiberlegten Taten bei.
Aber das niitzt mir nichts, da ich sie nicht verhindern kann.« (zit.
nach Mattheus 214) In keinem Fall ist die Skepsis eine Technik,
durch die ein Geist Herr seiner selbst und des Seins wird. Im Ge-
genteil: Als endlose Befragung, »Unvertréglichkeit mit dem Sein«
(AZ 50), ist sie eher eine angeborene Disposition. Uber diese hat
man so wenig Gewalt wie iiber eine korperliche Eigenschaft. Wenn
Cioran seinen Zweifel einen physischen, ja organischen nennt,
dann ist das keine herbeigezerrte Metapher. Zweifel ist die Natur
des Geistes, der Cioran hauptsichlich als individuelles Bewuf3tsein
und Reflexion, weniger als objektive Entitit oder Institution inter-
essiert. Geist als aktive, vermeintlich positiv-schopferische Kraft
scheint Cioran etwas durchaus Kiinstliches; Geistigkeit als literari-



sches, philosophisches Agens zumal, das bedeutet, die angeborene
Lebensdistanz zum Lebensprinzip zu machen. Dergleichen birgt
das Risiko, als Intellektueller Erfolg zu haben und das Heil im
Absoluten zu verspielen, christlich gesprochen: die Seele dran-
zugeben. Das seelische, aber auch das leibliche Opfer, das dem
professionellen Intellekt zu bringen ist, hat Cioran sein Leben
lang mitgedacht, angesichts einer Reflexion, die von sich aus keine
Ruhe finden kann. Die Weisheitsrezepte antiker wie moderner
Lehrer der Ruhigstellung verfingen nicht bei diesem schlaflosen
Denker. Sein Zweifel traf auch sie: Weisheit ist weder angeborene
noch erlernbare Distanz zu jenem unweisen, weil unerfiillbaren
Ehrgeiz des Geistes zur Weltaneignung, sie ist vielmehr erschopf-
ter Ehrgeiz. Das aber setzt dessen Entfaltung voraus. Man muf3
sich - ob als Kiinstler, ob als Intellektueller — verwirklicht haben;
ein banalisierter Ausdruck deutscher Systemphilosophen und mo-
derner Psychotherapeuten, den Cioran verachtete und doch oft
benutzte. Erst dann kénne man den Wert oder besser Unwert jener
kiinstlich geschaffenen Wirklichkeit erkennen. Den Weisen fin-
det Cioran nur als erschopften, »pensionierten Zerstorer« (N 110)
tiberzeugend.

Auch im enger philosophischen Sinne schliefit der Cioransche
Zweifel jede Lenkbarkeit aus. Im antiken Pyrrhonismus hatte der
Skeptiker gegeniiber der Weisheitskonkurrenz etwa von Stoa oder
Platonismus eine hohere Reflexionsstufe beansprucht, da philoso-
phischer Zweifel nicht nur Heilsrezepte fiir die Ubel der Welt, son-
dern auch fiir die Ubel aus verfehlten Heilsrezepten verhiefi. Diese
Uberlegenheit sollte im nicht-aggressiven, nicht-missionarischen,
ja beinahe passiven Wesen der Skepsis gegriindet sein. Der Preis
dafiir war eine Unbeherrschbarkeit des Zweifels selbst; Zweifel als
Pathos und Passion. Die philosophische Neuzeit vermochte diese
Eigendynamik des Zweifels auf dramatische Weise zu illustrieren.
TIhre Erfahrung wurde es, daf3 Skepsis sich nicht zu Gewif$heiten
hoéherer Ordnung verbauen lafit, etwa dadurch, dafy man carte-
sianisch an allen Weltgewif$heiten zweifelt und die eigene Person
(das ego cogitans) davon ausnimmt. Radikale Skepsis kann eine er-
neuerte Glaubigkeit beférdern, aber auch eine Selbstrelativierung
des Geistes. Diese letztere Konsequenz, eine Selbstbefragung bis
zur Selbstuntergrabung, haben der westliche Rationalismus und

12



die européische Aufkldrung nur ungern gezogen. Cioran stand
in einer anderen intellektuellen Tradition, in jener, die von der
franzosischen Moralistik ausgeht. Dort war ein Selbstmifitrauen
zur intellektuellen Lebenspraxis sublimiert worden.

Fiir Cioran jedoch war der Selbstzweifel nicht allein ein Bediirf-
nis oder ein Resultat ausgeprégter Beobachtungsgabe, sondern
die genuine Bestimmung aller Reflexion, welche dem Denken zur
Ehre, dem Leben des Denkers aber — im Normalfalle - zum Scha-
den gereicht. Befreite Reflexion tendiere zur Autoaggressivitit.
Immer wieder hat Cioran von der Riickwendung echten Den-
kens gegen den Denkenden selbst gesprochen, von seiner Revolte
gegen ihn. »Vom philosophischen Standpunkt aus ist niemand
ehrenwerter als der Skeptiker« (AZ 55). Der Mensch zweifelt nor-
malerweise nur deshalb an etwas, weil er (noch) nicht glauben
kann, weil er sich Gewif$heit wiinscht. Doch dieser Wunsch, sobald
erfiillt, kompromittiert ihn als Denkenden, verst6f3t gegen den
natiirlichen Impuls jener Unnatur, die der Geist gegeniiber dem
Leben darstellt.

Die existentielle Normalparadoxie der Skepsis ist ein Extre-
mismus der Distanznahme, ein Zwang zum Hinsehen mit dem
gleichzeitigen Wissen, dafy man nicht dazugehort. Ciorans Werk
ist iberreich an Zeugnissen erlittener wie bejahter Ausgeschlos-
senheit, seiner Weltdistanz durch Sehzwang. Um noch einmal
L’inconvénient zu zitieren: »Das gleiche Gefiihl der Unzugehorig-
keit, des unnotigen Spieles, wohin ich auch gehe: Ich gebe vor,
mich fiir das zu interessieren, was mir gar nichts bedeutet, ich
zapple aus Automatik oder Barmherzigkeit, ohne jemals bei der
Sache, ohne irgendwo zu sein. Was mich anzieht, ist anderswo,
und was dieses Anderswo ist — ich weif$ es nicht.« (N 25) Der
sozialkonventionelle Zwang zum Interessantsein wie zur Inter-
essiertheit vertieft ein Erlebnis von Desinteresse; lennui ist der
moderne Restbestand der alteuropéischen theoria. Es sind die
durchschnittlichen Leiden eines Intellektuellenlebens, die Cioran
in meisterliche Sprachform zwingt. Das besonders in seinen Ta-
gebiichern haufig vernehmbare Klagen zeigt neben der Intellek-
tuellen-Malaise, als Produzent von geistigen Werken in le monde
prasent sein zu miissen, noch eine andere, tiefer wurzelnde, ndm-
lich die, iiberhaupt etwas zu reprasentieren, pathetischer gesagt:

13



etwas beglaubigen zu sollen. Kreditierung tiberlieferten oder ge-
stifteten Sinns war das vom theologischen Amt ibernommene
Intellektuellengeschéft in der Moderne. Das konnte und wollte
Cioran nicht betreiben. Eine Rezeption und Systematisierung sei-
ner Schriften als literarisierte Propaganda fiir gewisse Ideen hat er
als Miflverstindnisse, ja hermeneutische Gewalttaten betrachtet.
Auch diese Weigerung aber, fiir etwas anderes zu stehen als fiir
sich selbst, ist durchaus normal fiir das Selbstbild eines postideo-
logisch-erniichterten Intellektuellen.

Ist es nicht die Forderung, sich mit keiner Sache gemein zu
machen, auch keiner guten, damit man (so die unausgesprochene
Fortsetzung) ganz frei und verfiigbar fiir jede Sache sei? Die dann
Objekt einer schwindelerregend freien Wahl wird? Doch diese -
im Existentialismus Sartres iiberreich entfaltete — Rhetorik trifft
nicht ganz Ciorans Fall. Zugleich wird hierin die religiése Dimen-
sion seines Schreibens sichtbar. Fiir Cioran ndmlich ist Intellektua-
litat, vornehmlich zu erleben als reflexive Distanz, generell nichts
Brauchbares, gar Verfiigbares. Sie verfiigt vielmehr iiber den, der
ihr unterliegt, als tiber einen Verirrten und »Versager« des Lebens,
dem das Mittel zum Zweck geworden ist. Dutzendfach variiert da-
her der Cioransche Seufzer: »Der Skeptiker mochte gerne wie alle
tibrigen Menschen fiir Schimiren leiden, die das Leben méglich
machen. Es gelingt ihm nicht. Er ist ein Martyrer des gesunden
Menschenverstandes.« (SB 22) Das ist nicht nur Koketterie. Kokett
ist eher die Hoffnung, als Extremist des Zweifels (und damit als
Praktikant der Verzweiflung) ein Stellvertreter fiir jene zu sein,
denen Berufs- und Privatleben nicht erlauben, mit ihren Zweifeln
bis ans Ende zu gehen. »Meine Bestimmung ist, fiir alle jene zu
leiden, die leiden, ohne es zu wissen. Ich muf3 fiir sie zahlen, fiir
ihre ahnungslose Weise biiflen, fiir ihr Gliick, nicht zu erraten, wie
ungliicklich sie sind.« (N g1f.)

Selbst noch dieses Martyrertum fiir andere, weniger konse-
quente Lebensversager — Gescheiterte des Scheiterns gewisserma-
Ben - ist fiir einen, der seine Zweifel »organisch« nennt, nichts als
ein Idol, eine Traumrolle. Cioran sieht die Gefahr des Hochmuts,
die im Selbstbild eines geistig-geistlichen Mértyrertums lauert.
Die Selbstdistanz zu den Lockungen, die die eigene sprachliche
Kraft bereithalt, verrit ihrerseits einen religiés-moralischen Blick:

14



als Tanzer, Schwindler, Gauner, Possenreifier, Hochstapler, Komo-
diant charakterisierte sich dieser » Veitstinzer der Skepsis«. Die
Distanz zur eigenen Geistbestimmptheit liegt nicht zuletzt in einem
unverwiistlichen bon sens. Auch wenn Cioran, wie er versichert,
aus seiner Menschen- und Weltkenntnis fiir sich selbst keinen
Vorteil ziehen konnte, huldigt er der Normalitit eines nicht-wort-
besessenen, nicht geistesprofessionell bestimmten Daseins. Ver-
riicktheit, Erhabenheit, Licherlichkeit eines Lebens, in dem es
keinen anderen Glauben als den an Worte gibt, illustriert und
ironisiert Cioran durch ein riesiges Personal sogenannter gewohn-
licher, man darf sagen: normaler Menschen in seinen Biichern.
Von der Pariser Concierge bis zum ruménischen Karpatenbauern,
sie alle scheinen Cioran eine Weisheit zu besitzen, zu der ein
am reinen Intellekt Verzweifelnder erst mithevoll durchdringen
muf3. Diese Weisheit lautet: Die Dinge sind weniger wandelbar
als unsere Meinungen {iiber sie. Miihelos ist den Alltagsskeptikern
zugefallen, wohin seit dem Altertum die Lehrer der Skepsis mit
betrichtlicher Umsicht und Raffinesse erst heranfithren miissen.

Zweifellos ist es nicht gesund, immer zu denken, zu zweifeln,
zu rdsonieren; gewif3 ist es aber auch ungesund, aus der Reflexion
gewaltsam zuriick in eine gedankenlose Normalitit zu streben.
Cioran hat versucht, beidem gerecht zu werden, der inneren Norm
des Geistes wie auch der Natur des alltdglichen Lebens. Daher der
so desperate Stil und doch zugleich trostliche Effekt seiner Texte:
»Ich habe in meine Biicher das Schlimmste meiner selbst hinein-
gelegt. Zum Gliick, denn wieviel Gift hétte ich sonst angehéuft!
Meine Biicher strotzen von Gehissigkeit, morderischen Launen,
Rachsucht - aber das war vielleicht nétig, denn sonst hétte ich
nicht einen gewissen Anschein von Ausgeglichenheit, von > Ver-
nunft« wahren konnen.« (Notizen 692)

15



1. Der Intellektuelle als Martyrer

WIE JEDER INTELLEKTUELLE, der diesen Namen verdient, hatte
Cioran zur eigenen Intellektualitit kein naives Verhiltnis. Von
seinen ersten Veroffentlichungen an erscheint sie als etwas, das ihn
im Innersten beherrscht, das darin zugleich aber etwas Fremdes
bedeutet. Intellektualitit entfremdet ihre Akteure (oder Opfer!)
von Welt und Menschen, gewohnt an ein Dasein in schmerzlicher,
zuweilen heroischer, zumindest melancholischer Distanz. Intel-
lektualitédt, vornehmlich als Wachheit, Klarsicht, Zweifelsdrang,
wird als Schicksal erlebt. Souverdnitit erlangt ein Intellektueller
oder ein Geisteskiinstler erst durch seinen Trieb und sein Talent,
zur Intellektualitat selbst Distanz herzustellen oder wenigstens zu
empfinden. Derlei Distanz verschaffen entweder Erinnerungen an
einen vorreflexiven Zustand (Kindheit, Natur) oder Erschépfun-
gen des reflexiven Impulses selbst.

Die Antithesis von ungehemmter Vitalitit und hemmender
Intellektualitat ist grundlegend fiir Ciorans Werk. Doch bedeutet
Intellektualitit — Cioran spricht zumeist von »Reflexion«, »Geist«
oder »Denken« — nicht einfach den Gegensatz zu Leben, son-
dern eine Vitalitat zweiter Stufe. In ihr kehrt sich das urspriing-
liche Verhiltnis von vitaler Aktivitit und geistiger Hemmung um.
Im menschgewordenen Geist, im Intellektuellen, dominiert typi-
scherweise das aktive, aggressiv-ehrgeizige Moment des Lebens.
Wenn also Geist in der Welt des Lebendigen als solcher sichtbar
werden soll - und ein Intellektueller ist jemand, der sich als Geist
in dieser Welt darstellen mochte —, dann muf} er sich zu die-
sem Negativen und Destruktiven verhalten, zu etwas, das Cioran
in veroffentlichten und unveré6ffentlichten Texten immer wieder
als Fatum seines Temperaments beklagt hat. Cioran fehlt lebens-
langlich der Glaube, daf3 der aktive, letztlich aggressive Impuls
des Geistigen sich in die Positivitat einer religiosen Gewif3heit
oder eines kiinstlerischen » Werkes« transformieren kénne. Zu
einem positiven Begriff des Geistes — von der christlichen Schop-
fungstheologie bis zur neuzeitlichen Aufklirung — gehdrt genau

17



dieser Glaube an seine Kraft, etwas zu schaffen, das iiber Gege-
benes hinausgeht. Cioran leugnet diese Kraft nicht, sie ist ihm
sogar die existenzsichernde Illusion jedes Geistestéters. Doch sind
geistige Schopfungen einer individuellen, begrenzten, sich darin
unweigerlich verschleiflenden Lebensenergie abzugewinnen. Sie
begiinstigen einen satanischen Hochmut. In diesem genief3t das
geistgewordene Leben seine autonome Selbstzerstorung als Illu-
sionsverlust, als » Luziditét«.

Cioran fand es schwierig, auf die eigene Geisteskraft stolz zu
sein. Dennoch mufite er, als es hinter die Existenz als Berufs-
schriftsteller kein Zuriick mehr gab, ein Verhéltnis zu ihr finden.
Im ganzen zeigt seine Biographie hier zwei Phasen: zuerst den
Versuch, mit Gewalt die eigene Intellektualitdt, zumindest der
Wortgeste nach, abzuschiitteln zugunsten einer vielleicht barbari-
schen, formlosen, jedoch schopfungsbegabten Lebenstiichtigkeit.
Auch das Schreiben Ciorans in dieser Phase hat etwas Expressi-
ves, Riicksichtsloses; ein Hoffen auf Ichverlust durch umfassenden
literarischen Ausdruck — Auswurf! — eben dieses als Last emp-
fundenen Ichs. Es folgt eine selbstironische Bejahung der eigenen
Intellektbestimmtheit, eine literarische Selbststilisierung als Ge-
scheiterter am »normalen« Leben.

Ciorans Drang, die eigene Existenz als Denker und Schriftstel-
ler zu rechtfertigen, war enorm und erinnert an den von ihm wenig
geschiétzten Sartre. Die Techniken, mit denen sich Cioran eine
Intellektualitat ertriaglich macht, die er als quélend empfindet, sind
hauptsichlich solche der Distanzierung durch Ubertreibung, der
Ubertreibung durch Imitation. Der geistig Titige hat das schwarze
Gliick, das Scheitern geistiger Schopfungsambition — der gottli-
chen nicht weniger als der menschlichen - an der eigenen Person
zu begreifen, gar zu gestalten. Geist kann nicht schopferisch sein,
all seine Inkarnationen bleiben ihm duflerlich. Fiir Cioran sind
Intellekt wie Intellektueller authentisch nur als machtlose Eben-
bilder einer ihrer nicht achtenden, geistlos wirkenden Macht. So
ist der Intellektuelle der Prototyp des (prometheisch verfithrten)
Menschen und seines Scheiterns, so ist der Westen der Ausgangs-
ort des welterobernden prometheischen Geistes, so ist Frankreich
das Musterland westlichen Geistes.

18



Paris als Hauptstadt des Westens und seiner Intellektuellen

Im Riickblick hat Cioran oft davon gesprochen, dafd fiir junge
rumanische Intellektuelle zumindest bis 1940 Frankreich eine Re-
ligion und Paris eine Gottheit gewesen sei. Wie man vor allem aus
seinen Deutschland-Aufsédtzen weif3, hatte Cioran in den kultu-
rellen und politischen Formen Frankreichs eine mogliche Option
fiir die kleineren europidischen Nationen gesehen, eine Option
allerdings, die Cioran selbst als historische Sackgasse ablehnte. Der
Wertakzent — nicht das Denkmuster - sollte sich beim franzosisch
schreibenden Cioran umkehren. Doch als er nach einem letzten
kurzen Aufenthalt in Ruménien Anfang der 1940er Jahre endgiil-
tig in Paris bleibt, waren dafiir pragmatische Griinde mafigeblich
gewesen. Mit Kriegsbeginn hatte Cioran die Einberufung gedroht,
als zeitweiliger Sympathisant des Radikalnationalisten und Polit-
charismatikers Corneliu Codreanu zudem Schikanen unter dem
zunichst noch monarchisch umrahmten Regime Antonescus. Mit
Griindung der Volksrepublik (spater: Sozialistischen Republik)
Ruménien war an eine Riickkehr erst recht nicht mehr zu den-
ken.

Ciorans Verwandlung in einen Emigranten mit klarem Flucht-
ziel hatte frith begonnen. Bereits in den beginnenden 1930ern
findet man bei Cioran ein elaboriertes Frankreichbild, worin sich
politische Beobachtung, kulturelle Vergleiche und philosophische
Lektiiren mischen. Simmel, Spengler, Klages etwa sind nicht nur
in Ciorans unveroffentlicht gebliebenem Selbstverstaindigungstext
»Despre Franta« (Uber Frankreich, 1941), sondern auch schon
in den Korrespondenzen aus Deutschland allenthalben als Deu-
tungsautorititen greifbar. Er erlebt beide Lander als bediirftiger
Stipendiat aus einer kleineren Nation, der sich die Unterschiede
der Gastgeberlinder mittels philosophischer Oppositionspaare
deutet. Das erschopft sich keineswegs in einer Entgegensetzung
von franzoésischem Formbewufltsein und formlosem deutschen
Unendlichkeitssehnen, Stilbewufitsein und Glaubenskraft, impo-
tentem Esprit und schopferischer Barbarei, kurz, von Geist und
Vitalitat. Cioran schreibt aus der Position des politisch einfluf3-
losen, des historisch nicht eingebundenen und nicht haftbaren
Beobachters. Das bedingt ein starkes Relativitatsempfinden, auch

19



ein geistspielerisches, experimentfreudiges Freiheitsgefiihl. Einem
solchen Beobachter zeigen sich nicht nur die systematische Ver-
gleichsabhingigkeit von Nationalcharakteren, sondern auch die
historischen Phasen, die die beobachteten Nationen gerade durch-
laufen. Obwohl Cioran gerade in den 1930er Jahren als Horer an
der Berliner Universitit Ludwig Klages stark bewundert und ihm
viele intellektkritische Stichworte verdankt, so doch eines nicht:
Der Geist ist ihm weniger von auflen hinzutretender Téter gegen-
tiber einem zuvor ungestorten, ungeistig-instinktgeleiteten Leben,
sondern dessen spite, gesteigerte Form. Wenn der junge Cioran
immer wieder vom Organischen der franzosischen Geistes- und
Realgeschichte spricht, von ihrer liickenlosen Vollendung, dann
meint man eher den Kulturmorphologen Spengler als den Le-
bensmetaphysiker Klages zu vernehmen. Doch die Bedeutung
der franzosischen Kultur erschopft sich, zumindest fiir den In-
tellektuellen aus Stidosteuropa, nicht in ihrer zivilisatorischen
Erstarrtheit. Die Frage ist vielmehr, ob eine zur Form erstarrte
Vitalitit von dieser ablosbar sei. In Texten wie Uber Frankreich
und Leidenschaftlicher Leitfaden ringt Cioran besonders heftig
mit dieser Frage und damit auch um die Rolle, die er selbst im
Kulturleben eines fremden Landes einnehmen kénnte.

Dieses Ringen, zum Teil unternommen mit dem Begriffsar-
senal der deutschen Lebensphilosophie, etwa ihrer Leben-Form-
Polaritit (Dilthey, Simmel), ist fiir den Ruméanen sehr schmerz-
haft gewesen. In seinen deutschen Korrespondenzen hatte er die
Geschlossenheit der nationalen Geisteskulturen betont, sowohl
ihrer politischen als auch ihrer philosophischen Formenwelt. In
Frankreich jedoch zeuge der Formkult von einer vitalen Vollen-
dung. In Ciorans Zeitschriftenaufsatzen aus Deutschland wird die
politische und philosophische Kultur Frankreichs mit dem To-
ten assoziiert. »Im gegenwirtigen historischen Augenblick ziehe
ich dem Rationalismus der demokratischen Politik den barbari-
schen, explosiven, fruchtbaren und beseelen Irrationalismus vor,
der einen Sieg der Lebenskraft, des Elans und der verzweifelten
Tat iber die toten Formen, den Legalismus und den Juridismus
anzeigt.« (UD 77)

Frankreich verkorpert jedoch nicht nur eine allzu vergeistigte,
in sich geschlossene, zu Desillusioniertheit und Antriebsschwia-

20



	Cover
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	 Prolog: 'Das normalste Wesen aller Zeiten'
	1. Der Intellektuelle als Märtyrer
	 Paris als Hauptstadt des Westens und seiner Intellektuellen
	 Westlicher Geist als Martyrium
	 Der Intellektuelle als Märtyrer des Lebens

	2. Aspekte westlichen Bewußtseins
	 Geist als Indikator: der Maßstab Reflexion
	 Geist als Faktor: Fanatismus der Idee
	 Selbstbewußtsein und schlechtes Gewissen

	3. Die Schlaflosigkeit des Geistes
	 Ursprung der Schlaflosigkeit
	 Phänomenologie der Übernächtigung
	 Ressentiment und Rücksichtslosigkeit
	 Philosophieskepsis
	 Literaturbegriff
	 Erlösung Ermüdung?
	 Epilog: Gott in der Nacht

	4. Gnosis, Gnostizismus und Dualismus
	 Gnosis und Dualismus
	 Fanatismen
	 Gnosis oder Gnostizismus?

	5. 'Der Skeptiker ist ein verfehlter Mystiker'
	6. Nietzsche, Klages und das Ressentiment
	 Dankbarkeit im Bösen
	 Nietzsches Lehre vom Ressentiment
	 Klages' Nietzsche-Kritik
	 Leben als Empörungstat
	 Gnosis, Skepsis, Moralistik
	 Ressentiment in Politik und Kultur
	 Die Idolatrie des Werks
	 'Schaffen heißt seine Leiden hinterlassen'
	 Zynismus
	 'Wem soll ich zürnen?'
	 Weisheit durch Ermüdung
	 Nietzsche – ein Utopist

	7. Trauer und Melancholie: zur Philosophie der Stimmungen
	 Philosophischer Aufstieg der Melancholie
	 Geistige Potenzen der Trauer
	 Mißtrauen gegen die Melancholie als Intellektuellen-Selbstkritik
	 Linke Melancholie und germanische Ironieresistenz
	 Metaphysiken der Stimmung
	 Gegen Heidegger
	 Philosophische Korrumpierbarkeit
	 Melancholie – eine unpersönliche Unruhe
	 Philosophische Überlegenheit des Schriftstellers

	8. Zweierlei Romantik
	 Verluste
	 Sehnsüchte
	 Zeitgenossenschaft

	9. Exzeß der Mitte: Cioran und Pascal (I)
	 'Die Eleganz der Angst'
	 Grenzenloser Selbstzweifel, begrenztes Menschenwesen
	 Befreiung und Gehemmtheit
	 Gefahren des Hochmuts
	 Skeptizismus und die korrumpierte Verzweiflung
	 Vorteile der Krankheit
	 Philosophie?
	 Unvermittelte Gnade
	 Fromme Heiden, profanierte Christen
	 Richtig zweifeln
	 Ein Denker für Ungläubige

	10. Ennui ohne Verklärung: Cioran und Pascal (II)
	 Metamorphosen der Langeweile
	 Selbstermächtigung und Sinnentleerung
	 Entfremdete Welt, versteinerte Zeit
	 Analogie von Langeweile und Zweifel
	 Seinsmangel und Willensehrgeiz
	 Allein mit der Zeit
	 Zeit, Geschichte und Verhängnis
	 Die Langeweile der Philosophen
	 Leid oder Langeweile
	 Verstehen durch Verzicht
	 Vom Ennui zum Cafard

	11. 'Über einen, der in Ideen macht': Sartre, der Zeitgenosse
	 'Ich habe eine religiöse Dimension. Die hat er sicher nicht.'
	 Das Drama des Bewußtseins
	 Geist, Zweifel und Verneinung
	 Häresien der Bürgerlichkeit
	 Philosophie und Literatur
	 Jenseits des Engagements

	12. Cioran als Erfolgsautor
	 Die drei Ordnungen
	 Was ist Mißerfolg?
	 Unerfüllbare Wünsche

	 Epilog: 'Dieses Gezücht von Glossatoren'
	 Siglen
	 Nachweise
	 Personenregister



