
Titel der spanischen Originalausgabe: 

¿Quien soy? De la Disociacion a la Integration

1. Auflage 2025

Umschlaggestaltung: Agentur Guter Punkt, München unter Verwendung 

einer Illustration von Lorenzo Lombardi

Übersetzung: Katja Raspail

Lektorat: Beate Steffens, Jivana Werner

Copyright © 2025 Innenwelt Verlag GmbH, Köln

Alle Rechte vorbehalten

Nachdruck und fotomechanische Wiedergabe, auch auszugsweise, 

nur mit Genehmigung der Innenwelt Verlag GmbH, Brabanter Str. 15, 

50674 Köln, info@innenwelt-verlag.de

www.innenwelt-verlag.de

Druck: CPI books, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-910856-06-6

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®



Judit Climent – Zum ersten Mal Flügel bekommen   197
• Der Anfang   197   
• Der Verlauf der Therapie   202
• Über Dissoziation   216
• Schlüsselaspekte der therapeutischen Intervention   220   
• Was ich erreicht habe   230

Quellennachweis   237
Über die Autoren   243

5

Inhalt

Carmen Cortés | Peter Bourquin – Der Mensch und sein inneres System   7
• Über das Selbst   7
• Die Entwicklung der inneren Teile   15
• Die Organisation unseres inneren Systems   32
• Auf dem Weg zur Integration   41 

Mario C. Salvador – Die Topografie des Selbst beim Überleben   52
• Wer bin ich?   52
• Dissoziation und emotionales Trauma   54
• Arbeitsmodell: die Topografie des Überlebenssystems   70
• Die Benutzung des Modells   99

Jesús Atencia – Die kartografische Analyse eines Prozesses   107
• Neuroprocessing: Die Kapsel der traumatischen Geschichte öffnen   108
• Eine kartografische Karte zum Erkunden der Erfahrung   112
• Analyse einer Sitzung und das Lesen der Ebenen   119
• Beobachtung der Interventionen des Therapeuten   162   
• Wenn ich kein Therapeut bin, wie kann mir dieses Kapitel helfen?   166

Peter Bourquin | Carmen Cortés – Das inneren System aufstellen   168
• Eine „Landkarte“ der systemischen Aufstellungen   168
• Erwachsenen-Ich und Kinder-Ich   172
• Von Eltern, Kindern und inneren Kindern   173
• Selbstgeschaffene Elternfiguren   177
• Mit Gott verhandeln: religiöse Vergebung versus Trauma heilung   179
• Aufstellung mit Laura: „Warum boykottiere ich mich selbst?”   184

4



Carmen Cortés | Peter Bourquin

Der Mensch und sein inneres System

Über das Selbst

„Ich hoffe, du wirst der, der du bist.“
Pindar, vor 2500 Jahre

Es ist nicht einfach, einer Dimension unserer Existenz, die nicht messbar
oder greifbar ist, einen Namen zu geben. Die Benennung ist ein Ver-
such, sie zu erfassen und verständlich zu machen. Es gibt Worte wie
„das Selbst“, „die Essenz“, das „wahre Ich“, die „Seele“ oder den Angli-
zismus „self“, um nur einige zu nennen. Wir wollen versuchen, dem
Ganzen eine Form zu geben, und benutzen „das Selbst“, um es zu
benennen. Für uns ist nicht der Name relevant, der je nach persön -
licher Vorliebe variieren kann, sondern das ihm innewohnende Ver-
ständnis.

Das Selbst existiert in jedem von uns und wird in verschiedenen spi-
rituellen Strömungen und Religionen anerkannt. Es ist eine Dimen-
sion, über verschiedene philosophische und mystische Schulen zu
kontemplieren. Im Bereich der Psychologie ist es eine inhärente
Dimen sion, da das griechische Wort psykhé etymologisch „Seele“,
„Geist“, „Atem“, „Leben“, „kalter Wind“ bedeutet, während logia
„Rede“ oder „Diskurs“, „Abhandlung“, „Lehre“ beschreibt. Psycholo-
gie bedeutet also wörtlich „Lehre von der Seele“.

Mit dem Begriff „menschliches Wesen“ kommen zwei grund -
legende Aspekte zum Ausdruck, denn wir leben in der Tat eine
Doppel existenz. Um dies verständlicher zu machen, ist es nützlich,
sich mit dem Begriff des „Holon“ vertraut zu machen. Wir kennen

7



so sehr in unserem innersten Wesen, sondern ist vielmehr zwischen
uns, umhüllt und vereint uns. Es liegt in unserer Natur als Holon, dass
wir als Individuen gleichzeitig ein Netzwerk zwischen allen und allem
bilden. Daraus erklärt sich eine Qualität des Seins, die allumfassend
ist, alle gleichermaßen wertschätzt und frei von Urteilen ist. 

Das Harmonisieren unserer dualen Existenz als Individuum und als
Wesen führt dazu, diese Dualität zu transzendieren. Der amerikanische
Psychologe Abraham Maslow interessierte sich für die sogenannten
„Gipfelerlebnisse“ und erforschte sie. Dabei handelt es sich um Mo-
mente tiefer Liebe, des Verstehens, des Glücks oder der Verzückung,
in denen sich der Mensch vollständiger, lebendiger und sogar wie die
Fortsetzung der Welt selbst fühlt, sich der Wahrheit, der Gerechtigkeit,
der Harmonie, des Guten und solcher Gefühle bewusster ist. 

Dies sind Erfahrungen eines erweiterten Bewusstseins, die viele
Menschen irgendwann in ihrem Leben gemacht haben und die
keines  wegs eine pathologische Erfahrung sind: „Ein wesentlicher Nut-
zen, den ich aus dieser Erfahrung ziehe und den wir alle haben kön-
nen, ist, dass sie uns hilft, uns selbst besser zu verstehen. Es gibt viel
mehr Harmonie in uns, als an der Oberfläche. Mit anderen Worten:
„Das Persönlichste, das Lebendigste in uns ist etwas, das wir alle miteinander
teilen. Denn während dieser Gipfelerlebnisse sind wir uns klar und intensiv
bewusst, dass wir zusammengehören und etwas teilen, das jedem Menschen
eigen ist (…) in bestimmten Momenten sprechen wir alle eine gemeinsame
Sprache, haben eine gemeinsame Erfahrung und leben in der gleichen Welt. In
diesen Momenten sind wir am lebendigsten. In unseren lebendigsten Momenten
sind wir eins mit einander.“ (Büntig)

Maslows Worte spiegeln einige der Qualitäten des Selbst wider, die
sich aus der Erfahrung dieser Realität ergeben und nicht aus der bloßen
mentalen Reflexion über sie. Das Leben im Selbst führt zu Erfahrun-
gen von Liebe und Weisheit: Liebe als bedingungslose, emotionslose
Meta-Liebe und Weisheit als klares, praktisches Wissen, das uns hilft,
ein erfolgreiches Leben zu führen und uns mit der Realität in Einklang
zu bringen. Dies sind Erfahrungen, die über den individuellen Rahme n
hinausgehen. 

9

Ausdrücke wie holistisch oder Hologramm, die wie Holon ihren
Urspru ng im griechischen Wort hólos haben: „ganz“, „Ganzheit“, „Tota -
lität“, „Das Ganze ist größer als die Summe seiner Teile.“ Es scheint, dass
der erste Mensch, der diese geistreiche Idee hatte, Aristoteles war, der
damit das allgemeine Prinzip des Holismus auf den Punkt brachte. 

Ein Holon ist etwas, das sowohl ein Ganzes als auch ein Teil von
etwas ist. Jedes System kann als Holon betrachtet werden, sei es ein
subatomares Teilchen oder ein Planet. Zum Beispiel ist ein subatomares
Teilchen Teil eines Ganzen, eines Atoms. Ein Atom ist Teil eines Gan-
zen, eines Moleküls. Dieses ist gleichzeitig Teil einer ganzen Zelle, die
wiederum Teil eines größeren Organismus ist, zum Beispiel eines Men-
schen. Das ist eine Einheit, die auch Teil einer Familie, einer Gemein-
schaft, einer Gesellschaft, der Menschheit, des Ökosystems usw. ist. Jede
Einheit, jedes System ist gleichzeitig auch Teil eines größeren Systems.

In einem nicht-physischen Bereich sind Worte, Ideen, Klänge, Emo-
tionen und alles, was identifiziert werden kann, sowohl Teil von etwas
als auch gleichzeitig aus Teilen zusammengesetzt. Im Sinne der Selbst -
ähnlichkeit sind Holons den Fraktalen sehr ähnlich. Ein Fraktal kommt
der Idee des Holons insofern nahe, als ein Teil eines Holons eine Dar-
stellung des Ganzen ist. Die Bilder von Mikrokosmos und Makrokos-
mos sind in ihrer Ähnlichkeit verblüffend. 

Nichts ist nur ein Teil oder ausschließlich ein Ganzes. Wir haben es
also immer mit etwas zu tun, das sowohl ein Ganzes als auch ein Teil
ist. Um Ihnen ein Bild zu geben: Ein Holon ist wie ein Knoten in
einem Netz. Ein Knoten ist eine Einheit, aber er kann nicht für sich
allein exis tieren, er kann nur zusammen mit den anderen ein Netz bil-
den. Außer dem hat ein Holon zwei Tendenzen: Es will sich sowohl
als Einheit als auch als Teil manifestieren. Aber seine tiefste Existenz
liegt im Ganzen, das es anzieht. In den Teilen, in den verschiedenen
persön lichen Strukturen, gibt es eine tiefe Sehnsucht nach dem Gan-
zen, der Einheit.

Wir leben eine doppelte Existenz: als Individuum und als Teil einer
größeren Einheit. Die größere Einheit könnten wir „das Selbst“ nennen.
Es ist ein gemeinschaftliches, umfassendes Sein. Es befindet sich nicht

8



Verbindung zum Selbst. All sein Wissen steht im Hintergrund als
Werkzeugkasten zur Verfügung; aber nur dort, wo sich der Therapeut
mit seinem ganzen Sein dem Sein des Klienten aussetzt, kann eine hei-
lende Beziehungserfahrung stattfinden, die die Grundlage dafür ist,
dass sich einer aus seiner Essenz heraus manifestiert und, um es mit
Pindaros Worten zu sagen, zu dem wird, was er bereits ist.

Das eigene Selbst wird nicht von Traumata beeinflusst und ist nicht
von Bindungsbeziehungen zu anderen abhängig. Es existiert bereits
vor jeder Beziehungserfahrung und geht darüber hinaus, weil es nicht
beeinflussbar ist. Diese dem inneren System des Klienten innewoh-
nende Qualität ist eine kraftvolle Quelle für den Heilungsprozess und
der „organismischen Selbstregulierung“, wie Fritz Perls unsere natür-
liche und spontane Tendenz zur Verwirklichung unserer Potenzialität
nannte. Dazu gehört die Akzeptanz, Wertschätzung und Integration
aller Aspekte von uns. 

Um es mit den Worten unserer Kollegin Judith Roig zu sagen: „Es
ist möglich, jede Erfahrung zu haben und sie zu halten, wenn man in
Kontakt mit der Essenz ist, die nicht beschädigt wurde, weil es da keine
Materie gibt. Es ist die Materie, die die Erfahrung macht, wobei das
Selbst die Instanz ist, die, sicher vor allem, die Erfahrung beobachtet.
Wenn wir uns in ihr sehen, wenn sie sich in uns sieht, wenn sie in uns
hi nein  schaut, dann geschieht vielleicht Heilung.“

Insbesondere bei schweren Traumata, die durch Gewalt-, Miss-
brauchs- oder Vernachlässigungserfahrungen in der Kindheit verur-
sacht wurden, kann es ein entscheidender Schritt zur Heilung sein,
wenn die Person in sich selbst einen Raum entdeckt, die nie verletzt
wurde und nach wie vor intakt ist. 

Diese Erfahrung des Selbst im therapeutischen Prozess zu wecken,
kann Zeit in Anspruch nehmen, genauso wie das Einleiten, der Aufbau
und die Pflege einer Beziehung zu dieser Dimension im Klienten.
Aber es lohnt sich, dranzubleiben, denn es wird sowohl ein Anker der
Stabilität als auch eine nie versiegende Quelle von Heilungs impulsen
sein – hier liegt ein großes Poten zial für Selbstheilung. Zusammen mit
der therapeutischen Beziehung schafft dies einen Rahmen, in dem die

11

Ein östliches Sprichwort sagt: „Je tiefer meine Erfahrung, desto
größe r mein Mitgefühl.“

Das Wesen des Selbst zeigt sich in der Manifestation seiner Qua litä -
ten wie Akzeptanz, Vertrauen, Klarheit, Verbindung, Einheit, Neugier,
Ruhe, Kreativität, Mut und Mitgefühl. Wir wollen diesen mitfühlen-
den Blick des Selbst auf sich selbst, andere und die Welt hervor heben.
Mitgefühl ist sowohl die bedingungslose Anerkennung der Würde
jedes Einzelnen als auch der Wunsch, dass man selbst und andere frei
von Leiden sind. Es hat nichts mit dem Leiden des anderen zu tun
oder mit einem einschränkenden Blick, der den Nächsten als Opfer
des Lebens sieht.

Das Selbst in der Therapie
Alles, was in Beziehung geht, kann heilen. In einem therapeutischen
Kontext gibt es dafür mindestens drei Dimen sionen: eine ist der in -
nere Prozess des Klienten, der mit be stimm ten Themen oder Teilen
von ihm in Kontakt kommt, die Schwierigkeiten verursachen; die
andere ist die Beziehung zwischen dem Klienten und seinem Thera-
peuten; und die dritte ist alles, das im Therapeuten in Resonanz mit
seinem Klienten geschieht, was wir Gegenübertragung nennen.
Damit diese Begegnungen heilsam sind, sowohl auf der intrapsychi-
schen als auch auf der interpersonellen Ebene, sehen wir die Präsenz
des Selbst als wesentlich an. 

In der Begegnung mit einem Therapeuten, der den Kontakt zum
Selbst nie ganz verloren hat oder der es wiederentdeckt hat und dafür
sorgt, dass die Tür offen bleibt, kann sich das Selbst des Klienten in die-
ser Beziehung entfalten und an Präsenz gewinnen. Wir möchten klar-
stellen, dass das, was wir hier beschreiben, nichts mit einer bestimmten
Religion, einem Glauben oder einer spirituellen Praxis zu tun hat, wir
beziehen uns einfach auf das Bewusstsein des Therapeuten.

Ein Psychotherapeut, der Zugang zum Selbst hat, tritt auf exklusive
Weise in Beziehung mit seinem Klienten, denn in diesem Moment
gibt es nichts anderes als sich selbst und den anderen, in ihrer primären

10



der Unzufriedenheit, des Schmerzes oder des Leidens an. Der erste Schritt ist,
es mit Gleichmut zu betrachten. Sieh ihm ins Gesicht, schaue es einfach an,
gib ihm Raum, mische dich nicht ein. Wenn du es gut ansiehst, weißt du, dass
Schmerz eine Sache ist und das Bewusstsein, das es ansieht, eine andere. Wir
lernen zu unterscheiden. Es ist wie mit einem Spiegel, der nicht mit seinem
Spiegelbild verwechselt wird, er ist immer neutral.

(Jetzt ist es an der Zeit, das Selbst mit seinen Qualitäten der Liebe
und der Weisheit zu erwecken. Obwohl der innere Beobachter eine
Brücke zum Selbst schlägt, müssen wir uns vielleicht des Selbst bewusst
werden, damit dies geschieht.) „Schaue mit allumfassender Liebe auf dich.
Wenn ich Mitgefühl für mich habe, ist der Mitgefühl gebende Teil glücklich.
Wir befinden uns gleichzeitig im Leid und in der Liebe. Es ist eine Übung, die
Flamme der Liebe aufrechtzuerhalten, auch wenn es einem schlecht geht. Es ist,
dass man auch im Schmerz glücklich sein kann!“

Diese Brückenfunktion des Beobachters zwischen unserem ge-
wöhnlichen Bewusstsein und unserem Selbst wird durch die Fähigkeit
des Beobachters zur Distanzierung ermöglicht. Diese Distanz ist je-
doch von einer ganz anderen Qualität als die Dissoziation, die aus einer
traumatischen Erfahrung resultiert. Jene will die schmerzhafte Erin-
nerung vermeiden, was zu einer Fixierung auf etwas Vergangenes
führt und den Kontakt mit dem gegenwärtigen Moment unterbindet.
Der innere Beobachter hingegen flieht nicht, vermeidet nicht, sondern
stellt sich dem Geschehen. Es handelt sich nicht um einen Zustand der
Fixierung, sondern um eine flexible Entscheidung des bewussten
Selbst, die in jedem Moment getroffen wird.

Das bewusste Selbst als Protagonist
Der Beobachter hat die Gabe, von jeder Erfahrung, jedem Gedanken
oder Verhalten zurückzutreten und es zu beobachten. Obwohl er kei-
nen aktiven Einfluss ausübt, beeinflusst er unweigerlich das Beobach-
tete, wie wir aus der Quantenphysik ableiten können. In der reinen
Beobachtung dessen, was ist, beginnt die radikale Akzep tanz von sich
selbst und dem Leben, wie es ist. 

13

Integration von schmerzhaften Erinnerungen und verletzten Anteilen
in eine Einheit möglich ist. Im Vertrauen auf das Selbst gibt es keine
Grenzen der Hoffnung, wie weit eine Heilung gehen kann.

In Bezug auf die Aufstellungsarbeit möchten wir die folgenden
Überlegungen von Manuel Guerrero Garcia teilen, die wir für sehr
einleuchtend halten: „Der Aufsteller und sein Werk werden dann zu einem
Medium, durch das etwas Größeres wirkt. Im ,Buch der vollkommenen Leere‘
(Liehtse, 1987, S. 45) heißt es: ,Im Handeln der Form entsteht nicht eine andere
Form, sondern ein Schatten; im Handeln des Klangs entsteht nicht ein anderer
Klang, sondern ein Echo; im Handeln der Leere entsteht nicht die Leere, sonder n
das Sein.‘ Eine Möglichkeit, eine Aufstellung zu betrachten, besteht darin, sie
als ein Ritual zu sehen, durch das – um das obige Zitat zu paraphra sieren –
ein Klient mithilfe eines Vermittlers sich wieder mit der Leere verbindet, in der
Hoffnung, dass daraus neue Wege des Seins entstehen.“

Der innere Beobachter: Überbrückung der Kluft
Wir wollen über eine angeborene Fähigkeit sprechen, die wir alle
haben: den inneren Beobachter. Wir sind in der Lage, uns selbst zu
beobachten, was uns in eine Subjekt-Objekt-Beziehung zu uns selbst
bringt, zu dem, der beobachtet, und dem, der beobachtet wird. Wer
beobachtet? 

Es ist das Bewusstsein selbst, das beobachtet, was ge schieht, ohne ein-
zugreifen, sondern es einfach aus einem Gleichgültigsein he raus re -
gistriert. Bewusstsein ist die Fähigkeit, das Leben in all seinen Aspekten
zu beobachten, ohne das Beobachtete zu bewerten, zu beurteilen und
ohne das Ergebnis eines Ereignisses kontrollieren zu müssen. Achtsam-
keit ist ein Prozess, sie ist etwas, das jeden Moment aufs Neue ge-
schieht. Wir können diese Fähigkeit als eine wiederkehrende Übung
der Kontemplation oder Achtsamkeit entwickeln und trainieren,
mittler weile auch Mindfulness genannt, um den populären Ang lizismus
zu verwenden. 

Hier ein Beispiel aus einem Vortrag von Claudio Naranjo: „Wenn du
dich in einer unangenehmen Situation befindest, dann sieh dir diese s Gefühl

12



Die Entwicklung der inneren Teile

„Das Eine ist mehr als die Summe seiner Teile.“

Die menschliche Persönlichkeit entwickelt sich durch zwei grundlegende
und komplementäre Prozesse: Differenzierung und Integration. Die
Aufspaltung eines Ganzen in Teile und die Verbindung von Teilen zu
einem Ganzen.

Ein neugeborenes Baby ist ein menschliches Wesen, das einerseits
mit seiner eigenen genetischen Konstitution und gleichzeitig mit einer
spezifischen Qualität des „Seins“ auf die Welt kommt, die es einzigartig
macht. Gleichzeitig ist ein Baby wehrlos, verletzlich und zum Über-
leben auf die Welt der Erwachsenen angewiesen, sodass es sich so weit
wie möglich an seine Umwelt anpassen wird. 

Wir sind also nicht nur die bloße Fortsetzung unserer Eltern und
nicht nur das Ergebnis der Konditionierung durch unsere Umgebung,
wir sind mehr. Es geht um den Unterschied zwischen dem, was ich
bin und dem, was ich habe, indem ich es zu meinem mache, zu mei-
nem Ich und zu meinem Charakter.

James Hillmann, ein amerikanischer Jung’scher Psychologe, hat es
so formuliert: „Ich möchte, dass wir uns vor stellen, dass das, was ein
Kind erträgt, das ist, was es tun muss, um in der Welt einen Platz für
seine eigene Berufung zu finden. Es versucht, zwei Leben gleichzeitig
zu leben: das Leben, mit dem es geboren wurde, und das Leben der
Menschen und Orte, an denen es geboren wurde.“ 

Das Kind hat das Potenzial, eine große Vielfalt an Ichs zu ent wickeln,
deren Summe seine individuelle Persönlichkeit ausmacht. Die Persön-
lichkeit oder der Charakter entwickelt sich, um mit unserer Verletz-
lichkeit fertigzuwerden und unser Überleben zu sichern. Folgli ch
bilden wir in einem Prozess ständiger Anpassung innere Anteile aus,
um bestmöglich auf die Außenwelt reagieren zu können. Watkins und
Watkins (1997) unterscheiden drei Prozesse, die unsere Differenzierung
fördern und Teile bilden: die natürliche Differe n zierung unser er

15

Jemand muss diese Informationen empfangen und entscheiden, was
damit zu tun ist. Es braucht also ein Ich, das ständig dabei ist, sich be-
wusster zu werden. Die Kombination aus sich ständig erweiterndem
Bewusstsein und Erfahrungen schafft das, was wir das „bewusste
Selbst“ nennen. Obwohl unser innerer Beobachter nichts tut, da er
kein ausführendes Organ ist, nährt er unser bewusstes Selbst, und in
der Tat ergänzen sie sich wie zwei Seiten derselben Medaille. 

Das bewusste Selbst kann als die Individuation des Selbst verstanden
werden, oder, um das Bild des Holons wieder aufzugreifen, sein
Aspekt, eine eigene Einheit zu sein, während das Selbst eher seine ge-
meinsame Dimension ist. Es ist die Präsenz des Selbst im Individuum,
der Samen, der in uns allen steckt und der im Laufe unseres Lebens
zu wachsen beginnt. Möglicherweise gewinnt das bewusste Selbst im
Laufe der Jahre an Präsenz, wird erfahrener und weiser, reagiert auf
den gegenwärtigen Moment und ist in der Lage, das Ruder des eige-
nen Lebens zu übernehmen und die Zügel des konkreten Alltags in
der Hand zu halten. Dies ist jedoch kein automatischer Prozess, son-
dern das Ergebnis einer persönlichen Reifung im Kontakt mit dem
Selbst. Es gibt Menschen, bei denen, unabhängig von ihrem Alter, das
bewusste Selbst kaum entwickelt ist und nicht genügend Kraft hat, um
die Zügel ihres Lebens in die Hand zu nehmen, sondern von den ver-
schiedenen reaktiven Anteilen beherrscht wird, die die ausführende
Funktion im System übernehmen. 

Es ist der Kontakt mit dem Selbst, der uns lehrt und trainiert, dem
Leben mehr zu vertrauen, auch wenn es unvorhersehbar ist, anstatt
alte Muster der Vergangenheit zu wiederholen, die ein Versuch sind,
das Leben unter Kontrolle zu halten, um ein Unglück zu vermeiden,
das bereits geschehen ist. Es ist genau dieses Vertrauen, das aus dem
Selbst kommt, das uns weniger reaktiv und offener für das Leben
macht. Und in der Entfaltung unserer Fähigkeit zu lieben, manifestiert
sich ein angeborener Impuls, unsere Individualität zu transzendieren. 

14



der den besten Weg sucht, uns vor ihnen zu schützen. Dieser Teil
entwicke lt und differenziert sich im Laufe der Jahre, nimmt gesell-
schaftliche und elterliche Vorgaben auf und steuert unser Verhalten
weitgehend, indem er ein Regelwerk aufstellt, das unsere Sicherheit
und unsere Akzeptanz durch andere gewährleistet. Es ist das energe-
tische Muster hinter den verschiedenen Ichs (Stone, 2014). Bei den
meisten von uns ist es die Kontroll-/Beschützer-Energie, die unsere
Persönlichkeit lenkt. 

Im „Dialog der Stimmen“ wird es das Ego genannt (Stone). Wir nen-
nen es Persönlichkeit oder Charakter. Der Grund dafür ist, dass der Be-
griff „Ego“ für viele Menschen mit einer Bewertung als etwas
Schlechtes, Verachtenswertes verbunden ist, das an „Egoismus“ usw. er-
innert, und es bei bestimmten meditativen oder spirituellen Praktiken
das Ziel ist, „das Ego zu töten“, wogegen dieser Begriff einfach eine
Realität unserer vielschichtigen Existenz beschreibt. Wir kennen nie-
manden, der kein Ego, keine Persönlichkeit oder keinen Charakter hat.

Der Mensch wird in der Psychologie seit mehr als einem Jahrhun-
dert nicht als monolithische Einheit, sondern als eine Reihe von Antei -
len verstanden. Unter anderem Pierre Janets frühes Verständnis von
Trauma und der Dissoziation von Teilen der Persönlichkeit, Carl
Gusta v Jungs sogenannten „psychische Komplexe“, bis hin zu neueren
Ansätzen wie Hal und Sidra Stones „Dialog der Stimmen“, John und
Helen Watkins’ „Ego-State-Therapie“ oder Richard Schwartz’ „Inneres
Fami liensystem“ (IFS). In diesem Sinne wäre es genauer und realitätsge-
rechter, von sich selbst im Plural zu sprechen, zu sagen „Wir sind
Peter“ statt „Ich bin Peter“, denn im Moment konzentriert sich ein
Teil von mir auf die Formulierung dieser Sätze, während ein anderer
Teil von mir merkt, dass ich lieber einen Kaffee trinken und eine Pause
machen würde. 

Wesentliche Aspekte der Anteile:
• Sie sind Teilpersönlichkeiten oder Aspekte der Persönlichkeit, 

die auch als Ich-Zustände bezeichnet werden.
• Sie wurden entwickelt, um die Fähigkeit des Einzelnen zu verbessern, 

17

Persön lichkeit im Laufe unserer Entwicklung, die Verinner lichung uns
bedeutender Menschen und die Fragmentierung aufgrund trauma -
tischer Erfahrungen.

Die verschiedenen Teile, die sich entwickeln, zielen darauf ab, Kon-
flikte und Probleme zu lösen, um unser Leben erfolgreicher zu gestal-
ten. Eine Folge davon ist jedoch, dass wir beginnen, den Kontakt zu
unserem Selbst zu verlieren. Kleine Kinder leben jeden Augenblick
mit Intensität. Sie projizieren den Schmerz des Augenblicks nicht in
die Zukunft, sie haben keine Angst vor ihr, der Impuls des Lebens ist
stärker und sie leben darin, als eine kontinuierliche Manifestation des
Selbst. Aber es gibt noch keine bewusste Instanz in ihnen. Und genau
aus diesem Grund kann das Selbst ihnen nicht als Ressource für den
Umgang mit schmerzhaften und traumatischen Erfahrungen dienen. 

Wenn wir das Erwachsenenalter erreichen, haben wir im Allgemei-
nen die Verbindung zu unserem wahren Selbst weitgehend verloren.
Es ist bezeichnend, dass das Interesse an Meditation, Spiritualität oder
Religion in der Regel erst ab einem bestimmten Alter, frühestens in
der Pubertät, auftritt. Denn man kann sich nur nach dem sehnen und
suchen, was man verloren hat, wovon man sich getrennt fühlt und
wovon man ein anfängliches Bewusstsein hat. 

Die archetypische Geschichte von der Vertreibung Adams und Evas
aus dem Paradies spiegelt diese evolutionäre Reise des Menschen
wider, die kein Zurück mehr kennt. Inmitten einer Welt, in der alles
eins war, mussten sie den Apfel der Erkenntnis essen, um sich ihrer
Individualität, ihres Getrenntseins von den anderen, bewusst zu wer-
den. Von diesem Moment an beginnt das menschliche Streben, sich
wieder mit dem Bewusstsein des Selbst zu verbinden (lateinisch: releger e,
wörtlich „wieder zusammenführen“, daher „Religion“), das sowohl all-
umfassend ist als auch über unseren Individualismus hinaus geht.

Es ist derselbe primitive und biologische Selbsterhaltungstrieb, der
jedem Lebewesen innewohnt, der uns dazu veranlasst, eine der ersten
Instanzen, und sicherlich die erste überhaupt, zu entwickeln: einen
archai schen Teil, der wie ein Leibwächter über uns wacht und auf uns
aufpasst, der uns vor Gefahren warnt, die auf uns lauern können, und

16



Differenzierung 
Durch natürliche Differenzierung lernt ein Baby zum Beispiel,
Nahrungs mittel, die gut schmecken, von denen zu unterscheiden, die
nicht schmecken. Mit der Zeit lernt das Kind komplexere Unter -
scheidungen, z. B. ganze Verhaltensmuster, die für den Umgang mit
Eltern, Lehrern und Spielkameraden geeignet sind, und die sich für die
Anpassung in der Schule, in der Familie, bei Freunden usw. eignen. 

Auf dem Entwicklungsweg zum Erwachsensein wird diese Dif fe -
ren zierung durch verschiedene Beziehungserfahrungen immer spezi -
fi scher oder komplexer, und wir entwickeln immer spezifischere
Ich-Zustände in unserer Psyche. Jedes dieser Ichs besteht aus einer
Reihe spezifischer Erfahrungen, Einstellungen und emotionaler Zu-
stände, die einer bestimmten Funktion dienen. Diese Fähigkeit, uns
in verschiedenen Umgebungen und Beziehungen zu differenzieren,
ist eine große adaptive Ressource, die einen wertvollen Reichtum für
die Entwicklung unserer Psyche darstellt. 

In unserem täglichen Leben können wir beobachten, dass wir unter-
schiedliche Rollen einnehmen, je nachdem, mit wem wir in Beziehung
gehen. Natürlich ist es nicht angebracht, seinen Chef so zu behandeln,
als wäre er das eigene Kind und umgekehrt. Es gibt nahe und distan-
zierte Beziehungen, Beziehungen zwischen Gleichgestellten und sol-
che, in denen eine Art von Hierarchie herrscht, sei es aufgrund von
Autorität, Wissen oder Alter. Es ist interessant, die Vielfalt unserer Ich-
Zustände oder Teile zu beobachten, je nach Kontext: So sind wir Söhne
oder Töchter unserer Eltern, Geschwister unserer Geschwister, Partner
unseres Partners, Mutter oder Vater unserer Kinder usw. Das Kinder-
Ich unterscheidet sich oft stark vom Eltern-Ich, das Partner-Ich hat eini -
ge einzigartige Eigenschaften, das Freund-Ich hat andere. Das beruf liche
Ich ermöglicht es uns, wieder ganz andere Aspekte zu entwickeln. Wir
können eine Unterscheidung in verschiedene Beziehungs bereiche vor-
nehmen: familiäre Beziehungen, soziale Beziehungen, berufliche Be-
ziehungen, innere Beziehungen und existenzielle Beziehungen,
insbesondere zum Leben und zum Tod selbst. In ihrer Gesamtheit
führe n diese zu einem ausgesprochen differenzierten Innenleben.

19

sich anzupassen und mit einem bestimmten Problem oder einer 
bestimmten Situation umzugehen. 

• Sie äußern sich in Form von körperlichen Empfindungen, Gefühlen, 
Verhaltensweisen, Gedanken, Überzeugungen oder Bildern. 

• Sie kommunizieren visuell, auditiv, durch körperliche Symptome, 
mit Metaphern, durch Träume und auf andere Weise.

• Sie interagieren miteinander. Sie können polarisieren oder Allianzen 
bilden, um Einfluss im System zu gewinnen.

• Einmal geschaffen, sind sie stark motiviert, sich zu schützen und ihre 
Existenz fortzusetzen. Jeder Ich-Zustand ist entstanden, um die 
Anpassung einer Person zu erleichtern, und er ist geblieben, weil er 
einen gewissen Erfolg hatte.

•  Ein kindlicher Ich-Zustand wurde geschaffen, um sich an die 
Bedingungen von gestern anzupassen, und oft sind seine Versuche, 
heute zu funktionieren, nicht adaptiv.

• Durch das Erfragen und Einholen von Informationen über den 
Zeitpunkt und die Umstände, unter denen ein Ich-Zustand sich zeigte, 
werden Türen zu relevanten Erinnerungen geöffnet.

Wie entwickeln sich die inneren Teile?
Im Folgenden werden drei verschiedene Quellen (Watkins) beschrie-
ben, die zur Entwicklung von Ich-Zuständen führen: Differenzierung
als Prozess der kindlichen Entwicklung, Internalisierung signifikanter
Anderer durch Introjekte und Identifikationen und innere Fragmen-
tierung durch permanente Dissoziation als Reaktion auf traumatische
Erfahrungen. 

Darüber hinaus möchten wir eine vierte Quelle vorschlagen: Die
transgenerationale Anteile, die als unbewusstes Erbe zu uns komme n,
mit dem Schicksal und den Gefühlen eines Vorfahren identifiziert sind
und ihren Ursprung im eigenen Familiensystem haben.

18


