PETER BOURQUIN
MARIO C. SALVADOR

Von der
Titel der spanischen Originalausgabe:

¢Quien soy? De la Disociacion a la Integration D I S S O Z I A I I O N

ZUr

INTEGRATION

Umschlaggestaltung: Agentur Guter Punkt, Miinchen unter Verwendung

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

LX5E Fscecossatt

einer Illustration von Lorenzo Lombardi

Ubersetzung: Katja Raspail Den SCh merz CIQS Ve I’gCI ngenen
Lektorat: Beate Steffens, Jivana Werner h . | d . d d
Copyright © 2025 Innenwelt Verlag GmbH, Kéln cllen und wieder ga Nz werden
Alle Rechte vorbehalten

Nachdruck und fotomechanische Wiedergabe, auch auszugsweise,

nur mit Genehmigung der Innenwelt Verlag GmbH, Brabanter Str. 15,

50674 Kéln, info@innenwelt-verlag.de

www.innenwelt-verlag.de

Druck: CPI books, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-910856-06-6



Inhalt

Carmen Cortés | Peter Bourquin - Der Mensch und sein inneres System 7
« Uber das Selbst 7
+ Die Entwicklung der inneren Teile 15
- Die Organisation unseres inneren Systems 32
+ Auf dem Wegq zur Integration 41

Mario C. Salvador - Die Topografie des Selbst beim Uberleben 52
« Wer bin ich? 52
+ Dissoziation und emotionales Trauma 54
« Arbeitsmodell: die Topografie des Uberlebenssystems 70
+ Die Benutzung des Modells 99

Jeslis Atencia - Die kartografische Analyse eines Prozesses 107
+ Neuroprocessing: Die Kapsel der traumatischen Geschichte 6ffnen 108
+ Eine kartografische Karte zum Erkunden der Erfahrung 112
+ Analyse einer Sitzung und das Lesen der Ebenen 119
+ Beobachtung der Interventionen des Therapeuten 162
+ Wenn ich kein Therapeut bin, wie kann mir dieses Kapitel helfen? 166

Peter Bourquin | Carmen Cortés - Das inneren System aufstellen 168
- Eine , Landkarte” der systemischen Aufstellungen 168
- Erwachsenen-Ich und Kinder-Ich 172
« Von Eltern, Kindern und inneren Kindern 173
- Selbstgeschaffene Elternfiguren 177
+ Mit Gott verhandeln: religidse Vergebung versus Traumaheilung 179
+ Aufstellung mit Laura: ,,Warum boykottiere ich mich selbst?” 184

Judit Climent - Zum ersten Mal Fliigel bekommen 197
« Der Anfang 197
« Der Verlauf der Therapie 202
+ Uber Dissoziation 216
- Schliisselaspekte der therapeutischen Intervention 220
+ Was ich erreicht habe 230

Quellennachweis 237
Uber die Autoren 243



Carmen Cortés | Peter Bourquin

Der Mensch und sein inneres System

Uber das Selbst

Ich hoffe, du wirst der, der du bist."”
Pindar, vor 2500 Jahre

Es ist nicht einfach, einer Dimension unserer Existenz, die nicht messbar
oder greifbar ist, einen Namen zu geben. Die Benennung ist ein Ver-
such, sie zu erfassen und verstindlich zu machen. Es gibt Worte wie
»das Selbst®, ,,die Essenz®, das ,,wahre Ich*, die ,Seele“ oder den Angli-
zismus ,self, um nur einige zu nennen. Wir wollen versuchen, dem
Ganzen eine Form zu geben, und benutzen ,das Selbst®, um es zu
benennen. Fiir uns ist nicht der Name relevant, der je nach person-
licher Vorliebe variieren kann, sondern das ihm innewohnende Ver-
stindnis.

Das Selbst existiert in jedem von uns und wird in verschiedenen spi-
rituellen Stromungen und Religionen anerkannt. Es ist eine Dimen-
sion, iiber verschiedene philosophische und mystische Schulen zu
kontemplieren. Im Bereich der Psychologie ist es eine inhirente
Dimension, da das griechische Wort psykhé etymologisch ,Seele,
»Geist®, ,Atem®, ,Leben®,  kalter Wind“ bedeutet, wihrend logia
~Rede* oder ,Diskurs®, ,,Abhandlung®, ,,Lehre* beschreibt. Psycholo-
gie bedeutet also wortlich ,,Lehre von der Seele®.

Mit dem Begriff ,menschliches Wesen“ kommen zwei grund-
legende Aspekte zum Ausdruck, denn wir leben in der Tat eine
Doppelexistenz. Um dies verstindlicher zu machen, ist es niitzlich,
sich mit dem Begriff des ,,Holon“ vertraut zu machen. Wir kennen

7



Ausdriicke wie holistisch oder Hologramm, die wie Holon ihren
Ursprung im griechischen Wort hélos haben: ,,ganz*, ,,Ganzheit*, ,Tota-
litit, ,Das Ganze ist grofSer als die Summe seiner Téile.“ Es scheint, dass
der erste Mensch, der diese geistreiche Idee hatte, Aristoteles war, der
damit das allgemeine Prinzip des Holismus auf den Punkt brachte.

Ein Holon ist etwas, das sowohl ein Ganzes als auch ein Teil von
etwas ist. Jedes System kann als Holon betrachtet werden, sei es ein
subatomares Teilchen oder ein Planet. Zum Beispiel ist ein subatomares
Teilchen Teil eines Ganzen, eines Atoms. Ein Atom ist Teil eines Gan-
zen, eines Molekiils. Dieses ist gleichzeitig Teil einer ganzen Zelle, die
wiederum Teil eines grofieren Organismus ist, zum Beispiel eines Men-
schen. Das ist eine Einheit, die auch Teil einer Familie, einer Gemein-
schaft, einer Gesellschaft, der Menschheit, des Okosystems usw. ist. Jede
Einheit, jedes System ist gleichzeitig auch Teil eines grofieren Systems.

In einem nicht-physischen Bereich sind Worte, Ideen, Klinge, Emo-
tionen und alles, was identifiziert werden kann, sowohl Teil von etwas
als auch gleichzeitig aus Teilen zusammengesetzt. Im Sinne der Selbst-
dhnlichkeit sind Holons den Fraktalen sehr dhnlich. Ein Fraktal kommt
der Idee des Holons insofern nahe, als ein Teil eines Holons eine Dar-
stellung des Ganzen ist. Die Bilder von Mikrokosmos und Makrokos-
mos sind in ihrer Ahnlichkeit verbliiffend.

Nichts ist nur ein Teil oder ausschliellich ein Ganzes. Wir haben es
also immer mit etwas zu tun, das sowohl ein Ganzes als auch ein Teil
ist. Um Thnen ein Bild zu geben: Ein Holon ist wie ein Knoten in
einem Netz. Ein Knoten ist eine Einheit, aber er kann nicht fiir sich
allein existieren, er kann nur zusammen mit den anderen ein Netz bil-
den. Auflerdem hat ein Holon zwei Tendenzen: Es will sich sowohl
als Binheit als auch als Teil manifestieren. Aber seine tiefste Existenz
liegt im Ganzen, das es anzieht. In den Teilen, in den verschiedenen
persénlichen Strukturen, gibt es eine tiefe Sehnsucht nach dem Gan-
zen, der Einheit.

Wir leben eine doppelte Existenz: als Individuum und als Teil einer
grofieren Einheit. Die grofiere Einheit konnten wir ,,das Selbst“ nennen.
Es ist ein gemeinschaftliches, umfassendes Sein. Es befindet sich nicht

8

so sehr in unserem innersten Wesen, sondern ist vielmehr zwischen
uns, umbhiillt und vereint uns. Es liegt in unserer Natur als Holon, dass
wir als Individuen gleichzeitig ein Netzwerk zwischen allen und allem
bilden. Daraus erklirt sich eine Qualitit des Seins, die allumfassend
ist, alle gleichermafien wertschitzt und frei von Urteilen ist.

Das Harmonisieren unserer dualen Existenz als Individuum und als
Wesen fiihrt dazu, diese Dualitit zu transzendieren. Der amerikanische
Psychologe Abraham Maslow interessierte sich fiir die sogenannten
»Gipfelerlebnisse“ und erforschte sie. Dabei handelt es sich um Mo-
mente tiefer Liebe, des Verstehens, des Gliicks oder der Verziickung,
in denen sich der Mensch vollstindiger, lebendiger und sogar wie die
Fortsetzung der Welt selbst fiihlt, sich der Wahrheit, der Gerechtigkeit,
der Harmonie, des Guten und solcher Gefiithle bewusster ist.

Dies sind Erfahrungen eines erweiterten Bewusstseins, die viele
Menschen irgendwann in ihrem Leben gemacht haben und die
keineswegs eine pathologische Erfahrung sind: ,,Ein wesentlicher Nut-
zen, den ich aus dieser Erfahrung ziehe und den wir alle haben kén-
nen, ist, dass sie uns hilft, uns selbst besser zu verstehen. Es gibt viel
mehr Harmonie in uns, als an der Oberfliche. Mit anderen Worten:
»Das Personlichste, das Lebendigste in uns ist etwas, das wir alle miteinander
teilen. Denn wahrend dieser Gipfelerlebnisse sind wir uns klar und intensiv
bewusst, dass wir zusammengehiren und etwas teilen, das jedem Menschen
eigen ist (...) in bestimmten Momenten sprechen wir alle eine gemeinsame
Sprache, haben eine gemeinsame Erfahrung und leben in der gleichen Welt. In
diesen Momenten sind wir am lebendigsten. In unseren lebendigsten Momenten
sind wir eins mit einander. (Biintig)

Maslows Worte spiegeln einige der Qualititen des Selbst wider, die
sich aus der Erfahrung dieser Realitit ergeben und nicht aus der bloflen
mentalen Reflexion iiber sie. Das Leben im Selbst fiihrt zu Erfahrun-
gen von Liebe und Weisheit: Liebe als bedingungslose, emotionslose
Meta-Liebe und Weisheit als klares, praktisches Wissen, das uns hilft,
ein erfolgreiches Leben zu fithren und uns mit der Realitit in Einklang
zu bringen. Dies sind Erfahrungen, die iiber den individuellen Rahmen
hinausgehen.



Ein 6stliches Sprichwort sagt: ,Je tiefer meine Erfahrung, desto
grofler mein Mitgefiihl.

Das Wesen des Selbst zeigt sich in der Manifestation seiner Qualiti-
ten wie Akzeptanz, Vertrauen, Klarheit, Verbindung, Einheit, Neugier,
Ruhe, Kreativitit, Mut und Mitgefiihl. Wir wollen diesen mitfiithlen-
den Blick des Selbst auf sich selbst, andere und die Welt hervorheben.
Mitgefiihl ist sowohl die bedingungslose Anerkennung der Wiirde
jedes Einzelnen als auch der Wunsch, dass man selbst und andere frei
von Leiden sind. Es hat nichts mit dem Leiden des anderen zu tun
oder mit einem einschrinkenden Blick, der den Nichsten als Opfer
des Lebens sieht.

Das Selbst in der Therapie

Alles, was in Bezichung geht, kann heilen. In einem therapeutischen
Kontext gibt es dafiir mindestens drei Dimensionen: eine ist der in-
nere Prozess des Klienten, der mit bestimmten Themen oder Teilen
von ihm in Kontakt kommt, die Schwierigkeiten verursachen; die
andere ist die Beziehung zwischen dem Klienten und seinem Thera-
peuten; und die dritte ist alles, das im Therapeuten in Resonanz mit
seinem Klienten geschieht, was wir Gegeniibertragung nennen.
Damit diese Begegnungen heilsam sind, sowohl auf der intrapsychi-
schen als auch auf der interpersonellen Ebene, sehen wir die Prisenz
des Selbst als wesentlich an.

In der Begegnung mit einem Therapeuten, der den Kontakt zum
Selbst nie ganz verloren hat oder der es wiederentdeckt hat und dafiir
sorgt, dass die Tiir offen bleibt, kann sich das Selbst des Klienten in die-
ser Beziechung entfalten und an Prisenz gewinnen. Wir méchten klar-
stellen, dass das, was wir hier beschreiben, nichts mit einer bestimmten
Religion, einem Glauben oder einer spirituellen Praxis zu tun hat, wir
beziehen uns einfach auf das Bewusstsein des Therapeuten.

Ein Psychotherapeut, der Zugang zum Selbst hat, tritt auf exklusive
Weise in Bezichung mit seinem Klienten, denn in diesem Moment
gibt es nichts anderes als sich selbst und den anderen, in ihrer primiren

10

Verbindung zum Selbst. All sein Wissen steht im Hintergrund als
Werkzeugkasten zur Verfiigung; aber nur dort, wo sich der Therapeut
mit seinem ganzen Sein dem Sein des Klienten aussetzt, kann eine hei-
lende Beziehungserfahrung stattfinden, die die Grundlage dafiir ist,
dass sich einer aus seiner Essenz heraus manifestiert und, um es mit
Pindaros Worten zu sagen, zu dem wird, was er bereits ist.

Das eigene Selbst wird nicht von Traumata beeinflusst und ist nicht
von Bindungsbeziehungen zu anderen abhingig. Es existiert bereits
vor jeder Beziechungserfahrung und geht dariiber hinaus, weil es nicht
beeinflussbar ist. Diese dem inneren System des Klienten innewoh-
nende Qualitit ist eine kraftvolle Quelle fiir den Heilungsprozess und
der ,,organismischen Selbstregulierung®, wie Fritz Perls unsere natiir-
liche und spontane Tendenz zur Verwirklichung unserer Potenzialitit
nannte. Dazu gehort die Akzeptanz, Wertschitzung und Integration
aller Aspekte von uns.

Um es mit den Worten unserer Kollegin Judith Roig zu sagen: ,,Es
ist moglich, jede Erfahrung zu haben und sie zu halten, wenn man in
Kontakt mit der Essenz ist, die nicht beschidigt wurde, weil es da keine
Materie gibt. Es ist die Materie, die die Erfahrung macht, wobei das
Selbst die Instanz ist, die, sicher vor allem, die Erfahrung beobachtet.
‘Wenn wir uns in ihr sehen, wenn sie sich in uns sieht, wenn sie in uns
hineinschaut, dann geschieht vielleicht Heilung.*

Insbesondere bei schweren Traumata, die durch Gewalt-, Miss-
brauchs- oder Vernachlissigungserfahrungen in der Kindheit verur-
sacht wurden, kann es ein entscheidender Schritt zur Heilung sein,
wenn die Person in sich selbst einen Raum entdeckt, die nie verletzt
wurde und nach wie vor intakt ist.

Diese Erfahrung des Selbst im therapeutischen Prozess zu wecken,
kann Zeit in Anspruch nehmen, genauso wie das Einleiten, der Aufbau
und die Pflege einer Beziechung zu dieser Dimension im Klienten.
Aber es lohnt sich, dranzubleiben, denn es wird sowohl ein Anker der
Stabilitit als auch eine nie versiegende Quelle von Heilungsimpulsen
sein - hier liegt ein grofies Potenzial fiir Selbstheilung. Zusammen mit
der therapeutischen Beziehung schafft dies einen Rahmen, in dem die

"



Integration von schmerzhaften Erinnerungen und verletzten Anteilen
in eine Einheit moglich ist. Im Vertrauen auf das Selbst gibt es keine
Grenzen der Hoffnung, wie weit eine Heilung gehen kann.

In Bezug auf die Aufstellungsarbeit mochten wir die folgenden
Uberlegungen von Manuel Guerrero Garcia teilen, die wir fiir sehr
einleuchtend halten: ,, Der Aufsteller und sein Werk werden dann zu einem
Medium, durch das etwas GrofSeres wirkt. Im ,Buch der vollkommenen Leere*
(Liehtse, 1987 S. 45) heifit es: Im Handeln der Form entsteht nicht eine andere
Form, sondern ein Schatten; im Handeln des Klangs entsteht nicht ein anderer
Klang, sondern ein Echo; im Handeln der Leere entsteht nicht die Leere, sondern
das Sein. Eine Moglichkeit, eine Aufstellung zu betrachten, besteht darin, sie
als ein Ritual zu sehen, durch das — um das obige Zitat zu paraphrasieren —
ein Klient mithilfe eines Vermittlers sich wieder mit der Leere verbindet, in der
Hoffnung, dass daraus neue Wege des Seins entstehen.”

Der innere Beobachter: Uberbriickung der Kluft

Wir wollen iiber eine angeborene Fihigkeit sprechen, die wir alle
haben: den inneren Beobachter. Wir sind in der Lage, uns selbst zu
beobachten, was uns in eine Subjekt-Objekt-Beziehung zu uns selbst
bringt, zu dem, der beobachtet, und dem, der beobachtet wird. Wer
beobachtet?

Es ist das Bewusstsein selbst, das beobachtet, was geschieht, ohne ein-
zugreifen, sondern es einfach aus einem Gleichgiiltigsein heraus re-
gistriert. Bewusstsein ist die Fahigkeit, das Leben in all seinen Aspekten
zu beobachten, ohne das Beobachtete zu bewerten, zu beurteilen und
ohne das Ergebnis eines Ereignisses kontrollieren zu miissen. Achtsam-
keit ist ein Prozess, sie ist etwas, das jeden Moment aufs Neue ge-
schieht. Wir konnen diese Fihigkeit als eine wiederkehrende Ubung
der Kontemplation oder Achtsamkeit entwickeln und trainieren,
mittlerweile auch Mindfulness genannt, um den populiren Anglizismus
zu verwenden.

Hier ein Beispiel aus einem Vortrag von Claudio Naranjo: , Wenn du
dich in einer unangenehmen Situation befindest, dann sieh dir dieses Gefiihl

12

der Unzufriedenheit, des Schmerzes oder des Leidens an. Der erste Schritt ist,
es mit Gleichmut zu betrachten. Sieh ihm ins Gesicht, schaue es einfach an,
gib ihm Raum, mische dich nicht ein. Wenn du es gut ansiehst, weifSt du, dass
Schmerz eine Sache ist und das Bewusstsein, das es ansieht, eine andere. Wir
lernen zu unterscheiden. Es ist wie mit einem Spiegel, der nicht mit seinem
Spiegelbild verwechselt wird, er ist immer neutral.

(Jetzt ist es an der Zeit, das Selbst mit seinen Qualititen der Liebe
und der Weisheit zu erwecken. Obwohl der innere Beobachter eine
Briicke zum Selbst schligt, miissen wir uns vielleicht des Selbst bewusst
werden, damit dies geschieht.) ,Schaue mit allumfassender Liebe auf dich.
Wenn ich Mitgefiihl fiir mich habe, ist der Mitgefiihl gebende Teil gliicklich.
Wir befinden uns gleichzeitig im Leid und in der Liebe. Es ist eine Ubung, die
Flamme der Liebe aufrechtzuerhalten, auch wenn es einem schlecht geht. Es ist,
dass man auch im Schmerz gliicklich sein kann!

Diese Briickenfunktion des Beobachters zwischen unserem ge-
wohnlichen Bewusstsein und unserem Selbst wird durch die Fihigkeit
des Beobachters zur Distanzierung erméglicht. Diese Distanz ist je-
doch von einer ganz anderen Qualitit als die Dissoziation, die aus einer
traumatischen Erfahrung resultiert. Jene will die schmerzhafte Erin-
nerung vermeiden, was zu einer Fixierung auf etwas Vergangenes
fithrt und den Kontakt mit dem gegenwirtigen Moment unterbindet.
Der innere Beobachter hingegen flicht nicht, vermeidet nicht, sondern
stellt sich dem Geschehen. Es handelt sich nicht um einen Zustand der
Fixierung, sondern um eine flexible Entscheidung des bewussten
Selbst, die in jedem Moment getroffen wird.

Das bewusste Selbst als Protagonist

Der Beobachter hat die Gabe, von jeder Erfahrung, jedem Gedanken
oder Verhalten zuriickzutreten und es zu beobachten. Obwohl er kei-
nen aktiven Einfluss ausiibt, beeinflusst er unweigerlich das Beobach-
tete, wie wir aus der Quantenphysik ableiten kénnen. In der reinen
Beobachtung dessen, was ist, beginnt die radikale Akzeptanz von sich
selbst und dem Leben, wie es ist.

13



Jemand muss diese Informationen empfangen und entscheiden, was
damit zu tun ist. Es braucht also ein Ich, das stindig dabei ist, sich be-
wusster zu werden. Die Kombination aus sich stindig erweiterndem
Bewusstsein und Erfahrungen schafft das, was wir das ,bewusste
Selbst“ nennen. Obwohl unser innerer Beobachter nichts tut, da er
kein ausfithrendes Organ ist, nihrt er unser bewusstes Selbst, und in
der Tat erginzen sie sich wie zwei Seiten derselben Medaille.

Das bewusste Selbst kann als die Individuation des Selbst verstanden
werden, oder, um das Bild des Holons wieder aufzugreifen, sein
Aspekt, eine eigene Einheit zu sein, wihrend das Selbst eher seine ge-
meinsame Dimension ist. Es ist die Prisenz des Selbst im Individuum,
der Samen, der in uns allen steckt und der im Laufe unseres Lebens
zu wachsen beginnt. Méglicherweise gewinnt das bewusste Selbst im
Laufe der Jahre an Prisenz, wird erfahrener und weiser, reagiert auf
den gegenwirtigen Moment und ist in der Lage, das Ruder des eige-
nen Lebens zu iibernehmen und die Ziigel des konkreten Alltags in
der Hand zu halten. Dies ist jedoch kein automatischer Prozess, son-
dern das Ergebnis einer persdnlichen Reifung im Kontakt mit dem
Selbst. Es gibt Menschen, bei denen, unabhiingig von ihrem Alter, das
bewusste Selbst kaum entwickelt ist und nicht gentigend Kraft hat, um
die Ziigel ihres Lebens in die Hand zu nehmen, sondern von den ver-
schiedenen reaktiven Anteilen beherrscht wird, die die ausfiihrende
Funktion im System iibernehmen.

Es ist der Kontakt mit dem Selbst, der uns lehrt und trainiert, dem
Leben mehr zu vertrauen, auch wenn es unvorhersehbar ist, anstatt
alte Muster der Vergangenheit zu wiederholen, die ein Versuch sind,
das Leben unter Kontrolle zu halten, um ein Ungliick zu vermeiden,
das bereits geschehen ist. Es ist genau dieses Vertrauen, das aus dem
Selbst kommt, das uns weniger reaktiv und offener fiir das Leben
macht. Und in der Entfaltung unserer Fihigkeit zu lieben, manifestiert
sich ein angeborener Impuls, unsere Individualitit zu transzendieren.

14

Die Entwicklung der inneren Teile

.Das Eine ist mehr als die Summe seiner Teile.”

Die menschliche Persdnlichkeit entwickelt sich durch zwei grundlegende
und komplementire Prozesse: Differenzierung und Integration. Die
Aufspaltung eines Ganzen in Teile und die Verbindung von Teilen zu
einem Ganzen.

Ein neugeborenes Baby ist ein menschliches Wesen, das einerseits
mit seiner eigenen genetischen Konstitution und gleichzeitig mit einer
spezifischen Qualitit des ,,Seins® auf die Welt kommt, die es einzigartig
macht. Gleichzeitig ist ein Baby wehrlos, verletzlich und zum Uber-
leben auf die Welt der Erwachsenen angewiesen, sodass es sich so weit
wie méglich an seine Umwelt anpassen wird.

Wir sind also nicht nur die blofle Fortsetzung unserer Eltern und
nicht nur das Ergebnis der Konditionierung durch unsere Umgebung,
wir sind mehr. Es geht um den Unterschied zwischen dem, was ich
bin und dem, was ich habe, indem ich es zu meinem mache, zu mei-
nem Ich und zu meinem Charakter.

James Hillmann, ein amerikanischer Jung’scher Psychologe, hat es
so formuliert: ,Ich mochte, dass wir uns vorstellen, dass das, was ein
Kind ertrigt, das ist, was es tun muss, um in der Welt einen Platz fiir
seine eigene Berufung zu finden. Es versucht, zwei Leben gleichzeitig
zu leben: das Leben, mit dem es geboren wurde, und das Leben der
Menschen und Orte, an denen es geboren wurde.*

Das Kind hat das Potenzial, eine grofie Vielfalt an Ichs zu entwickeln,
deren Summe seine individuelle Personlichkeit ausmacht. Die Person-
lichkeit oder der Charakter entwickelt sich, um mit unserer Verletz-
lichkeit fertigzuwerden und unser Uberleben zu sichern. Folglich
bilden wir in einem Prozess stindiger Anpassung innere Anteile aus,
um bestméglich auf die Auflenwelt reagieren zu kénnen. Watkins und
Watkins (1997) unterscheiden drei Prozesse, die unsere Differenzierung
fordern und Teile bilden: die natiirliche Differenzierung unserer

15



Personlichkeit im Laufe unserer Entwicklung, die Verinnerlichung uns
bedeutender Menschen und die Fragmentierung aufgrund trauma-
tischer Erfahrungen.

Die verschiedenen Teile, die sich entwickeln, zielen darauf ab, Kon-
flikte und Probleme zu l6sen, um unser Leben erfolgreicher zu gestal-
ten. Eine Folge davon ist jedoch, dass wir beginnen, den Kontakt zu
unserem Selbst zu verlieren. Kleine Kinder leben jeden Augenblick
mit Intensitit. Sie projizieren den Schmerz des Augenblicks nicht in
die Zukuntft, sie haben keine Angst vor ihr, der Impuls des Lebens ist
stirker und sie leben darin, als eine kontinuierliche Manifestation des
Selbst. Aber es gibt noch keine bewusste Instanz in ihnen. Und genau
aus diesem Grund kann das Selbst ihnen nicht als Ressource fiir den
Umgang mit schmerzhaften und traumatischen Erfahrungen dienen.

Wenn wir das Erwachsenenalter erreichen, haben wir im Allgemei-
nen die Verbindung zu unserem wahren Selbst weitgehend verloren.
Es ist bezeichnend, dass das Interesse an Meditation, Spiritualitit oder
Religion in der Regel erst ab einem bestimmten Alter, frithestens in
der Pubertit, auftritt. Denn man kann sich nur nach dem sehnen und
suchen, was man verloren hat, wovon man sich getrennt fiihlt und
wovon man ein anfingliches Bewusstsein hat.

Die archetypische Geschichte von der Vertreibung Adams und Evas
aus dem Paradies spiegelt diese evolutionire Reise des Menschen
wider, die kein Zuriick mehr kennt. Inmitten einer Welt, in der alles
eins war, mussten sie den Apfel der Erkenntnis essen, um sich ihrer
Individualitit, thres Getrenntseins von den anderen, bewusst zu wer-
den. Von diesem Moment an beginnt das menschliche Streben, sich
wieder mit dem Bewusstsein des Selbst zu verbinden (lateinisch: relegere,
wortlich ,wieder zusammenfiihren®, daher ,,Religion®), das sowohl all-
umfassend ist als auch iiber unseren Individualismus hinausgeht.

Es ist derselbe primitive und biologische Selbsterhaltungstrieb, der
jedem Lebewesen innewohnt, der uns dazu veranlasst, eine der ersten
Instanzen, und sicherlich die erste iiberhaupt, zu entwickeln: einen
archaischen Teil, der wie ein Leibwichter {iber uns wacht und auf uns
aufpasst, der uns vor Gefahren warnt, die auf uns lauern kénnen, und

16

der den besten Weg sucht, uns vor ihnen zu schiitzen. Dieser Teil
entwickelt und differenziert sich im Laufe der Jahre, nimmt gesell-
schaftliche und elterliche Vorgaben auf und steuert unser Verhalten
weitgehend, indem er ein Regelwerk aufstellt, das unsere Sicherheit
und unsere Akzeptanz durch andere gewihrleistet. Es ist das energe-
tische Muster hinter den verschiedenen Ichs (Stone, 2014). Bei den
meisten von uns ist es die Kontroll-/Beschiitzer-Energie, die unsere
Personlichkeit lenkt.

Im ,,Dialog der Stimmen® wird es das Ego genannt (Stone). Wir nen-
nen es Personlichkeit oder Charakter. Der Grund dafiir ist, dass der Be-
griff ,Ego“ fiir viele Menschen mit einer Bewertung als etwas
Schlechtes, Verachtenswertes verbunden ist, das an ,,Egoismus* usw. er-
innert, und es bei bestimmten meditativen oder spirituellen Praktiken
das Ziel ist, ,das Ego zu tdten®, wogegen dieser Begriff einfach eine
Realitit unserer vielschichtigen Existenz beschreibt. Wir kennen nie-
manden, der kein Ego, keine Personlichkeit oder keinen Charakter hat.

Der Mensch wird in der Psychologie seit mehr als einem Jahrhun-
dert nicht als monolithische Einheit, sondern als eine Reihe von Antei-
len verstanden. Unter anderem Pierre Janets frithes Verstindnis von
Trauma und der Dissoziation von Teilen der Personlichkeit, Carl
Gustav Jungs sogenannten ,,psychische Komplexe®, bis hin zu neueren
Ansitzen wie Hal und Sidra Stones ,Dialog der Stimmen®, John und
Helen Watkins’ , Ego-State-Therapie“ oder Richard Schwartz’ , Inneres
Familiensystem® (IFS). In diesem Sinne wire es genauer und realititsge-
rechter, von sich selbst im Plural zu sprechen, zu sagen ,,Wir sind
Peter statt ,Ich bin Peter®, denn im Moment konzentriert sich ein
Teil von mir auf die Formulierung dieser Sitze, wihrend ein anderer
Teil von mir merkt, dass ich lieber einen Kaffee trinken und eine Pause
machen wiirde.

Wesentliche Aspekte der Anteile:
- Sie sind Teilpersdnlichkeiten oder Aspekte der Persdnlichkeit,
die auch als Ich-Zustande bezeichnet werden.
- Sie wurden entwickelt, um die Féhigkeit des Einzelnen zu verbessern,

17



sich anzupassen und mit einem bestimmten Problem oder einer
bestimmten Situation umzugehen.

+ Sie duPern sich in Form von kérperlichen Empfindungen, Gefiihlen,
Verhaltensweisen, Gedanken, Uberzeugungen oder Bildern.

+ Sie kommunizieren visuell, auditiv, durch kdrperliche Symptome,
mit Metaphern, durch Trdume und auf andere Weise.

- Sie interagieren miteinander. Sie kbnnen polarisieren oder Allianzen
bilden, um Einfluss im System zu gewinnen.

- Einmal geschaffen, sind sie stark motiviert, sich zu schiitzen und ihre
Existenz fortzusetzen. Jeder Ich-Zustand ist entstanden, um die
Anpassung einer Person zu erleichtern, und er ist geblieben, weil er
einen gewissen Erfolg hatte.

« Ein kindlicher Ich-Zustand wurde geschaffen, um sich an die
Bedingungen von gestern anzupassen, und oft sind seine Versuche,
heute zu funktionieren, nicht adaptiv.

+ Durch das Erfragen und Einholen von Informationen iiber den
Zeitpunkt und die Umstande, unter denen ein Ich-Zustand sich zeigte,
werden Tiiren zu relevanten Erinnerungen gedffnet.

Wie entwickeln sich die inneren Teile?

Im Polgenden werden drei verschiedene Quellen (Watkins) beschrie-
ben, die zur Entwicklung von Ich-Zustinden fiihren: Differenzierung
als Prozess der kindlichen Entwicklung, Internalisierung signifikanter
Anderer durch Introjekte und Identifikationen und innere Fragmen-
tierung durch permanente Dissoziation als Reaktion auf traumatische
Erfahrungen.

Dariiber hinaus méchten wir eine vierte Quelle vorschlagen: Die
transgenerationale Anteile, die als unbewusstes Erbe zu uns kommen,
mit dem Schicksal und den Gefiihlen eines Vorfahren identifiziert sind
und ihren Ursprung im eigenen Familiensystem haben.

18

Differenzierung

Durch natiirliche Differenzierung lernt ein Baby zum Beispiel,
Nahrungsmittel, die gut schmecken, von denen zu unterscheiden, die
nicht schmecken. Mit der Zeit lernt das Kind komplexere Unter-
scheidungen, z. B. ganze Verhaltensmuster, die fiir den Umgang mit
Eltern, Lehrern und Spielkameraden geeignet sind, und die sich fiir die
Anpassung in der Schule, in der Familie, bei Freunden usw. eignen.

Auf dem Entwicklungsweg zum Erwachsensein wird diese Diffe-
renzierung durch verschiedene Bezichungserfahrungen immer spezi-
fischer oder komplexer, und wir entwickeln immer spezifischere
Ich-Zustinde in unserer Psyche. Jedes dieser Ichs besteht aus einer
Reihe spezifischer Erfahrungen, Einstellungen und emotionaler Zu-
stinde, die einer bestimmten Funktion dienen. Diese Fihigkeit, uns
in verschiedenen Umgebungen und Beziechungen zu differenzieren,
ist eine grofie adaptive Ressource, die einen wertvollen Reichtum fiir
die Entwicklung unserer Psyche darstellt.

In unserem tiglichen Leben kénnen wir beobachten, dass wir unter-
schiedliche Rollen einnehmen, je nachdem, mit wem wir in Bezichung
gehen. Natiirlich ist es nicht angebracht, seinen Chef so zu behandeln,
als wire er das eigene Kind und umgekehrt. Es gibt nahe und distan-
zierte Bezichungen, Bezichungen zwischen Gleichgestellten und sol-
che, in denen eine Art von Hierarchie herrscht, sei es aufgrund von
Autoritit, Wissen oder Alter. Es ist interessant, die Vielfalt unserer Ich-
Zustinde oder Teile zu beobachten, je nach Kontext: So sind wir Sshne
oder To6chter unserer Eltern, Geschwister unserer Geschwister, Partner
unseres Partners, Mutter oder Vater unserer Kinder usw. Das Kinder-
Ich unterscheidet sich oft stark vom Eltern-Ich, das Partner-Ich hat eini-
ge einzigartige Eigenschaften, das Freund-Ich hat andere. Das berufliche
Ich erméglicht es uns, wieder ganz andere Aspekte zu entwickeln. Wir
konnen eine Unterscheidung in verschiedene Beziehungsbereiche vor-
nehmen: familiire Beziehungen, soziale Bezichungen, berufliche Be-
zichungen, innere Beziechungen und existenzielle Beziehungen,
insbesondere zum Leben und zum Tod selbst. In ihrer Gesamtheit
fithren diese zu einem ausgesprochen differenzierten Innenleben.

19



