
Platon | Phaidon





Platon
Phaidon
Griechisch / Deutsch

Herausgegeben und übersetzt  
von Gernot Krapinger

Reclam



Herberto Wurm sacrum

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich 
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  
Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor. Jegliche 
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14642
2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
info@reclam.de
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,  
Untere Sonnenstraße 5, 84030 Ergolding
Printed in Germany 2025
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014642-2
reclam.de



ΦΑΙΔΩΝ 
Phaidon1



6  ΦΑΙΔΩΝ [57a–58b]

[57a] EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Αὐτός, ὦ Φαίδων, παρεγένου Σωκράτει 
ἐκείνῃ τῇ ἡμέρᾳ ᾗ τὸ φάρμακον ἔπιεν ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ, ἢ 
ἄλλου του ἤκουσας;

ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Αὐτός, ὦ Ἐχέκρατες.
EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Τί οὖν δή ἐστιν ἅττα εἶπεν ὁ ἀνὴρ πρὸ τοῦ 

θανάτου; καὶ πῶς ἐτελεύτα; ἡδέως γὰρ ἂν ἐγὼ ἀκούσαιμι. καὶ 
γὰρ οὔτε τῶν πολιτῶν Φλειασίων οὐδεὶς πάνυ τι ἐπιχωριάζει 
τὰ νῦν Ἀθήναζε, οὔτε τις ξένος ἀφῖκται χρόνου συχνοῦ [b] 
ἐκεῖθεν ὅστις ἂν ἡμῖν σαφές τι ἀγγεῖλαι οἷός τ̓  ἦν περὶ τούτων, 
πλήν γε δὴ ὅτι φάρμακον πιὼν ἀποθάνοι· τῶν δὲ ἄλλων οὐδὲν 
εἶχεν φράζειν.

[58a] ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Οὐδὲ τὰ περὶ τῆς δίκης ἄρα ἐπύθεσθε ὃν τρό-
πον ἐγένετο;

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ναί, ταῦτα μὲν ἡμῖν ἤγγειλέ τις, καὶ ἐθαυμά-
ζομέν γε ὅτι πάλαι γενομένης αὐτῆς πολλῷ ὕστερον φαίνεται 
ἀποθανών. τί οὖν ἦν τοῦτο, ὦ Φαίδων;

ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Τύχη τις αὐτῷ, ὦ Ἐχέκρατες, συνέβη· ἔτυχεν γὰρ 
τῇ προτεραίᾳ τῆς δίκης ἡ πρύμνα ἐστεμμένη τοῦ πλοίου ὃ εἰς 
Δῆλον Ἀθηναῖοι πέμπουσιν.

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Τοῦτο δὲ δὴ τί ἐστιν;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Τοῦτ̓  ἔστι τὸ πλοῖον, ὥς φασιν Ἀθηναῖοι, ἐν ᾧ 

Θησεύς ποτε εἰς Κρήτην τοὺς »δὶς ἑπτὰ« ἐκείνους ᾤχετο [b] 
ἄγων καὶ ἔσωσέ τε καὶ αὐτὸς ἐσώθη. τῷ οὖν Ἀπόλλωνι ηὔξαν
το ὡς λέγεται τότε, εἰ σωθεῖεν, ἑκάστου ἔτους θεωρίαν ἀπάξειν 
εἰς Δῆλον· ἣν δὴ ἀεὶ καὶ νῦν ἔτι ἐξ ἐκείνου κατ̓  ἐνιαυτὸν τῷ 
θεῷ πέμπουσιν. ἐπειδὰν οὖν ἄρξωνται τῆς θεωρίας, νόμος 
ἐστὶν αὐτοῖς ἐν τῷ χρόνῳ τούτῳ καθαρεύειν τὴν πόλιν καὶ δη-



� Phaidon  7

[57a] echekrates. Warst du selbst, lieber Phaidon, bei So-
krates an dem Tag, an dem er im Gefängnis das Gift trank, 
oder hast du von einem anderen davon erfahren?2

phaidon. Ich war selbst dort, Echekrates.
echekrates. Was war es nun, was der Mann vor sei-

nem Tod sagte? Und wie ist er gestorben?3 Das würde ich 
doch gerne hören. Aus Phleius gelangen nämlich überhaupt 
keine Bürger mehr nach Athen, und auch kein Fremder 
kommt seit geraumer Zeit [b] von dort hierher, der uns Ge-
naues berichten hätte können, außer dass er durch Gift ge-
storben ist; sonst konnte keiner was erzählen.

[58a] phaidon. Ihr wisst demnach auch nicht, wie der 
Prozess verlaufen ist?

echekrates. Doch, davon hat uns jemand berichtet, 
und wir wunderten uns, dass Sokrates, obwohl der Prozess 
schon lange zurückliegt, offenbar erst viel später gestorben 
ist; wie kam es dazu, Phaidon?4

phaidon. Durch Zufall, Echekrates; es traf sich, dass 
am Tag vor dem Prozess das Hinterdeck des Schiffes, das 
die Athener nach Delos schicken, bekränzt wurde.5

echekrates. Welches Schiff denn?
phaidon. Es ist das Schiff, auf dem, wie die Athener er-

zählen, Theseus einst mit den »Zwei mal Sieben« nach Kre-
ta [b] fuhr und sowohl deren als auch sein Leben rettete.6 
Damals sollen sie gelobt haben, für den Fall ihrer Rettung 
jährlich eine Festgesandtschaft nach Delos zu schicken; ei-
ne solche entsenden sie dem Gott jedes Jahr wie seit jeher 
auch jetzt noch.7 Es gibt bei ihnen das Gesetz, dass ab Be-
ginn der Gesandtschaft die Stadt die ganze Zeit kultisch 



8  ΦΑΙΔΩΝ [58b–e]

μοσίᾳ μηδένα ἀποκτεινύναι, πρὶν ἂν εἰς Δῆλόν τε ἀφίκηται τὸ 
πλοῖον καὶ πάλιν δεῦρο· τοῦτο δ̓  ἐνίοτε ἐν πολλῷ χρόνῳ γί-
γνεται, ὅταν τύχωσιν ἄνεμοι [c] ἀπολαβόντες αὐτούς. ἀρχὴ δ̓  
ἐστὶ τῆς θεωρίας ἐπειδὰν ὁ ἱερεὺς τοῦ Ἀπόλλωνος στέψῃ τὴν 
πρύμναν τοῦ πλοίου· τοῦτο δ̓  ἔτυχεν, ὥσπερ λέγω, τῇ προτε-
ραίᾳ τῆς δίκης γεγονός. διὰ ταῦτα καὶ πολὺς χρόνος ἐγένετο 
τῷ Σωκράτει ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ ὁ μεταξὺ τῆς δίκης τε καὶ τοῦ 
θανάτου.

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Τί δὲ δὴ τὰ περὶ αὐτὸν τὸν θάνατον, ὦ Φαί-
δων; τί ἦν τὰ λεχθέντα καὶ πραχθέντα, καὶ τίνες οἱ παραγενό-
μενοι τῶν ἐπιτηδείων τῷ ἀνδρί; ἢ οὐκ εἴων οἱ ἄρχοντες παρεῖ-
ναι, ἀλλ̓  ἔρημος ἐτελεύτα φίλων;

[d] ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Οὐδαμῶς, ἀλλὰ παρῆσάν τινες, καὶ πολλοί γε.
EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ταῦτα δὴ πάντα προθυμήθητι ὡς σαφέστατα 

ἡμῖν ἀπαγγεῖλαι, εἰ μή τίς σοι ἀσχολία τυγχάνει οὖσα.
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Ἀλλὰ σχολάζω γε καὶ πειράσομαι ὑμῖν διηγήσα-

σθαι· καὶ γὰρ τὸ μεμνῆσθαι Σωκράτους καὶ αὐτὸν λέγοντα καὶ 
ἄλλου ἀκούοντα ἔμοιγε ἀεὶ πάντων ἥδιστον.

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ἀλλὰ μήν, ὦ Φαίδων, καὶ τοὺς ἀκουσομέ-
νους γε τοιούτους ἑτέρους ἔχεις· ἀλλὰ πειρῶ ὡς ἂν δύνῃ ἀκρι-
βέστατα διεξελθεῖν πάντα.

[e] ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Καὶ μὴν ἔγωγε θαυμάσια ἔπαθον παραγενόμε-
νος. οὔτε γὰρ ὡς θανάτῳ παρόντα με ἀνδρὸς ἐπιτηδείου ἔλεος 
εἰσῄει· εὐδαίμων γάρ μοι ἁνὴρ ἐφαίνετο, ὦ Ἐχέκρατες, καὶ τοῦ 
τρόπου καὶ τῶν λόγων, ὡς ἀδεῶς καὶ γενναίως ἐτελεύτα, ὥστε 
μοι ἐκεῖνον παρίστασθαι μηδ̓  εἰς Ἅιδου ἰόντα ἄνευ θείας μοί-



� Phaidon  9

rein8 zu halten ist und keiner öffentlich hingerichtet wer-
den darf, bis das Schiff in Delos angekommen und wieder 
zurückgekehrt ist; das kann manchmal lange dauern, wenn 
etwa Stürme [c] sie [die auf dem Schiff Befindlichen]9 auf-
halten. Die Festgesandtschaft beginnt, wenn der Priester 
Apollons10 das Hinterdeck des Schiffes geschmückt hat, 
und das war, wie gesagt, am Tag vor seinem [Sokrates᾿] Pro-
zess. Daher hatte Sokrates zwischen dem Prozess und sei-
nem Tod noch reichlich Zeit im Gefängnis.11

echekrates. Wie waren die Umstände seines Todes, 
Phaidon? Was wurde da gesprochen und getan, welche von 
den Freunden standen dem Mann zur Seite? Oder ließen es 
die Beamten12 nicht zu, dass jemand bei ihm sei, sondern 
starb er allein, getrennt von seinen Freunden?

[d] phaidon. Keineswegs, es waren Freunde da, und das 
sogar in großer Zahl.

echekrates. Sei so gut und erzähle uns alles so genau 
wie möglich, wenn du denn Zeit dafür hast.

phaidon. Freilich habe ich Zeit und will euch einen Be-
richt geben, denn es gibt nichts Schöneres für mich als die 
Erinnerung an Sokrates, sei es als Erzähler oder Zuhörer.

echekrates. Aber auch andere hast du hier, die dir zu-
hören wollen und denen es ebenso geht, mein Phaidon; 
versuche daher alles, so genau du kannst, zu schildern.

[e] phaidon. Ja, wahrlich, ich wurde, als ich dort war, in 
eine seltsame Stimmung versetzt. Mich überkam nämlich 
kein Mitleid wie jemanden, der beim Tod eines vertrauten 
Menschen dabei ist. Denn glücklich13 schien er mir, sowohl 
in seinem Verhalten als auch in seinen Worten, Echekrates; 
wie furchtlos und auf welche ehrenhafte Art starb er!14 Es 
schien mir daher, er trete seinen Gang in den Hades nicht 



10  ΦΑΙΔΩΝ [58e–59c]

ρας ἰέναι, ἀλλὰ καὶ ἐκεῖσε ἀφικόμενον [59a] εὖ πράξειν εἴπερ 
τις πώποτε καὶ ἄλλος. διὰ δὴ ταῦτα οὐδὲν πάνυ μοι ἐλεινὸν 
εἰσῄει, ὡς εἰκὸς ἂν δόξειεν εἶναι παρόντι πένθει, οὔτε αὖ ἡδονὴ 
ὡς ἐν φιλοσοφίᾳ ἡμῶν ὄντων ὥσπερ εἰώθεμεν – καὶ γὰρ οἱ λό-
γοι τοιοῦτοί τινες ἦσαν  – ἀλλ̓  ἀτεχνῶς ἄτοπόν τί μοι πάθος 
παρῆν καί τις ἀήθης κρᾶσις ἀπό τε τῆς ἡδονῆς συγκεκραμένη 
ὁμοῦ καὶ ἀπὸ τῆς λύπης, ἐνθυμουμένῳ ὅτι αὐτίκα ἐκεῖνος 
ἔμελλε τελευτᾶν. καὶ πάντες οἱ παρόντες σχεδόν τι οὕτω διε-
κείμεθα, τοτὲ μὲν γελῶντες, ἐνίοτε δὲ δακρύοντες, εἷς δὲ ἡμῶν 
καὶ διαφερόντως, Ἀπολλόδωρος –  οἶσθα γάρ που [b] τὸν ἄν-
δρα καὶ τὸν τρόπον αὐτοῦ.

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Πῶς γὰρ οὔ;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Ἐκεῖνός τε τοίνυν παντάπασιν οὕτως εἶχεν, καὶ 

αὐτὸς ἔγωγε ἐτεταράγμην καὶ οἱ ἄλλοι.
EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ἔτυχον δέ, ὦ Φαίδων, τίνες παραγενόμενοι;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Οὗτός τε δὴ ὁ Ἀπολλόδωρος τῶν ἐπιχωρίων 

παρῆν καὶ Κριτόβουλος καὶ ὁ πατὴρ αὐτοῦ καὶ ἔτι Ἑρμογένης 
καὶ Ἐπιγένης καὶ Αἰσχίνης καὶ Ἀντισθένης· ἦν δὲ καὶ Κτήσιπ-
πος ὁ Παιανιεὺς καὶ Μενέξενος καὶ ἄλλοι τινὲς τῶν ἐπιχωρίων. 
Πλάτων δὲ οἶμαι ἠσθένει.

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ξένοι δέ τινες παρῆσαν;
[c] ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Ναί, Σιμμίας τέ γε ὁ Θηβαῖος καὶ Κέβης καὶ 

Φαιδώνδης καὶ Μεγαρόθεν Εὐκλείδης τε καὶ Τερψίων.
EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Τί δέ; Ἀρίστιππος καὶ Κλεόμβροτος παρεγέ-

νοντο;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Οὐ δῆτα· ἐν Αἰγίνῃ γὰρ ἐλέγοντο εἶναι.
EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Ἄλλος δέ τις παρῆν;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Σχεδόν τι οἶμαι τούτους παραγενέσθαι.



� Phaidon  11

ohne göttliche Fügung an und, wenn es irgendjemandem 
dort nach seiner Ankunft gut gehe, [59a] dann werde er es 
sein.15 Deshalb verspürte ich fast gar kein Mitleid, wie es 
doch bei einem, der bei einem Unglück dabei ist, zu erwar-
ten gewesen wäre, aber auch keine Freude, wie sonst bei 
unserer gewohnten philosophischen Beschäftigung, denn 
von solcher Art war unsere Unterhaltung,16 vielmehr hatte 
ich eine ganz und gar seltsame Stimmung, eine ungewöhn-
liche Mischung aus Freude in Verbindung mit Traurigkeit 
bei dem Gedanken an Sokrates᾿ unmittelbar bevorstehen-
den Tod. Auch alle Anwesenden waren nahezu in dersel-
ben Stimmung, es wurde gelacht, bisweilen weinte man 
aber auch, einer von uns ganz besonders, Apollodoros, du 
kennst [b] den Mann und seine Wesensart ja.

echekrates. Freilich kenne ich ihn.
phaidon. Er verhielt sich ganz und gar auf diese Weise, 

und auch ich war erschüttert, ebenso wie die anderen.
echekrates. Wer war denn da zugegen, Phaidon?
phaidon. Von den Einheimischen eben jener Apollo-

doros sowie Kritobulos und sein Vater, dann Hermogenes, 
Epigenes, Aischines und Antisthenes; dazu noch der Paia-
nier Ktesippos, Menexenos und noch ein paar Athener.17 
Platon, glaube ich, war krank.18

echekrates. Waren Auswärtige auch zugegen?
[c] phaidon. Ja, Simmias von Theben, Kebes und Phai-

dondes, aus Megara Eukleides und Terpsion.
echekrates. Und waren Aristippos und Kleombrotos 

da?
phaidon. Nein, man sagte, sie seien in Ägina.
echekrates. Sonst noch jemand?
phaidon. Ich glaube, sonst war niemand zugegen.



12  ΦΑΙΔΩΝ [59c–60b]

EXEKRATHΣ.EXEKRATHΣ. Τί οὖν δή; τίνες φῂς ἦσαν οἱ λόγοι;
ΦΑΙΔΩΝ.ΦΑΙΔΩΝ. Ἐγώ σοι ἐξ ἀρχῆς πάντα πειράσομαι διηγήσασθαι. 

[d] ἀεὶ γὰρ δὴ καὶ τὰς πρόσθεν ἡμέρας εἰώθεμεν φοιτᾶν καὶ ἐγὼ 
καὶ οἱ ἄλλοι παρὰ τὸν Σωκράτη, συλλεγόμενοι ἕωθεν εἰς τὸ 
δικαστήριον ἐν ᾧ καὶ ἡ δίκη ἐγένετο· πλησίον γὰρ ἦν τοῦ δε-
σμωτηρίου. περιεμένομεν οὖν ἑκάστοτε ἕως ἀνοιχθείη τὸ δε-
σμωτήριον, διατρίβοντες μετ̓  ἀλλήλων, ἀνεῴγετο γὰρ οὐ 
πρῴ· ἐπειδὴ δὲ ἀνοιχθείη, εἰσῇμεν παρὰ τὸν Σωκράτη καὶ τὰ 
πολλὰ διημερεύομεν μετ̓  αὐτοῦ. καὶ δὴ καὶ τότε πρῳαίτερον 
συνελέγημεν· τῇ γὰρ προτεραίᾳ [e] ἐπειδὴ ἐξήλθομεν ἐκ τοῦ 
δεσμωτηρίου ἑσπέρας, ἐπυθόμεθα ὅτι τὸ πλοῖον ἐκ Δήλου 
ἀφιγμένον εἴη. παρηγγείλαμεν οὖν ἀλλήλοις ἥκειν ὡς πρῳαί-
τατα εἰς τὸ εἰωθός. καὶ ἥκομεν καὶ ἡμῖν ἐξελθὼν ὁ θυρωρός, 
ὅσπερ εἰώθει ὑπακούειν, εἶπεν περιμένειν καὶ μὴ πρότερον πα-
ριέναι ἕως ἂν αὐτὸς κελεύσῃ· »Λύουσι γάρ,« ἔφη, »οἱ ἕνδεκα 
Σωκράτη καὶ παραγγέλλουσιν ὅπως ἂν τῇδε τῇ ἡμέρᾳ τελευ-
τᾷ.« οὐ πολὺν δ̓  οὖν χρόνον ἐπισχὼν ἧκεν καὶ ἐκέλευεν ἡμᾶς 
εἰσιέναι. [60a] εἰσιόντες οὖν κατελαμβάνομεν τὸν μὲν Σωκρά-
τη ἄρτι λελυμένον, τὴν δὲ Ξανθίππην  – γιγνώσκεις γάρ  – 
ἔχουσάν τε τὸ παιδίον αὐτοῦ καὶ παρακαθημένην. ὡς οὖν εἶδεν 
ἡμᾶς ἡ Ξανθίππη, ἀνηυφήμησέ τε καὶ τοιαῦτ̓  ἄττα εἶπεν, οἷα 
δὴ εἰώθασιν αἱ γυναῖκες, ὅτι »Ὦ Σώκρατες, ὕστατον δή σε 
προσεροῦσι νῦν οἱ ἐπιτήδειοι καὶ σὺ τούτους.« καὶ ὁ Σωκράτης 
βλέψας εἰς τὸν Κρίτωνα, »Ὦ Κρίτων,« ἔφη, »ἀπαγέτω τις 
αὐτὴν οἴκαδε.«

Καὶ ἐκείνην μὲν ἀπῆγόν τινες τῶν τοῦ Κρίτωνος βοῶσάν [b] 
τε καὶ κοπτομένην· ὁ δὲ Σωκράτης ἀνακαθιζόμενος εἰς τὴν 



� Phaidon  13

echekrates. Was wurde da, sagst du, gesprochen?
phaidon. Ich will dir alles von Anfang an berichten. [d] 

Ich und die anderen hatten es uns schon an den Tagen zu-
vor zur Gewohnheit gemacht, Sokrates zu besuchen. In al-
ler Frühe trafen wir uns im Gerichtsgebäude, in dem auch 
der Prozess stattgefunden hatte; das Gefängnis lag ganz in 
der Nähe.19 Wir warteten jedes Mal, bis dieses geöffnet 
wurde, und unterhielten uns; man öffnete es nämlich nicht 
sehr früh. Wenn es aber so weit war, gingen wir gewöhn-
lich zu Sokrates hinein und blieben die meiste Zeit des Ta-
ges bei ihm. An jenem Tag trafen wir uns aber noch früher, 
denn wir hatten am Vortag, [e] als wir abends aus dem Ge-
fängnis kamen, erfahren, dass das Schiff aus Delos einge-
laufen sei. Wir vereinbarten also, so früh wie möglich uns 
an dem gewohnten Ort einzufinden. Wir kamen nun dort-
hin, da trat der Wärter, der uns gewöhnlich öffnete, zu uns 
heraus und sagte, wir sollten warten und nicht früher ein-
treten, als er dazu auffordere. »Denn die Elfmänner«,20 sag-
te er, »nehmen Sokrates die Fesseln ab und verkünden ihm, 
dass er heute sterben müsse.« Nach kurzer Zeit kam er wie-
der und hieß uns eintreten. [60a] Also gingen wir hinein 
und fanden Sokrates soeben von den Fesseln befreit vor, 
neben ihm saß Xanthippe – du kennst sie ja; sie hatte sein 
Kind21 bei sich. Als sie uns sah, begann sie zu schimpfen 
und sagte nach der gewohnten Art der Frauen: »Ach Sokra-
tes, zum letzten Mal werden jetzt die Freunde mit dir reden 
und du mit ihnen.« Da warf Sokrates Kriton einen Blick zu 
mit den Worten: »Bitte, Kriton, irgendjemand soll sie nach 
Hause bringen.«

Einige von Kritons Leuten geleiteten sie, während sie 
schrie [b] und sich auf die Brust schlug, nach Hause.22 



14  ΦΑΙΔΩΝ [60b–e]

κλίνην συνέκαμψέ τε τὸ σκέλος καὶ ἐξέτριψε τῇ χειρί, καὶ τρί-
βων ἅμα, Ὡς ἄτοπον, ἔφη, ὦ ἄνδρες, ἔοικέ τι εἶναι τοῦτο ὃ κα-
λοῦσιν οἱ ἄνθρωποι ἡδύ· ὡς θαυμασίως πέφυκε πρὸς τὸ δο-
κοῦν ἐναντίον εἶναι, τὸ λυπηρόν, τὸ ἅμα μὲν αὐτὼ μὴ ἐθέλειν 
παραγίγνεσθαι τῷ ἀνθρώπῳ, ἐὰν δέ τις διώκῃ τὸ ἕτερον καὶ 
λαμβάνῃ, σχεδόν τι ἀναγκάζεσθαι ἀεὶ λαμβάνειν καὶ τὸ ἕτε-
ρον, ὥσπερ ἐκ μιᾶς κορυφῆς ἡμμένω [c] δύ̓  ὄντε. καί μοι δοκεῖ, 
ἔφη, εἰ ἐνενόησεν αὐτὰ Αἴσωπος, μῦθον ἂν συνθεῖναι ὡς ὁ 
θεὸς βουλόμενος αὐτὰ διαλλάξαι πολεμοῦντα, ἐπειδὴ οὐκ 
ἐδύνατο, συνῆψεν εἰς ταὐτὸν αὐτοῖς τὰς κορυφάς, καὶ διὰ 
ταῦτα ᾧ ἂν τὸ ἕτερον παραγένηται ἐπακολουθεῖ ὕστερον καὶ 
τὸ ἕτερον. ὥσπερ οὖν καὶ αὐτῷ μοι ἔοικεν· ἐπειδὴ ὑπὸ τοῦ δε-
σμοῦ ἦν ἐν τῷ σκέλει τὸ ἀλγεινόν, ἥκειν δὴ φαίνεται ἐπακο-
λουθοῦν τὸ ἡδύ.

Ὁ οὖν Κέβης ὑπολαβών, Νὴ τὸν Δία, ὦ Σώκρατες, ἔφη, εὖ 
γ̓  ἐποίησας ἀναμνήσας με. περὶ γάρ τοι τῶν ποιημάτων [d] ὧν 
πεποίηκας ἐντείνας τοὺς τοῦ Αἰσώπου λόγους καὶ τὸ εἰς τὸν 
Ἀπόλλω προοίμιον καὶ ἄλλοι τινές με ἤδη ἤροντο, ἀτὰρ καὶ 
Εὔηνος πρῴην, ὅτι ποτὲ διανοηθείς, ἐπειδὴ δεῦρο ἦλθες, ἐποί-
ησας αὐτά, πρότερον οὐδὲν πώποτε ποιήσας. εἰ οὖν τί σοι μέ-
λει τοῦ ἔχειν ἐμὲ Εὐήνῳ ἀποκρίνασθαι ὅταν με αὖθις ἐρωτᾷ – 
εὖ οἶδα γὰρ ὅτι ἐρήσεται – εἰπὲ τί χρὴ λέγειν.

Λέγε τοίνυν, ἔφη, αὐτῷ, ὦ Κέβης, τἀληθῆ, ὅτι οὐκ ἐκείνῳ 
βουλόμενος οὐδὲ τοῖς ποιήμασιν αὐτοῦ ἀντίτεχνος [e] εἶναι 
ἐποίησα ταῦτα – ᾔδη γὰρ ὡς οὐ ῥᾴδιον εἴη – ἀλλ̓  ἐνυπνίων τι-



� Phaidon  15

Sokrates richtete sich auf seinem Lager auf, hob ein Bein an, 
rieb es mit der Hand und sagte dabei: »Wie seltsam scheint 
doch das zu sein, was die Menschen als lustvoll bezeichnen, 
wie merkwürdig verhält es [das Lustvolle] sich zu dem, was 
als dessen Gegenteil gilt, zum Schmerz.23 Zusammen will 
es sich beim Menschen nicht einfinden, wenn man aber 
dem einen nachjagt und es erwischt, dann ist man fast jedes 
Mal genötigt, auch das andere in Kauf zu nehmen, gleich-
sam zwei Wesen, verbunden durch [c] einen Kopf. Hätte 
Äsop das bemerkt, sagte er, hätte er, glaube ich, sogleich  
eine Fabel daraus verfasst, etwa: Gott wollte den Streit  
zwischen den beiden Krieg führenden Feinden schlichten; 
als ihm das aber nicht gelang, verband er beide Köpfe zu  
einem; deswegen folgt bei jedem, bei dem sich das eine 
einstellt, das andere hinterher. So scheint es auch mir zu ge-
hen: Erst hatte ich von der Fessel Schmerzen am Bein, jetzt 
kommt, so scheint᾿s, das Angenehme hinterher.«

Da ergriff Kebes das Wort: »Bei Zeus, o Sokrates, gut, 
dass du mich erinnert hast! Denn nach den Gedichten, [d] 
die du gerade gedichtet hast, als du die Fabeln Äsops und 
den Hymnus auf Apoll in Verse gesetzt hast, hat mich ne-
ben manch anderen auch eben erst Euenos gefragt, wie du, 
als du hierher kamst, auf den Gedanken verfallen bist, sie 
zu dichten, obwohl du doch vorher nie dergleichen getan 
hast. Wenn dir also daran liegt, dass ich Euenos eine Ant-
wort geben kann, falls er mich wieder fragen sollte  – und 
ich weiß, dass er das tun wird –, sag mir, was ich ihm sagen 
soll.«

»Sag ihm die Wahrheit«, antwortete er, »lieber Kebes; 
nicht um ihm und seinen Gedichten Konkurrenz zu ma-
chen  – [e] sicher kein leichtes Unterfangen  –, habe ich sie 



16  ΦΑΙΔΩΝ [60e–61c]

νῶν ἀποπειρώμενος τί λέγοι, καὶ ἀφοσιούμενος εἰ ἄρα πολλά-
κις ταύτην τὴν μουσικήν μοι ἐπιτάττοι ποιεῖν. ἦν γὰρ δὴ ἄττα 
τοιάδε· πολλάκις μοι φοιτῶν τὸ αὐτὸ ἐνύπνιον ἐν τῷ παρελθόν
τι βίῳ, ἄλλοτ̓  ἐν ἄλλῃ ὄψει φαινόμενον, τὰ αὐτὰ δὲ λέγον,  
»Ὦ Σώκρατες,« ἔφη, »μουσικὴν ποίει καὶ ἐργάζου.« καὶ ἐγὼ ἔν 
γε τῷ πρόσθεν χρόνῳ ὅπερ ἔπραττον τοῦτο ὑπελάμβανον 
αὐτό μοι παρακελεύεσθαί τε [61a] καὶ ἐπικελεύειν, ὥσπερ οἱ 
τοῖς θέουσι διακελευόμενοι, καὶ ἐμοὶ οὕτω τὸ ἐνύπνιον ὅπερ 
ἔπραττον τοῦτο ἐπικελεύειν, μουσικὴν ποιεῖν, ὡς φιλοσοφίας 
μὲν οὔσης μεγίστης μουσικῆς, ἐμοῦ δὲ τοῦτο πράττοντος.  
νῦν δ̓  ἐπειδὴ ἥ τε δίκη ἐγένετο καὶ ἡ τοῦ θεοῦ ἑορτὴ διεκώλυέ 
με ἀποθνῄσκειν, ἔδοξε χρῆναι, εἰ ἄρα πολλάκις μοι προστάτ-
τοι τὸ ἐνύπνιον ταύτην τὴν δημώδη μουσικὴν ποιεῖν, μὴ ἀπει-
θῆσαι αὐτῷ ἀλλὰ ποιεῖν· ἀσφαλέστερον γὰρ εἶναι μὴ [b] ἀπιέ-
ναι πρὶν ἀφοσιώσασθαι ποιήσαντα ποιήματα πιθόμενον τῷ 
ἐνυπνίῳ. οὕτω δὴ πρῶτον μὲν εἰς τὸν θεὸν ἐποίησα οὗ ἦν ἡ 
παροῦσα θυσία· μετὰ δὲ τὸν θεόν, ἐννοήσας ὅτι τὸν ποιητὴν 
δέοι, εἴπερ μέλλοι ποιητὴς εἶναι, ποιεῖν μύθους ἀλλ̓  οὐ λό-
γους, καὶ αὐτὸς οὐκ ἦ μυθολογικός, διὰ ταῦτα δὴ οὓς προχεί-
ρους εἶχον μύθους καὶ ἠπιστάμην, τοὺς Αἰσώπου, τούτων 
ἐποίησα οἷς πρώτοις ἐνέτυχον. ταῦτα οὖν, ὦ Κέβης, Εὐήνῳ 
φράζε, καὶ ἐρρῶσθαι καί, ἂν σωφρονῇ, ἐμὲ διώκειν ὡς τάχιστα. 
ἄπειμι δέ, ὡς ἔοικε, [c] τήμερον· κελεύουσι γὰρ Ἀθηναῖοι.



� Phaidon  17

verfasst, sondern um zu verstehen, was mir einige meiner 
Träume sagen wollen, und mich der Schuld zu entledigen, 
wenn sie mir etwa oft auftrugen, mich einer solchen Art 
von Musenkunst24 zu befleißigen. Damit hatte es nämlich 
etwa folgende Bewandtnis: In meinem vergangenen Leben 
erschien mir oft derselbe Traum in verschiedener Gestalt, 
sagte aber immer dasselbe: ›Sokrates, nimm auf eine Kunst 
der Musen und übe sie aus!‹25 Und ich glaubte bisher, der 
Traum ermuntere mich [61a] und befehle mir das, was ich 
tat, und so, wie man Läufer anfeuert, feuere mich der 
Traum an, zu tun, was ich ohnehin schon tat, den Musen zu 
dienen, weil doch die Philosophie der höchste Musendienst 
sei und ich diesen versah. Da aber jetzt das Urteil ergangen 
ist und das Fest des Gottes mein Sterben noch verzögerte, 
da schien es mir notwendig, wenn schon der Traum es mir 
immer wieder auftrug, eben diesen gewöhnlichen Musen-
dienst zu versehen, dem Traum nicht ungehorsam zu sein, 
sondern den Dienst zu leisten. Daher hielt ich es für siche-
rer, nicht [b] wegzugehen, bevor ich nicht dadurch, dass ich 
Gedichte verfasste, mich entsühnt und dem Traum ge-
horcht habe.26 So dichtete ich zunächst auf den Gott, des-
sen Opferfest gerade begangen wurde; danach aber kam  
ich auf den Gedanken, dass ein Dichter, wenn er denn ein 
Dichter sein wolle, Fabeln, nicht Reden schreiben müsse,27 
dass ich selbst aber kein Fabeldichter sei, und da habe ich 
Fabeln Äsops, die ich zur Hand hatte und die ich kannte, in 
Verse gesetzt, wie sie mir gerade unterkamen. Das also sag 
dem Euenos, mein lieber Kebes, und grüß ihn von mir! 
Wenn er klug ist, soll er so schnell wie möglich nachkom-
men.28 Ich werde, wie es aussieht, wohl [c] heute noch  
weggehen. So befehlen es die Athener.«



18  ΦΑΙΔΩΝ [61c–e]

Καὶ ὁ Σιμμίας, Οἷον παρακελεύῃ, ἔφη, τοῦτο, ὦ Σώκρατες, 
Εὐήνῳ. πολλὰ γὰρ ἤδη ἐντετύχηκα τῷ ἀνδρί· σχεδὸν οὖν ἐξ ὧν 
ἐγὼ ᾔσθημαι οὐδ̓  ὁπωστιοῦν σοι ἑκὼν εἶναι πείσεται.

Τί δέ; ἦ δ̓  ὅς, οὐ φιλόσοφος Εὔηνος;
Ἔμοιγε δοκεῖ, ἔφη ὁ Σιμμίας.
Ἐθελήσει τοίνυν καὶ Εὔηνος καὶ πᾶς ὅτῳ ἀξίως τούτου τοῦ 

πράγματος μέτεστιν. οὐ μέντοι ἴσως βιάσεται αὑτόν· οὐ γάρ 
φασι θεμιτὸν εἶναι. Καὶ ἅμα λέγων ταῦτα καθῆκε [d] τὰ σκέλη 
ἐπὶ τὴν γῆν, καὶ καθεζόμενος οὕτως ἤδη τὰ λοιπὰ διελέγετο.

Ἤρετο οὖν αὐτὸν ὁ Κέβης· Πῶς τοῦτο λέγεις, ὦ Σώκρατες, 
τὸ μὴ θεμιτὸν εἶναι ἑαυτὸν βιάζεσθαι, ἐθέλειν δ̓  ἂν τῷ ἀπο-
θνῄσκοντι τὸν φιλόσοφον ἕπεσθαι;

Τί δέ, ὦ Κέβης; οὐκ ἀκηκόατε σύ τε καὶ Σιμμίας περὶ τῶν 
τοιούτων Φιλολάῳ συγγεγονότες;

Οὐδέν γε σαφές, ὦ Σώκρατες.
Ἀλλὰ μὴν καὶ ἐγὼ ἐξ ἀκοῆς περὶ αὐτῶν λέγω· ἃ μὲν οὖν τυγ-

χάνω ἀκηκοὼς φθόνος οὐδεὶς λέγειν. καὶ γὰρ ἴσως καὶ [e] μάλι-
στα πρέπει μέλλοντα ἐκεῖσε ἀποδημεῖν διασκοπεῖν τε καὶ μυ-
θολογεῖν περὶ τῆς ἀποδημίας τῆς ἐκεῖ, ποίαν τινὰ αὐτὴν οἰόμε-
θα εἶναι· τί γὰρ ἄν τις καὶ ποιοῖ ἄλλο ἐν τῷ μέχρι ἡλίου δυσμῶν 
χρόνῳ;

Κατὰ τί δὴ οὖν ποτε οὔ φασι θεμιτὸν εἶναι αὐτὸν ἑαυτὸν 
ἀποκτεινύναι, ὦ Σώκρατες; ἤδη γὰρ ἔγωγε, ὅπερ νυνδὴ σὺ 
ἤρου, καὶ Φιλολάου ἤκουσα, ὅτε παῤ  ἡμῖν διῃτᾶτο, ἤδη δὲ καὶ 
ἄλλων τινῶν, ὡς οὐ δέοι τοῦτο ποιεῖν· σαφὲς δὲ περὶ αὐτῶν 
οὐδενὸς πώποτε οὐδὲν ἀκήκοα.



� Phaidon  19

Darauf Simmias: »Was ist denn das für eine Aufforde-
rung an Euenos, Sokrates? Ich habe den Mann schon oft ge-
troffen; soweit ich ihn kenne, wird er dir freiwillig keines-
wegs folgen.«

»Was denn«, sagte er, »ist Euenos kein Philosoph?«29

»Doch, ich glaube schon«, erwiderte Simmias.
»Euenos wird mir folgen, so wie jeder, der an dieser Tä-

tigkeit [der Philosophie als der rechten Art zu leben und zu 
sterben] ernsthaftes Interesse hat. Freilich wird er sich nicht 
Gewalt antun, denn das ist, so sagt man, nicht rechtmä-
ßig.«30 Bei diesen Worten setzte er [d] die Beine auf den Bo-
den und führte das Gespräch im Sitzen fort.

Da fragte ihn Kebes: »Wie meinst du das denn, Sokrates, 
dass es nicht rechtmäßig sei, sich Gewalt anzutun, dass aber 
ein Philosoph wohl einem Sterbenden nachfolgen wolle?«

»Was, Kebes? Habt ihr, du und Simmias, als ihr mit Phi-
lolaos zusammen wart,31 von diesen Dingen nichts gehört?«

»Nichts Genaues, Sokrates.«
»Freilich spreche ich ebenfalls nur vom Hörensagen da-

von; was ich aber durch Zufall vernommen habe, das will 
ich euch nicht vorenthalten. Denn für einen, der dabei ist, 
[e] dort hinüber [ins Jenseits] zu reisen, ist es vielleicht ganz 
passend, Gedanken und Bilder darüber zu entwickeln, wie 
wir uns diese Reise dorthin vorstellen sollen; was sollte ei-
ner denn auch sonst tun bis zum Sonnenuntergang?«32

»Warum sagen sie denn nun, dass es nicht rechtmäßig 
sei, sich selbst zu töten, Sokrates? Ich selbst habe, was dei-
ne Frage eben betrifft, sowohl von Philolaos, als er bei uns 
war, als auch von anderen vernommen, dass es nicht erlaubt 
sei, dies zu tun. Genaues darüber habe ich aber von keinem 
erfahren.«



20  ΦΑΙΔΩΝ [62a–c]

[62a] Ἀλλὰ προθυμεῖσθαι χρή, ἔφη· τάχα γὰρ ἂν καὶ ἀκού-
σαις. ἴσως μέντοι θαυμαστόν σοι φανεῖται εἰ τοῦτο μόνον τῶν 
ἄλλων ἁπάντων ἁπλοῦν ἐστιν, καὶ οὐδέποτε τυγχάνει τῷ ἀν-
θρώπῳ, ὥσπερ καὶ τἆλλα, ἔστιν ὅτε καὶ οἷς βέλτιον τεθνάναι ἢ 
ζῆν, οἷς δὲ βέλτιον τεθνάναι, θαυμαστὸν ἴσως σοι φαίνεται εἰ 
τούτοις τοῖς ἀνθρώποις μὴ ὅσιον αὐτοὺς ἑαυτοὺς εὖ ποιεῖν, 
ἀλλὰ ἄλλον δεῖ περιμένειν εὐεργέτην.

Καὶ ὁ Κέβης ἠρέμα ἐπιγελάσας, Ἴττω Ζεύς, ἔφη, τῇ αὑτοῦ 
φωνῇ εἰπών.

[b] Καὶ γὰρ ἂν δόξειεν, ἔφη ὁ Σωκράτης, οὕτω γ̓  εἶναι ἄλο-
γον· οὐ μέντοι ἀλλ̓  ἴσως γ̓  ἔχει τινὰ λόγον. ὁ μὲν οὖν ἐν ἀπορ-
ρήτοις λεγόμενος περὶ αὐτῶν λόγος, ὡς ἔν τινι φρουρᾷ ἐσμεν 
οἱ ἄνθρωποι καὶ οὐ δεῖ δὴ ἑαυτὸν ἐκ ταύτης λύειν οὐδ̓  ἀποδι-
δράσκειν, μέγας τέ τίς μοι φαίνεται καὶ οὐ ῥᾴδιος διιδεῖν· οὐ 
μέντοι ἀλλὰ τόδε γέ μοι δοκεῖ, ὦ Κέβης, εὖ λέγεσθαι, τὸ θεοὺς 
εἶναι ἡμῶν τοὺς ἐπιμελουμένους καὶ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους ἓν 
τῶν κτημάτων τοῖς θεοῖς εἶναι. ἢ σοὶ οὐ δοκεῖ οὕτως;

Ἔμοιγε, φησὶν ὁ Κέβης.
[c] Οὐκοῦν, ἦ δ̓  ὅς, καὶ σὺ ἂν τῶν σαυτοῦ κτημάτων εἴ τι 

αὐτὸ ἑαυτὸ ἀποκτεινύοι, μὴ σημήναντός σου ὅτι βούλει αὐτὸ 
τεθνάναι, χαλεπαίνοις ἂν αὐτῷ καί, εἴ τινα ἔχοις τιμωρίαν, τι-
μωροῖο ἄν;

Πάνυ γ̓ , ἔφη.
Ἴσως τοίνυν ταύτῃ οὐκ ἄλογον μὴ πρότερον αὑτὸν ἀπο-



� Phaidon  21

[62a] »Du musst nur zuversichtlich sein«, sagte er, »wohl 
bald wirst du davon hören. Vielleicht erscheint es dir  
sonderbar, dass das allein im Gegensatz zu allen anderen 
Dingen uneingeschränkt zutreffen solle und es für einen 
Menschen niemals wie in anderen Fällen zutreffe, dass es 
bisweilen für manche besser ist zu sterben33 als zu leben; 
wenn es aber für Menschen besser ist zu sterben, da wird es 
dir vielleicht sonderbar erscheinen, dass es für diese Men-
schen nicht erlaubt ist, an sich selbst diese Wohltat zu ver-
üben, sondern dass sie auf einen anderen Wohltäter warten 
müssen.«34

Darauf erwiderte Kebes mit einem milden Lächeln in 
seinem Dialekt: »Zeus wird᾿s scho᾿ wissen.«35

[b] »So [ohne genauere Prüfung] scheint es vielleicht et-
was widersinnig zu sein, und dennoch spricht wohl einiges 
dafür«, sagte Sokrates. »In den Geheimlehren36 steht darü-
ber der Satz, dass wir Menschen uns auf einem Wachtpos-
ten befänden, dem wir uns nicht entziehen und vor dem 
wir nicht davonlaufen dürfen – ein großes Wort und nicht 
leicht zu verstehen! Dagegen erscheint mir, o Kebes, die 
Aussage zutreffend zu sein, dass es die Götter sind, die sich 
um uns kümmern, und wir Menschen in ihrem Besitz 
sind.37 Meinst du nicht auch?«

»Durchaus«, sagte Kebes.
[c] »Also würdest wohl auch du«, so Sokrates, »wenn  

etwas, was dir gehört,38 sich selbst tötet, ohne dass du den 
Wunsch von dessen Tod zum Ausdruck bringst, ihm  
zürnen und, wenn du eine Strafe dafür hättest, es be
strafen?«

»Gewiss doch«, sagte Kebes.
»Und so ist es dann wohl nicht widersinnig, dass man 



22  ΦΑΙΔΩΝ [62c–63a]

κτεινύναι δεῖν, πρὶν ἀνάγκην τινὰ θεὸς ἐπιπέμψῃ, ὥσπερ καὶ 
τὴν νῦν ἡμῖν παροῦσαν.

Ἀλλ̓  εἰκός, ἔφη ὁ Κέβης, τοῦτό γε φαίνεται. ὃ μέντοι νυνδὴ 
ἔλεγες, τὸ τοὺς φιλοσόφους ῥᾳδίως ἂν ἐθέλειν [d] ἀποθνῄ-
σκειν, ἔοικεν τοῦτο, ὦ Σώκρατες, ἀτόπῳ, εἴπερ ὃ νυνδὴ ἐλέγο-
μεν εὐλόγως ἔχει, τὸ θεόν τε εἶναι τὸν ἐπιμελούμενον ἡμῶν καὶ 
ἡμᾶς ἐκείνου κτήματα εἶναι. τὸ γὰρ μὴ ἀγανακτεῖν τοὺς φρονι-
μωτάτους ἐκ ταύτης τῆς θεραπείας ἀπιόντας, ἐν ᾗ ἐπιστατοῦ-
σιν αὐτῶν οἵπερ ἄριστοί εἰσιν τῶν ὄντων ἐπιστάται, θεοί, οὐκ 
ἔχει λόγον· οὐ γάρ που αὐτός γε αὑτοῦ οἴεται ἄμεινον ἐπιμελή-
σεσθαι ἐλεύθερος γενόμενος. ἀλλ̓  ἀνόητος μὲν ἄνθρωπος 
τάχ᾿ ἂν οἰηθείη ταῦτα, [e] φευκτέον εἶναι ἀπὸ τοῦ δεσπότου, 
καὶ οὐκ ἂν λογίζοιτο ὅτι οὐ δεῖ ἀπό γε τοῦ ἀγαθοῦ φεύγειν ἀλλ̓  
ὅτι μάλιστα παραμένειν, διὸ ἀλογίστως ἂν φεύγοι· ὁ δὲ νοῦν 
ἔχων ἐπιθυμοῖ που ἂν ἀεὶ εἶναι παρὰ τῷ αὑτοῦ βελτίονι. καίτοι 
οὕτως, ὦ Σώκρατες, τοὐναντίον εἶναι εἰκὸς ἢ ὃ νυνδὴ ἐλέγετο· 
τοὺς μὲν γὰρ φρονίμους ἀγανακτεῖν ἀποθνῄσκοντας πρέπει, 
τοὺς δὲ ἄφρονας χαίρειν.

Ἀκούσας οὖν ὁ Σωκράτης ἡσθῆναί τέ μοι ἔδοξε τῇ τοῦ [63a] 
Κέβητος πραγματείᾳ, καὶ ἐπιβλέψας εἰς ἡμᾶς, Ἀεί τοι, ἔφη, Κέ-
βης λόγους τινὰς ἀνερευνᾷ, καὶ οὐ πάνυ εὐθέως ἐθέλει πείθε-
σθαι ὅτι ἄν τις εἴπῃ.

Καὶ ὁ Σιμμίας, Ἀλλὰ μήν, ἔφη, ὦ Σώκρατες, νῦν γέ μοι δοκεῖ 
τι καὶ αὐτῷ λέγειν Κέβης· τί γὰρ ἂν βουλόμενοι ἄνδρες σοφοὶ 
ὡς ἀληθῶς δεσπότας ἀμείνους αὑτῶν φεύγοιεν καὶ ῥᾳδίως 
ἀπαλλάττοιντο αὐτῶν; καί μοι δοκεῖ Κέβης εἰς σὲ τείνειν τὸν 



� Phaidon  23

sich nicht früher töten dürfe, als bis ein Gott eine Notwen-
digkeit dazu verhängt, wie jetzt in unserem Fall.«39

»Das scheint einleuchtend«, meinte Kebes. »Was du aber 
kurz zuvor gesagt hast, dass die Philosophen leicht zu ster-
ben [d] bereit seien, das, Sokrates, scheint widersinnig zu 
sein, wenn das eben Gesagte einen Sinn hat, dass ein Gott 
sich um uns kümmert und wir sein Besitz sind. Dass die 
vernünftigsten Leute [die Philosophen] aus dieser Obhut, 
in der die besten Hüter, die es gibt, nämlich die Götter, sie 
behüten, ohne Widerstreben weggehen sollten, ergibt aber 
keinen Sinn. Denn ein solcher [einer von den vernünftigs-
ten Leuten] glaubt doch nicht, er werde, [von dieser Obhut] 
frei geworden, besser für sich sorgen können; nur ein 
Mensch ohne Verstand könnte dem Gedanken verfallen, [e] 
dass man seinem Herrn entkommen müsse, und käme 
nicht zur Überlegung, dass man einem Guten nicht ent-
kommen, sondern bei ihm bleiben soll und dass Flucht da-
her widersinnig ist; jemand mit Verstand wird wohl immer 
bei dem bleiben, der besser ist als er selbst. Und so ergibt 
sich wahrscheinlich das Gegenteil von dem eben Behaupte-
ten, Sokrates: Die Verständigen dürften ungern, die Nar-
ren aber gern sterben.«

Als Sokrates das hörte, freute er sich, so schien es mir, 
über [63a] Kebes᾿ Eifer, schaute uns an und sagte: »Immer 
spürt Kebes doch irgendwelche Argumente auf und will 
nicht gleich alles glauben, was man sagt.«

Da ergriff Simmias das Wort: »Diesmal, mein Sokrates, 
meine auch ich, dass Kebes Recht hat. Denn warum sollten 
Männer, die wirklich weise sein wollen, vor Herren, die 
besser sind als sie selbst, fliehen und sich leichtfertig von 
ihnen trennen? Daher glaube ich, dass Kebes es mit seinem 



24  ΦΑΙΔΩΝ [63a–d]

λόγον, ὅτι οὕτω ῥᾳδίως φέρεις καὶ ἡμᾶς ἀπολείπων καὶ ἄρχον
τας ἀγαθούς, ὡς αὐτὸς ὁμολογεῖς, θεούς.

[b] Δίκαια, ἔφη, λέγετε· οἶμαι γὰρ ὑμᾶς λέγειν ὅτι χρή με 
πρὸς ταῦτα ἀπολογήσασθαι ὥσπερ ἐν δικαστηρίῳ.

Πάνυ μὲν οὖν, ἔφη ὁ Σιμμίας.
Φέρε δή, ἦ δ̓  ὅς, πειραθῶ πιθανώτερον πρὸς ὑμᾶς ἀπολο-

γήσασθαι ἢ πρὸς τοὺς δικαστάς. ἐγὼ γάρ, ἔφη, ὦ Σιμμία τε καὶ 
Κέβης, εἰ μὲν μὴ ᾤμην ἥξειν πρῶτον μὲν παρὰ θεοὺς ἄλλους 
σοφούς τε καὶ ἀγαθούς, ἔπειτα καὶ παῤ  ἀνθρώπους τετελευ-
τηκότας ἀμείνους τῶν ἐνθάδε, ἠδίκουν ἂν οὐκ ἀγανακτῶν τῷ 
θανάτῳ· νῦν δὲ εὖ ἴστε ὅτι [c] παῤ  ἄνδρας τε ἐλπίζω ἀφίξεσθαι 
ἀγαθούς  – καὶ τοῦτο μὲν οὐκ ἂν πάνυ διισχυρισαίμην  – ὅτι 
μέντοι παρὰ θεοὺς δεσπότας πάνυ ἀγαθοὺς ἥξειν, εὖ ἴστε ὅτι 
εἴπερ τι ἄλλο τῶν τοιούτων διισχυρισαίμην ἂν καὶ τοῦτο. ὥστε 
διὰ ταῦτα οὐχ ὁμοίως ἀγανακτῶ, ἀλλ̓  εὔελπίς εἰμι εἶναί τι τοῖς 
τετελευτηκόσι καί, ὥσπερ γε καὶ πάλαι λέγεται, πολὺ ἄμεινον 
τοῖς ἀγαθοῖς ἢ τοῖς κακοῖς.

Τί οὖν, ἔφη ὁ Σιμμίας, ὦ Σώκρατες; αὐτὸς ἔχων τὴν διάνοι-
αν ταύτην ἐν νῷ ἔχεις ἀπιέναι, ἢ κἂν ἡμῖν μεταδοίης; [d] κοινὸν 
γὰρ δὴ ἔμοιγε δοκεῖ καὶ ἡμῖν εἶναι ἀγαθὸν τοῦτο, καὶ ἅμα σοι ἡ 
ἀπολογία ἔσται, ἐὰν ἅπερ λέγεις ἡμᾶς πείσῃς.



� Phaidon  25

Argument auf dich abgesehen hat, weil es dir gar so leicht-
fällt, sowohl uns selbst als auch, wie du selbst zugibst, gute 
Gebieter, die Götter, zu verlassen.«

[b] »Ihr habt Recht«, sagte Sokrates. »Ich glaube, ihr meint, 
ich müsse mich dagegen verteidigen wie vor Gericht.«

»So ist es«, erwiderte Simmias.
»Nun denn«, sprach er, »ich will mich vor euch überzeu-

gender verteidigen als vor den Richtern. Wenn ich nun, 
Simmias und Kebes, nicht überzeugt wäre, zunächst ein-
mal zu anderen weisen und guten Göttern [Unterweltsgöt-
tern], dann zu verstorbenen Menschen zu kommen, die 
besser sind als die hier [auf Erden], dann täte ich Unrecht, 
wenn ich mich nicht gegen den Tod sträubte. Ihr solltet nun 
aber wohl wissen, dass [c] ich hoffe, zu guten Männern zu 
kommen  – mit Bestimmtheit will ich das jetzt aber nicht 
behaupten; was aber meine Hoffnung betrifft, zu Göttern 
als bestimmt guten Herren zu kommen,40 dazu sollt ihr 
wohl wissen, dass ich, wenn irgendetwas von diesen Din-
gen [die mit dem Tod zusammenhängen], dann diesen 
Punkt mit Bestimmtheit behaupten möchte. Daher sträube 
ich mich nicht so gegen den Tod [wie wenn ich ohne Hoff-
nung wäre], sondern bin voller Hoffnung,41 dass es für die 
Verstorbenen etwas gibt, und zwar, wie man seit alters 
her42 sagt, für Gute [gut Verstorbene] etwas viel Besseres 
als für Böse.«

»Wie denn nun, mein Sokrates«, sagte Simmias, »willst 
du selbst weggehen und diesen Gedanken für dich behal-
ten oder auch uns daran teilhaben lassen? [d] Ich meine 
nämlich, er ist ein Gut, das uns gemeinsam gehört, und zu-
gleich wird es deine Verteidigung sein, wenn deine Worte 
uns überzeugen.«




