
Christian Neuhäuser
GEWALT DER UNGLEICHHEIT



Christian Neuhäuser, geb. 1977, ist Professor für Praktische Phi-
losophie an der Technischen Universität Dortmund. Bei Reclam 
erschienen Wie reich darf man sein? sowie, zusammen mit 
Christian Seidel, Was ist Moralismus?.



Christian Neuhäuser

GEWALT  
DER  

UNGLEICHHEIT

Würde und  
Widerstand



Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich  
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des  

Text- und Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen

info@reclam.de
Umschlaggestaltung: Kosmos Design, Münster

Druck und buchbinderische Verarbeitung:  
GGP Media GmbH, Karl-Marx-Straße 24, 07381 Pößneck

Printed in Germany 2025
Reclam ist eine eingetragene Marke  

der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-011533-6

reclam.de



5

Inhalt

Vorwort  7
Einleitung  10

1.	 Was ist soziale Ungleichheit?  15
Ungleichheit und soziale Ungleichheit  15
Soziale Ungleichheit und Gerechtigkeit  25
Ökonomischer Status und Ungleichheit  33
Dimensionen der Ungleichheit  43

2.	 Soziale Ungleichheit als Gewalt  61
Ein umstrittener Gewaltbegriff  62
Ungleichheit und Verletzung des Körpers  72
Ungleichheit und die Verletzung der Psyche  86
Ungleichheit und Verletzung der Identität  97

3.	 Was lässt sich der Gewalt der Ungleichheit 
entgegensetzen?  109
Ungleichheit und Gegengewalt  112
Gerechtfertigte Gegengewalt  120
Gewaltloser Widerstand  127
Utopie der Gewaltfreiheit  134

Was folgt für uns aus der Gewalt der Ungleichheit?  139

Anmerkungen  141
Literaturhinweise  152
Dank  159
Personenregister  160





7

Vorwort

Zu Beginn meiner Auseinandersetzung mit der Gewalt der Un-
gleichheit war ich selbst skeptisch, ob ich die richtige Perspektive 
gewählt hatte. Sicherlich besteht ein Zusammenhang zwischen 
ökonomischer Ungleichheit und physischer Gewalt, wie bereits 
die Gesundheitswissenschaftlerin Kate Pickett (geb. 1965) und 
ihr Kollege Richard Wilkinson (geb. 1943) in ihrem Buch über 
Gleichheit festgestellt haben. Doch führen verschiedene For-
men der sozialen Ungleichheit tatsächlich in dem Ausmaß zu 
Gewalt, wie ich es in diesem Buch behaupte?

Vor allem ein Teil der Arbeit hat mich davon überzeugt, dass 
dem wirklich so ist. Das ist die intensive Auseinandersetzung 
mit zahlreichen Erfahrungsberichten von Menschen, die auf-
grund ganz verschiedener und nicht nur ökonomischer Un-
gleichheiten von Diskriminierung, Unterdrückung und Verach-
tung berichten. Bei der Lektüre solcher Berichte ist mir klar ge-
worden, dass diese Menschen immer wieder davon erzählen, 
wie sie einer überwältigenden Kraft ausgeliefert sind, die ihnen 
Verletzungen zufügt. Das hat mich dazu gebracht, daran festzu-
halten, diese Erfahrungen auf theoretischer Ebene als Gewalt zu 
beschreiben.

Dieser Ansatz weicht erheblich von einer sozialphilosophi-
schen Tradition ab, die sich auf einen engeren Begriff von ab-
sichtlich zugefügter physischer Gewalt beschränkt. Die Politik-
wissenschaftlerin Iris Marion Young (1949–2006) hat auf wir-
kungsmächtige Weise zwischen fünf Formen der Unterdrückung 
unterschieden. Gewalt ist neben Ausbeutung, Ausgrenzung, 
Machtlosigkeit und kulturellem Imperialismus nur eine dieser 
Formen. Meiner Ansicht nach leidet auch diese Tradition darunter, 
dass sie die Erfahrung der von einer Gewalt der Ungleichheit be-
troffenen Menschen nicht hinreichend in den Mittelpunkt rückt.

Ein wichtiges theoretisches Anliegen dieses Buches besteht 
darin, die daraus entstehende Schieflage zumindest ein Stück 



8

weit auszugleichen. Damit setzt es sich auch von einer soziologi-
schen Tradition ab, die sich wie der Friedensforscher Johann Gal-
tung (1930–2024) auf strukturelle Gewalt oder wie Pierre Bour-
dieu (1930–2002) auf symbolische Gewalt ausrichtet. Es geht 
nicht darum, große Thesen über die funktionale Beschaffenheit 
gegenwärtiger Gesellschaften aufzustellen. Vielmehr bleiben die 
hier vorgestellten Überlegungen der Frage gegenüber neutral, ob 
eine erhebliche Reduktion der Gewalt der Ungleichheit einen 
Systemwechsel erfordert oder nicht.

Gleichwohl steht am Ende der Überlegungen das ernüchtern-
de Ergebnis, dass wir in massiv gewalttätigen Gesellschaften le-
ben. Das ist vielleicht für all diejenigen Leserinnen und Leser un-
angenehm, die sich in ihrer Gesellschaft eigentlich ganz wohl 
fühlen. Mit solch einem Wohlgefühl mag noch vereinbar sein, 
dass es am Rande inakzeptable Formen der Ausbeutung oder 
Ausgrenzung gibt. Aber das scheint kaum vereinbar mit der Idee, 
dass unsere Gesellschaften im Kern gewalttätig sind. Das könnte 
leicht zu einer reflexhaften Ablehnung der hier vorgestellten 
Überlegungen führen.

Ich kann demgegenüber nur appellieren, den hier diskutier-
ten Gedanken der Gewalt der Ungleichheit auszuhalten und 
ernst zu nehmen.

Dabei ist es vielleicht hilfreich, gleich zu Beginn eine wichtige 
Konsequenz eines opferzentrierten Gewaltbegriffs deutlich zu 
machen. Es kann nämlich sein, dass dann Gewalterfahrungen 
täterlos sind. Und dies wäre dann auch vermutlich sehr häufig 
der Fall. Das eigentlich gewaltlose Handeln vieler einzelner Men-
schen, von Institutionen und Organisationen, führt oft auch in 
der Summe zu einer Gewalterfahrung. Es geht dann nicht dar-
um, einzelnen Personen und schon gar nicht bestimmten Grup-
pen Vorwürfe zu machen. Es geht ebenso wenig um ein schlech-
tes Gewissen, die Schuld oder Verantwortung solcher Menschen 
und schon gar nicht um so etwas wie Gut und Böse.

Stattdessen geht es wirklich und ausschließlich nur um die 
Gewalterfahrung von Menschen, die von verschiedenen Un-



9

gleichheiten negativ betroffen sind. Das bleibende Paradox be-
steht gewissermaßen darin, dass diese Gewalterfahrungen mas-
siv sind, aber allzu häufig keine klar schuldigen Täter identifiziert 
werden können, wie es traditionelles moralisches Denken gerne 
hätte. Man sollte sich daher also auch davor hüten, unbedingt 
diese Täter ausfindig machen zu wollen. Das führt nur dazu, re-
lativ unschuldige Menschen zu dämonisieren, und vernichtet 
am Ende jede Chance, die Gewalt der Ungleichheit abzubauen.

Ich hoffe, dieser Hinweis hilft bei einer Lektüre mit offenem 
Herzen und Verstand. Auf jeden Fall dabei helfen sollte der Um-
stand, dass viele Menschen mich vor ziemlich groben Fehlern 
bewahrt und mir auf unterschiedliche Weise dabei geholfen ha-
ben, das Buch besser zu machen.



10

Einleitung

In der öffentlichen politischen Diskussion werden sehr unter-
schiedliche Positionen vertreten zum Problem der sozialen Un-
gleichheit und darüber, welche Maßnahmen zu ergreifen sind, 
um es zu beheben. Die Standpunkte lassen sich rhetorisch etwas 
überzeichnet in zwei Lager einteilen:

Eine Gruppe von Kommentatoren scheint so gut wie jede 
Ungleichheit für ein mögliches Gerechtigkeitsproblem und da-
her für potentiell beseitigungswürdig zu halten.

Ihnen wird von einer anderen Gruppe von Kommentatorin-
nen jedoch vorgeworfen, freiheitsraubende Gleichmacherei zu 
betreiben. Solange es allen Menschen hinreichend gutgehe, stell-
ten verschiedene Formen der sozialen Ungleichheit kein beson-
deres Problem dar, so die Gegenseite.1

Es ist wenig überraschend, dass die Frage der Ungleichheit im 
öffentlichen Diskurs so unterschiedliche Positionen hervorruft. 
Abhängig davon, welche Seite richtig liegt, wären nämlich ent-
weder sehr weitreichende Maßnahmen der Umverteilung und 
des Umbaus gesellschaftlicher Grundstrukturen wie etwa im 
Bildungs- und Wirtschaftssystem gefordert – oder aber nicht.

Bei der Diskussion um soziale Ungleichheit geht es also um 
nicht weniger als die Frage, ob Gesellschaften wie die deutsche 
entweder im Großen und Ganzen ziemlich gerecht oder aber auf 
extreme Weise ungerecht sind.2

In diesem Essay werde ich beide der gerade knapp umrissenen 
und zugegebenermaßen zugespitzt dargestellten Positionen im 
politischen Diskurs als philosophisch unhaltbar zurückweisen:

Weder stimmt es, dass so gut wie jede soziale Ungleichheit 
ein Gerechtigkeitsproblem darstellt. Noch stimmt es, dass in li-
beralen Sozialstaaten nur wenige wirklich ungerechte Ungleich-
heiten bestehen.

Tatsächlich, so werde ich argumentieren, gibt es sogar zahl-
reiche soziale Ungleichheiten, die als gewaltförmig verstanden 



11

werden müssen. Aufgrund ihrer Gewaltsamkeit sind viele Un-
gleichheiten große Ungerechtigkeiten.

Die Gewalt der Ungleichheit wird von beiden Seiten der De-
batte falsch eingeschätzt:

Diejenige Seite, die so gut wie jede Ungleichheit für ein 
schlimmes Gerechtigkeitsproblem hält, vernebelt dadurch, dass 
bestimmte Ungleichheiten aufgrund ihrer Gewaltförmigkeit be-
sonders gravierend sind.

Die Seite aber, die viele Ungleichheiten für nicht besonders 
problematisch hält, unterschätzt massiv, wie sehr die Gewalt 
mancher Formen der Ungleichheit das Leben zahlreicher Men-
schen belastet. Hier entsteht sogar der leise Verdacht, dass eine 
Leugnung dieser Gewalt den extrem ungerechten Charakter vie-
ler Ungleichheiten verschleiern soll.3

Es ist das zentrale Anliegen dieses Buches, diese Gewalt der 
Ungleichheit sichtbar zu machen. Ich werde dafür argumentie-
ren, dass Gesellschaften, die diese Formen der Ungleichheit ein-
fach so zulassen, eben nicht friedlich, sondern zutiefst gewalt
tätig sind. Je mehr dieser Ungleichheiten sie zulassen, desto ge-
walttätiger sind sie.

Tatsächlich sind unsere Gesellschaften von vielen verschie-
denen gewaltsamen Formen der Ungleichheit durchzogen. Das 
gilt umso mehr, wenn man auch die Realität weltweiter gesell-
schaftlicher Zusammenhänge anerkennt. Aufgrund ihrer Ge-
waltförmigkeit verlangen diese Ungleichheiten eigentlich große 
politische Aufmerksamkeit, die sie jedoch notorisch nicht erhal-
ten. Das trägt meiner Einschätzung nach erheblich zu den gegen-
wärtigen Erscheinungen der politischen Destabilisierung und 
intellektuellen Regression durch rechtsradikale politische Strö-
mungen bei.

Verstärkt wird dieser Eindruck, wenn man außerdem die 
Vielfalt verschiedener Formen sozialer Ungleichheit berücksich-
tigt. In diesem Buch sollen daher alle sozialen Formen der Un-
gleichheit, und das ist ein zweites großes Anliegen, gleicherma-
ßen in einem gemeinsamen systematischen Rahmen aufgezeigt 



12

werden. Soziale Ungleichheit beschränkt sich nämlich nicht auf 
ökonomische Strukturen. Rassismus, Sexismus und Ableismus, 
also die Diskriminierung von Menschen mit Behinderung, sind 
einige Beispiele für weitere Formen sozialer Ungleichheit, die 
gewaltförmig sein können.

Zwischen diesen Formen der Ungleichheit besteht auch kein 
fundamentaler Unterschied, wie manchmal behauptet wird.4 Sie 
sind alle materiell in gesellschaftlichen Strukturen verankert und 
werden alle ideell durch ideologische Kulturproduktion gestützt. 
Sie alle gehören abgeschafft, wenn sie auf gewaltförmige Weise 
ungerecht sind.

Die Argumentation für diese Thesen zu dem umfassenden 
und gewaltförmigen Charakter sozialer Ungleichheit entfalte ich 
in drei Kapiteln:

In einem ersten Kapitel werde ich diskutieren, was soziale 
Ungleichheit überhaupt ist. Dazu werde ich darlegen, dass viel-
leicht nicht jede Form von Ungleichheit ausschließlich gesell-
schaftlich konstruiert ist, aber so gut wie jede Ungleichheit von 
Bedeutung zumindest auch eine soziale Grundlage aufweist. Das 
führt zu der Frage, wann soziale Ungleichheiten eigentlich ein 
Problem darstellen. Das ist dann der Fall, wenn sie einen schädi-
genden Charakter besitzen und ungerecht sind, vor allem aber, 
wenn sie die Würde der betroffenen Menschen verletzen.5 In dem 
ersten Kapitel werde ich diskutieren, warum soziale Ungleichheit 
häufig mit dem ökonomischen Status gleichgesetzt wird. Das 
führt mich zur These, dass es eine sehr große Vielfalt verschiede-
ner Ungleichheiten gibt, die einen gewaltförmigen Charakter an-
nehmen können und potentiell würdeverletzend sind.

Das zweite Kapitel ist der Frage gewidmet, wann soziale Un-
gleichheit gewaltförmig ist. In einem dritten Schritt folgt eine 
Reflexion der Frage, was dieser Gewalt entgegengesetzt werden 
könnte. Dazu ist zunächst eine Auseinandersetzung mit dem 
Gewaltbegriff nötig, der dieser Arbeit zugrunde liegt. Auf der 
Grundlage einer Diskussion verschiedener Gewaltbegriffe wer-
de ich dafür argumentieren, dass nicht die Absicht von Tätern, 



13

sondern die Gewalterfahrung der Betroffenen im Zentrum der 
Begriffsbestimmung stehen sollte. Gewalt besteht in einer mit 
überwältigender Kraft erfahrenen Verletzung. Diese Verletzung 
kann den Körper, die Psyche und die persönliche Identität eines 
Menschen betreffen. Auf allen drei Ebenen besteht ein enger Zu-
sammenhang zwischen verschiedenen Formen der Ungleichheit 
aufgrund von äußerer Erscheinung, Geschlecht, sexueller Orien-
tierung, Behinderung, wirtschaftlicher Lage, Bildungsstand, Re-
ligionszugehörigkeit, zugeschriebener Race und Staatsangehö-
rigkeit auf der einen und Gewalt auf der anderen Seite.

Im dritten Kapitel geht es um die Frage, was der Gewalt der 
Ungleichheit entgegenzusetzen ist. Eine erste Möglichkeit be-
steht in der Ausübung von Gegengewalt, gewissermaßen als ei-
ner Form von Selbstverteidigung. Ich werde argumentieren, dass 
solch eine Selbstverteidigung durchaus legitim sein kann, es für 
eine solche Reaktion aber strenge normative Kriterien gibt. Eine 
Alternative stellt ein gewaltloser Widerstand dar. Solch ein Han-
deln erscheint gegenüber schwächeren Formen des Protestes und 
institutionellen Reformbestrebungen angemessen, wenn es 
wirklich um Widerstand gegen gewaltförmige und extrem un-
gerechte Ungleichheit geht. Schließlich werde ich in diesem Ka-
pitel darauf hinweisen, dass völlige Gewaltlosigkeit wohl eine 
kaum zu erreichende Utopie darstellt. Doch lassen verschiedene 
Gesellschaften mehr oder weniger gewaltförmige Ungleichhei-
ten zu – und in unseren Gesellschaften sind es offensichtlich zu 
viele.

Das Buch schließt im Ausblick mit einer Reflexion der Frage, 
warum eigentlich so viele Menschen der Gewalt der Ungleich-
heit so gleichgültig gegenüberstehen oder sie sogar befürwor-
ten: Letztlich lässt sich dies nur als eine Form von Abstumpfung 
beschreiben, die einen erheblichen Anlass zu großer Sorge dar-
stellt. Den gesellschaftlichen Problemen entgeht man jedoch 
nicht, indem man das Ausmaß verschiedener Formen der Un-
gleichheit und ihre Gewaltförmigkeit wegleugnet. Im Gegenteil 
befördert dies ein weiteres Abgleiten in die Barbarei.





15

1. Was ist soziale Ungleichheit?

Bevor sich die Gewalt der Ungleichheit untersuchen lässt, ist es 
wichtig, ein besseres Verständnis davon zu entwickeln, was Un-
gleichheit überhaupt ist. Vier Aspekte sind wichtig:

1.	 Ungleichheiten sind immer soziale und nie einfach nur natür-
liche Ungleichheiten.

2.	 Diese Ungleichheiten stellen nicht immer, aber sehr häufig ein 
Gerechtigkeitsproblem dar.

3.	 Bei sozialer Ungleichheit geht es nicht nur um ökonomische 
Ungleichheit, auch wenn sie eine prominente Rolle spielt.

4.	 Schließlich gibt es in Wahrheit sehr viele verschiedene soziale 
Ungleichheiten, die auch ungerecht sind und von denen neun 
hervorgehoben und am Ende dieses ersten Kapitels vorge-
stellt werden sollen.

Ungleichheit und soziale Ungleichheit

Einer weit verbreiteten Meinung nach stellt nicht jede Ungleich-
heit auch eine soziale Ungleichheit dar. So gibt es etwa physische 
Ungleichheiten, die sozial irrelevant zu sein scheinen:

Wenn eine Frau 165 cm groß und eine andere Frau 167 cm groß 
ist, dann ist das in den meisten sozialen Kontexten ziemlich egal.

Auch zeitbezogene Ungleichheiten können irrelevant sein: 
Wenn ein Mann 1975 und ein anderer 1977 geboren wurde, dann 
macht das kaum einen Unterschied, wenn sich beide auf dieselbe 
Führungsposition bewerben.

Auf den ersten Blick macht es ebenfalls keinen Unterschied, 
ob jemand viele oder gar keine Sommersprossen besitzt. Es ist 
nicht unüblich, zwischen nichtsozialen Unterschieden und so-
zialen Ungleichheiten zu unterscheiden, um diesen Punkt zu 
verdeutlichen.



16

Allerdings deuten diese scheinbar so harmlosen Beispiele be-
reits an, dass der Korridor, in dem sozial irrelevante Ungleich-
heiten bzw. Unterschiede zwischen Menschen vorkommen kön-
nen, sehr klein sein könnte.

Im Beispiel der Körpergröße ändert sich die Lage sofort, wenn 
eine Person 150 cm und die andere 210 cm groß ist. Bei Männern 
etwa macht es mit Blick auf Schönheitsnormen in Ländern wie 
Deutschland sogar schon einen Unterschied, ob jemand 175 cm 
oder 182 cm groß ist. Wenn Menschen einer bestimmten Norm 
nach als zu klein gelten, haben sie einen rechtlichen Anspruch 
auf medizinische Behandlung, weil ansonsten mit ihrer Anlage 
Ausgrenzungen und Stigmatisierungen einhergehen.

Körpergröße ist jedoch nicht nur mit der Bewertung, son-
dern auch mit der Entstehung von sozialen Normen verknüpft. 
Eine gesunde und ausgewogene Ernährung hat neben anderen 
Faktoren einen erheblichen Einfluss auf die Körpergröße. Es be-
steht also ein Zusammenhang zwischen ökonomischer Armut 
und Körpergröße. Forscher haben beispielsweise untersucht, 
dass Kinder in strukturschwachen Regionen in Brandenburg im 
Durchschnitt deutlich kleiner sind als in anderen Gegenden in 
Deutschland.1

Es ließen sich noch viele weitere einfache Beispiele für die so-
ziale Bedeutung zunächst harmlos wirkender Ungleichheiten 
finden, die dann eben nicht einfach nur Unterschiede sind: 
Wenn sich auf eine Führungsposition unter anderen auch zwei 
Personen bewerben, die 1955 oder 1995 geboren wurden, dann 
könnte die eine Person allein aufgrund ihres Alters aussortiert 
werden, weil sie entweder als zu alt oder als zu jung gilt. Hier 
sind mit dem Alter als zunächst bloß physikalischer und viel-
leicht noch biologischer Größe recht eindeutige soziale Vorstel-
lungen und Erwartungen verbunden: Sehr jungen Menschen 
mangele es vielleicht an Erfahrung und Gelassenheit, sehr alten 
Menschen mangele es vielleicht an Ausdauer und Durchset-
zungskraft. Diese sozialen Stereotype sind mit dem Lebensalter 
verbunden und haben einen erheblichen Einfluss auf Praktiken 



17

wie hier die Einstellung von Mitarbeiterinnen.2 Wieder wird aus 
einem scheinbar natürlichen Unterschied sehr schnell eine so
ziale Ungleichheit.

Dasselbe gilt für so etwas Alltägliches wie Sommersprossen: 
Eigentlich handelt es sich dabei nur um Pigmentablagerungen in 
der Haut, die oft durch Sonnenstrahlung hervorgerufen oder 
verstärkt werden. Doch wir alle wissen, dass mit diesem Merk-
mal ästhetische Urteile einhergehen: Im viktorianischen Eng-
land galten sie als hässliche Flecken, die unbedingt entfernt wer-
den müssten. Zu diesem Zweck wurden Mittel angeboten, die 
häufig hochgiftiges Quecksilber enthielten. Auch heute können 
z. B. auf dem Schulhof Sommersprossen noch ein Anlass für un-
schöne Hänseleien sein. In der Modebranche und in sozialen Me-
dien hingegen gelten Sommersprossen als Schönheitsmerkmal. 
Es gibt permanentes Make-up und Programme zur Bildbearbei-
tung, die Sommersprossen extra erscheinen lassen. Kurz: Rein 
physische Merkmale werden auch hier mit einer sozialen, in die-
sem Fall mit einer ästhetischen Bedeutung aufgeladen.

Die Beispiele zeigen, dass vielleicht nicht alle Unterschiede 
zwischen Menschen auch soziale Ungleichheiten sind, aber alle 
Ungleichheiten sein könnten.

Warum ist das so? Darauf gibt es zwei Antworten:
1. Alle Unterschiede können mit sozialer Bedeutung aufgela-

den werden. Dafür braucht es nur ein entsprechendes Narrativ, 
das auf das Denken und Handeln der Menschen einwirkt.

2. Fast alle Ungleichheiten sind in sozialen Prozessen ent
standen oder in ihrer Entstehung mit sozialen Prozessen kausal 
verbunden, wie Larry Temkin (geb. 1954) und Thomas Scanlon 
(geb. 1940) in ihren philosophischen Reflexionen über Ungleich-
heit gezeigt haben.3 Sowohl Genese als auch Geltung von Un-
gleichheiten, so könnte man sagen, sind also sozial.

Es lohnt sich, beide Zusammenhänge etwas genauer zu be-
trachten, um die Fragen danach besser zu verstehen, was Un-
gleichheit ausmacht, was an ihr ungerecht ist und wann sie ge-
waltsam wird.



18

Was bedeutet es also, dass Ungleichheiten mit sozialer Be-
deutung aufgeladen sind? Zur Beantwortung dieser Frage ist es 
wichtig, den zutiefst sozialen Charakter der menschlichen Le-
bensweise zu verstehen. Einem relativ schlanken und hoffent-
lich nicht allzu kontroversen Verständnis von menschlicher Ge-
sellschaft nach bewegen und begegnen sich Menschen immer in 
sozialen Strukturen und im Rahmen sozialer Institutionen. Sie 
sind vertraut mit sozialen Werten und sozialen Narrativen, die 
ihnen selbst und ihrer Umwelt eine spezifische Bedeutung ge-
ben. All dies liefert Orientierung, aber auch relativ klare Grenzen 
für die persönliche Lebensführung. Menschen sind also zutiefst 
soziale Wesen. Wie Menschen individuell leben, wie sie die 
Welt sehen und was sie für wertvoll halten, wird in sozialen Pro-
zessen mitbestimmt.4

Strukturen und Institutionen, Narrative und Werte bilden 
die Grundlage auch für die soziale Dimension von Ungleichhei-
ten. Je nachdem, welche Rolle verschiedene Ungleichheiten im 
Kontext dieser sozialen Faktoren spielen, erhalten sie auch eine 
unterschiedliche soziale Bedeutung.

Um beim Beispiel der Körpergröße zu bleiben, lässt sich die-
ser Zusammenhang anhand solch eines zufälligen Beispiels wie 
der Regelung der Mindestkörpergröße bei der Polizei in Nord-
rhein-Westfalen aufzeigen. Dort müssen Polizistinnen und Po
lizisten mindestens 163  cm groß sein. Andere Polizeibehörden 
haben solch eine Regelung nicht. Die Polizei NRW rechtfertigt 
ihre Regelung damit, dass Polizeibeamte eine gewisse »Physis« – 
wie sie es ausdrückt  – haben müssen, die für ihren eigenen 
Schutz, ihre Sicherheit und ihre Gesundheit sowie diejenige  
ihrer Kolleginnen wichtig ist. Diese Regelung wurde gerichtlich 
bestätigt.5 Die Regel der Polizei NRW als sozialer Institution 
macht aus scheinbar natürlichen Unterschieden wie der Körper-
größe eine soziale Ungleichheit. Wer nur 162 cm an Körpergröße 
erreicht, ist zu klein für den Polizeidienst.

Nun besteht zwischen Größe und physischer Leistungsfä-
higkeit kein unmittelbarer Zusammenhang, sondern höchstens 



19

in Form einer statistischen Wahrscheinlichkeit. Auf entspre-
chende Kritik hat die Polizei NRW daher auch einen individuel-
len Eignungstest für kleinere Menschen eingeführt, der ihnen 
dennoch einen Weg in den Polizeidienst eröffnen kann, wenn er 
bestanden wird.

Das ist sicher ein Fortschritt, ändert jedoch nichts daran, dass 
die Körpergröße nunmehr eine bestimmte soziale Bedeutung 
hat. Doch was ist eigentlich diese Bedeutung?

Der springende Punkt scheint hier darin zu bestehen, dass 
durch Praktiken wie diejenige der Polizei NRW gleich eine ganze 
Reihe von Bedeutungen erzeugt werden. Eignung für den Poli-
zeidienst ist die erste. Doch kommt unmittelbar das Urteil phy-
sischer Robustheit und Durchsetzungskraft hinzu, was der Poli-
zei ja als Rechtfertigung der Regel galt. Man kann sich leicht vor-
stellen, dass verbreitete derartige Zuschreibungen zu einem 
allgemeineren Urteil über einen Zusammenhang zwischen Kör-
pergröße und Leistungsfähigkeit führen könnten. Das wieder-
um könnte den Effekt haben, dass Menschen allein aufgrund ih-
rer Körpergröße positiv beurteilt werden und ihnen sogar eine 
besondere soziale Stellung zugeschrieben werden könnte.6 
Schließlich führt dies vielleicht dazu, dass mit der Körpergröße 
auch Urteile über die Attraktivität eines Menschen einhergehen.

Ein scheinbar bloß natürlicher Unterschied wie Körpergröße 
wird also durch Interaktionsprozesse und soziale Praktiken zu 
einer vielfachen sozialen Ungleichheit mit Blick auf solche Fak-
toren wie Zugang zu Berufen, Urteile über die individuelle Leis-
tungsfähigkeit, die gesellschaftliche Stellung und die Persön-
lichkeit eines Menschen. Sie prägt soziale Strukturen und Insti-
tutionen zumindest mit.

Ähnliches gilt für andere physische und mentale Ungleich-
heiten. Möglicherweise gibt es unterschiedliche mathematische 
Fähigkeiten, die angeboren sind. Welche Bedeutung diese ha-
ben, hängt allerdings in hohem Maße von gesellschaftlichen 
Umständen ab. Ganz plakativ gesprochen tragen mathematische 
Fähigkeiten in einer Kriegergesellschaft weniger aus als in einer 



20

Händlergesellschaft. In einer Wissenschaftskultur, um ein we-
niger drastisches Beispiel zu geben, in der die Geisteswissen-
schaften als die höchsten Wissenschaften gelten, sind mathema-
tische Leistungen weniger bedeutsam als in einer Kultur, in der 
die Naturwissenschaften dominieren.7

Die erste soziale Dimension von Ungleichheiten ist also recht 
eingängig: Vielleicht werden nicht alle Unterschiede mit sozialer 
Bedeutung aufgeladen, aber alle Unterschiede könnten mit sol-
cher Bedeutung aufgeladen werden. Erst die unterschiedliche 
soziale Bedeutung macht sie zu sozialen Ungleichheiten. Und 
diese Bedeutung stellt eine zentrale Quelle für Ungerechtigkeit 
und Gewalt dar.

Weniger offensichtlich ist die zweite soziale Dimension von 
Ungleichheiten: Sie besteht darin, dass so gut wie alle Unter-
schiede überhaupt erst in sozialen Prozessen entstehen. Es ist 
also nicht nur so, dass es Unterschiede gibt und sie dann nach-
träglich durch die Aufladung mit Bedeutung zu sozialen Un-
gleichheiten gemacht werden. Vielmehr entstehen die meisten 
und vielleicht sogar so gut wie alle Ungleichheiten, auch schein-
bar natürliche, überhaupt erst in sozialen Prozessen und auf-
grund sozialer Einflüsse.8

Erneut bietet die Körpergröße ein gutes Beispiel, um diesen 
Zusammenhang zu verdeutlichen:

Denn es ist gut untersucht, wie eingangs bereits erwähnt, 
dass die durchschnittliche Körpergröße von Menschen sehr viel 
mit der Ernährung in der Kindheit und anderen Gesundheitsfak-
toren zu tun hat.9 Aus diesem Grund ist die durchschnittliche 
Körpergröße in strukturschwachen Regionen wie in Branden-
burg kleiner als in anderen Regionen. Die Menschen dort werden 
bereits als Kinder relativ gesehen schlechter ernährt und schlech-
ter medizinisch versorgt.

Die relativ kleinere Körpergröße geht also eindeutig auf sozia-
le und nicht auf natürliche Faktoren zurück. Die Menschen haben 
weniger Geld, es steht weniger medizinisches Personal zur Ver-
fügung, die gesundheitliche Auf klärung ist schlechter. Diese und 



21

viele andere soziale Faktoren beeinflussen solche Ungleichhei-
ten. Die durchschnittliche Körpergröße von Menschen ist also 
nicht rein natürlich, sondern auch Folge sozialer Strukturen.

Was für die Körpergröße gilt, das trifft ebenso auf andere 
physische und daher scheinbar natürliche Eigenschaften zu. Es 
betrifft eigentlich den gesamten Gesundheitszustand von Men-
schen, und zwar ihr Leben lang: So hat physiotherapeutische Be-
gleitung in den ersten Lebensmonaten eines Menschen einen 
erheblichen Einfluss auf die Gesundheit des Bewegungs- und 
Muskelapparates. Auch die hinreichende Versorgung mit Vita-
min D in den ersten Lebensmonaten hat einen erheblichen Ein-
fluss auf die Knochenstruktur von Menschen. Die diesbezügli-
che unterschiedliche Versorgung und die sich daraus ergebenden 
physiologischen Entwicklungen sind also nicht bloß natürliche, 
sondern soziale Ungleichheiten, weil sie auf Faktoren wie Auf-
klärung, finanzielle Ressourcen und Gesundheitsstrukturen zu-
rückgehen.

Was für physische Ungleichheiten gilt, das trifft auch auf psy-
chische Ungleichheiten zu.

Viele kognitive Fähigkeiten wie sprachliche oder mathemati-
sche Kompetenz hängen von sozialen Faktoren ab: Kleinkindern 
möglichst viel vorzulesen, hat einen erheblichen Einfluss auf 
ihre jeweilige kognitive und sprachliche Entwicklung. Die ma-
thematischen Fähigkeiten von Jungen und Mädchen sind im 
Durchschnitt gleich bis zu dem Alter, in dem sie mit dem sozia-
len Mythos konfrontiert werden, dass ›Mädchen schlecht in Ma-
the‹ sind. Dann werden Mädchen in diesem Fach tatsächlich 
durchschnittlich schlechter als Jungen.10 Sie passen sich also an 
die an sie gerichteten sozialen Erwartungen an: ein beeindru-
ckendes Beispiel für die wirklichkeitsschaffende Macht sozialer 
Narrative und Mythen.

Hier zeigt sich auch ein wichtiger Zusammenhang zwischen 
nur scheinbar natürlichen Unterschieden von individuellen Per-
sonen in ihrer physischen und psychischen Beschaffenheit und 
auf diesen beruhenden sozialen Unterschieden.



22

Niemand leugnet natürlich, dass solche Dinge wie etwa das 
Bildungssystem oder das Wirtschaftssystem soziale Gebilde 
sind. Doch wird sehr häufig behauptet, dass die unterschiedli-
chen Positionen, die Menschen in diesen Systemen einnehmen, 
vollständig oder zumindest hauptsächlich auf unterschiedliche 
Talente, also natürliche Eigenschaften zurückgehen.11 Wer be-
sonders durchsetzungsstark ist und zugleich motivierend auf an-
dere einwirkt, ist dann eine gute Managerin und macht entspre-
chend Karriere. Wer bestimmte kognitive Talente wie über-
durchschnittliches mathematisches Denken oder besonderes 
Sprachvermögen besitzt, erreicht entsprechende Bildungsab-
schlüsse und hat vielleicht das Zeug zum Wissenschaftler.

Eine erste Kritik an dieser Grundlegung und Rechtfertigung 
sozialer Ungleichheiten aus natürlichen Unterschieden lautet, 
dass es oft gar nicht diese Talente sind, die über Bildungs- und 
Karrierechancen entscheiden.12 Managementposten werden sehr 
häufig über Beziehungen vergeben. Es kann also gut sein, dass 
die besser vernetzte und nicht die besser geeignete Person solch 
einen Posten erhält.

Ähnlich ist es in der Bildung: Die besten Universitäten der 
Welt sind sehr kostspielig. Es hängt also häufig vom Geld oder 
den Beziehungen der Eltern ab, ob jemand dort studieren kann. 
Die hervorragende Ausbildung dort verbessert aber natürlich die 
Chancen für eine wissenschaftliche Karriere erheblich. Zwei 
Menschen mit gleichen Talenten haben daher sehr unterschied-
liche Chancen, abhängig davon, ob sie aufgrund sozialer Fakto-
ren einen Zugang zu einer Eliteuniversität erhielten oder nicht.

Es gibt jedoch noch eine tiefergehende Kritik an dem schein-
bar einfachen Zusammenhang zwischen natürlichen Talenten 
und sozialen Positionen: Denn die Talente sind, wie sich oben 
gezeigt hatte, in vielen Fällen nur scheinbar natürlich.13 Welche 
persönlichen Charaktereigenschaften ein Mensch hat und wel-
che kognitiven Fähigkeiten er besitzt, hängt seinerseits selbst 
von sozialen Faktoren wie dem Elternhaus, Zugang zu guten Bil-
dungseinrichtungen bereits in der frühen Kindheit und weite-



23

ren Faktoren ab. Selbst solche sozialen Faktoren wie der Zugang 
zu einer adäquaten Ernährung haben Einfluss darauf, weil sie 
eine notwendige Grundlage für die Entwicklung psychischer 
und physischer Talente liefern. Wer als Kind jahrelang mangel-
ernährt ist, wird womöglich weder die Eigenschaft der Durch-
setzungsstärke entwickeln noch sein volles kognitives Potential 
entfalten.

Diese tiefergehende Kritik kann noch eine zweite Form an-
nehmen: Es ist nämlich durchaus zweifelhaft, ob etwa Durch-
setzungsfähigkeit wirklich eine wichtige Führungseigenschaft 
ist. Möglicherweise sind andere Eigenschaften wie die Fähigkeit, 
zur Kooperation zu motivieren, viel wichtiger  – oder wären es 
zumindest in anderen Organisationsstrukturen.

Ebenso lässt sich bezweifeln, dass an den Eliteuniversitäten 
tatsächlich die beste Lehre und Forschung stattfindet. Vielleicht 
gelingt es ihnen nur, das so aussehen zu lassen oder den beson-
ders prestigeträchtigen Teil von eigentlich viel breiter angelegten 
Forschungsprozessen für sich zu beanspruchen. Jedenfalls ha-
ben Topmanager und Eliteuniversitäten einen erheblichen Ein-
fluss darauf, was überhaupt als gutes Management und gute For-
schung gilt.

Von solchen Konventionen hängt jedoch ab, was überhaupt 
als Talent gilt. Plakativ kann man auch das bereits erwähnte Bei-
spiel aufgreifen:

In einer Kriegergesellschaft sind eher martialische Fähigkei-
ten gefragt, in einer Handelsgesellschaft eher Verhandlungsge-
schick und in einer Wissensgesellschaft eher kognitive Fähigkei-
ten. Was gesellschaftlich nützliche und individuell bewunderns-
werte Talente sind, das bestimmt sich folglich gesellschaftsrelativ.

In diesem Sinne sind Talente also nicht natürlich, sondern in 
ihrer Bewertung als Talente ebenfalls von sozialen Maßstäben 
abhängig. Selbst dann, wenn bestimmte Eigenschaften auf na-
türliche Anlagen zurückgehen und diese Anlagen sehr unter-
schiedlich verteilt sind, ist die Bewertung dieser Eigenschaften 
jedoch eine soziale Angelegenheit. Daher sind auch die mit die-



24

ser Bewertung einhergehenden Ungleichheiten nicht natürlich, 
sondern zutiefst relativ in Bezug auf die jeweilige Gesellschaft.

So gut wie alle Ungleichheiten stellen also nicht bloß natür-
liche Unterschiede dar, auch wenn es auf den ersten Blick so wir-
ken mag, sondern haben einen sozialen Charakter: Entweder 
gehen sie auf soziale Strukturen und Prozesse zurück, oder ihre 
Bedeutung beruht auf sozialen Werten und Geschichten. Und in 
vielen Fällen trifft beides zu. Das hat eine entscheidende Konse-
quenz. Denn soziale Verhältnisse sind veränderbar. Soziale Struk-
turen und Institutionen lassen sich bearbeiten. Soziale Werte 
und Narrative lassen sich umdeuten.

Daher kann man immer fragen, ob die Entstehung bestimm-
ter Ungleichheiten und die Bedeutung, die ihnen beigemessen 
wird, überhaupt gerechtfertigt ist. So gut wie jede Ungleichheit 
ist also eine Frage der Gerechtigkeit.

Natürlich kann es sein, dass bestimmte Ungleichheiten tat-
sächlich gerechtfertigt werden können. Das ist sogar sehr wahr-
scheinlich. Es ist aber kaum möglich zu behaupten, bestimmte 
Ungleichheiten seien einfach natürlich und daher auch die sich 
aus ihnen ergebenden sozialen Konsequenzen auf jeden Fall ge-
recht. Das hat insbesondere das Beispiel der Talente gezeigt, 
weil auch Talente in sozialen Prozessen entwickelt werden und 
es von sozialen Bewertungen abhängt, was überhaupt als Talent 
gilt.

Es mag also gerechtfertigt sein, dass Ämter und soziale Posi-
tionen wie Berufe aufgrund von Talenten vergeben werden. Es 
handelt sich jedoch immer auch um eine soziale Frage, warum 
hier einige besser abschneiden als andere, und daher eine Streit-
frage der Gerechtigkeit, wer denn nun genau diese Talente ent-
wickeln kann und wie Ämter und Berufe beschaffen sind, wel-
che Talente dafür also gebraucht werden.14

Jede Ungleichheit muss also darauf hin geprüft werden, ob sie 
gerechtfertigt ist. Um das leisten zu können, bedarf es eines 
Maßstabes für Gerechtigkeit, mit dessen Hilfe sich dies bestim-
men lässt.



25

Wie solch ein Maßstab aussehen könnte und welche Un-
gleichheiten sich darüber als gerecht oder ungerecht erweisen 
könnten, ist das Thema des nächsten Abschnitts. Dabei wird sich 
zeigen, dass Ungleichheiten auf jeden Fall ungerecht sind, wenn 
sie eine erhebliche Schädigung für die Betroffenen bedeuten. Es 
ist dann ein Gebot der Gerechtigkeit, sie zu beseitigen, allerdings 
nur unter der Voraussetzung, dass damit nicht eine andere un-
zumutbare Schädigung einhergeht.

Es kann also durchaus sein, dass es ungerechte Ungleichhei-
ten gibt, gegen die wir jedoch nichts unternehmen können, ohne 
größeren Schaden anzurichten.

Soziale Ungleichheit und Gerechtigkeit

Jede Ungleichheit ist entweder eine soziale Ungleichheit, weil 
sie in sozialen Prozessen überhaupt erst entsteht. Oder sie kann 
zumindest zu einer sozialen Ungleichheit werden, wenn sie mit 
sozialer Bedeutung aufgeladen wird (das hat der vorherige Ab-
schnitt gezeigt).

Manche Theoretikerinnen der Gerechtigkeit nehmen das zum 
Anlass, jede Ungleichheit für begründungsbedürftig zu halten:

So vertreten viele Egalitaristen eine sogenannte Präsumtion 
der Gleichheit.15 Menschen sind als gleich zu behandeln, und Gü-
ter sind gleich zu verteilen, es sei denn, es lassen sich überzeu-
gende Gründe dafür nennen, warum die Dinge anders geregelt 
werden sollten.

Ein bekanntes Beispiel dafür ist das Differenzprinzip des Phi-
losophen John Rawls (1921–2002). Ihm zufolge ist es nur dann 
erlaubt, dass einige Menschen mehr Einkommen und Vermögen 
besitzen als andere, wenn das für die besonders schlechtgestell-
ten Gesellschaftsmitglieder gut ist.16 Eine Chirurgin darf also nur 
dann mehr Geld verdienen als ein Philosophielehrer, wenn das 
einen notwendigen Anreiz dafür darstellt, dass sie dieser gesell-
schaftlich sehr wertvollen Arbeit nachgeht.




