Grundkurs Philosophie
Ethik






GRUNDKURS PHILOSOPHIE

Band 7
Ethik

Matthias Lutz-Bachmann

Reclam



Fiir Sebastian und Anna Cecilia

Der Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44b UrhG ausdriicklich vor. Jegliche
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr.14687
2013, 2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
SiemensstrafSe 32, 71254 Ditzingen

info@reclam.de

Durchgesehene und erweiterte Ausgabe 2025
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,
Untere Sonnenstraf3e 5, 84030 Ergolding

Printed in Germany 2025

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014687-3

reclam.de



Inhalt

Einleitung von Wolfgang Detel 7
Vorwort 1

1. Erste Definitionen 13
11. Philosophische Ethik 13
1.2. Metaethik 27
1.3. Methoden der Ethik 38

2. Ethische Modelle 53
2.1. Die Tugendethik des Aristoteles 54
2.2. Der utilitaristische Konsequentialismus 64
2.3. Die deontologische Pflichtenethik Kants 76
2.4.Die Diskursethik 94

3. Ethische Grundbegriffe 114
3.1. Handlungen 114
3.2. Tugenden 126
3.3. Werte und Normen 139
3.4. Das Gute, Richtige und Gerechte 146
3.5. Freiheit: Autonomie und Verantwortung 168
3.6. Menschenwiirde 187
3.7. Praktische Vernunft 193

4. Angewandte Ethik 210
4.1. Begriindung und Anwendung ethischer
Grundsitze 210
4.2. Ethik im Zeitalter der Pluralisierung von Moral = 213
4.3. Die nmittleren« Prinzipien der angewandten Ethik 216

Epilog: Warum moralisch sein? 226
Ubungen 232

Literaturhinweise 239
Register 253

Inhalt 5






Einleitung

Dieses Buch ist der siebte Band einer neunteiligen Einfithrung
in die Grundlagen der Philosophie. Die ersten fiinf Binde sind
der theoretischen Philosophie gewidmet (Logik, Metaphysik,
Philosophie des Geistes, Sprachphilosophie, Erkenntnistheorie,
Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Sozialontologie). Der
sechste und siebte Band — vom Umfang her gesehen fast eben-
so lang wie die ersten fiinf Binde — befassen sich mit der prakti-
schen Philosophie (Ethik und Politische Philosophie). Die letz-
ten beiden Binde zur Philosophischen Anthropologie und Phi-
losophie der Religion enthalten Elemente der theoretischen
und praktischen Philosophie.

Theoretische Philosophie befasst sich vornehmlich mit Akti-
vititen und Ideen, die mit der Art und Weise zusammenhain-
gen, wie wir die Welt auffassen und auf sie reagieren — mit un-
seren Gefiihlen, unseren Wahrnehmungen, unserem Denken
und Argumentieren sowie mit unseren Erklirungen und The-
orien. Praktische Philosophie beschiftigt sich hingegen vor-
nehmlich mit Aktivititen und Ideen, die mit der Art und Wei-
se zusammenhingen, wie wir die Welt verdndern und bessern
wollen — mit unseren Wiinschen und Zielen, mit moralischem
und politischem Handeln, und mit unseren Entscheidungen
sowie unseren Griinden fiir diese Phinomene.

So gesehen lisst sich die Unterscheidung zwischen theoreti-
scher und praktischer Philosophie an die Differenz zwischen
zwei grundlegenden geistigen (also mentalen) Beziehungen
zur Welt ankoppeln — den Meinungen und den Wiinschen:
Unsere Meinungen sollen so sein, wie die Welt beschaffen ist
(dies wird auch Wort-auf-Welt-Ausrichtung genannt). Dage-
gen soll die Welt so sein, wie es unsere Wiinsche verlangen
(dies wird auch Welt-auf-Wort-Ausrichtung genannt).

Die Reihe der neun Binde des Grundkurses Philosophie lie-

Einleitung 7



fern einen moglichst knappen, genauen und verstindlichen
Uberblick iiber die wichtigsten Teildisziplinen der Philoso-
phie, der sowohl viele Details prasentiert als auch das grof3e
Ganze im Blick zu behalten versucht. Der mit diesem riskanten
Projekt verbundene inhaltliche und formale Anspruch unter-
scheidet die folgende Darstellung sowohl von allgemeinen
Einfithrungen in die Philosophie als auch von speziellen Ein-
fihrungen in einzelne philosophische Teildisziplinen. Prisen-
tation und Diskussion des umfangreichen Stoffes sind primir
systematisch, doch werden in diesem systematischen Rahmen
auch die einflussreichsten historischen Positionen behandelt.

Philosophische Vorkenntnisse werden nicht vorausgesetzt.
Die Begriffsbildungen und Positionen werden Schritt fiir
Schritt eingefiihrt und in Merkboxen zusammengefasst, die
aufeinander aufbauen und entsprechend nummeriert werden.
Wer ernsthaft in den vorgestellten Stoff einsteigen will, sollte
sich darum bemiihen, die Merkboxen so weit wie méglich zu
internalisieren.

Von ihrer Anlage her ist diese Einfithrung daher ein Grund-
kurs zum Fach Philosophie, der auch fiir ein Selbststudium
und als Hintergrundinformation fiir philosophische Prosemi-
nare benutzt werden kann.

Jeder der neun Binde enthilt ein umfangreiches Sachregis-
ter, mit dessen Hilfe sich philosophische Begriffe und Positio-
nen, die in den jeweiligen Binden behandelt werden, schnell
finden lassen.

Die Literaturhinweise enthalten in jedem Band sowohl all-
gemeine Literatur als auch spezielle Literatur zu den einzelnen
Kapiteln.

Ferner werden zu den einzelnen Kapiteln Ubungsaufgaben
gestellt, die den Lernprozess unterstiitzen und zugleich auf die
konkrete Anwendbarkeit der eingefithrten Explikationen und
Positionen verweisen.

8 Einleitung



Die Anlage der Binde beruht in einem erheblichen Ausmaf3
auf langjahrigen didaktischen Experimenten und Erfahrungen
mit Vorlesungen und Seminaren, die von den Autoren durch-
gefiithrt worden sind.

Wolfgang Detel

Einleitung 9






Vorwort

Der Grundkurs Philosophie fiihrt in tibersichtlichen Einzelban-
den in zentrale Probleme der theoretischen und der prakti-
schen Philosophie ein. Den Texten der gesamten Reihe liegen
jeweils lebendige Erfahrungen in Vermittlung und Diskussion
der Fragestellungen in universitiren Lehrveranstaltungen zu-
grunde. Das spiegelt sich auch in Aufbau und Struktur dieser
Einfithrung in die philosophische Ethik wider. Sie ist Teil des
von meinem Kollegen Wolfgang Detel gestarteten Projekts
und folgt formal in wichtigen Hinsichten den Vorgaben, die
vom Reclam Verlag fiir die gesamte Reihe konzipiert wurden
und auf eine Verwendung auch in zukiinftigen Lehrveranstal-
tungen zielen. Der Stoff ist dementsprechend so aufgebaut,
dass Studierende bereits in den ersten Semestern ihres Studi-
ums, also auch ohne grofde Vorkenntnisse im Fach, durch die
Lektiire zu einer eigenstindigen Beschiftigung mit den Fragen
der philosophischen Ethik angeregt werden. Dabei folgen die
einzelnen Kapitel und Abschnitte auch einem didaktischen
Aufbau, wobei die Fragestellungen in verschiedenen Durch-
gingen vertiefend diskutiert werden.

Grundsitzlich verfolgt der Band die Absicht, nicht primir
ein stoffliches Wissen iiber ethische Grundpositionen, etwa
aus der Geschichte oder der Gegenwart der Philosophie, zu
vermitteln, sondern lidt seine Leserinnen und Leser dazu ein,
die hier vorgelegten Uberlegungen und Vorschlige nachzu-
vollziehen und sich selbst auf die Spur der philosophischen
Arbeit, nimlich der eigenstindigen Reflexion erster Definitio-
nen, ethischer Modelle und Grundbegriffe zu begeben. Damit
werden andere Informationsquellen und Hilfsmittel wie Lexi-
ka, Textsammlungen oder zusammenfassende Uberblicksdar-
stellungen zur Geschichte der Ethik nicht iiberflissig. Mit die-
sem kleinen Band méchte ich in zentrale Anliegen der philo-

Vorwort 11



sophischen Ethik einfithren und einen Vorschlag vorlegen, wie
die philosophische Ethik heute, durchaus im Rickgriff auf
wichtige Einsichten in den verschiedenen, zur Diskussion ge-
stellten Modellen der Ethik, systematisch ihre Aufgabe wahr-
nehmen kann, Antworten auf die Frage zu priifen, worin die
Moralitit oder moralische Richtigkeit unseres Handelns als
Menschen und moralfihige Lebewesen liegen kénnte.

Mein Dank gebiihrt den Studierenden, die stets engagiert
und kritisch an den Grundkursen in Frankfurt am Main teilge-
nommen haben, den Tutoren/Tutorinnen und den Mitarbei-
tern/Mitarbeiterinnen, ohne die ich den Grundkurs Ethik nicht
hitte entwickeln und durchfiithren kénnen.

12 Vorwort



1. Erste Definitionen

1.1. Philosophische Ethik

Die philosophische Ethik zihlt zu den Disziplinen der prakti-
schen Philosophie, die sich insgesamt mit der Praxis von uns
Menschen, also mit unseren Handlungen, mit unserem tat-
sichlichen Handeln, aber auch mit dem moglichen, dem gebo-
tenen oder erlaubten Handeln sowie mit seinem Gegenteil, al-
so verbotenem Handeln, beschiftigt, ebenso wie mit Hand-
lungsabsichten, -zielen und -methoden, mit den zu diesen
gehorigen Handlungsregeln und mit den aus den Handlungen
hervorgehenden, intersubjektiv verfassten Institutionen des
Handelns.

Die Unterscheidung zwischen einer theoretischen und einer
praktischen Philosophie geht auf Aristoteles zuriick, der auch als
Erster die praktische Philosophie in die drei Handlungsberei-
che der Okonomie (wértlich: Lehre vom oikos, dem Haus), der
Politik (wortlich: Lehre von der polis, dem griechischen Stadt-
staat) und der Ethik einteilte. Fiir Aristoteles war die philoso-
phische Ethik nur ein Teilgebiet der Politik, da sich das Han-
deln der Menschen, das die Ethik untersucht, fiir ihn nur inner-
halb des Stadtstaats ereignet.

Die philosophische Ethik wird in der Philosophie heute
nicht mehr nur als ein Teil der politischen Theorie, sondern
vielmehr als die Grundlage fiir die anderen Disziplinen der
praktischen Philosophie betrachtet, denn sie untersucht grund-
stindig, was es mit dem Handeln von uns - gleich auf welchem
Gebiet — auf sich hat. Dabei zihlen zu dem weiten Gebiet des
menschlichen Handelns nicht nur dufSere Aktivititen in Raum
und Zeit, sondern auch die persénlichen Uberlegungen, men-
tale Willensprozesse, Absichten und Entscheidungen von

Philosophische Ethik 13



Menschen, die oft, aber nicht immer zu dufleren Handlungen
fithren. Im Mittelpunkt des ethischen Interesses steht die Fra-
ge, ob wir etwas tun oder nicht doch vielleicht besser unterlas-
sen sollen. Auch Unterlassungen kénnen, wenn sie bewusst
und aus freien Stiicken geschehen, in diesem Sinne als Hand-
lungen bezeichnet werden. Dabei miissen wir davon ausgehen,
dass sich unser Handeln stets in ganz besonderen, einmaligen,
kontingenten (das heif3t auch durch zufillige Rahmenbedin-
gungen mitbestimmten) Handlungssituationen und -kontex-
ten vollzieht.

Mit dem menschlichen Handeln beschiftigten sich neben der
philosophischen Ethik eine ganze Reihe von Wissenschaften
und wissenschaftlichen Disziplinen wie die Sozial- und Kul-
turwissenschaften, die Rechtswissenschaft, die Wirtschafts-
wissenschaft oder die Psychologie. Auch innerhalb der Philo-
sophie befassen sich weitere Disziplinen mit dem Menschen
als einem Handlungswesen wie etwa die philosophische An-
thropologie, die politische Philosophie oder die Religionsphi-
losophie. Das gilt auch fiir die Theologien, die innerhalb ihrer
Disziplin theologische Ethiken entwickeln. Von allen diesen
Wissenschaften und Disziplinen unterscheidet sich die philo-
sophische Ethik aber dadurch, dass sie das Handeln von uns
Menschen unter der leitenden Frage nach der Moralitit (oder
Sittlichkeit) des Handelns thematisiert, ohne dabei auf spezifi-
sche normative Voraussetzungen zuriickzugreifen, wie dies in
der Rechtswissenschaft oder in den Theologien geschieht.

Die philosophische Ethik fragt also danach, ob ein bestimm-
tes Handeln oder menschliches Wollen, ob eine Handlungsab-
sicht oder ein Handlungsziel, eine Handlungsregel oder auch
eine Handlungsweise, ob Institutionen des Handelns und der
Vermittlung von handlungsrelevanten Einstellungen, Vorbil-
dern, Tugenden usw. als moralisch richtig oder moralisch falsch,
als gut oder schlecht, als gerecht(fertigt) oder ungerecht(fer-

14 Erste Definitionen



tigt), als moralisch legitim oder illegitim bezeichnet werden
konnen oder ob sie gegebenenfalls gar nicht moralisch relevant
sind und in diesem Sinn als nicht moralische Handlungen
(amoralische im Unterschied zu widermoralischen oder un-
moralischen Handlungen) keinen zentralen Platz in den De-
batten der Ethik haben.

Weitere moralische Urteile iiber unsere Handlungen, die die
philosophische Ethik priift, kommen in der Anwendung der
Pridikate n»geboten«/nverboten«, »erlaubt«/»nicht erlaubt,
ngerecht«/»ungerechtq, »billig«/»unbilligk oder »angemessen«/
»unangemessen« zum Ausdruck. Dabei wendet die philoso-
phische Ethik, wiederum anders als zum Beispiel die Rechts-
wissenschaft oder die Theologien, nicht bereits feststehende
oder zumindest aus anderen Quellen bezogene Maf3stibe auf
die zu untersuchenden menschlichen Handlungen und Hand-
lungsabsichten, Handlungsregeln oder Handlungsweisen an,
um im Lichte dieser vor- oder auferethischen Maf3stabe dann
zu entscheiden, welche Handlungen, Absichten, Institutionen
usw. moralisch, unmoralisch oder nicht moralisch sind. Viel-
mehr sucht die philosophische Ethik ihrerseits nach den
grundlegenden Kriterien fiir die Moralitit (oder moralische
Richtigkeit), und es gehort zu ihren wichtigsten Aufgaben, die-
se Kriterien und damit den Maf3stab der Moralitit allererst zu
begriinden. Zugleich muss die ethische Reflexion dabei helfen,
das moralisch Richtige in einer besonderen Situation des Han-
delns zu erkennen.

Daher ist die philosophische Ethik als diejenige Disziplin zu
bestimmen, die unser menschliches Handeln unter dem Ge-
sichtspunkt der Moralitit untersucht. Dieser »moral point of
view« ist vielfach bereits dem Handeln selbst eingeschrieben
(vgl. hier 3.1.), wird aber in der ethischen Reflexion ausdriick-
lich thematisiert. Diese Reflexion ist durch den Grundzug der
Selbstreflexivitat bestimmt, da der Ethiker hierbei nicht neut-

Philosophische Ethik 15



ral abseitssteht, sondern im Prinzip mit seinem eigenen Han-
deln selbst unter die »Gegenstinde« der Erkenntnis seiner Dis-
ziplin fillt. Die philosophische Ethik sucht und thematisiert,
prift und bewertet (selbst)reflexiv die Griinde dafiir, eine be-
sondere Handlung, individuelle Handlungsabsichten, spezifi-
sche Arten des Handelns oder allgemeine Handlungsregeln
usw. als moralisch richtig, legitim und gut, als moralisch falsch,
illegitim, schlecht, bose oder unmoralisch bzw. als moralisch
nicht relevant oder nicht moralisch zu bezeichnen.

Diese Suche nach einleuchtenden Griinden veranlasst die
philosophische Ethik dazu, stets auch Beitrige zu einer umfas-
senden Theorie der Moralitdit zu entwickeln. Doch diese Theo-
rie muss einerseits dem Gegenstand ihrer Untersuchung, der
menschlichen Praxis, angemessen sein, und daraus folgt, dass
nur dann, wenn dies gelingt, die Theorie der Moralitit eine
praktische Theorie genannt werden kann. Manche Philosophin-
nen und Philosophen sprechen auch von einer praktischen
Ethik und betonen damit die Angemessenheit der Theorie fiir
die Erfordernisse des Handelns. Andererseits miissen die ge-
suchten Griinde in dem gréf3eren Zusammenhang mit den an-
deren Wissenschaften und den weiteren Disziplinen der Phi-
losophie als verniinftig gerechtfertigte Griinde erscheinen.

Solche Einsichten miissen dem Umstand Rechnung tragen,
dass die philosophische Ethik nicht primir aus einer objekti-
vierenden, distanzierten Einstellung heraus die Griinde iiber-
priift, die Handelnde fiir oder gegen die Behauptung der Mora-
litdt einer Handlung, von Handlungsabsichten, von Hand-
lungsarten oder Handlungsregeln vorbringen; diese Haltung
entspriche der Beobachterperspektive einer deskriptiv verfah-
renden Wissenschaft.

Vielmehr muss die Ethik die Griinde auch aus einer Per-
spektive der Interaktionsteilnehmer, aus der Perspektive der
Handelnden selbst und der an dem Gesprich tiber den Ge-

16 Erste Definitionen



sichtspunkt der Moralitit Beteiligten hermeneutisch angemes-
sen rekonstruieren, (selbst)reflexiv wiirdigen und kritisch be-
urteilen kénnen. Diese Einstellung entspricht der Teilnehmer-
perspektive, die man auch als Perspektive der Akteure bezeich-
nen kann. Der Ethiker ist nimlich seinerseits auch ein in den
Handlungskontext seiner Lebenswelt eingebundener Akteur
und ein von den Resultaten seiner ethischen Reflexion in sei-
nem Handeln Mitbetroffener. Daher bedarf es in der philoso-
phischen Ethik methodisch neben der verobjektivierenden
Analyse komplexer duferer Sachverhalte aus der Perspektive
der dritten Person auch der hermeneutisch-sinnkritisch,
selbstreflexiv-begriindend, deliberativ-abwigend sowie dialo-
gisch-kommunikativ verfahrenden Perspektive der ersten und
zweiten Person, in der erst die Handlungsmaximen, Hand-
lungsziele und -absichten der anderen Menschen angemessen
verstanden, in ihrer praktischen Bedeutsamkeit bewertet und
hinsichtlich ihrer moralisch-normativen Berechtigung oder
Giiltigkeit argumentativ iiberpriift werden kénnen. Dabei ge-
niigt es aber nicht, wenn die philosophische Ethik nur allge-
meine Prinzipien oder generelle Handlungsmaximen im Lich-
te umfassender Griinde einsichtig zu begriinden vermag. Als
eine praktische Theorie muss sie den Handelnden, also jede/n
von uns, die/der ihr/sein Handeln ethisch reflektiert und sich
fragt, was sie/er in moralischer Hinsicht tun oder lassen soll,
zugleich in die Lage versetzen, das moralisch Richtige auch im
Hinblick auf die spezifische, individuelle Handlungssituation
zu bestimmen.

Daher schliefSt das Programm der philosophischen Ethik
nicht nur die Reflexion auf die Fragen der theoretischen Recht-
fertigung der Moral bzw. ihrer allgemeinen Begriindung im
Sinne einer Grundlegung der ethischen Modelle, Grundbegrif-
fe oder allgemeinen Prinzipien ein, sondern auch eine Beschif-
tigung mit den Fragen der Anwendung der Modelle, Grundbe-

Philosophische Ethik 17



griffe oder allgemeinen Prinzipien auf die konkreten Einzel-
fille und unterschiedlichen Situationen unseres Handelns. In
diesem Sinn kann man innerhalb der philosophischen Ethik
die Fragen ihrer theoretischen Grundlegung von den Fragen
ihrer Anwendung unterscheiden. Man kann diese Teile der
Ethik auch als »allgemeine Ethik« und als nangewandte Ethik«
bezeichnen. Entsprechend dieser Unterscheidung steht im
Mittelpunkt der angewandten Ethik die Beschiftigung mit
besonderen Sachbereichen oder spezifischen Handlungszu-
sammenhingen. So haben sich in jiingerer Zeit innerhalb der
angewandten Ethik (vgl. hierzu Kapitel 4) unterschiedliche Be-
reichsethiken mit zum Teil hochspezialisierten Anwendungs-
diskursen herausgebildet, so zum Beispiel die biomedizinische
Ethik, die 6kologische Ethik, die feministische Ethik, die Wirt-
schaftsethik, die Rechtsethik, die Tierethik, die Technikethik
oder die Medienethik.

Die philosophische Ethik wird mit gutem Grund auch ein-
fach als Moralphilosophie bezeichnet. Mit dieser Bezeichnung
wird ausdriicklich gesagt, dass sich die Ethik als Teil der Philo-
sophie der Erkenntnismethoden der Philosophie und ihrer
weiteren Einsichten bedient. Zugleich wird festgehalten, dass
sie »die Moral« als ihren Erkenntnisgegenstand oder ihr Thema
behandelt. Damit wird der Begriff »Ethik« gleichzeitig vom Be-
griff »Moral« unterschieden: Die Ethik wird als Reflexions-
form, als Theoriegestalt oder als Disziplin auf Moral als den
Gegenstand ihrer Untersuchungen bezogen.

Nicht alle, aber doch die meisten Philosophen folgen in ih-
rem Sprachgebrauch dieser Terminologie; wenngleich zutrifft,
dass der griechische bzw. lateinische Terminus, der den Begrif-
fen zugrunde liegt, auch andere Lesarten zuliefe. So hat das
dem Begriff nEthik« vorausliegende griechische Wort ethos die
mehrfache Bedeutung von »gewohnter Ort des Lebens, »Sit-
te«, »Charakter«, wihrend das lateinische Wort mos (Plural:

18 Erste Definitionen



mores), das dem Begriff der Moral zugrunde liegt, fiir »Sitteg,
»Brauch« oder »Charakter« steht. Was mit den Begriffen jeweils
gemeint ist, muss im Einzelnen dem genauen Zusammenhang
entnommen werden, in dem sie verwendet werden.

In unserem Zusammenhang steht das im Begriff der Moral-
philosophie verwendete Wort »Moral« (fiir das im Deutschen
auch nach wie vor das leicht altertiimliche Wort »Sitte« zur
Verfiigung steht) fiir den Bereich der moralischen Handlungen
sowie fiir die das Handeln der Menschen leitenden Wertmaf3-
stibe, Uberzeugungen, Handlungsregeln und die sozialen In-
stitutionen, in denen sich aus der Sicht der Handelnden deren
Wertpriferenzen und normative Einstellungen artikulieren.
Als »Moral« wird daher im Folgenden im Unterschied zu blo-
Rer Gewohnheit, Ublichkeit, Brauch oder Tradition das inter-
subjektive, soziale und institutionelle Gefiige von Handlun-
gen, Handlungsregeln und Handlungspriferenzen bezeichnet,
dem aus der Sicht der Teilnehmer der Anspruch und der Cha-
rakter der Moralitdt zu- oder aber auch kritisch abgesprochen
werden kann. In diesem Sinn reflektiert die philosophische
Ethik oder Moralphilosophie die Moralitit der Moral und tiber-
priift, sucht oder entwickelt Griinde fir deren Bestitigung
oder Kritik, praktische Anerkennung oder Verinderung. Ent-
sprechend hat die philosophische Ethik als methodisch ange-
leitete Disziplin der Philosophie ihren Ausgangspunkt in der
Moral. Die Ethik geht nimlich aus der Moral als einer gelebten
Ordnung, einem System oder Zusammenhang von Hand-
lungen und aus der Interaktion von Handelnden hervor, weil
und insofern diese selbst bereits in ihrem Handeln einen An-
spruch auf Moralitit (oder moralische Richtigkeit) erheben,
und es ist eine Aufgabe der Ethik, dies in ihren Analysen des
Handelns herauszuarbeiten. Ein solcher Anspruch reklamiert
nichts Geringeres als Legitimitit fiir die Geltung seiner Hand-
lungsregeln und steht damit zugleich unter dem Vorbehalt der

Philosophische Ethik 19



Begriindung dieses Legitimititsanspruchs. Spitestens bei ei-
nem Konflikt innerhalb der gelebten Moral, sei es zwischen
miteinander unvereinbaren Forderungen oder Geboten (der
sogenannten moralischen Pflichtenkollision), zwischen Hand-
lungsmaximen ein und derselben Person (Maximenpluralis-
mus) oder zwischen den legitimen Absichten oder tatsichli-
chen Interessen unterschiedlicher Handlungsprotagonisten,
besteht die Notwendigkeit zu einer ethischen Reflexion tiber
das Problem des moralischen Konflikts und die Erfahrung von
moralischer Differenz. Aus dieser Differenzerfahrung von Mo-
ralitit resultiert auch die Entstehung und Entwicklung der un-
terschiedlichen Ansitze und Beitrige zur philosophischen
Ethik in der Geschichte der Philosophie, in denen sich auch
unterschiedliche moralische Erfahrungen widerspiegeln. Da-
herist es verniinftig, im Hinblick auf die philosophischen Ethi-
ken mit einem irreduziblen Pluralismus von Begriindungen
und konkurrierenden Entwiirfen zu rechnen.

Dabei ist mit dem Begriff von Moralitit ein Anspruch auf
moralische Richtigkeit von Handlungen und Handlungsab-
sichten, Handlungsregeln oder Handlungskomplexen verbun-
den, den die Handelnden zunichst selbst fiir ihr eigenes Tun
oder Unterlassen behaupten, sei es explizit oder auch nur im-
plizit. Der Begriff »Moralitit« bezeichnet somit zuerst eine
Einstellung, die Menschen in unterschiedlichen Lebenskon-
texten und Moralsystemen veranlasst, ihr eigenes Handeln
und dessen Grundsitze als gut (lat.: bonum) oder als moralisch
richtig zu bewerten - sei es als gut im Sinne von »wertvollg, sei
es als gut im Sinne von »empfohlen, sei es als unter bestimm-
ten Bedingungen ngeboten« oder sogar als »unbedingt gebo-
ten«. In diesem Sinn muss eine Bedeutungsvielfalt des morali-
schen Pradikats »gut« angenommen werden, die sich fur die
Begriindung der philosophischen Ethik als systematisch be-
deutsam erweist. Entsprechendes gilt auch fiir die Abweichung

20 Erste Definitionen



vom moralisch Richtigen oder gerade fiir die Sicht auf das Han-
deln als moralisch falsch, als schlecht, als bose oder als Verstof3
gegen eine moralische Pflicht (lat.: malum). Bereits aufgrund
dieser Einstellung unterscheidet sich ein Moralitit (oder mora-
lische Richtigkeit) beanspruchendes Handeln grundlegend
von anderen Handlungstypen, deren Erfolg oder Gelingen in
einer Sprache technischer Funktionalitit, pragmatischer Zwe-
cke, 6konomischer Effizienz oder strategisch-instrumenteller
Handlungsrationalitit beschrieben und begriindet wird. Dem-
entsprechend unterscheiden sich auch die von der philosophi-
schen Ethik gesuchten Griinde fiir die Moralitit (oder morali-
sche Richtigkeit) eines Handelns von den Griinden, die den
Erfolg und das Gelingen anderer Handlungstypen bestimmen.
Dabei kann allerdings nicht von vornherein ausgeschlossen
werden, dass Kriterien fiir moralische Richtigkeit mit Kriteri-
en des Erfolgs technisch-instrumenteller Rationalitit zusam-
menfallen oder jedenfalls mit ihnen so zusammengehen, dass
das moralisch Richtige auch als funktional gut, pragmatisch er-
folgreich und niitzlich erscheint. Gleichwohl miissen diese Ge-
sichtspunkte systematisch betrachtet auch voneinander unter-
schieden werden kénnen (vgl. 3.3.).

In jedem Fall ist die Reichweite und Art der Begriindung fiir
»moralische Richtigkeit« von den Griinden fiir den Erfolg an-
derer Handlungstypen zu unterscheiden: Der Gesichtspunkt
»Moralitit« (oder »moralische Richtigkeit«) zeigt einen eva-
luativen und einen normativen Charakter: Er bewertet und
schitzt, er erlaubt, empfiehlt und gebietet bestimmte Hand-
lungen. Indem er Handlungen bewertet (evaluiert), stellt er
deren Richtigkeit oder Unrichtigkeit entweder im Sinne einer
Empfehlung und eines Ratschlags oder im Sinne eines Vorbilds
heraus. Normative Stellungnahmen im engeren Sinn sind
Handlungsaufforderungen, die die Adressaten zu einer mehr
oder weniger verbindlichen, einer bedingten (hypothetischen)

Philosophische Ethik 21



oder unbedingten (kategorischen) Regelkonformitit anhalten.
Zumindest aber sind die Adressaten von normativ vorgestell-
ten Aufforderungen, die die Form von Geboten oder Verboten
annehmen konnen, gefordert, sich begriindet zu deren An-
spruch zu verhalten, sei es im bewussten, vernunftgeleiteten
und freien praktischen Nachvollzug, sei es in einer begriinde-
ten Kritik und Zuriickweisung der erhobenen Verbindlich-
keitsanspriiche.

Schnell wird deutlich, dass der Anspruch auf Moralitit (oder
moralische Richtigkeit), der innerhalb der Handlungswelt ei-
ner Moral erhoben und im Fall von moralischen Konflikten von
einer philosophischen Ethik reflexiv gepriift werden muss,
aber auch gerechtfertigt werden kann, auf ein von den Han-
delnden selbst intersubjektiv getragenes System oder Regel-
werk von Werten, Normen und Handlungsprinzipien zielt.
Dieses System trifft dabei entweder auf eine freie Zustimmung
der Betroffenen oder aber unterliegt aus guten Griinden der
Kritik. Diese Sicht der Moralitit und der Aufgaben der Ethik
setzt allerdings eine bestimmte Deutung von uns Menschen
voraus, dass wir uns nimlich als soziale (oder, wie Aristoteles
sagen wiirde, als politische) Lebewesen verstehen, die sich ei-
ner intersubjektiven Sprache und Vernunft bedienen konnen,
kraft deren wir uns in unserer Lebenswelt nicht nur reaktiv
verhalten, sondern auch aktiv handeln. Daraus folgt fiir Moral
und Ethik: Wir besitzen nicht nur die Fihigkeit, unsere Hand-
lungsobjekte, -ziele und -vollziige zu wihlen, sondern wir
konnen auch die Handlungsregeln und die Maximen unseres
Handelns aus freier Einsicht reflexiv erkennen, wihlen, beja-
hen und befolgen oder deren Kriterien fiir Richtigkeit auch
verwerfen. In diesem Sinn setzt das hier skizzierte Verstiandnis
einer Moralitit des Handelns bereits ein bestimmtes Konzept
von moralischer Autonomie von uns Menschen kraft unserer
praktischen Vernunft voraus.

22 Erste Definitionen



Diese Uberlegungen greifen in der Sache schon auf Kapitel 3
vor, in dem ethische Grundbegriffe erldutert werden. Dort soll
aufgezeigt werden, dass mit dem genannten Gesichtspunkt der
Autonomie nicht nur die zentrale wichtige Voraussetzung fiir
die vernunftbezogene ethische Begriindung des Anspruchs auf
Moralitit bezeichnet wird, sondern dass mit der Autonomie in
einem erweiterten Sinn zugleich eine unbedingt geforderte
(also gesollte), wechselseitige (intersubjektive) Anerkennung
der duferen Freiheit der Handelnden ein weiteres grundlegen-
des normatives Kriterium der philosophischen Ethik selbst be-
zeichnet ist. Die Autonomie und Freiheit der Menschen kon-
nen somit als grundlegende, ethisch unverzichtbare und in
diesem Sinn notwendige normative Kriterien fiir die Moralitit
des Handelns und die Qualitit der dem Handeln zugrunde lie-
genden Maximen und Prinzipien bezeichnet werden. Wie ge-
zeigt werden soll, erfiillen beide Kriterien fiir sich genommen
aber noch nicht alle weiteren, normativ gegebenenfalls rele-
vanten Gesichtspunkte fiir moralisch richtiges oder gutes Han-
deln. Aus diesem Grund werden sie als notwendige, aber noch
nicht hinreichende Kriterien bezeichnet, wenn es darum geht,
Handlungen, Handlungsintentionen, Handlungspline oder
Handlungsinstitutionen im Blick auf deren Moralitit ethisch
zu untersuchen (vgl. 3.4-3.7.).

In den Darstellungen zur Geschichte der philosophischen
Ethik ist die Einsicht in das ethisch zentrale Kriterium der Au-
tonomie des Menschen mit der Philosophie Kants verkniipft,
und dies zu Recht. Doch war Kant nicht der einzige und auch
nicht der erste Ethiker, der diese Einsicht formuliert hat. Bei
ihm liegt die Einsicht in die Unhintergehbarkeit des Prinzips
der Autonomie in einer spezifischen Form ausgearbeitet vor,
die der Anlage seiner gesamten Philosophie entspricht. Kant
sieht dabei die Moralitit (oder Sittlichkeit) des Menschen in
dessen Ubereinstimmung mit dem Sittengesetz, das die bei

Philosophische Ethik 23



ihm so genannte reine praktische Vernunft dem subjektiven
Willen des Menschen gebietet. Frithere philosophische Ethi-
ken hingegen vertraten Konzepte einer Moralitit der Moral,
die systematisch nicht auf dem Prinzip der Freiheit im Sinne
der subjektiven Autonomie der Menschen aufbauen, sondern
auf einer als objektiv vorgegeben gedachten nattirlichen Ord-
nung.

Drei klassische Beispiele aus der Philosophiegeschichte der
Antike seien dafiir genannt:

(1)

(2

~—

(3)

24

So deutete Platon die Moralitit der Moral im idealen Staat
als das Resultat einer durch die Einsicht in die Ideen des
Guten und des Gerechten gleichsam objektiv oder theore-
tisch grundgelegten Praxis, fiir die die Philosophen als die
Konige im Staat die Gesetze geben sollen.

Demgegeniiber sah Aristoteles die Moralitit des morali-
schen Handelns der freien Staatsbiirger als eine praktische
Aufgabe: Sie besteht ihm zufolge darin, dass es den (weni-
gen) Freien in einer antiken Sklavenhaltergesellschaft ge-
lingt, auf der Grundlage von Besitz, Tugend und Selbstbe-
herrschung (Autarkie) das eigene, an der objektiv vorgege-
benen Natur orientierte Streben und Handeln bestindig so
zu verbessern, dass sie im Stadtstaat ein gegliicktes Leben
in der Gemeinschaft mit Freunden fithren. Auch hier wird
die Moralitit als eine zwar einerseits an subjektiven Prife-
renzen, doch andererseits zugleich an objektiven morali-
schen Vorgaben orientierte Praxis verstanden.

Das fiir die philosophische Ethik bis heute einflussreiche
Konzept von Moralitit der Philosophie der Stoa zielt starker
noch als das von Aristoteles auf eine Ubereinstimmung des
Menschen in seinem Streben und Handeln mit der ewigen
Ordnung des Kosmos. An diese soll sich der Mensch, folgt
man stoischer Ethik, angleichen: Er soll diese Ordnung ver-

Erste Definitionen



innerlichen, um aus deren objektiven Gesetzen seine mora-
lische Identitdt zu erwirken. Durch die Einsicht in die Not-
wendigkeit der die Welt und den Kosmos beherrschenden
Gesetze werde der Mensch moralisch frei und zeige sich als
Biirger einer kosmopolitischen Weltordnung.

Alle drei Entwiirfe von Ethik unterscheiden sich deutlich von
Kants Idee der moralischen Autonomie des Menschen. Es
bleibt zu diskutieren, inwiefern diesen Ethikentwiirfen der
Vorwurf einer Heteronomie gemacht werden kann (vgl. hierzu
23.).

1 Philosophische Ethik

Die philosophische Ethik ist Teil der praktischen Philosophie
und behandelt Fragen und Probleme des menschlichen Han-
delns. Sie fragt insbesondere nach der Moralitit (oder morali-
schen Richtigkeit) des Handelns und sucht nach Kriterien der
Begriindung von Moralitit im Licht der Unterscheidung von
moralisch richtig oder gut, moralisch falsch oder schlecht so-
wie gerecht oder ungerecht.

Als eine praktische Theorie zielt sie auf eine Erkenntnis,
die um der moralischen Praxis willen gesucht wird. Dabei ist
sie gehalten, neben objektiven Sachverhalten und Hand-
lungsumstinden auch die Teilnehmerperspektive (bzw. Ak-
teursperspektive), das heifdt die Perspektive der am Handeln
beteiligten ersten und zweiten Person, einzunehmen.

Versteht man sie als Moralphilosophie, tberpriift, be-
griindet und kritisiert die philosophische Ethik den An-
spruch von Moral auf Moralitit (oder moralische Richtigkeit).
Die Ethik bezieht sich dabei kritisch-reflexiv auf den An-
spruch auf Moralitit und muss deshalb von der Moral unter-
schieden werden.

Philosophische Ethik 25



Das zu begriindende Kriterium der Moralitit des Handelns
unterscheidet sich von den Kriterien des Erfolgs oder Gelin-
gens anderer Handlungstypen wie etwa 6konomischer Effi-
zienz oder strategisch-instrumenteller Handlungsrationali-
tat. Dies artikuliert sich bereits in den gingigen Bezeichnun-
gen moralischen Handelns als gut und richtig, als gesollt und
geboten, als wertvoll und empfohlen.

Die Moralitit, die gelebte Moralsysteme fiir sich beanspru-
chen, besitzt einen evaluativen (wertenden) und einen nor-
mativen (vorgebenden) Grundzug. Sie erlaubt oder bewertet
nicht nur Handlungen, sie fordert zugleich zu ihnen auf oder
gebietet/verbietet sie als moralische Pflicht. Dies begriindet
hypothetische und kategorische normative Handlungsregeln
(vgl. hierzu S. 76-88).

Moralitdt ist recht verstanden auf die moralische Autono-
mie der Menschen bezogen. »Autonomie« meint deren sub-
jektive Fihigkeit, moralische Anspriiche auf die Richtigkeit
von Handlungen, Handlungsmaximen, Handlungsperspek-
tiven und Handlungsinstitutionen mit den Mitteln der prak-
tischen Vernunft selbstreflexiv zu iiberpriifen, zu bestitigen
oder auch zu kritisieren.

Dieses Verstindnis von Moralitit entspricht einer Einsicht,
wie sie etwa in der praktischen Philosophie Kants formuliert
worden ist. Fehlt der Riickbezug der Moralitit auf Autono-
mie, dann wird »Moralitit« zu einem Konzept objektiv vor-
gestellter Richtigkeit, an das sich die Menschen, wenn sie
moralisch sein wollen, nur anpassen konnen. Damit stellt
sich das Problem der Heteronomie in der Ethik, das in unter-
schiedlicher Weise im Hinblick auf Platon, Aristoteles und
die Stoa zu diskutieren ist.

26 Erste Definitionen





