
Grundkurs Philosophie

Politische Philosophie





GRUNDKURS PHILOSOPHIE

Band 6

Robin Celikates und Stefan Gosepath

Politische Philosophie

Reclam



Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und

Data-Minings nach §44b UrhG ausdrücklich vor. Jegliche
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 14686
2013, 2025 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,

Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
info@reclam.de

Durchgesehene und erweiterte Ausgabe 2025
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,

Untere Sonnenstraße 5, 84030 Ergolding
Printed in Germany 2025

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken

der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014686-6

reclam.de



Inhalt

Einleitung von Wolfgang Detel . . . . . . . . . . . . 7
Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1. Was ist politische Philosophie? . . . . . . . . . . 13
1.1. Was ist Politik? . . . . . . . . . . . . . . . . 14
1.2. Was ist und was leistet eine philosophische

Reflexion der Politik? . . . . . . . . . . . . . 23

2. Der Naturzustand und die anarchistische Heraus-
forderung – zur Rechtfertigung politischer
Herrschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
2.1. Das Grundproblem . . . . . . . . . . . . . . 39
2.2. Die Idee des Gesellschaftsvertrags . . . . . . 50
2.3. Was ist der Zweck des Staates? . . . . . . . . 71

3. Kritik des Liberalismus – alternative Problem-
beschreibungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
3.1. Ökonomische Verhältnisse: Marxismus . . . 94
3.2. Gemeinschaft: Kommunitarismus . . . . . . 107
3.3. Geschlechterverhältnisse: Feminismus . . . . 122
3.4. Subjektkonstitution: Poststrukturalismus . . 137

4. Umkämpfte Begriffe und praktische Heraus-
forderungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
4.1. Gerechtigkeit: Kriterien, Theorien und ihre

Anwendungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
4.2. Politische Freiheit und ihre Bedingungen . . 173
4.3. Demokratie: Modelle, Begründungen und

aktuelle Probleme . . . . . . . . . . . . . . . 192
4.4. Gesellschaftliche Diversität, Toleranz und

Rassismuskritik . . . . . . . . . . . . . . . . 206



6 Inhalt

Übungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
Übungen zu Kapitel 1 . . . . . . . . . . . . . . . 223
Übungen zu Kapitel 2 . . . . . . . . . . . . . . . 224
Übungen zu Kapitel 3 . . . . . . . . . . . . . . . 226
Übungen zu Kapitel 4 . . . . . . . . . . . . . . . 227

Literaturhinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230
Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242



Einleitung

Dieses Buch ist der sechste Band einer neunteiligen Ein-
führung in die Grundlagen der Philosophie. Die ersten
fünf Bände sind der theoretischen Philosophie gewidmet
(Logik, Metaphysik, Philosophie des Geistes, Sprachphi-
losophie, Erkenntnistheorie, Wissenschaftstheorie, Hand-
lungstheorie, Sozialontologie). Der sechste und siebte
Band – vom Umfang her gesehen fast ebenso lang wie die
ersten fünf Bände – befassen sich mit der praktischen Phi-
losophie (Ethik und Politische Philosophie). Die letzten
beiden Bände zur Philosophischen Anthropologie und
Philosophie der Religion enthalten Elemente der theoreti-
schen und praktischen Philosophie.

Theoretische Philosophie befasst sich vornehmlich mit
Aktivitäten und Ideen, die mit der Art und Weise zusam-
menhängen, wie wir die Welt auffassen und auf sie reagie-
ren – mit unseren Gefühlen, unseren Wahrnehmungen,
unserem Denken und Argumentieren sowie mit unseren
Erklärungen und Theorien. Praktische Philosophie be-
schäftigt sich hingegen vornehmlich mit Aktivitäten und
Ideen, die mit der Art und Weise zusammenhängen, wie
wir die Welt verändern und bessern wollen – mit unseren
Wünschen und Zielen, mit moralischem und politischem
Handeln, und mit unseren Entscheidungen sowie unseren
Gründen für diese Phänomene.

So gesehen lässt sich die Unterscheidung zwischen theo-
retischer und praktischer Philosophie an die Differenz
zwischen zwei grundlegenden geistigen (also mentalen)
Beziehungen zur Welt ankoppeln – den Meinungen und
den Wünschen: Unsere Meinungen sollen so sein, wie die
Welt beschaffen ist (dies wird auch Wort-auf-Welt-Aus-
richtung genannt). Dagegen soll die Welt so sein, wie es
unsere Wünsche verlangen (dies wird auch Welt-auf-Wort-
Ausrichtung genannt).



8 Einleitung

Die Reihe der neun Bände des Grundkurses Philoso-
phie liefern einen möglichst knappen, genauen und ver-
ständlichen Überblick über die wichtigsten Teildiszipli-
nen der Philosophie, der sowohl viele Details präsentiert
als auch das große Ganze im Blick zu behalten versucht.
Der mit diesem riskanten Projekt verbundene inhaltliche
und formale Anspruch unterscheidet die folgende Dar-
stellung sowohl von allgemeinen Einführungen in die
Philosophie als auch von speziellen Einführungen in ein-
zelne philosophische Teildisziplinen. Präsentation und
Diskussion des umfangreichen Stoffes sind primär syste-
matisch, doch werden in diesem systematischen Rahmen
auch die einflussreichsten historischen Positionen behan-
delt.

Philosophische Vorkenntnisse werden nicht vorausge-
setzt. Die Begriffsbildungen und Positionen werden Schritt
für Schritt eingeführt und in Merkboxen zusammengefasst,
die aufeinander aufbauen und entsprechend nummeriert
werden. Wer ernsthaft in den vorgestellten Stoff einsteigen
will, sollte sich darum bemühen, die Merkboxen so weit
wie möglich zu internalisieren.

Von ihrer Anlage her ist diese Einführung daher ein
Grundkurs zum Fach Philosophie, der auch für ein Selbst-
studium und als Hintergrundinformation für philosophi-
sche Proseminare benutzt werden kann.

Jeder der neun Bände enthält ein umfangreiches Sachre-
gister, mit dessen Hilfe sich philosophische Begriffe und
Positionen, die in den jeweiligen Bänden behandelt wer-
den, schnell finden lassen.

Die Literaturhinweise enthalten in jedem Band sowohl
allgemeine Literatur als auch spezielle Literatur zu den
einzelnen Kapiteln.

Ferner werden zu den einzelnen Kapiteln Übungsauf-
gaben gestellt, die den Lernprozess unterstützen und zu-
gleich auf die konkrete Anwendbarkeit der eingeführten
Explikationen und Positionen verweisen.



Einleitung 9

Die Anlage der Bände beruht in einem erheblichen Aus-
maß auf langjährigen didaktischen Experimenten und Er-
fahrungen mit Vorlesungen und Seminaren, die von den
Autoren durchgeführt worden sind.

Wolfgang Detel





Vorwort

Die politische Philosophie als Teilgebiet der praktischen
Philosophie behandelt zwei Arten von Fragen: (1) Fragen,
die sich stellen, seit Menschen begonnen haben, ihre kol-
lektiven Ordnungen nicht als unveränderlichen Teil der
natürlichen oder göttlichen Ordnung, sondern als poten-
tiell durch ihre Handlungen veränderbar und daher so-
wohl der Kritik als auch der Rechtfertigung zugänglich zu
betrachten; und (2) Fragen, die sich aus den konkreten po-
litischen und sozialen Herausforderungen der Gegenwart
ergeben. Im Folgenden wird in die philosophische Refle-
xion beider Arten von Fragen eingeführt und dabei auch
gezeigt, dass sie gerade nicht unverbunden nebeneinander-
stehen, sondern vielmehr aufeinander verweisen. Obwohl
in dieser Einführung auch auf zahlreiche historisch ein-
flussreiche Klassiker der politischen Philosophie einge-
gangen wird, ist die Darstellung nicht ideengeschichtlich,
sondern systematisch ausgerichtet. Sie ist also an Grund-
problemen, Grundbegriffen und wichtigen systematischen
Positionen sowie gegenwärtigen Herausforderungen ori-
entiert. Im Rahmen dieser systematischen Diskussion
werden so auch die zentralen Paradigmen und ihre wich-
tigsten Vertreter:innen aus der Geschichte und Gegenwart
der politischen Philosophie behandelt. Dabei wird die in-
terne Pluralität der politischen Philosophie nicht unter
den Teppich gekehrt, sondern gerade herausgestellt –
nicht zuletzt aus dem Grunde, dass wir, die beiden Auto-
ren, durchaus unterschiedliche methodologische und sub-
stantielle Positionen vertreten.

Für hilfreiche Kommentare zu verschiedenen Stadien
der Ausarbeitung unseres Manuskripts danken wir Rai-
ner Forst, Rahel Jaeggi, Felix Koch, Regina Kreide,
Andreas Niederberger, Peter Niesen, Martin Nonhoff,



12 Vorwort

Arnd Pollmann, Beate Rössler, Martin Saar, Jörg Schaub
und Lutz Wingert. Jekaterina Markow, Joy Lehrmann
und Christian Meyer haben das gesamte Manuskript am
Schluss einer gründlichen Lektüre unterzogen und
wichtige Verbesserungen vorgeschlagen.



1. Was ist politische Philosophie?

Was »politische Philosophie« bedeutet, wie sie zu definie-
ren und zu betreiben ist, stellt selbst ein kontroverses
Thema der politischen Philosophie dar: Es wird häufig
eher implizit, manchmal aber auch explizit verhandelt.
Wie politische Philosophie definiert wird, variiert nach
historischen Epochen, nach gesellschaftlichen Bedingun-
gen und theoretischen Ansätzen. Dennoch haben die ver-
schiedenen Definitionen meist folgenden Bedeutungskern
gemeinsam: Politische Philosophie ist die philosophische
Reflexion der Bedingungen der Politik. Diese Reflexion
kann eher analytisch auf die Struktur politischen Han-
delns und politischer Institutionen (z.B.: Wann ist ein
Handeln politisch? Was ist ein Staat?) oder die Bedeutung
politischer Begriffe (z.B.: Was bedeutet Autorität?) ausge-
richtet sein oder, in normativer Absicht, nach der Be-
gründbarkeit der politischen Ordnung oder bestimmter
Regeln des sozialen Zusammenlebens fragen (z.B.: Nach
welchen Prinzipien sollte das Gemeinwesen organisiert
sein? Welche Rechte sollten Bürger:innen gegenüber der
Regierung haben? Warum sollte es überhaupt eine Regie-
rung geben?). In beiden Hinsichten stellt sich die Frage,
welche Bedeutung empirischem Wissen für die Klärung
der Grundfragen der politischen Philosophie zukommt.

Um zu einer genaueren Antwort auf die Frage »Was ist
politische Philosophie?« zu kommen, sind demnach zwei
Fragen zu unterscheiden und einleitend in aller Kürze und
unvermeidlichen Abstraktheit zu diskutieren, nämlich (1):
Was ist Politik? Und (2): Was ist und was leistet eine phi-
losophische Reflexion der Politik?



14 Was ist politische Philosophie?

1.1. Was ist Politik?

Einen geeigneten Einstieg bietet die Beantwortung der
Frage, was wir im Alltag als »Politik« bzw. als »politisch«
bezeichnen. So sprechen wir etwa von einer politischen
Diskussion, politischen Vereinigungen, von Parteipolitik
und politischen Umstürzen. Gemeinsam ist diesen Sprech-
weisen, dass es ihnen um öffentliche Angelegenheiten
geht, die im Prinzip »alle« betreffen – wobei es in politi-
schen Auseinandersetzungen häufig gerade darum geht, zu
bestimmen, was denn nun öffentlich ist und alle betrifft.

Die Beantwortung der Frage »Was ist Politik?« ist auch
deshalb von großer Wichtigkeit, weil sich in Abhängigkeit
davon bestimmte Fragen der politischen Philosophie so
oder anders oder auch gar nicht mehr stellen. Umgekehrt
lässt die Art und Weise, in der eine bestimmte Frage in der
politischen Philosophie diskutiert wird, Rückschlüsse dar-
auf zu, welcher Begriff von Politik dabei implizit zugrun-
de gelegt ist – und dann wäre zu untersuchen, ob sich die
Frage auch dann (in derselben Form) stellt, wenn ein an-
derer Politikbegriff zugrunde gelegt wird. In der philoso-
phischen und politiktheoretischen Diskussion lassen sich
grob vier paradigmatische Antworten auf die Frage, was
Politik eigentlich ist, unterscheiden.

1 Vier paradigmatische Antworten auf die Frage
»Was ist Politik?«

(1) Die klassische Antwort: Politik als gemeinwohl-
orientierte Praxis

(2) Die liberale Antwort: Politik als Anwendung
moralphilosophischer Prinzipien auf öffentlich
zu entscheidende Fragen bzw. als Entscheidungs-
findung innerhalb eines rechtlich und/oder mora-
lisch bestimmten Rahmens



Was ist Politik? 15

(3) Die »realistische« Antwort: Politik als Fortset-
zung des Krieges mit anderen Mitteln und als
Kampf um Macht

(4) Die systemtheoretische Antwort: Politik als ge-
sellschaftliches Teilsystem zur Herbeiführung
und Durchsetzung gesamtgesellschaftlich binden-
der Entscheidungen

Der Antwort (1) zufolge, die wir als klassisch bezeichnen
können, weil sie auf die griechische Antike und damit den
Beginn der westlichen politischen Philosophie zurückgeht,
sind die politischen Angelegenheiten diejenigen Angele-
genheiten, die alle Mitglieder der Gemeinschaft etwas an-
gehen. Die Orientierung am Gemeinwohl – dem Wohler-
gehen der Gemeinschaft als Ganzes – ist nach diesem Ver-
ständnis politischen Handelns also wesentlich: Politik kann
es nur dann geben, wenn die Bürger:innen ihr Handeln am
Gemeinwohl ausrichten. Wer nur das eigene Interesse oder
die partiellen Interessen einer bestimmten Gruppe und
nicht die allgemeinen Interessen aller Bürger:innen (unter
antiken Bedingungen: nur männliche Bürger) im Blick hat,
handelt nicht politisch. Das aber bedeutet, dass Politik in
diesem klassischen Verständnis auch von den ethischen
Einstellungen und dem Charakter, kurz den Tugenden der
Bürger:innen abhängt. Besonders deutlich wird dies in den
politischen Theorien der Antike, vor allem in den Werken
von Platon und Aristoteles. Für Aristoteles ist der Mensch
sogar von Natur aus ein politisches Wesen – Zoon politi-
kon –, so dass er eigentlich auch nur als politisch aktive:r
Bürger:in im vollen Sinn Mensch sein kann. Zusammenfas-
send können wir also sagen, dass die klassische Antwort
Politik als gemeinwohlorientierte Praxis versteht, d.h. als
ein Handeln, das das für die Gemeinschaft Gute bzw. eine
gute politische Ordnung zu realisieren versucht.

Die liberale Antwort (2) speist sich zunächst aus der skep-



16 Was ist politische Philosophie?

tischen Einschätzung, dass sich allgemeingültige Aussagen
über das Gute, die Natur des Menschen oder das Gemein-
wohl zumindest unter Bedingungen des Pluralismus, wie
sie vor allem in modernen Gesellschaften herrschen, nicht
verbindlich treffen lassen, sondern immer umstritten sein
werden. Aus dieser Perspektive erscheint es deshalb auch
wenig sinnvoll, Politik als »gemeinwohlorientiertes Han-
deln« zu definieren. Anstatt von einem substantiell verstan-
denen Gemeinwohl geht der Liberalismus (hier und im Fol-
genden primär als philosophische und nicht als politische
Strömung verstanden) daher von Individuen aus, die über
bestimmte basale Interessen – etwa an »Leben, Freiheit und
Eigentum« (John Locke) – sowie über unveräußerliche
Rechte verfügen, die diese Interessen schützen sollen. Au-
ßerdem geht die liberale Antwort davon aus, dass diese In-
teressen, etwa aufgrund der Knappheit bestimmter Güter,
in vielen Fällen im Widerspruch miteinander stehen wer-
den. Die darin begründete Möglichkeit des Konflikts führt
aus liberaler Sicht zur Notwendigkeit allgemeinverbindli-
cher Regelungen, die dem Verhalten der Konfliktparteien
bestimmte Grenzen auferlegen. In der neuzeitlichen Ver-
tragstheorie, die im zweiten Kapitel (vgl. 2.2.) näher unter-
sucht werden wird, wird dieses Argument als Überwin-
dung des Naturzustands – also eines Zustands ungeregelten
und daher konfliktreichen Zusammenlebens – durch die
Etablierung eines gemeinsamen moralisch oder rechtlich
bestimmten Rahmens formuliert. Als Politik werden dann
jene Entscheidungen der Gemeinschaft bezüglich des Zu-
sammenlebens bezeichnet, die innerhalb dieses – etwa in
der Verfassung festgelegten – Rahmens getroffen werden.
Daraus folgt unter anderem, dass der Schutz individueller
Rechte und die Sicherung von Freiräumen, in denen jede:r
nach der eigenen Vorstellung glücklich werden kann, das
zentrale Anliegen liberaler Politik ist. Zusammenfassend
können wir sagen, dass die liberale Antwort Politik als An-
wendung moralphilosophischer Prinzipien (etwa der Ge-



Was ist Politik? 17

rechtigkeit) auf öffentlich zu entscheidende Fragen bzw. als
Entscheidungsfindung innerhalb eines rechtlich und/oder
moralisch bestimmten Rahmens versteht.

Die »realistische« Antwort (3) bezweifelt, dass sich der
Naturzustand wirklich mit Mitteln der Moral und des
Rechts überwinden lässt. Letztlich diagnostiziert sie ein
Andauern des Naturzustands, da die Welt der Politik
durch anhaltende Konflikte und das »Recht des Stärke-
ren« geprägt sei. Dieser Zurückweisung aller weitergehen-
den Hoffnungen oder Erwartungen als bloßen Idealismus
und Utopismus liegt häufig eine pessimistische Anthropo-
logie zugrunde, die in Eigeninteresse und Herrschaftsstre-
ben die primären Antriebe politischer Akteur:innen sieht.
Diese skeptische Sichtweise geht einher mit der Annahme,
dass es sich bei der Politik um einen gegenüber Moral und
Recht autonomen Bereich handelt, der seiner eigenen Lo-
gik folgt und eigene Standards der Bewertung (etwa von
politischem Erfolg) ausbildet. Diese »realistische« Per-
spektive ist insofern antinormativistisch, als sie die Bewer-
tung politischen Handelns anhand von moralischen und
rechtlichen Normen, die den konkreten politischen Kon-
text übersteigen, ablehnt. Nach dieser Vorstellung ist der
Bereich der Politik durch strategisches Handeln geprägt,
das auf den Erwerb und die Sicherung von Macht zielt. So
versteht etwa Niccolò Machiavelli Politik als Machterlan-
gung, Machterhalt und Machtgebrauch. Moral und Recht
erscheinen vor diesem Hintergrund nicht als wirksame
Begrenzung politischer Konflikte, sondern als Mittel, de-
rer wir uns im Machtkampf bedienen. Auch Karl Marx
vertritt, wie wir sehen werden, eine in diesem Sinn realis-
tische Position, kombiniert diese allerdings mit der These,
dass diese Form von Politik an die kapitalistische Gesell-
schaftsordnung gebunden ist, die es zu überwinden gilt.
Zusammenfassend können wir sagen, dass die »realisti-
sche« Antwort Politik als Fortsetzung des Krieges mit an-
deren Mitteln und damit als Kampf um Macht versteht.



18 Was ist politische Philosophie?

Anders als die drei vorgestellten Sichtweisen, die in der
Politik entweder das höchste Gut oder aber doch die zen-
trale Instanz der Regulierung des Zusammenlebens sehen,
versteht die vor allem im sozialwissenschaftlichen Kontext
einflussreiche, auf den Soziologen Niklas Luhmann zu-
rückgehende systemtheoretische Antwort (4) Politik rein
deskriptiv als bloßes Teilsystem der modernen Gesell-
schaft. Das politische System ist heute ein System neben
anderen, etwa dem Wirtschafts- und dem Rechtssystem,
und nicht die Spitze oder das Zentrum der Gesellschaft,
wie das noch in weniger komplexen vormodernen Gesell-
schaften der Fall gewesen sein mag. In dieser Perspektive
wird Politik tendenziell mit den staatlichen Institutionen
des Regierens gleichgesetzt. Deren Aufgabe wird zwar in
der Herbeiführung und Durchsetzung gesamtgesellschaft-
lich bindender Entscheidungen gesehen. Aufgrund der für
moderne Gesellschaften charakteristischen internen Diffe-
renzierung und ihrer Einbindung in globale Zusammen-
hänge werden jedoch zunehmend Zweifel an der Ein-
lösbarkeit dieses Steuerungsanspruchs laut. Zusammen-
fassend können wir sagen, dass die systemtheoretische
Antwort Politik deskriptiv als System versteht, das be-
stimmte gesellschaftliche Funktionen erfüllt.

Im Anschluss an diese vier paradigmatischen Antworten
auf die Frage, was Politik ist, lassen sich die folgenden vier
begrifflichen Unterscheidungen treffen, derer sich die vier
Politikverständnisse auf unterschiedliche Weise bedienen
und die dabei behilflich sein können, sie systematisch ein-
zuordnen:

2 Was ist Politik? Vier konzeptionelle Unterschei-
dungen

(1) »Die Politik« und »das Politische«



Was ist Politik? 19

(2) Öffentlich und privat
(3) Institutionelles und außerinstitutionelles Handeln
(4) Politik als Mittel zur Erreichung außerpolitischer

Zwecke und Politik als Selbstzweck

Eine Unterscheidung (1), die dabei helfen kann, die Frage
»Was ist Politik?« zu beantworten, differenziert »die Poli-
tik« und »das Politische«. Unter »Politik« wird dabei das
verstanden, was auch das Alltagsverständnis meist darun-
ter versteht, also konkrete politische Praktiken und Insti-
tutionen wie der Kampf um Stimmen bei einer Wahl, das
Aushandeln von Kompromissen in staatlichen Institutio-
nen und das Handeln von Bürger:innen in politischen Be-
wegungen. Wir können jedoch auch die von diesen kon-
kreten Formen der Politik abstrahierende Frage stellen,
was eigentlich das genuin Politische an der Politik ist, ob
es also ein Merkmal gibt, das diese Praktiken und Institu-
tionen teilen und das sie zu genuin politischen (im Unter-
schied etwa zu einfach nur sozialen) Praktiken und Insti-
tutionen macht. Wie bereits gezeigt wurde, ist auf diese
Frage eine Reihe von Antworten gegeben worden, die das
Wesen der Politik im Konflikt, gar im Kampf, in der
Selbstbestimmung von Freien und Gleichen oder auch in
der Einigung und im Streben nach Konsens erblicken.

Eine Unterscheidung, die häufig herangezogen wird,
um die Frage »Was ist Politik?« zu beantworten, und auf
die ebenfalls bereits verwiesen wurde, ist (2) jene zwischen
öffentlich und privat. Während die Öffentlichkeit als der
Bereich der Politik verstanden wird, gilt das Private aus li-
beraler Sicht als dem Zugriff der Politik entzogen. Oft
wird diese Unterscheidung so verstanden, dass der Be-
reich des Privaten ein Raum ist, in dem die Individuen
ihre jeweiligen Freiheiten ungestört nutzen können, wäh-
rend der öffentliche Raum mit der Sphäre staatlicher Ein-
griffe zusammenfällt.



20 Was ist politische Philosophie?

Diese Unterscheidung wurde vor allem von feministi-
scher Seite einer grundsätzlichen Kritik unterzogen. Die
Familie, die Geschlechterrollen und die Erziehung be-
treffende Fragen wurden traditionell dem Bereich des
Privaten zugeordnet, obwohl sie nicht in einem politik-
und rechtsfreien Raum situiert sind und sehr wohl die
Rechte und Freiheiten vor allem der betroffenen Frauen
tangieren (vgl. 3.3.). Aber auch Fragen der Wissenschaft,
der Religion und der individuellen Gesundheit galten
lange als nichtöffentliche Fragen, die also nicht zum Ge-
genstand der Politik gemacht werden sollten. Sie sind je-
doch zunehmend »politisiert« worden. Schließlich ist
auch die marxistische Kritik an dieser Unterscheidung zu
erwähnen, der zufolge damit eigentlich politische Phäno-
mene wie ökonomische Verhältnisse und Entscheidungen
von der Theorie als unpolitisch ausgeblendet werden
(vgl. 3.1.). Dennoch bestehen die Vertreter:innen des Li-
beralismus darauf, dass es trotz dieser Schwierigkeiten
und des umstrittenen Charakters der Grenzziehung einer
Unterscheidung zwischen öffentlich und privat bedarf,
um die Grenzen legitimen staatlichen Handelns zu be-
stimmen und den Individuen einen geschützten Rück-
zugsraum zu eröffnen. Die Frage, wo die Grenze zwi-
schen privat und öffentlich und damit auch die Grenze
der Politik verläuft, ist freilich selbst eine politische Fra-
ge, die der politischen Entscheidung – und damit in ei-
ner Demokratie auch der öffentlichen Diskussion – be-
darf.

Zwei weitere Unterscheidungen sollen kurz erwähnt
werden. Wir können uns (3) fragen, ob der einzige oder
primäre Ort der Politik tatsächlich die dezidiert politi-
schen (und das heißt meist: staatlichen) Institutionen sind
oder ob Politik auch oder vielleicht sogar vor allem in au-
ßerinstitutionellen Praktiken (z.B. »auf der Straße«) ge-
macht wird. Diese Unterscheidung ist deshalb von Bedeu-
tung, weil sich in vielen Ansätzen in der gegenwärtigen po-



Was ist Politik? 21

litischen Philosophie eine gewisse Institutionenzentriert-
heit ausmachen lässt, die außerinstitutionelle Formen der
politischen Praxis wie soziale Bewegungen, revolutionären
Widerstand und zivilen Ungehorsam gar nicht in den
Blick bekommt oder von vornherein als illegitim disquali-
fiziert, obwohl diese doch für faktische politische Trans-
formations- und Demokratisierungsprozesse von größter
Bedeutung sind.

Schließlich können wir (4) fragen, ob Politik primär ein
Mittel zur Erreichung außerpolitischer Zwecke oder
Selbstzweck ist. Wer Politik nur als Mittel zum Zweck an-
sieht, kann etwa behaupten, dass Akteur:innen ihre Inte-
ressen durchzusetzen versuchen und politisches Handeln
für sie hierfür lediglich einen Weg unter anderen darstellt.
Wird hingegen Politik als Selbstzweck angesehen, würden
wir nur dann von Politik sprechen, wenn die Beteiligten
genuin politische Zwecke – etwa das Gemeinwohl oder
die Freiheit aller – im Blick haben.

Darüber hinaus lässt sich noch eine fünfte idealtypische
Unterscheidung einführen, die besonders grundlegend ist
und uns im Folgenden immer wieder begegnen wird, und
zwar die Unterscheidung zwischen zwei alternativen Ver-
ständnisweisen von Politik bzw. zwei alternativen theore-
tischen Perspektiven auf Politik, die meistens – etwa in
den oben unterschiedenen paradigmatischen Antworten
auf die Frage »Was ist Politik?« und in den nachfolgend
behandelten Theorien – mit unterschiedlicher Gewichtung
kombiniert werden.

3 Zwei Verständnisweisen von Politik

(1) Politisches Handeln als Verwirklichung von Nor-
men

(2) Politisches Handeln als Kampf um Macht



22 Was ist politische Philosophie?

Dem einen Verständnis zufolge ist politisches Handeln als
Verwirklichung von Normen (der guten Ordnung oder der
Gerechtigkeit) zu verstehen, dem anderen zufolge als
Kampf um die Macht und die Durchsetzung von Interes-
sen. Während das erste ein normatives oder gar morali-
sches, idealistisches Politikverständnis darstellt, ist das
zweite ein eher strategisches oder »realistisches«. Die erste
Sichtweise erkennt im Konsens über grundlegende Nor-
men eine notwendige Voraussetzung von Politik und in der
Einigung über konkrete Probleme ihr eigentliches Ziel,
während die zweite die Bedeutung des Konflikts betont
und Konsens weder als Voraussetzung noch als Ziel von
Politik für möglich oder auch nur wünschenswert hält. Bei-
de Verständnisweisen von Politik unterscheiden zwischen
Politik auf der einen und Recht sowie Moral bzw. Ethik auf
der anderen Seite. Aber diese Trennung ist im Fall des ers-
ten Verständnisses weniger strikt als im Fall des zweiten.
Für die Vertreter:innen der ersten Sichtweise ist Politik we-
sentlich auf die Orientierung durch moralische bzw. ethi-
sche Normen sowie auf einen rechtlichen Rahmen angewie-
sen, wohingegen die Vertreter:innen der zweiten Sichtweise
Moral, Ethik und auch Recht als selbst wieder politisch um-
strittene Phänomene begreifen, die der Politik deshalb we-
der vor- noch übergeordnet werden können.

Was politisch ist, ist also selbst umstritten – und zwar in
der Theorie ebenso wie in der Praxis. Im Folgenden wer-
den wir daher von einem relativ umfassenden Verständnis
von Politik ausgehen:

4 Definition »Politik«

Politik ist die öffentliche Thematisierung und Rege-
lung der gemeinsamen Angelegenheiten eines Ge-
meinwesens, insbesondere durch allgemeinverbindli-
che Entscheidungen.



Was ist eine philosophische Reflexion der Politik? 23

Diesem Verständnis zufolge gibt es in jedem Gemeinwe-
sen Angelegenheiten, die (prinzipiell) alle betreffen und
die auf die eine oder andere Weise geregelt werden müs-
sen, um die Interaktion zwischen den Mitgliedern der Ge-
meinschaft durch Handlungsnormen zu steuern und um
kollektive Ziele zu realisieren.

1.2. Was ist und was leistet eine
philosophische Reflexion der Politik?

Gemeinsam ist den unterschiedlichen Verständnisweisen
politischer Philosophie, diese als die philosophische –
theoretisch und wissenschaftlich informierte – Reflexion
der Bedingungen der Politik zu begreifen. Dabei sind die
Grenzen und Übergänge zu den Nachbardisziplinen, ins-
besondere zur Politikwissenschaft, fließend. So wird die
sozialwissenschaftlich informierte Reflexion der Grund-
lagen der Politik in der Politikwissenschaft »politische
Theorie« genannt. Diese unterschiedlichen Bezeichnun-
gen entsprechen vor allem einer wissenssoziologischen
und institutionellen Zuordnung: Politische Philosophie
wird in Instituten für Philosophie und politische Theorie
in Instituten für Politikwissenschaft betrieben. Beide, po-
litische Theorie und politische Philosophie, behandeln –
zumindest nach einer bestimmten Auffassung, der wir
uns anschließen – jedoch inhaltlich dieselben Themen und
verwenden dabei ein sich weitgehend überlappendes Me-
thodenspektrum. In der politischen Philosophie und poli-
tischen Theorie überschneiden sich demnach noch das
Fach Philosophie und die einst aus ihr ausgewanderte Po-
litikwissenschaft. In diesem Sinn wird im Folgenden ein
ebenfalls relativ umfassendes Verständnis dieses Bereichs
zugrunde gelegt.



24 Was ist politische Philosophie?

5 Definition »politische Philosophie« und »politische
Theorie«

Politische Philosophie und politische Theorie werden
verstanden als systematische und immer auch norma-
tive Reflexion der Bedingungen der Politik, also der
öffentlichen Thematisierung und Regelung der ge-
meinsamen Angelegenheiten eines Gemeinwesens.

Politische Philosophie als normative Theorie

Zunächst ist die politische Philosophie genauso wie ihre
Nachbardisziplinen eine Subdisziplin der akademischen
Geistes- und Sozialwissenschaften, wie sie in Universitä-
ten weltweit gelehrt und beforscht wird. In ihr geht es um
die wissenschaftliche und theoretische Untersuchung der
Bedingungen der Politik. Die politische Philosophie ist
eine Form der Thematisierung der politischen Praxis, in
der öffentliche Regelungen der gemeinsamen Angelegen-
heiten ausgehandelt werden, um diese Praxis (besser) ver-
stehen, erklären und schließlich auch beurteilen zu kön-
nen. Diese Thematisierung ist insofern selbstreflexiv, als
die Theoretiker:innen selbst wiederum Teilnehmer:innen
dieser Praxis sind und die philosophische Reflexion aus
der praktischen Reflexion erwächst und an sie zurückge-
bunden bleibt.

Warum brauchen wir eine solche Theorie? Reicht es
nicht aus, dass in unserem Alltag politische Praxis gegen-
wärtig faktisch funktioniert, dass also unsere gemeinsamen
Angelegenheiten auf der Basis eingespielter und tradierter
Regeln faktisch doch irgendwie immer schon bewältigt
werden? Nein, denn eine bloß implizit regelgeleitete, unre-
flektierte politische Praxis wäre aus zugleich praktischen
und normativen Gründen ungenügend. Zunächst blieben



Was ist eine philosophische Reflexion der Politik? 25

so Sinn und Zweck der politischen Praxis unklar, weil die
explizite Begründung für die politische Praxis fehlen wür-
de. Zu einer solchen Begründung – aber auch zur Infrage-
stellung bereits existierender Begründungen – kann die po-
litische Philosophie einen wesentlichen Beitrag leisten, in-
dem sie als systematische Theorie einen geordneten
Zusammenhang von Aussagen liefert, die auf die Beant-
wortung von Warum-Fragen zielen. »Wissenschaftlich«
kann eine solche Theorie aufgrund der methodisch ausge-
wiesenen Weise ihrer Hervorbringung und der Rechtferti-
gung ihrer Aussagen heißen. Eine Theorie kann als Ergeb-
nis der angewandten Methode begründet den Anspruch er-
heben, wahr bzw. zutreffend oder überzeugend zu sein,
womit sie sich der wissenschaftlichen Diskussion (dem
Austausch von Argumenten und Gegenargumenten) stellt.
Was die politische Philosophie in besonderem Maße zu ei-
ner kritischen Reflexion der Politik befähigt, ist daher, dass
auch sie selbst ja permanent – vonseiten anderer Theorien –
in ihrem Begründungsanspruch in Frage gestellt und so zur
ständigen Selbstbegründung genötigt wird. Sie ist also
nicht nur Reflexion über das Politische, sondern immer
auch schon einer kritischen Selbstreflexion ausgesetzt.

Um die öffentliche Thematisierung und Regelung der ge-
meinsamen Angelegenheiten (besser) verstehen, erklären
und beurteilen zu können, steht eine Reihe von Herange-
hensweisen zur Verfügung. Zum einen wird aus der Beob-
achter:innenperspektive nach kausalen Erklärungszusam-
menhängen, die die Ursachen und Folgen des zu erklärenden
Phänomens aufzeigen, gesucht. Aber diese Kausalzusam-
menhänge allein machen politisches Handeln nicht verständ-
lich. Um die Grundlagen politischen Handelns (besser) ver-
stehen und beurteilen zu können, müssen wir uns auch den
Gründen, Motiven und Zwecken zuwenden, die die Men-
schen allererst dazu anhalten, eine bestimmte politische Pra-
xis hervorzubringen, zu stabilisieren oder zu verändern.
Wollen wir Menschen nicht bloß von außen beobachten und




