
﻿

2

CHRONOS
Die Personifikation der Zeit 
und ihr Einsatz in der Kunst 
des 17. und 18. Jahrhunderts

Angelika Eder

MICHAEL IMHOF VERLAG



76

	 VORWORT ................................................................................................................................................................... 9

I. 	 EINLEITUNG ............................................................................................................................................................. 11	

	 1. Einführung ............................................................................................................................................................... 13

	 2. Motivation und methodischer Ansatz ................................................................................................................. 14

	 3. Forschungsstand ...................................................................................................................................................... 15

II. 	 DIE GENESE DER CHRONOS FIGUR ............................................................................................................... 19

	 1. Antike Vorläufer und Personifikationen von Zeit .............................................................................................. 21

		  1.1 Kronos ................................................................................................................................................................ 21

		  1.2 Chronos .............................................................................................................................................................. 22

		  1.3 Aion .................................................................................................................................................................... 25

		  1.4 Kairos .................................................................................................................................................................. 27

		  1.5 Saturn .................................................................................................................................................................. 29

	 2. Kronos/Saturn im Mittelalter ................................................................................................................................ 31

		  2.1 Christliche Kritik an der Saturngläubigkeit .................................................................................................. 32

		  2.2 Saturn in der mittelalterlichen Mythographie ............................................................................................... 33

		  2.3 Der Planet Saturn und seine Kinder ............................................................................................................... 35

		  EXKURS: Kronos/Saturn und Melancholie ........................................................................................................ 38

	 3. Die Entfaltung der Chronos-Figur bis 1600 ....................................................................................................... 39

		  3.1 Petrarcas „Triumph der Zeit“ und dessen Verbildlichung ........................................................................... 39

		  3.2 Kairos/Occasio – Fortuna – Chronos ............................................................................................................. 42

		  3.3 Das Veritas-filia-temporis-Motiv .................................................................................................................... 43

		  3.4 Saturn/Chronos in den mythographischen Handbüchern der Renaissance ............................................ 47

		  3.5 Die Bedeutung der Emblembücher für die Figur des Chronos in der Frühen Neuzeit .......................... 50

		  3.6 Die Personifikation der Zeit bei Cesare Ripa ................................................................................................ 52

III. 	 DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS ......... 55	

	 1. Zeitanschauungen und ihr Niederschlag in der Kunst der Frühen Neuzeit .................................................. 59

	 2. Chronos als Sinnbild der Vergänglichkeit ........................................................................................................... 62

		  2.1 Werden und Vergehen als Rhythmus des Lebens. Verbildlichung der zyklischen Zeit .......................... 62

		  2.2 Zeit und Tod ...................................................................................................................................................... 73

		  EXKURS: Chronos in der Sepulkralkunst .......................................................................................................... 79

		  2.3 Omnia vanitas – Darstellungsformen des Transitorischen ......................................................................... 84

			   2.3.1 Die Zeit raubt die Schönheit ................................................................................................................. 89

			   2.3.2 Reflexion über die Vergänglichkeit – Schönfelds Zeitallegorie ........................................................ 96

	 3. Chronos im Spannungsfeld der Liebe ................................................................................................................. 99

		  3.1 Chronos stutzt Amor die Flügel .................................................................................................................... 100

		  3.2 Die Liebe siegt über die Zeit .......................................................................................................................... 106

	 4. Chronos und seine Rolle bei der Entscheidung für den Weg der Tugend –
		  Scheidewegsthematik in Tradition und Abwandlung ..................................................................................... 108

	 5. Modifikationen des Veritas-filia-temporis-Motivs im 17. und 18. Jahrhundert ......................................... 116

	 6. Zeit, Ruhm und Geschichte im Herrscherbild ................................................................................................. 125

		  6.1 Grundlagen zum Herrscherbild im 17. und 18. Jahrhundert ................................................................... 126

		  6.2 Die Zeit und der Imperativ zum Handeln ................................................................................................... 128

		  6.3 Die bildliche Manifestation des herrscherlichen Ruhms ........................................................................... 135

			   6.3.1 Strategien der Ruhmesverbildlichung ............................................................................................... 136

			   6.3.2 Chronos und Historia .......................................................................................................................... 139

			   6.3.3 Chronos als Initiator einer Zeitenwende ........................................................................................... 150

			   6.3.4 Herrscherlicher Ruhm siegt über die Zeitlichkeit ............................................................................ 156

	 EXKURS: Jean-Marc Nattier, Porträt von Moritz Graf von Sachsen (1720) .................................................... 167

	 7. Zeitaspekte in selbstreferentiellen Kunstallegorien ......................................................................................... 169

		  7.1 Neid und Unwissenheit als Widersacher der Künstlertugend .................................................................. 173

		  7.2 „Der Zahn der Zeit“ – Chronos als Feind der Bildenden Künste ............................................................ 181

		  7.3 Kunst bedarf des Schutzes und der Förderung ........................................................................................... 191

		  7.4 Chronos und Memoria – Das Streben nach Unsterblichkeit in der Kunst ............................................. 201

IV. 	 SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK ................................................................................................. 211

Anmerkungen ..................................................................................................................................................................... 219

Literaturverzeichnis ........................................................................................................................................................... 254

Abbildungsnachweis .......................................................................................................................................................... 265

INHALT



﻿

I.  
Einleitung



1. Einführung

13

1. EINFÜHRUNG

Chronos, das Sinnbild der Zeit, scheint im 17. Jahrhundert 
und bis weit ins 18. hinein in der Kunst allgegenwärtig zu 
sein. Die in ihren Gestaltungsmerkmalen größtenteils cin-
quecenteske Figur speist sich aus so vielen Quellen, die bis 
zum mythologischen Urgott zurückreichen, dass ein „Ab-
stammungsnachweis“ eine geradezu epische Breite einneh-
men würde und wegen der fehlenden Kontinuität erschwert 
ist. Die typische Verkürzung der Figurenbeschreibung in ei-
ner lexikalischen Erläuterung lässt das Bild einer Verschmel-
zung entstehen, ein Konglomerat aus dem Titan, der seine 
Kinder verschlingt und Erzeuger des Göttervaters Zeus 
ist, aus dem römischen Gott des Ackerbaus, dem italischen 
König des Goldenen Zeitalters, dem Planetengott Saturn 
und der Verkörperung der Zeit. Aber die Reduzierung auf 
den mythischen Gehalt der Figur erklärt nicht, warum sie in 
diesen beiden Jahrhunderten eine so extensive Verbreitung 
erfuhr. Ihre Kodierung in der Frühen Neuzeit ist die Folge 
der Vermischung dieser mythischen „Elementarteile“ mit 
rationalen Komponenten aus der kollektiven Zeiterfahrung 
der Menschen und aus humanistischem Gedankengut. Im 
christlich geprägten Barockzeitalter bestimmt die Zeit als 
erlebte Vergänglichkeit und gleichzeitig als Ordnungsmacht 
die Vorstellungswelt und weitgehend auch das Handeln der 
Menschen unter der Ausrichtung auf die jenseitige Ewigkeit. 
Auch im Zuge einer fortschreitenden Säkularisierung dient 
Chronos noch häufig zum Transfer einer ethisch-morali-
schen Botschaft. Chronos als Personifikation der Zeit ist 
ein Agierender und damit auch geeignet, in verschiedenen 
Funktionen bildmedial eingesetzt zu werden – was ihn von 
vielen anderen Personifikationen unterscheidet, die statisch 
und sozusagen „eindimensional“ eine wesentlich kürzere 
Lebensdauer aufweisen.

Das Spektrum der Indienstnahme des Zeitgottes ist 
groß, und es wird sich zeigen, dass ein originär menschliches 
Lebensgefühl ebenso prägend für einzelne Bildkonzepte ist 
wie philosophische und soziokulturelle Prämissen. Die Am-
bivalenz, die aller Zeiterfahrung eigen ist, ist letztlich auch 
ein Grund dafür, dass die Figur des Chronos mit dualisti-
schen Zügen ausgestattet ist – nicht nur die Gegensätzlich-
keit, die in den miteinander verknüpften Vorgängerfiguren 
angelegt ist. So bedient sich die Kunst des gesamten Span-
nungsfeldes zwischen der destruktiven, irreversiblen Seite 

der Zeitmacht und ihrem positiven Wesenszug in dienender 
Funktion.

Was die Menschen zu Beginn des 17. Jahrhunderts vor 
allem umtreibt, sind die Erfahrungen vernichtender Kriege 
mit enormen Verlusten, folgenschwere konfessionelle Zer-
würfnisse, Hungersnöte und tödliche Krankheiten. Die 
Figur des Zeitgottes mit der Implikation des Vernichtens 
ist konsequenterweise omnipräsent. Sein zerstörerisches 
Instrument ist die Sense, die als Attribut evident die dest-
ruktive Seite des Chronos unterstreicht. Der Gedanke an die 
Vergänglichkeit ist gerade dem Barock wesensgemäß und 
tief verankert in Lyrik und Bildkunst. Zu Beginn des Unter-
suchungszeitraums wird die Zeitauffassung der Menschen 
oft noch bestimmt vom Gefühl eines geringen Zeithorizonts 
und von Existenzängsten. Andreas Gryphius fasst diese 
Empfindungen zusammen in seiner Betrachtung der Zeit:

Mein sind die Jahre nicht die mir die Zeit genommen/
Mein sind die Jahre nicht / die etwa moe chten kommen
Der Augenblick ist mein / und nehm‘ ich den in acht
So ist der mein / der Jahr und Ewigkeit gemacht.1

Die Wahrnehmung der übermächtigen Zeit und die daraus 
resultierende Resignation führt – wie bei Gryphius – häufig 
in einen Rückzug in den Glauben an eine zeitlose Ewigkeit 
bei Gott oder auch in den Trost einer zyklischen Zeitauf-
fassung.

Neben dieser negativen Erfahrung und dem Bild der zer-
störerischen Zeit ist für die Präsenz des Chronos im 17. und 
18. Jahrhundert noch die gegensätzliche Seite des Zeitgottes 
relevant. In seiner positiven Helferfunktion und in verschie-
denen Kontexten zeigt sich eine signifikante Erweiterung 
seines Verwendungshorizonts, man könnte fast von einer 
Hochkonjunktur der Zeitpersonifikation sprechen. Die 
künstlerische Invention findet neben gängigen Bildformeln 
dabei immer wieder auch innovative Konzepte, nicht zuletzt 
im Bedeutungsfeld der künstlerischen Selbstreflexion. Der 
in der Renaissance bereits bestehende Gedanke an ein Über-
dauern der Zeit durch bleibenden Ruhm erfährt im Barock 
und bis zum Ende des 18. Jahrhunderts eine Steigerung, die 
bildmedial mit Hilfe der Chronos-Gestalt umgesetzt wird. 
Die Vorstellung von einem Weiterleben, von Nachruhm und 
Gedächtniserhalt rekurriert auf eine neue Zeitauffassung 
linearer Art, die einer neuen Konzeption von Geschichte 



II. Die Genese der Chronos Figur 3. Die Entfaltung der Chronos-Figur bis 1600

5352

Tempo 1 zeigt in der Beschreibung die Zeit als Beherr-
scher der Tages- und Jahreszeiten in Gestalt eines alten 
Mannes auf dem Zodiakus, mit Blumen und Früchtekranz 
auf dem Haupt und mit den Attributen Sonne und Mond, 
figuriert durch Kinder, die in ein Buch schreiben.233 Tempo 
2 verzichtet auf den Ablauf des Tages, betont aber den kos-
mischen Zusammenhang von Werden und Vergehen, der 
auch vom Ouroborus symbolisiert wird. Eine Besonderheit 
ist der grüne Schleier über dem weißen Haar der Zeitperso-
nifikation, der an Beschreibungen und Darstellungen des 
antiken Kronos-Saturn erinnert.234

Tempo 3 erfährt hinsichtlich der Bedeutung der zyk-
lischen Zeit eine Reduzierung auf die Figur des Kreises, 
welche die Zeit als Phänomen ohne Anfang und Ende ver-

anschaulichen soll. In dieser Beschreibung ist die Zeit zudem 
linear im Sinne von Vergänglichkeit aufgefasst: Die Personi-
fikation ist wiedergegeben als geflügelter alter Mann inmit-
ten einer Ruine (Symbol der Vergänglichkeit menschlicher 
Errungenschaften), den Mund geöffnet und mit Zähnen aus 
Eisen. Integriert ist auch die von Vergil entlehnte Sentenz 
„volat irreparabile tempus“, die die Unwiederbringlichkeit 
der dahineilenden Zeit unterstreicht.235 Tempo 4 bekommt 
mit dem Attribut der Waage zusätzlich die Assoziation von 
Ausgleich und Gerechtigkeit, das heißt, ihm wird eine Zu-
kunftsperspektive beigemessen.236

Ebensowenig wie die Zeit sind in den frühen Ausgaben 
der Iconologia die Begriffe carro del tempo und carro di Sa-
turno verbildlicht, die auf Petrarca zurückgehen. Aber auch 

la Perrière aus seiner Morosophie von 1553 dienen, das dem 
Motto veritas filia temporis entspricht (Abb. 24). Die franzö-
sische subscriptio lässt sich wie folgt übersetzen:

Tempus suchte seine Tochter Veritas, die sich verbarg, 
weil sie keine große Unterstützung erhielt. Demokrit, 
ein Mann von Autorität, zeigte sie ihm verborgen in 
einem Brunnen.228

Im Bild wendet sich der geflügelte, bocksbeinige Chronos 
mit einer Gebärde an den Philosophen, der ihm durch eine 
Zeigegeste den Hinweis auf das Brunnenversteck gibt. Die 
nackte Wahrheit schaut aus einem Steintrog mit mittelalter-
lichem Kurbelmechanismus.

Das zweite Beispiel entstammt dem Emblembuch des 
ungarischen Humanisten Johannes Sambucus. Das Lemma 
lautet „Que sequimur fugimus, nisque fugiunt“ („Wir flie-
hen, was wir verfolgen, und es flieht uns.“) Die Kernaussage 
des in Latein verfassten poetischen Textes ist die moralisch-
didaktische Mahnung, irdische Güter richtig zu gebrau-
chen und ihnen nicht nachzujagen, da sie nicht die wahre 
Glückseligkeit ausmachen (Abb. 25). Das Bild zeigt einen 
aus den Wolken heranfliegenden Chronos, der seine Sense 
bedrohlich über einem Paar schwingt, das gerade eilig ein 
Haus verlässt, in dem sich eine geöffnete Geldtruhe befindet. 

Ein letztes Beispiel entstammt der großen im Barock 
sehr beliebten Kategorie der Liebesemblematik. Unter dem 
Motto „Mens immota manet“ („Der Sinn bleibt unbewegt“) 
sieht man einen kraftvollen Chronos in Vorwärtsbewegung, 
der Amor die Flügel stutzt (Abb. 26). Das Bild aus dem 
Emblembuch des Otto van Veen bringt die folgende Sentenz 
zum Ausdruck: Liebe überdauert die Zeit. Die dazu gehörige 
subscriptio lautet:

Der alles verschlingende Gott der Zeit stutzt Amors 
Flügel,
aber kein einziger Tag zähmt seine Gewalt, seine Ge-
schosse und seine Fackeln.
Mag auch wohl so das ermattende Alter dem Liebhaber 
den Liebesgenuss mindern,
doch wird ihm seine Leidenschaft nie gänzlich genom-
men.229 

Die Verbildlichung des Chronos/Saturn in Emblembüchern 
gleichgültig welcher Nationalität ließe sich noch an zahl-

reichen weiteren Beispielen nachweisen, da der Sinnbezug 
zur Zeit in all ihren Facetten ein breites Spektrum der Aus-
sagen bietet, die in der Renaissance und darüber hinaus 
Gewicht haben.

3.6 Die Personifikation der Zeit bei Cesare Ripa

Einen nicht unerheblichen Einfluss auf die Kunst des 17. und 
18. Jahrhunderts hat neben den Emblembüchern die Icono-
logia des Cesare Ripa mit ihrer umfassenden Beschreibung 
bekannter und neuer Personifikationen. Die Tatsache, dass 
die erste Ausgabe von 1593 mehrfach überarbeitet und bis 
zum Ende des 18. Jahrhunderts immer wieder neu aufgelegt, 
illustriert und übersetzt wurde, zeigt welche Bedeutung die 
Leser- und Künstlerschaft dem Werk beimaß. Während die 
ersten beiden Ausgaben reine Textfassungen sind, wird die 
dritte aus dem Jahr 1603 mit Holzschnitten ausgestattet. 
Die Anweisungen, wie eine Personifikation auszusehen hat, 
werden durch Beschreibungen zu einzelnen Bildelementen 
ergänzt und durch Begründungen erweitert, die den zu-
grundeliegenden Gedankengang erklären. Obwohl Ripa 
– wie Marion Kintzinger betont – durchaus eigene Vorstel-
lungen erarbeitet, stützt er sich auch auf Quellen, darunter 
Petrarca, Bocaccio und Cartari, außerdem auf Münzen und 
Festdekorationen seiner Zeit.230 Die von Ripa beschriebenen 
„Begriffsbilder“231 sind Produkte seines Erfindungsgeistes, 
keine bereits existierenden Verbildlichungen; sie umfassen 
Abstrakta ebenso wie geographische Bezeichnungen. Das 
Geschlecht der Personifikation wird vom italienischen Be-
griff abgeleitet.

Das Charakteristische der verbildlichten Personifika-
tionen – ab der Ausgabe von 1603 – ist die Diskrepanz 
zwischen der Klarheit im Titelbegriff und der verwirrenden, 
verschleiernden Darstellung.232 Der sich anschließende Text 
ist trotz der Erklärungsabsicht oft nur von Personen mit 
humanistischem Bildungshintergrund ganz zu verstehen.

Was die Personifikation der Zeit betrifft, bietet Ripa 
in der Ausgabe von 1603 vier verschiedene Beschreibun-
gen und Erklärungen an, hier der Übersichtlichkeit halber 
Tempo 1 bis Tempo 4 genannt. Obwohl diese Edition bereits 
Verbildlichungen enthält, geht die Zeit hier noch leer aus; 
die Erläuterungen sind unterschiedlich deutliche Verweise 
auf den Aspekt der zyklischen Zeit. 

Abb. 26 | Otto van Veen, Mens immota manet, in: Veen, Otto van, Amorum emblemata, figuris aeneis incisa, Antwerpen, 1608, S. 237.



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts 2. Chronos als Sinnbild der Vergänglichkeit

7978

Die Motivik entspricht der des vorgehenden Bildbeispiels, 
erfuhr aber kompositorisch deutliche Veränderungen. Eine 
leichte Untersicht auf das Geschehen und ein endlos wirkender 
Horizont lassen die Szenerie – nicht nur von den Maßen her 
– monumentaler wirken und erweitern das dargestellte Ereig-
nis auf eine gesamtgesellschaftliche existenzielle Erfahrung 
hin, die kosmische Ausmaße hat. Wieder ist die standesüber-
greifende Menschenmasse im Begriff, sich mit aller Kraft und 
einer Vielfalt an Schlagwaffen gegen den Tod zu wehren, der 
die Verzweifelten mit drei Pfeilen gleichzeitig attackiert. Bei 
Francken ist seine Gestalt sehr viel deutlicher zu erkennen. 

Noch dominierender ist die Figur des Chronos gestaltet, 
der die linke Bildseite geradezu beherrscht. Auf dem Kopf 
trägt er das Stundenglas, das bekannte Symbol der zer-
rinnenden Lebenszeit. Hier steht er in einer Art Erdmulde, 
in der er eine große Menge von Zeugnissen menschlicher 
Gelehrsamkeit, von Wissenschaft, Kunst und Musik, aber 
auch von materiellem Besitz angehäuft hat. Die Vielfalt der 
Gegenstände umfasst auch kostbare Pokalbecher und Nauti-
lusmuscheln, kurz gesagt Kunstkammerobjekte. Somit setzt 
Chronos nicht nur allem irdischen Leben ein Ende, sondern 
auch menschlichem Besitzstreben und Bewahrungswillen. 
Fama schließlich begleitet in einer lichten Wolke schwebend 
nicht den Kampf der Menschheit; ihre Zuordnung in der 
Komposition deutet den Sieg der todbringenden Feinde an.

EXKURS: Chronos in der Sepulkralkunst 

Wenig verwunderlich ist die Tatsache, dass die Korrelation 
von Zeit und Tod auch in die allegorische Bildsprache der 
Grabmalkunst des 17. und 18. Jahrhunderts einbezogen wur-
de. Deshalb soll an dieser Stelle ein Streiflicht auf die Präsenz 
des Chronos im sepulkralen Umfeld geworfen werden. 

Grabdenkmälern im Allgemeinen kommt die Funktion 
zu, den Verstorbenen vor dem Vergessen zu bewahren, ihn 
und seinen Namen durch den Gedächtniserhalt dem ab-
soluten Ausgelöschtsein zu entziehen. Die Thematik, die 
generell umfassend ein Teil der Vanitasikonografie ist, führt 
unweigerlich zur Verwendung des Chronos in der Grabmal-
kunst. Barocke Grabmonumente vermitteln dem Betrachter 
darüber hinaus in Bild und Schrift detaillierte Aussagen 
über Lebensstationen des Verstorbenen, familiäre – auch 
dynastische – Beziehungen, religiöse Einstellung, gute Werke 
und Charaktereigenschaften. Verbal geschieht die Übermitt-
lung in der Form von teils umfangreichen Grabinschriften, 
bildhaft durch Porträts oder Porträtbüsten und subtil in 
allegorischem Figurenschmuck. Zu Letzterem zählen plas-
tische Darstellungen der Tugenden, die bei reich dekorierten 
Grabsteinen und Epitaphien manchmal gehäuft vorkommen, 
manchmal auch paarweise. Die Auswahl der Tugenden er-
folgt nach dem Status und der gesellschaftlichen Bedeutung 

Abb. 42 | Boetius A. Bolswert, Menschen und Tiere im Kampf  gegen Tod und Zeit, nach 1610, Stich, 275 x 377 mm,
Rijskprentenkabinet, Rijksmuseum, Amsterdam, Inv. RP-P-1942-89

Abb. 43 | Frans Francken II der Jüngere, Der Kampf gegen Zeit und Tod, ca. 1620–1630, Öl auf Holz, 98 x 182 cm, 
Bayerische Staatsgemäldesammlungen – Staatsgalerie Neuburg, Inv. 1227

Abb. 41 | Umkreis von David Vinckboons, Menschen und Tiere im Kampf gegen Tod und Zeit, nach 1610,
Öl auf Holz,28,2 x 44,1 cm, Museum of Fine Arts, Boston, Inv. 74.3



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts 2. Chronos als Sinnbild der Vergänglichkeit

9796

des Öfteren zu finden ist. Das Geschehen spielt sich vor 
einer dunkel gehaltenen Felsformation ab, die nur minimale 
Ausblicke in eine baumbestandene Landschaft zulässt. Die 
drei Figuren füllen das Bild, wobei ein Flügel des Chronos 
vom rechten Rand beschnitten wird. Dadurch rücken die 
Personifikationen quasi nah an den Betrachter. Batoni schuf 
nach eigener Aussage ein Pendant zum vorliegenden Bild und 
pries seinem Mäzen gegenüber, für den das Gemäldepaar 
bestimmt war, seine Invention und seine singuläre Imagina-
tion.410 Tatsächlich konnte keine Parallele oder ein Vorläufer 
gefunden werden, was das Narrativ der Allegorie betrifft.411

Wohl aber sind für die Dreiergruppe der Figuren Bild-
muster zu erkennen, die Batoni adaptiert hat, wie Bowron 
und Kerber nachwiesen. So nimmt die Schönheit die Pose 
von François Duquesnoys Hl. Susanna (1629) auf, die Sitz-
position des Chronos zitiert seitenverkehrt diejenige des 
Paris in Marcantonio Raimondis Stich mit dem Urteil des 
Paris (ca. 1517 – 20).412 Philipp Cottrell sieht eine auffallende 
Ähnlichkeit in der Komposition und Gestaltung der alten 
Frau mit der Gestik des Zeitgotts in Bronzinos Londoner 
Allegorie mit Venus und Amor (1545). Die Alte stößt im 
oberen Bildbereich den rechten Arm ebenso aggressiv nach 
vorne, um der Schönen das Gesicht zu zerkratzen, wie es bei 
Bronzino Chronos selbst auch tut. Cottrell geht davon aus, 
dass Batoni die Allegorie kannte und sich an der expressiven 
Geste orientierte.413 Zur Gestaltung des Kopfes von Chronos 
kann auf Zeichnungen des Künstlers verwiesen werden, die 
er als Vorstudien zum Heiligen Bartholomäus anfertigte.414

In Kontrast zur Handlung voller bedrohlicher Spannung 
ist die Malweise Batonis überraschend weich, hellfarbig und 
durch die Licht-Schatten-Gestaltung sehr subtil gehalten. Eine 
besondere Leuchtkraft wurde der schönen jungen Frau mit 
ihrem hellen Inkarnat und dem roten Oberkleid beigegeben. 
Ihre idealisierte Schönheit entspricht Batonis eigenem „Schön-
heitskanon“, wie Steffi Roettgen darlegt. Wie alle Forscher, die 
sich mit dem Künstler befasst haben, betont sie den Einfluss, 
der für den Künstler aus Lucca während seiner langen Auf-
enthalte in Rom prägend war, und zwar neben der Antike 
und Raffael vor allem Guido Reni, Annibale Carracci und 
Domenichino.415 Bowron meint dazu: „Batoni became the first 
eighteenth-century Roman painter to espouse an ideal of fe-
male beauty that viewed Raffael through the prism of Reni.”416

Das Gesicht der jungen Schönen im vorliegenden Bild 
wirkt fast statuenhaft417 und idealisierend überhöht, auch 

im Augenblick des Angriffs durch die knorrigen Finger der 
Alten, die zum Zerkratzen ansetzen. Batoni verzichtet auf 
jegliche Anzeichen von Emotion und wiederholt das Bild-
schema, das eine völlig unvorbereitete junge Schönheit zeigt, 
die in ihrer Naivität an ihre Fragilität und Endlichkeit nicht 
denkt und vor der Macht der Zeit nicht zurückschreckt.

Bevor das Bedeutungsfeld von Chronos und Liebe be-
trachtet wird, das in engem Sinnzusammenhang mit der 
Vergänglichkeit der Schönheit steht, soll der Blick auf eine ex-
zeptionelle Invention des deutschen Malers Johann Heinrich 
Schönfeld gerichtet werden. Hier reflektiert die Zeit selbst über 
ihre Temporalität und versinkt in Passivität und Melancholie.

2.3.2 Reflexion über die Vergänglichkeit – 
Schönfelds Zeitallegorie

Johann Heinrich Schönfeld, Il Tempo (1644/45)
Chronos als Personifizierung der ablaufenden Zeit findet 
sich in der schwermütigen Allegorie Il Tempo (1644/45)418 
des deutschen Malers Johann Heinrich Schönfeld im Zu-
sammenhang mit einer Mahnung bezüglich der Vergäng-
lichkeit des menschlichen Lebens (Abb. 59). 

Tatsächlich beschränkt sich Schönfelds Gemälde beinahe 
gänzlich auf die Gestalt des meditierenden Chronos, der vor 
dunkler Kulisse an einem Steintisch sitzt, auf dessen Sockel 
die Inschrift „Il Tempo“ zu lesen ist, und nachdenklich den 
Kopf auf die Hand stützt. Seine Sanduhr ist neben ihm auf 
dem Tisch platziert, ebenso wie eine verloschene Kerze, die 
das schnelle Verstreichen der Zeit und die Endlichkeit der 
menschlichen Lebenszeit symbolisieren. Auf die Todesthema-
tik verweist auch der langstielige Pfeil, den Schönfeld seinem 
Chronos beigegeben hat. Traditionell ist der Pfeil ein Attribut 
der Personifikation des Todes, das sich aus den Darstellungen 
des Triumphierenden Todes (hier mit Pfeil und Bogen) ab-
leitet und auf die grausame Unausweichlichkeit des Sterbens 
verweist. Indem der Pfeil nun der Personifikation der Zeit 
zugeordnet wird, betont der Maler ihre Begrenztheit und die 
Allgegenwart des Todes. Verstärkt wird die Mahnung durch 
das Motiv des Homo Bulla, des seifenblasenden Putto im Bild-
vordergrund, welcher auf einem Totenschädel sitzend an die 
Fragilität des Lebens und die Eitelkeit alles Irdischen erinnert.

Markant ist zudem das antikisierte Relief am rechten 
Bildrand, das eine weibliche Rückenfigur mit Bogen zeigt. 

Abb. 59 | Johann Heinrich Schönfeld, Il Tempo, 1644/45, Öl auf Leinwand, 102 x 77 cm, Kunstsammlungen und Museen 
Augsburg, Deutsche Barockgalerie, Inv. Nr. 12177



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts 3. Chronos im Spannungsfeld der Liebe

103102

Emblem kommt diese Aufgabe Chronos zu, der hier nicht für 
das Ende der menschlichen Lebenszeit steht, sondern für das 
Voranschreiten der Zeit und damit für das Altern. Die Aussage 
des Bildes würde also lauten, dass die Zeit die Liebe festigt und 
ihrer jugendlich-launenhaften „Flatterhaftigkeit“ beraubt. 

Im Medium der Literatur findet sich van Veens Mens-
immota-manet-Emblem rezipiert von William Shakes-
peare in seinem Sonnet Nr. 116. Dieses ist zusammen mit 
153 weiteren Gedichten, die hauptsächlich die Liebe zum 
Thema haben, 1609 in London erschienen. „Let me not 
to the marriage of true minds...” ist eine Lobrede an die 
wahre unerschütterliche Liebe, die nicht durch das Altern 
der Liebenden, die nachlassende physische Attraktivität 
oder die Dauer der Jahre beeinträchtigt wird, sondern dem 
Wechsel der Umstände standhält. Als Gegner der Liebe tritt 
in Vers neun und zehn Chronos auf, der nicht nur für das 
Voranschreiten der Zeit und die Endlichkeit des menschli-
chen Lebens steht, sondern mit seiner Sichel die jugendliche 
Schönheit raubt.439 Des Autors Appell an den Leser lautet, 
die Liebe nicht von Äußerlichkeiten abhängig zu machen, 
denn diese sind ephemer, sondern sich von einer „marriage 
of true minds“ leiten zu lassen, einer Art geistiger Harmo-
nie der Liebenden, die durch Konstanz und Stabilität allen 
Widrigkeiten trotzt und auch im Alter standhält.

Anglisten befassten sich mehrfach mit der These, nach 
der Shakespeares Sonette durch die Amorum Emblemata 
beeinflusst worden waren.440 Die Tatsache, dass van Veen die 
lateinisch-italienisch-englische Ausgabe seiner Liebesemb-
leme William Herbert, 3. Earl of Pembroke (1580–1630) und 
dessen jüngerem Bruder Philip Herbert, 4. Earl of Montgome-
ry (1584–1650) gewidmet hatte, wurde zur Bestätigung dieser 
These herangezogen. Beide Adlige waren als kunstsinnige Mä-
zene bekannt, William Herbert war zudem ein enger Freund 
Shakespeares, dem der Autor ebenfalls einige seiner Werke 
zueignete.441 Somit wird denkbar, dass Shakespeare durch 
diese Verbindung Kenntnis von van Veens Emblemen hatte, 
möglicherweise schon vor der Fertigstellung des Buches.442

Anthonis van Dyck, 
Chronos stutzt Amor die Flügel (1630–32)
Auch in der Malerei führte van Veens Bildformel ein beach-
tenswertes Nachleben. Um etwa 1630–32 verarbeitete Antho-
nis van Dyck das Motiv in einem Ölgemälde, das sich heute 
im Musée Jacquemart-André in Paris befindet (Abb. 61).443 

Es zeigt Chronos in einer Felslandschaft sitzend. Auf seinem 
Schoß beschneidet er in einem Akt der Konzentration dem sich 
windenden Amor die Flügel. Dieser verfolgt mit entsetztem 
Gesichtsausdruck den Schnitt der Schere. Sein Köcher und die 
Pfeile liegen ungenutzt zu Füßen von Chronos, wo sich auch 
prominent im Bildvordergrund dessen Sense befindet. Van 
Dyck jedoch erweiterte die an van Veen angelehnte Kompo-
sition und ihre allegorische Aussage um weitere Elemente: So 
ist am unteren rechten Bildrand ein Totenschädel zu erkennen, 
der zusammen mit der umgestürzten Säule über der rechten 
Schulter des Chronos und der verwelkten Pflanze im Vorder-
grund links den Aspekt der Vergänglichkeit thematisiert. Die 
Begrenztheit des menschlichen Lebens und die Flüchtigkeit 
der Liebe werden von van Dyck betont. Nichts deutet mehr auf 
die Unerschütterlichkeit von Amor hin, wie es die Verse von 
van Veen oder Shakespeare suggerieren, sondern in diesem 

Abb. 61 | Anthonis van Dyck, Chronos stutzt Amor die Flügel, 1630–32, Öl auf Leinwand, 187 x 120,5 cm, 
Musée Jacquemart-André, Paris, Inv. MJAP-P 855

Abb. 62 | François Perrier, Chronos schneidet Amor die Flügel
(nach Anthonis van Dyck), 1632–33, Radierung, 279 x 186 mm,
Rijskprentenkabinet, Rijksmuseum, Amsterdam, Inv. RP-P-OB-72.194



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts 4. Chronos und seine Rolle bei der Entscheidung für den Weg der Tugend 

113112

den „Tugendweg“ zu verbildlichen, appelliert Giordano ganz 
konkret zum Verzicht auf (alkoholinduzierte) sexuelle Aus-
schweifung als Prävention vor der venerischen Krankheit.

Weshalb der Maler diese Umgestaltung des van Veen-
Stichs vornahm, konnte bislang mangels schriftlicher Zeug-
nisse nicht abschließend geklärt werden, und so bleiben 
jegliche Überlegungen bezüglich des Auftraggebers oder 
der Umstände der Entstehung spekulativ. Jedoch scheint die 
Hypothese Wolfgang Prohaskas, dass das Bild in Venedig 
möglicherweise für ein Hospital entstanden sein könnte, 
glaubhaft.487

Es stellt sich aber noch die Frage, ob im Bild Chronos 
nach wie vor als Parteigänger der Tugend fungiert, oder 
ob ihm etwa in Giordanos dezidierter Syphilis-Allegorie 
eine neue Funktion zukommt. Gewiss, seine Rolle ist weit 
weniger eindeutig als in der vorangegangenen Darstellung 
van Veens, jedoch ist es eine Fehleinschätzung Wolfgang 
Prohaskas, wenn er in seinem Katalogbeitrag zur Giorda-
no-Ausstellung 2001 schreibt, Chronos sei „auf die andere 
Seite gewechselt“ und der „Venus dienstbar“ geworden.488 
Die Beziehung zwischen Chronos und Venus ist vielmehr 
ambivalent, ist ihre Position auf der Weltkugel doch höchst 

schaffen. Zum anderen führt er durch das Voranschreiten 
der Zeit und seinen Einfluss auf die Lebensalter den Jüng-
ling, der sich für den Tugendweg entscheidet, zur Männ-
lichkeit. Chronos ist Mitstreiter der weisen Minerva, weil er 
als Personifikation der Zeit Teil der Umsicht und Klugheit 
ist, die Gegenwart und Zukunft im Blick hat. Im Laufe der 
Zeit wird sich die Wahl des tugendhaften, vom Verstand 
dominierten Lebens gegenüber einem lustbestimmten Da-
sein im Hier und Jetzt als richtige Entscheidung offenbaren.

Luca Giordano, Die Jugend von den Lastern versucht (1664)
Einige Jahrzehnte später griff Luca Giordano (1634–1705) 
auf van Veens Komposition zurück. Sein Bild Die Jugend von 
den Lastern versucht von 1664 befindet sich heute im Städel 
in Frankfurt (Abb. 69).479 Kenntnis von van Veens Allegorie 
hatte er wohl durch den Nachstich von Perret, jedoch modi-
fizierte Giordano das Thema derart, dass ein vollkommener 
Bedeutungswandel festzustellen ist.480

In der Mitte des Frankfurter Bildes ist die Personifika-
tion der Jugend in Gestalt eines jungen Mannes zu sehen. 
Venus ist von ihrem Himmelswagen gestiegen und verspritzt 
ihre Milch. Sie kniet mit einem Bein auf einem Globus, in 
dem sich ein kleiner Putto zu drehen scheint. Der Globus 
wiederum wird getragen von Chronos mit Stundenglas 
und Sense. Minerva interveniert mit ihrem Schild und legt 
schützend den Arm um den jungen Mann. Ganz rechts ist 
der fette Bacchus zu sehen, der von zwei Satyrn begleitet 
wird, von denen einer Wein auf den Jugendlichen schüttet.

Giordano präzisiert seine Allegorie gegenüber van Veen 
ikonographisch481, indem er Egestas im linken Bildvorder-
grund durch eine männliche Figur ersetzt. Seine Kleidung, 
die Flasche an seinem Gürtel und das Strohbündel machen 
ihn als Hirten kenntlich. Swarzenski konnte ihn genauer 
identifizieren: Die Geschwüre und Pusteln auf der kahlen 
Stelle am Hinterkopf sind charakteristisch für den Hirten 
Syphilos, den Namensgeber der gleichnamigen Krank-
heit.482 Er figuriert im allegorischen Lehrgedicht des Vero-
neser Arztes Girolamo Fracastoro, das 1530 veröffentlicht 
wurde und ausschlaggebend für die Benennung der Krank-
heit war.483 Darin wird die Geschichte des Hirten Syphilos 
erzählt, der im Auftrag des König Alcithous dessen Rinder 
und Schafe weidete. Von der sengenden Sonne geplagt und 
der Ansicht, Apollo ignoriere die Bedürfnisse der einfachen 
Menschen, errichtete er seinem König einen Altar. Dort 

brachte Syphilos Opfer dar mit der Bitte, König Alcithous 
möge ihm Schatten spenden und kühlende Winde schicken. 
Über diese Form der Gotteslästerung war Apollo derartig 
erzürnt, dass er die Menschen mit einer unbekannten Seu-
che strafte. Von ihrem ersten Opfer schließlich bezog die 
Krankheit ihren Namen – Syphilis.484 

Die körperlichen Symptome der Krankheit sind in der 
Figur des Hirten anschaulich ins Bild gebracht, neben den 
schon erwähnten Ekzemen ist auch der abgenagte Knochen 
im Mund des Syphilos als Hinweis auf die Krankheit zu 
verstehen. Panofsky deutet ihn als „Knochenfrass“, der im 
Spätstadium auftreten kann.485 Neben den physischen Folgen 
der Krankheit verbildlicht Giordano auch deren Transmis-
sion durch Geschlechtsverkehr, hier symbolisiert durch die 
Venus lactans, die ihre süße, aber giftige Milch verspritzt.486

Rechts neben Syphilos reckt sich ein Hund nach vorne, 
der gierig den Wein aus einem umgestoßenen Becher auf-
leckt. Hier handelt es sich um weit mehr als ein kurioses De-
tail: Der Hund steht sinnbildlich für die triebhafte Neigung 
des Menschen, die es zu zügeln gilt. Wer der Maßlosigkeit 
verfällt, verliert die Kontrolle über seine Urteilskraft und 
gibt sich einem verachtungswürdigen animalischen Zu-
stand hin, den die Tugendlehre ablehnt. Wie aber genau 
der Pfad der Tugend auszusehen hat, darüber gibt Giorda-
nos Bild wenig Aufschluss. Tatsächlich sind die Bezüge zu 
traditionellen Tugend-Laster-Darstellungen nur noch sehr 
vage, denn es gibt keine deutliche Unterteilung in gegneri-
sche Lager. Stattdessen scheint der junge Mann von allen 
Seiten von Verlockungen umgeben zu sein. Eine alternative 
Entscheidungsmöglichkeit auf der Seite der Tugend stellt 
der Künstler nicht dar. Selbst Minerva ist im Getümmel 
nicht gleich zu erkennen und ist perspektivisch so verkürzt, 
dass sie nur halb zu sehen ist. Auch ein Ausblick auf den 
Tugendtempel im Landschaftshintergrund fehlt ganz. Das 
dominante kompositorische Dreieck van Veens aus Venus-
Minerva-Jüngling ist aufgebrochen. Venus dominiert das 
Bild durch die erhöhte Position, ihr helles Inkarnat und das 
auffallende blaue Tuch. Das moralische Gleichnis, wie es den 
Herkules-am-Scheideweg-Bildern inhärent ist, fällt zurück 
hinter die drastische Darstellung einer realen Bedrohung. 
Die Allegorisierung einer tugendhaften Lebensweise ist 
auf Minerva reduziert, die noch gegen die negativen Ein-
flüsse ankämpft. Anstatt ein Erdenleben nach moralisch 
einwandfreiem Kodex ikonographisch darzustellen, also 

Abb. 69 | Luca Giordano, Die Jugend von den Lastern versucht, 1664, Öl auf Leinwand, 265,9 x 289,9 cm , Städel Museum, 
Frankfurt am Main, Inv. 1626



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts 6. Zeit, Ruhm und Geschichte im Herrscherbild

149148

schreibung selbst kommt der Beschreibung Cesare Ripas 
nahe, indem sie einen Fuß auf einen Steinquader gesetzt 
hat und sich in einem weißen Kleid präsentiert.628 Janus – 
in Rückenansicht – weist die zu ihm aufschauende Historia 
durch den Zeigegestus in Richtung des neuen Museums 
darauf hin, dass dieses Ereignis niedergeschrieben werden 
soll. Die Signifikanz der Antikensammlung, der Bewahrung 
und Konservierung von Kunstwerken des Altertums und 
darüber hinaus das Engagement des Papstes Clemens XIV. 
erfahren eine Akzentuierung und dauerhafte Würdigung 
durch die über der Gruppe schwebende Fama. Auch sie zeigt 
mit ihrer Linken auf den Eingang mit der Inschrift „Museum 
Clementinum“. Zeit und Geschichte im bekannten Topos 
werden vom Künstler durch die Beigabe des Geniusknaben 
links unterstützt. Der geflügelte Jüngling drückt mit der 
Menge von Papyrusrollen in den Händen nicht nur die Be-
ziehung zum Raum mit den alten Manuskripten aus, der Teil 
der vatikanischen Bibliothek war, sondern er unterstreicht 
auch den Zeitbezug von schriftlichen Dokumenten. Ganz 
im Sinne der Aufklärung und ihres Geschichtsbewusstseins 
werden im Bild das gesammelte Wissen des Altertums, 
das konservierende Festhalten des Gegenwärtigen und der 
Ruhm in der Zukunft zusammengeführt.

Nach der Analyse des Mittelfreskos mit der Allegorie 
der Geschichte und dem Ruhm des Papstes Clemens XIV. 
soll noch ein Blick auf die Rahmenfresken in den Hohl-
kehlen und Lünetten geworfen werden. Auf den ersten Blick 
scheinen sie nichts mit dem Thema des Hauptbildes zu 
tun zu haben. Vielmehr wirken sie wie ein willkürliches 
Konglomerat von Zitaten aus verschiedenen Epochen und 
verschiedenen Kulturen: ägyptische Karyatiden, Sphingen, 
Vögel, der Heilige Petrus und Moses, dazu viele Putten. Bi-
anconi, der Biograph von Mengs, bietet folgende Erklärung:

Auf den zwei einander gegenüberstehenden Fenstern 
sind sehr hübsche Kinder, mit großen Seevögeln spie-
lend, welche die Teiche bedeuten sollen, in denen die 
Papyrusstaude wächst. Einer von diesen Vögeln ist der 
Ibis, der in den ägyptischen Gewässern sich aufhält, der 
andere ist der Onokrotalus, welcher in der Gegend von 
Ravenna lebt, hier wie dort wächst nämlich die Papyrus-
staude, der die Gelehrsamkeit so viel verdankt, haupt-
sächlich. Eine artigere Idee konnte an diesem Orte weder 
besser angebracht noch trefflicher ausgeführt werden. 

Auf einer der zwei großen Türen ist die sitzende Figur 
des Moses, welcher der erste uns bekannte Geschichts-
schreiber war, gemalt; auf der anderen sieht man den 
heiligen Petrus, als Schirmvogt der neutestamentlichen 
Schriften […]. 629

Steffi Roettgen vertritt ebenfalls die These, dass Moses und 
Petrus einen zeitlichen Rahmen für die schriftliche Tradi-
tion des Christentums darstellen sollen – die heidnische 
Antike eingeschlossen. Bei der sich anschließenden Deu-
tung der Zeitfigur im Hauptbild schwankt sie aber zwischen 
Chronos mit seiner Implikation der fortschreitenden Zeit 
und der mythologischen Figur des Saturn.

Der von der Historia domestizierte Zeitgott Chronos-
Saturn und der doppelköpfige Janus erscheinen hier 
auch in ihrer mythologischen Bedeutung. Der auf dem 
Kapitol residierende Janus gewährte dem aus Griechen-
land vertriebenen Saturn auf dem Janiculus, zu dessen 
Füßen der Vatikan liegt, Asyl. Aus der Herrschaft der 
beiden Götter erwuchs ein Goldenes Zeitalter.
Mithilfe dieser Bedeutungsebene erschließt sich der Sinn 
der Allegorie und ihr Bezug auf die Museumsgründung. 
Die griechischen Götterstatuen erhalten eine neue Hei-
mat im Vatikan, der über diese Allusion mit dem Kapitol 
als dem Ort des ersten römischen Antikenmuseums 
verbunden wird. 630 

Diese Interpretation geht meines Erachtens an der Konzepti-
on des Bildes vorbei. Das Gesamtprogramm der Deckenfres-
ken verweist inhaltlich auf das Thema Geschichtsschreibung 
und Nachruhm auch in der Zukunft. Der zweigesichtige 
Janus ist hier nicht als italischer König dargestellt, sondern 
blickt in die Vergangenheit und die Zukunft, was der alle-
gorischen Form des Zeitthemas entspricht.631

Einen Blick in die Vergangenheit und die Zukunft zeich-
net auch die Betrachtungsweise von Kunst aus, die der enge 
Freund von Mengs, der deutsche Altertumswissenschaftler 
und Kunsthistoriker Johann Joachim Winckelmann prak-

Abb. 91 | Anton Raphael Mengs, Allegorie auf das Museum 
Clementinum, 1772, Deckenfresko in der Stanza dei Papiri, ca. 
420 x 260 cm, Palazzo Apostolico Vaticano, Bibliothek, Rom.



III. Der Einsatz des Chronos in Darstellungen des 17. und 18. Jahrhunderts

164

Abb. 96 B | Carlo Carlone, Gloria dei Principi (Detail), 1730–33, Deckenfresko, Ahnengalerie, Schloss Ludwigsburg.




