Angelika Eder

CHRONOS

Die Personifikation der Zeit
und ihr Einsatz in der Kunst
des 17. und 18. Jahrhunderts

MICHAEL IMHOF VERLAG



INHALT

VORWORT ..t 9
EINLEITUNG ..ot 11
L BANTURIUNG (.o 13
2. Motivation und methodischer ANSatz ... 14
3. FOrsChUNGSSANA . .....oo.iiiiiiiiiiiii i 15
DIE GENESE DER CHRONOS FIGUR ..ot 19
1. Antike Vorldufer und Personifikationen von Zeit ................ccooooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciccccee 21
L1 KTONOS ot 21
1.2 CRFONOS .. 22
1.3 ATOI oo 25
Lo KQETOS ..o 27
1.5 SATUITY oo 29
2. Kronos/Saturn im Mittelalter ... 31
2.1 Christliche Kritik an der Saturnglaubigkeit ... 32
2.2 Saturn in der mittelalterlichen Mythographie ... 33
2.3 Der Planet Saturn und seine Kinder ... 35
EXKURS: Kronos/Saturn und Melancholie ................c.oiiiiiiiiiiiiiiiiiic 38
3. Die Entfaltung der Chronos-Figur bis 1600 ..............cccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciiis 39
3.1 Petrarcas ,,Iriumph der Zeit“ und dessen Verbildlichung ... 39
3.2 Kairos/Occasio — Fortuna — CHIONOS ..........c..cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 42
3.3 Das Veritas-filia-temporis-IMIOtIV .........c.oo.iiiiiiiiiiiiiiiiiiii it 43
3.4 Saturn/Chronos in den mythographischen Handbiichern der Renaissance ... 47
3.5 Die Bedeutung der Emblembiicher fiir die Figur des Chronos in der Frithen Neuzeit ................... 50
3.6 Die Personifikation der Zeit bei Cesare Ripa ... 52
DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS ........ 55
1. Zeitanschauungen und ihr Niederschlag in der Kunst der Frithen Neuzeit ... 59
2. Chronos als Sinnbild der VerganglichKeit ... 62
2.1 Werden und Vergehen als Rhythmus des Lebens. Verbildlichung der zyklischen Zeit ......................... 62
2.2 Zeit UNA TOM ..o 73
EXKURS: Chronos in der SepulKralKUnst ................ociiiiiiiiiiiiiiiii e 79

2.3 Omnia vanitas — Darstellungsformen des Transitorischen ... 84
2.3.1 Die Zeit raubt die SchOnheit ... 89

2.3.2 Reflexion iiber die Verganglichkeit — Schonfelds Zeitallegorie .............ccocooviiiiiiiiiiiii. 96

3. Chronos im Spannungsfeld der Liebe ... 99
3.1 Chronos stutzt Amor die FLUGel ..o 100
3.2 Die Liebe siegt Giber die Zeit .........o..oiiiiiiiiiiiiiiiiiiici 106

4. Chronos und seine Rolle bei der Entscheidung fiir den Weg der Tugend —

Scheidewegsthematik in Tradition und Abwandlung ..., 108

5. Modifikationen des Veritas-filia-temporis-Motivs im 17. und 18. Jahrhundert ... 116

6. Zeit, Ruhm und Geschichte im Herrscherbild ..., 125

6.1 Grundlagen zum Herrscherbild im 17. und 18. Jahrhundert ..., 126

6.2 Die Zeit und der Imperativ zum Handeln ... 128

6.3 Die bildliche Manifestation des herrscherlichen Ruhms ..., 135

6.3.1 Strategien der Ruhmesverbildlichung ... 136

6.3.2 Chronos Und HIStOTTA ..........ooouiiiiiiiiiiiiiiiii e 139

6.3.3 Chronos als Initiator einer ZeitenWende .............c..cooiiiiiiiiiiiiiiicec e 150

6.3.4 Herrscherlicher Ruhm siegt tiber die Zeitlichkeit ..., 156

EXKURS: Jean-Marc Nattier, Portrat von Moritz Graf von Sachsen (1720) ........ocooooovviiiiiiiieieeeeeen 167

7. Zeitaspekte in selbstreferentiellen Kunstallegorien ..., 169

7.1 Neid und Unwissenheit als Widersacher der Kiinstlertugend ... 173

7.2 ,Der Zahn der Zeit“ — Chronos als Feind der Bildenden Kiinste ............ccccocoiiiiiiiiiinie 181

7.3 Kunst bedarf des Schutzes und der FOrderung ... 191

7.4 Chronos und Memoria — Das Streben nach Unsterblichkeit in der Kunst ... 201

IV. SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK .....ccootiiitieiierieiieiiiiseineiseineiseisesesse e ssessessessessesssessessesseseens 211
ANINIETRUNZEIL ...ttt 219
Lterattir VerZEICHMS ... ... o.iiiiiiiiiiiit i 254
ADBDIlAUNGSNACIIWELS ...t 265



I.
Einleitung



1.EINFUHRUNG

Chronos, das Sinnbild der Zeit, scheint im 17. Jahrhundert
und bis weit ins 18. hinein in der Kunst allgegenwirtig zu
sein. Die in ihren Gestaltungsmerkmalen grofitenteils cin-
quecenteske Figur speist sich aus so vielen Quellen, die bis
zum mythologischen Urgott zuriickreichen, dass ein ,,Ab-
stammungsnachweis® eine geradezu epische Breite einneh-
men wiirde und wegen der fehlenden Kontinuitét erschwert
ist. Die typische Verkiirzung der Figurenbeschreibungin ei-
ner lexikalischen Erlauterungldsst das Bild einer Verschmel-
zung entstehen, ein Konglomerat aus dem Titan, der seine
Kinder verschlingt und Erzeuger des Gottervaters Zeus
ist, aus dem romischen Gott des Ackerbaus, dem italischen
Konig des Goldenen Zeitalters, dem Planetengott Saturn
und der Verkorperung der Zeit. Aber die Reduzierung auf
denmythischen Gehalt der Figur erklart nicht, warum siein
diesen beiden Jahrhunderten eine so extensive Verbreitung
erfuhr. Thre Kodierung in der Frithen Neuzeit ist die Folge
der Vermischung dieser mythischen ,,Elementarteile” mit
rationalen Komponenten aus der kollektiven Zeiterfahrung
der Menschen und aus humanistischem Gedankengut. Im
christlich geprigten Barockzeitalter bestimmt die Zeit als
erlebte Verganglichkeit und gleichzeitig als Ordnungsmacht
die Vorstellungswelt und weitgehend auch das Handeln der
Menschen unter der Ausrichtung auf die jenseitige Ewigkeit.
Auchim Zuge einer fortschreitenden Sékularisierung dient
Chronos noch hdufig zum Transfer einer ethisch-morali-
schen Botschaft. Chronos als Personifikation der Zeit ist
ein Agierender und damit auch geeignet, in verschiedenen
Funktionen bildmedial eingesetzt zu werden - was ihn von
vielen anderen Personifikationen unterscheidet, die statisch
und sozusagen ,eindimensional® eine wesentlich kiirzere
Lebensdauer aufweisen.

Das Spektrum der Indienstnahme des Zeitgottes ist
grof’, und es wird sich zeigen, dass ein originar menschliches
Lebensgefiihl ebenso pragend fiir einzelne Bildkonzepte ist
wie philosophische und soziokulturelle Pramissen. Die Am-
bivalenz, die aller Zeiterfahrung eigen ist, ist letztlich auch
ein Grund dafiir, dass die Figur des Chronos mit dualisti-
schen Ziigen ausgestattet ist - nicht nur die Gegensatzlich-
keit, die in den miteinander verkniipften Vorgingerfiguren
angelegt ist. So bedient sich die Kunst des gesamten Span-

nungsfeldes zwischen der destruktiven, irreversiblen Seite

der Zeitmacht und ihrem positiven Wesenszugin dienender
Funktion.

Was die Menschen zu Beginn des 17. Jahrhunderts vor
allem umtreibt, sind die Erfahrungen vernichtender Kriege
mit enormen Verlusten, folgenschwere konfessionelle Zer-
wiirfnisse, Hungersnote und tédliche Krankheiten. Die
Figur des Zeitgottes mit der Implikation des Vernichtens
ist konsequenterweise omniprasent. Sein zerstorerisches
Instrument ist die Sense, die als Attribut evident die dest-
ruktive Seite des Chronos unterstreicht. Der Gedanke an die
Verganglichkeit ist gerade dem Barock wesensgemaf3 und
tiefverankertin Lyrik und Bildkunst. Zu Beginn des Unter-
suchungszeitraums wird die Zeitauffassung der Menschen
oftnoch bestimmt vom Gefiihl eines geringen Zeithorizonts
und von Existenzangsten. Andreas Gryphius fasst diese

Empfindungen zusammen in seiner Betrachtung der Zeit:

Mein sind die Jahre nicht die mir die Zeit genommen/
Mein sind die Jahre nicht / die etwa mdchten kommen
Der Augenblick ist mein / und nehm®ich den in acht

Soist der mein / der Jahr und Ewigkeit gemacht.!

Die Wahrnehmung der ibermachtigen Zeit und die daraus
resultierende Resignation fiithrt - wie bei Gryphius - haufig
in einen Riickzug in den Glauben an eine zeitlose Ewigkeit
bei Gott oder auch in den Trost einer zyklischen Zeitauf-
fassung.

Neben dieser negativen Erfahrung und dem Bild der zer-
storerischen Zeit ist fiir die Prasenz des Chronosim 17. und
18.Jahrhundertnoch die gegensatzliche Seite des Zeitgottes
relevant. In seiner positiven Helferfunktion und in verschie-
denen Kontexten zeigt sich eine signifikante Erweiterung
seines Verwendungshorizonts, man konnte fast von einer
Hochkonjunktur der Zeitpersonifikation sprechen. Die
kiinstlerische Invention findet neben géngigen Bildformeln
dabeiimmer wieder auch innovative Konzepte, nicht zuletzt
im Bedeutungsfeld der kiinstlerischen Selbstreflexion. Der
in der Renaissance bereits bestehende Gedanke an ein Uber-
dauern der Zeit durch bleibenden Ruhm erfahrtim Barock
und bis zum Ende des 18. Jahrhunderts eine Steigerung, die
bildmedial mit Hilfe der Chronos-Gestalt umgesetzt wird.
Die Vorstellung von einem Weiterleben, von Nachruhm und
Gedachtniserhalt rekurriert auf eine neue Zeitauffassung

linearer Art, die einer neuen Konzeption von Geschichte

13



Il. DIE GENESE DER CHRONOS FIGUR

la Perriere aus seiner Morosophie von 1553 dienen, das dem
Motto veritas filia temporis entspricht (Abb. 24). Die franz6-

sische subscriptio lasst sich wie folgt iibersetzen:

Tempus suchte seine Tochter Veritas, die sich verbarg,
weil sie keine grofle Unterstiitzung erhielt. Demokrit,
ein Mann von Autoritit, zeigte sie ihm verborgen in

einem Brunnen.??8

Im Bild wendet sich der gefliigelte, bocksbeinige Chronos
mit einer Gebdrde an den Philosophen, der ihm durch eine
Zeigegeste den Hinweis auf das Brunnenversteck gibt. Die
nackte Wahrheit schaut aus einem Steintrog mit mittelalter-
lichem Kurbelmechanismus.

Das zweite Beispiel entstammt dem Emblembuch des
ungarischen Humanisten Johannes Sambucus. Das Lemma
lautet ,,Que sequimur fugimus, nisque fugiunt® (,Wir flie-
hen, was wir verfolgen, und es flieht uns.“) Die Kernaussage
desin Latein verfassten poetischen Textes ist die moralisch-
didaktische Mahnung, irdische Giiter richtig zu gebrau-
chen und ihnen nicht nachzujagen, da sie nicht die wahre
Gliickseligkeit ausmachen (Abb. 25). Das Bild zeigt einen
aus den Wolken heranfliegenden Chronos, der seine Sense
bedrohlich tiber einem Paar schwingt, das gerade eilig ein
Haus verldsst, in dem sich eine ge6ftnete Geldtruhe befindet.

Ein letztes Beispiel entstammt der groflen im Barock
sehr beliebten Kategorie der Liebesemblematik. Unter dem
Motto ,,Mensimmota manet® (,, Der Sinn bleibt unbewegt*)
sieht man einen kraftvollen Chronos in Vorwiértsbewegung,
der Amor die Fliigel stutzt (Abb. 26). Das Bild aus dem
Emblembuch des Otto van Veen bringt die folgende Sentenz
zum Ausdruck: Liebe iiberdauert die Zeit. Die dazu gehorige

subscriptio lautet:

Der alles verschlingende Gott der Zeit stutzt Amors
Fliigel,
aber kein einziger Tag zahmt seine Gewalt, seine Ge-
schosse und seine Fackeln.
Magauch wohl so das ermattende Alter dem Liebhaber
den Liebesgenuss mindern,
doch wird ihm seine Leidenschaft nie génzlich genom-
men.??

Die Verbildlichung des Chronos/Saturn in Emblembiichern

gleichgiiltig welcher Nationalitét liele sich noch an zahl-

52

reichen weiteren Beispielen nachweisen, da der Sinnbezug
zur Zeitin all ihren Facetten ein breites Spektrum der Aus-
sagen bietet, die in der Renaissance und dariiber hinaus
Gewicht haben.

3.6 Die Personifikation der Zeit bei Cesare Ripa

Einen nicht unerheblichen Einfluss auf die Kunst des 17. und
18. Jahrhunderts hat neben den Emblembiichern die Icono-
logia des Cesare Ripa mitihrer umfassenden Beschreibung
bekannter und neuer Personifikationen. Die Tatsache, dass
die erste Ausgabe von 1593 mehrfach iiberarbeitet und bis
zum Ende des 18. Jahrhundertsimmer wieder neu aufgelegt,
illustriert und ibersetzt wurde, zeigt welche Bedeutung die
Leser- und Kiinstlerschaft dem Werk beimafl. Wahrend die
ersten beiden Ausgaben reine Textfassungen sind, wird die
dritte aus dem Jahr 1603 mit Holzschnitten ausgestattet.
Die Anweisungen, wie eine Personifikation auszusehen hat,
werden durch Beschreibungen zu einzelnen Bildelementen
erganzt und durch Begriindungen erweitert, die den zu-
grundeliegenden Gedankengang erkldaren. Obwohl Ripa
- wie Marion Kintzinger betont — durchaus eigene Vorstel-
lungen erarbeitet, stiitzt er sich auch auf Quellen, darunter
Petrarca, Bocaccio und Cartari, auflerdem auf Miinzen und
Festdekorationen seiner Zeit.?** Die von Ripa beschriebenen
»Begriffsbilder*?! sind Produkte seines Erfindungsgeistes,
keine bereits existierenden Verbildlichungen; sie umfassen
Abstrakta ebenso wie geographische Bezeichnungen. Das
Geschlecht der Personifikation wird vom italienischen Be-
griff abgeleitet.

Das Charakteristische der verbildlichten Personifika-
tionen — ab der Ausgabe von 1603 - ist die Diskrepanz
zwischen der Klarheitim Titelbegriff und der verwirrenden,
verschleiernden Darstellung.?*? Der sich anschliefende Text
ist trotz der Erkldrungsabsicht oft nur von Personen mit
humanistischem Bildungshintergrund ganz zu verstehen.

Was die Personifikation der Zeit betrifft, bietet Ripa
in der Ausgabe von 1603 vier verschiedene Beschreibun-
gen und Erkldrungen an, hier der Ubersichtlichkeit halber
Tempo 1 bis Tempo 4 genannt. Obwohl diese Edition bereits
Verbildlichungen enthilt, geht die Zeit hier noch leer aus;
die Erlduterungen sind unterschiedlich deutliche Verweise

auf den Aspekt der zyklischen Zeit.

3. Die Entfaltung der Chronos-Figur bis 1600

AMORY M.

Abb. 26 | Otto van Veen, Mens immota manet, in: Veen, Otto van, Amorum emblemata, figuris aeneis incisa, Antwerpen, 1608, S. 237.

Tempo 1 zeigt in der Beschreibung die Zeit als Beherr-
scher der Tages- und Jahreszeiten in Gestalt eines alten
Mannes auf dem Zodiakus, mit Blumen und Friichtekranz
auf dem Haupt und mit den Attributen Sonne und Mond,
figuriert durch Kinder, die in ein Buch schreiben.?** Tempo
2 verzichtet auf den Ablauf des Tages, betont aber den kos-
mischen Zusammenhang von Werden und Vergehen, der
auch vom Ouroborus symbolisiert wird. Eine Besonderheit
istder griine Schleier tiber dem weiflen Haar der Zeitperso-
nifikation, der an Beschreibungen und Darstellungen des
antiken Kronos-Saturn erinnert.?**

Tempo 3 erfahrt hinsichtlich der Bedeutung der zyk-
lischen Zeit eine Reduzierung auf die Figur des Kreises,

welche die Zeit als Phinomen ohne Anfang und Ende ver-

anschaulichen soll. In dieser Beschreibungist die Zeit zudem
linear im Sinne von Vergénglichkeit aufgefasst: Die Personi-
fikation ist wiedergegeben als gefliigelter alter Mann inmit-
ten einer Ruine (Symbol der Verganglichkeit menschlicher
Errungenschaften), den Mund ge6ffnet und mit Zahnen aus
Eisen. Integriert ist auch die von Vergil entlehnte Sentenz
»volatirreparabile tempus®, die die Unwiederbringlichkeit
der dahineilenden Zeit unterstreicht.?*> Tempo 4 bekommt
mit dem Attribut der Waage zusitzlich die Assoziation von
Ausgleich und Gerechtigkeit, das heif}t, ihm wird eine Zu-
kunftsperspektive beigemessen.?*

Ebensowenig wie die Zeit sind in den frithen Ausgaben
der Iconologia die Begrifte carro del tempo und carro di Sa-

turno verbildlicht, die auf Petrarca zurtickgehen. Aber auch

53



I1l. DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS

Abb. 41 | Umkreis von David Vinckboons, Menschen und Tiere im Kampf gegen Tod und Zeit, nach 1610,
Ol auf Holz,28,2 x 44,1 cm, Museum of Fine Arts, Boston, Inv. 74.3

Abb. 42 | Boetius A. Bolswert, Menschen und Tiere im Kampf gegen Tod und Zeit, nach 1610, Stich, 275 x 377 mm,
Rijskprentenkabinet, Rijksmuseum, Amsterdam, Inv. RP-P-1942-89

78

2. Chronos als Sinnbild der Verganglichkeit

Abb. 43 | Frans Francken II der Jiingere, Der Kampf gegen Zeit und Tod, ca. 1620-1630, Ol auf Holz, 98 x 182 cm,
Bayerische Staatsgemaldesammlungen - Staatsgalerie Neuburg, Inv. 1227

Die Motivik entspricht der des vorgehenden Bildbeispiels,
erfuhr aber kompositorisch deutliche Verdnderungen. Eine
leichte Untersichtauf das Geschehen und ein endlos wirkender
Horizont lassen die Szenerie - nicht nur von den Mafen her
- monumentaler wirken und erweitern das dargestellte Ereig-
nis auf eine gesamtgesellschaftliche existenzielle Erfahrung
hin, die kosmische Ausmafe hat. Wieder ist die standestiber-
greifende Menschenmasse im Begriff, sich mit aller Kraft und
einer Vielfalt an Schlagwaffen gegen den Tod zu wehren, der
die Verzweifelten mit drei Pfeilen gleichzeitig attackiert. Bei
Francken ist seine Gestalt sehr viel deutlicher zu erkennen.

Noch dominierender ist die Figur des Chronos gestaltet,
der die linke Bildseite geradezu beherrscht. Auf dem Kopf
trigt er das Stundenglas, das bekannte Symbol der zer-
rinnenden Lebenszeit. Hier steht er in einer Art Erdmulde,
in der er eine grofle Menge von Zeugnissen menschlicher
Gelehrsamkeit, von Wissenschaft, Kunst und Musik, aber
auch von materiellem Besitz angehéuft hat. Die Vielfalt der
Gegenstinde umfasst auch kostbare Pokalbecher und Nauti-
lusmuscheln, kurz gesagt Kunstkammerobjekte. Somit setzt
Chronosnicht nur allemirdischen Leben ein Ende, sondern
auch menschlichem Besitzstreben und Bewahrungswillen.
Fama schliefilich begleitet in einer lichten Wolke schwebend
nicht den Kampf der Menschheit; ihre Zuordnung in der

Komposition deutet den Sieg der todbringenden Feinde an.

EXKURS: Chronos in der Sepulkralkunst

Wenig verwunderlich ist die Tatsache, dass die Korrelation
von Zeit und Tod auch in die allegorische Bildsprache der
Grabmalkunstdes 17.und 18. Jahrhunderts einbezogen wur-
de. Deshalb soll an dieser Stelle ein Streiflicht auf die Prasenz
des Chronos im sepulkralen Umfeld geworfen werden.
Grabdenkmalern im Allgemeinen kommt die Funktion
zu, den Verstorbenen vor dem Vergessen zu bewahren, ihn
und seinen Namen durch den Gedichtniserhalt dem ab-
soluten Ausgeloschtsein zu entziehen. Die Thematik, die
generell umfassend ein Teil der Vanitasikonografieist, fithrt
unweigerlich zur Verwendung des Chronos in der Grabmal-
kunst. Barocke Grabmonumente vermitteln dem Betrachter
dartiber hinaus in Bild und Schrift detaillierte Aussagen
tiber Lebensstationen des Verstorbenen, familidre — auch
dynastische - Beziehungen, religiose Einstellung, gute Werke
und Charaktereigenschaften. Verbal geschieht die Ubermitt-
lung in der Form von teils umfangreichen Grabinschriften,
bildhaft durch Portrits oder Portrétbiisten und subtil in
allegorischem Figurenschmuck. Zu Letzterem zahlen plas-
tische Darstellungen der Tugenden, die beireich dekorierten
Grabsteinen und Epitaphien manchmal gehéuft vorkommen,
manchmal auch paarweise. Die Auswahl der Tugenden er-

folgt nach dem Status und der gesellschaftlichen Bedeutung

79



des Ofteren zu finden ist. Das Geschehen spielt sich vor
einer dunkel gehaltenen Felsformation ab, die nur minimale
Ausblicke in eine baumbestandene Landschaft zuldsst. Die
drei Figuren fiillen das Bild, wobei ein Fliigel des Chronos
vom rechten Rand beschnitten wird. Dadurch riicken die
Personifikationen quasi nah an den Betrachter. Batoni schuf
nach eigener Aussage ein Pendant zum vorliegenden Bild und
pries seinem Mézen gegeniiber, fiir den das Gemaldepaar
bestimmt war, seine Invention und seine singuldre Imagina-
tion.*!® Tatsdchlich konnte keine Parallele oder ein Vorlaufer
gefunden werden, was das Narrativ der Allegorie betrifft.*!!

Wohl aber sind fiir die Dreiergruppe der Figuren Bild-
muster zu erkennen, die Batoni adaptiert hat, wie Bowron
und Kerber nachwiesen. So nimmt die Schonheit die Pose
von Frangois Duquesnoys Hl. Susanna (1629) auf, die Sitz-
position des Chronos zitiert seitenverkehrt diejenige des
Paris in Marcantonio Raimondis Stich mit dem Urteil des
Paris (ca. 1517 - 20).412 Philipp Cottrell sieht eine auffallende
Ahnlichkeit in der Komposition und Gestaltung der alten
Frau mit der Gestik des Zeitgotts in Bronzinos Londoner
Allegorie mit Venus und Amor (1545). Die Alte st6f3t im
oberen Bildbereich den rechten Arm ebenso aggressivnach
vorne, um der Schonen das Gesicht zu zerkratzen, wie es bei
Bronzino Chronos selbst auch tut. Cottrell geht davon aus,
dass Batonidie Allegorie kannte und sich an der expressiven
Geste orientierte.*’* Zur Gestaltung des Kopfes von Chronos
kann auf Zeichnungen des Kiinstlers verwiesen werden, die
erals Vorstudien zum Heiligen Bartholoméus anfertigte. !4

In Kontrast zur Handlung voller bedrohlicher Spannung
ist die Malweise Batonis {iberraschend weich, hellfarbig und
durch die Licht-Schatten-Gestaltung sehr subtil gehalten. Eine
besondere Leuchtkraft wurde der schénen jungen Frau mit
ihrem hellen Inkarnat und dem roten Oberkleid beigegeben.
Threidealisierte Schonheit entspricht Batonis eigenem ,,Schon-
heitskanon®, wie Steffi Roettgen darlegt. Wie alle Forscher, die
sich mit dem Kiinstler befasst haben, betont sie den Einfluss,
der fiir den Kiinstler aus Lucca wéhrend seiner langen Auf-
enthalte in Rom préigend war, und zwar neben der Antike
und Raffael vor allem Guido Reni, Annibale Carracci und
Domenichino.*"* Bowron meint dazu: ,,Batonibecame the first
eighteenth-century Roman painter to espouse an ideal of fe-
malebeauty that viewed Raffael through the prism of Reni.”1¢

Das Gesicht der jungen Schénen im vorliegenden Bild

wirkt fast statuenhaft*'” und idealisierend iiberhoht, auch

96

im Augenblick des Angriffs durch die knorrigen Finger der
Alten, die zum Zerkratzen ansetzen. Batoni verzichtet auf
jegliche Anzeichen von Emotion und wiederholt das Bild-
schema, das eine vollig unvorbereitete junge Schonheit zeigt,
dieinihrer Naivitdtan ihre Fragilitdt und Endlichkeit nicht
denkt und vor der Macht der Zeit nicht zuriickschreckt.
Bevor das Bedeutungsfeld von Chronos und Liebe be-
trachtet wird, das in engem Sinnzusammenhang mit der
Verginglichkeit der Schonheit steht, soll der Blick auf eine ex-
zeptionelle Invention des deutschen Malers Johann Heinrich
Schonfeld gerichtet werden. Hier reflektiert die Zeit selbst iiber

ihre Temporalitidt und versinktin Passivitidt und Melancholie.

2.3.2 Reflexion Gber die Verganglichkeit -
Schénfelds Zeitallegorie

Johann Heinrich Schonfeld, Il Tempo (1644/45)

Chronos als Personifizierung der ablaufenden Zeit findet
sich in der schwermiitigen Allegorie Il Tempo (1644/45)*18
des deutschen Malers Johann Heinrich Schonfeld im Zu-
sammenhang mit einer Mahnung beziiglich der Vergang-
lichkeit des menschlichen Lebens (Abb. 59).

Tatsdchlich beschrankt sich Schonfelds Gemélde beinahe
ganzlich auf die Gestalt des meditierenden Chronos, der vor
dunkler Kulisse an einem Steintisch sitzt, auf dessen Sockel
die Inschrift ,,I1 Tempo® zu lesen ist, und nachdenklich den
Kopf auf die Hand stiitzt. Seine Sanduhr ist neben ihm auf
dem Tisch platziert, ebenso wie eine verloschene Kerze, die
das schnelle Verstreichen der Zeit und die Endlichkeit der
menschlichen Lebenszeit symbolisieren. Auf die Todesthema-
tik verweist auch der langstielige Pfeil, den Schonfeld seinem
Chronosbeigegeben hat. Traditionell ist der Pfeil ein Attribut
der Personifikation des Todes, das sich aus den Darstellungen
des Triumphierenden Todes (hier mit Pfeil und Bogen) ab-
leitet und auf die grausame Unausweichlichkeit des Sterbens
verweist. Indem der Pfeil nun der Personifikation der Zeit
zugeordnet wird, betont der Maler ihre Begrenztheit und die
Allgegenwart des Todes. Verstirkt wird die Mahnung durch
das Motivdes Homo Bulla, des seifenblasenden Putto im Bild-
vordergrund, welcher auf einem Totenschédel sitzend an die
Fragilitat des Lebens und die Eitelkeit alles Irdischen erinnert.

Markant ist zudem das antikisierte Relief am rechten

Bildrand, das eine weibliche Riickenfigur mit Bogen zeigt.

Abb. 59 | Johann Heinrich Schénfeld, Il Tempo, 1644/45, Ol auf Leinwand, 102 x 77 cm, Kunstsammlungen und Museen
Augsburg, Deutsche Barockgalerie, Inv. Nr. 12177

97



I1l. DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS

102

Abb. 61| Anthonis van Dyck, Chronos stutzt Amor die Fliigel, 1630-32, Ol auf Leinwand, 187 x 120,5 cm,
Musée Jacquemart-André, Paris, Inv. MJAP-P 855

Emblem kommt diese Aufgabe Chronos zu, der hier nicht fiir
das Ende der menschlichen Lebenszeit steht, sondern fiir das
Voranschreiten der Zeit und damit fiir das Altern. Die Aussage
desBildes wiirdealsolauten, dass die Zeit die Liebe festigt und
ihrer jugendlich-launenhaften , Flatterhaftigkeit beraubt.
Im Medium der Literatur findet sich van Veens Mens-
immota-manet-Emblem rezipiert von William Shakes-
peare in seinem Sonnet Nr. 116. Dieses ist zusammen mit
153 weiteren Gedichten, die hauptsachlich die Liebe zum
Thema haben, 1609 in London erschienen. ,,Let me not
to the marriage of true minds...” ist eine Lobrede an die
wahre unerschiitterliche Liebe, die nicht durch das Altern
der Liebenden, die nachlassende physische Attraktivitat
oder die Dauer der Jahre beeintrachtigt wird, sondern dem
Wechsel der Umstande standhélt. Als Gegner der Liebe tritt
in Vers neun und zehn Chronos auf, der nicht nur fiir das
Voranschreiten der Zeit und die Endlichkeit des menschli-
chen Lebens steht, sondern mit seiner Sichel die jugendliche
Schonheit raubt.** Des Autors Appell an den Leser lautet,
die Liebe nicht von Auferlichkeiten abhingig zu machen,
denn diese sind ephemer, sondern sich von einer ,,marriage
of true minds® leiten zu lassen, einer Art geistiger Harmo-
nie der Liebenden, die durch Konstanz und Stabilitét allen
Widrigkeiten trotzt und auch im Alter standhalt.
Anglisten befassten sich mehrfach mit der These, nach
der Shakespeares Sonette durch die Amorum Emblemata
beeinflusst worden waren.*4° Die Tatsache, dass van Veen die
lateinisch-italienisch-englische Ausgabe seiner Liebesemb-
leme William Herbert, 3. Earl of Pembroke (1580-1630) und
dessen jiingerem Bruder Philip Herbert, 4. Earl of Montgome-
ry (1584-1650) gewidmet hatte, wurde zur Bestétigung dieser
These herangezogen. Beide Adlige waren als kunstsinnige M-
zene bekannt, William Herbert war zudem ein enger Freund
Shakespeares, dem der Autor ebenfalls einige seiner Werke
zueignete.**! Somit wird denkbar, dass Shakespeare durch
diese Verbindung Kenntnis von van Veens Emblemen hatte,

moglicherweise schon vor der Fertigstellung des Buches.*#2

Anthonis van Dyck,

Chronos stutzt Amor die Fliigel (1630-32)

Auch in der Malerei fithrte van Veens Bildformel ein beach-
tenswertes Nachleben. Um etwa 1630-32 verarbeitete Antho-
nis van Dyck das Motiv in einem Olgemalde, das sich heute
im Musée Jacquemart-André in Paris befindet (Abb. 61).443

3. Chronos im Spannungsfeld der Liebe

Es zeigt Chronos in einer Felslandschaft sitzend. Auf seinem
Schof$beschneidet er in einem Akt der Konzentration dem sich
windenden Amor die Fliigel. Dieser verfolgt mit entsetztem
Gesichtsausdruck den Schnitt der Schere. Sein Kécher und die
Pfeile liegen ungenutzt zu FiifSen von Chronos, wo sich auch
prominent im Bildvordergrund dessen Sense befindet. Van
Dyck jedoch erweiterte die an van Veen angelehnte Kompo-
sition und ihre allegorische Aussage um weitere Elemente: So
istam unteren rechten Bildrand ein Totenschadel zu erkennen,
der zusammen mit der umgestiirzten Saule tiber der rechten
Schulter des Chronos und der verwelkten Pflanze im Vorder-
grundlinks den Aspekt der Verganglichkeit thematisiert. Die
Begrenztheit des menschlichen Lebens und die Fliichtigkeit
der Liebe werden von van Dyck betont. Nichts deutet mehr auf
die Unerschiitterlichkeit von Amor hin, wie es die Verse von

van Veen oder Shakespeare suggerieren, sondern in diesem

Abb. 62 | Frangois Perrier, Chronos schneidet Amor die Fliigel
(nach Anthonis van Dyck), 1632-33, Radierung, 279 x 186 mm,
Rijskprentenkabinet, Rijksmuseum, Amsterdam, Inv. RP-P-OB-72.194

103



I1l. DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS

schaffen. Zum anderen fiithrt er durch das Voranschreiten
der Zeit und seinen Einfluss auf die Lebensalter den Jiing-
ling, der sich fiir den Tugendweg entscheidet, zur Ménn-
lichkeit. Chronos ist Mitstreiter der weisen Minerva, weil er
als Personifikation der Zeit Teil der Umsicht und Klugheit
ist, die Gegenwart und Zukunft im Blick hat. Im Laufe der
Zeit wird sich die Wahl des tugendhaften, vom Verstand
dominierten Lebens gegeniiber einem lustbestimmten Da-

seinim Hier und Jetztals richtige Entscheidung offenbaren.

Luca Giordano, Die Jugend von den Lastern versucht (1664)
Einige Jahrzehnte spiter grift Luca Giordano (1634-1705)
aufvan Veens Komposition zuriick. Sein Bild Die Jugend von
den Lastern versucht von 1664 befindet sich heute im Stadel
in Frankfurt (Abb. 69).#° Kenntnis von van Veens Allegorie
hatte er wohl durch den Nachstich von Perret, jedoch modi-
fizierte Giordano das Thema derart, dass ein vollkommener
Bedeutungswandel festzustellen ist.*3

In der Mitte des Frankfurter Bildes ist die Personifika-
tion der Jugend in Gestalt eines jungen Mannes zu sehen.
Venus ist von ihrem Himmelswagen gestiegen und verspritzt
ihre Milch. Sie kniet mit einem Bein auf einem Globus, in
dem sich ein kleiner Putto zu drehen scheint. Der Globus
wiederum wird getragen von Chronos mit Stundenglas
und Sense. Minerva interveniert mit ihrem Schild und legt
schiitzend den Arm um den jungen Mann. Ganz rechts ist
der fette Bacchus zu sehen, der von zwei Satyrn begleitet
wird, von denen einer Wein auf den Jugendlichen schiittet.

Giordano prazisiert seine Allegorie gegeniiber van Veen
ikonographisch*®!, indem er Egestas im linken Bildvorder-
grund durch eine méannliche Figur ersetzt. Seine Kleidung,
die Flasche an seinem Giirtel und das Strohbiindel machen
ihn als Hirten kenntlich. Swarzenski konnte ihn genauer
identifizieren: Die Geschwiire und Pusteln auf der kahlen
Stelle am Hinterkopf sind charakteristisch fiir den Hirten
Syphilos, den Namensgeber der gleichnamigen Krank-
heit.#8? Er figuriert im allegorischen Lehrgedicht des Vero-
neser Arztes Girolamo Fracastoro, das 1530 veroffentlicht
wurde und ausschlaggebend fiir die Benennung der Krank-
heit war.*®® Darin wird die Geschichte des Hirten Syphilos
erzahlt, der im Auftrag des Konig Alcithous dessen Rinder
und Schafe weidete. Von der sengenden Sonne geplagt und
der Ansicht, Apollo ignoriere die Bediirfnisse der einfachen

Menschen, errichtete er seinem Konig einen Altar. Dort

112

brachte Syphilos Opfer dar mit der Bitte, Konig Alcithous
moge ihm Schatten spenden und kithlende Winde schicken.
Uber diese Form der Gotteslisterung war Apollo derartig
erziirnt, dass er die Menschen mit einer unbekannten Seu-
che strafte. Von ihrem ersten Opfer schlieflich bezog die
Krankheit ihren Namen - Syphilis.*

Die korperlichen Symptome der Krankheit sind in der
Figur des Hirten anschaulich ins Bild gebracht, neben den
schon erwidhnten Ekzemen ist auch der abgenagte Knochen
im Mund des Syphilos als Hinweis auf die Krankheit zu
verstehen. Panofsky deutet ihn als ,,Knochenfrass®, der im
Spitstadium auftreten kann.*®> Neben den physischen Folgen
der Krankheit verbildlicht Giordano auch deren Transmis-
sion durch Geschlechtsverkehr, hier symbolisiert durch die
Venus lactans, die ihre stifle, aber giftige Milch verspritzt.48¢

Rechts neben Syphilos reckt sich ein Hund nach vorne,
der gierig den Wein aus einem umgestofienen Becher auf-
leckt. Hier handelt es sich um weit mehrals ein kurioses De-
tail: Der Hund steht sinnbildlich fiir die triebhafte Neigung
des Menschen, die es zu ziigeln gilt. Wer der Maf3losigkeit
verfillt, verliert die Kontrolle iiber seine Urteilskraft und
gibt sich einem verachtungswiirdigen animalischen Zu-
stand hin, den die Tugendlehre ablehnt. Wie aber genau
der Pfad der Tugend auszusehen hat, dariiber gibt Giorda-
nos Bild wenig Aufschluss. Tatsichlich sind die Beziige zu
traditionellen Tugend-Laster-Darstellungen nur noch sehr
vage, denn es gibt keine deutliche Unterteilung in gegneri-
sche Lager. Stattdessen scheint der junge Mann von allen
Seiten von Verlockungen umgeben zu sein. Eine alternative
Entscheidungsmoglichkeit auf der Seite der Tugend stellt
der Kiinstler nicht dar. Selbst Minerva ist im Getiimmel
nicht gleich zu erkennen und ist perspektivisch so verkiirzt,
dass sie nur halb zu sehen ist. Auch ein Ausblick auf den
Tugendtempel im Landschaftshintergrund fehlt ganz. Das
dominante kompositorische Dreieck van Veens aus Venus-
Minerva-Jiingling ist aufgebrochen. Venus dominiert das
Bild durch die erhdhte Position, ihr helles Inkarnat und das
auffallende blaue Tuch. Das moralische Gleichnis, wie esden
Herkules-am-Scheideweg-Bildern inharentist, fallt zurtick
hinter die drastische Darstellung einer realen Bedrohung.
Die Allegorisierung einer tugendhaften Lebensweise ist
auf Minerva reduziert, die noch gegen die negativen Ein-
flisse ankampft. Anstatt ein Erdenleben nach moralisch

einwandfreiem Kodex ikonographisch darzustellen, also

4. Chronos und seine Rolle bei der Entscheidung fiir den Weg der Tugend

Abb. 69 | Luca Giordano, Die Jugend von den Lastern versucht, 1664, Ol auf Leinwand, 265,9 x 289,9 cm , Stidel Museum,
Frankfurt am Main, Inv. 1626

den ,, Tugendweg® zu verbildlichen, appelliert Giordano ganz
konkret zum Verzicht auf (alkoholinduzierte) sexuelle Aus-
schweifung als Pravention vor der venerischen Krankheit.

Weshalb der Maler diese Umgestaltung des van Veen-
Stichs vornahm, konnte bislang mangels schriftlicher Zeug-
nisse nicht abschlieflend gekldrt werden, und so bleiben
jegliche Uberlegungen beziiglich des Auftraggebers oder
der Umstiande der Entstehung spekulativ. Jedoch scheint die
Hypothese Wolfgang Prohaskas, dass das Bild in Venedig
moglicherweise fiir ein Hospital entstanden sein kénnte,
glaubhaft.*%”

Es stellt sich aber noch die Frage, ob im Bild Chronos
nach wie vor als Parteiginger der Tugend fungiert, oder
ob ihm etwa in Giordanos dezidierter Syphilis-Allegorie
eine neue Funktion zukommt. Gewiss, seine Rolle ist weit
weniger eindeutig als in der vorangegangenen Darstellung
van Veens, jedoch ist es eine Fehleinschidtzung Wolfgang
Prohaskas, wenn er in seinem Katalogbeitrag zur Giorda-
no-Ausstellung 2001 schreibt, Chronos sei ,,auf die andere
Seite gewechselt“ und der ,Venus dienstbar” geworden. s
Die Beziehung zwischen Chronos und Venus ist vielmehr

ambivalent, ist ihre Position auf der Weltkugel doch hochst

113



I1l. DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS

schreibung selbst kommt der Beschreibung Cesare Ripas
nahe, indem sie einen Fuf} auf einen Steinquader gesetzt
hat und sich in einem weiflen Kleid présentiert.®* Janus -
in Riickenansicht - weist die zu ihm aufschauende Historia
durch den Zeigegestus in Richtung des neuen Museums
darauf hin, dass dieses Ereignis niedergeschrieben werden
soll. Die Signifikanz der Antikensammlung, der Bewahrung
und Konservierung von Kunstwerken des Altertums und
dariiber hinaus das Engagement des Papstes Clemens XIV.
erfahren eine Akzentuierung und dauerhafte Wiirdigung
durch die tiber der Gruppe schwebende Fama. Auch sie zeigt
mitihrer Linken auf den Eingang mit der Inschrift ,Museum
Clementinum®. Zeit und Geschichte im bekannten Topos
werden vom Kiinstler durch die Beigabe des Geniusknaben
links unterstiitzt. Der gefliigelte Jiingling driickt mit der
Menge von Papyrusrollen in den Hinden nicht nur die Be-
ziehung zum Raum mit den alten Manuskripten aus, der Teil
der vatikanischen Bibliothek war, sondern er unterstreicht
auch den Zeitbezug von schriftlichen Dokumenten. Ganz
im Sinne der Aufklarung und ihres Geschichtsbewusstseins
werden im Bild das gesammelte Wissen des Altertums,
das konservierende Festhalten des Gegenwirtigen und der
Ruhm in der Zukunft zusammengefiihrt.

Nach der Analyse des Mittelfreskos mit der Allegorie
der Geschichte und dem Ruhm des Papstes Clemens XIV.
soll noch ein Blick auf die Rahmenfresken in den Hohl-
kehlen und Liinetten geworfen werden. Auf den ersten Blick
scheinen sie nichts mit dem Thema des Hauptbildes zu
tun zu haben. Vielmehr wirken sie wie ein willkiirliches
Konglomerat von Zitaten aus verschiedenen Epochen und
verschiedenen Kulturen: dgyptische Karyatiden, Sphingen,
Vogel, der Heilige Petrus und Moses, dazu viele Putten. Bi-

anconi, der Biograph von Mengs, bietet folgende Erklarung:

Auf den zwei einander gegeniiberstehenden Fenstern
sind sehr hiibsche Kinder, mit grofien Seevogeln spie-
lend, welche die Teiche bedeuten sollen, in denen die
Papyrusstaude wichst. Einer von diesen Vogeln ist der
Ibis, derin den dgyptischen Gewassern sich aufthalt, der
andere ist der Onokrotalus, welcher in der Gegend von
Ravenna lebt, hier wie dort wichst namlich die Papyrus-
staude, der die Gelehrsamkeit so viel verdankt, haupt-
sachlich. Eine artigere Idee konnte an diesem Orte weder

besser angebracht noch trefflicher ausgefiithrt werden.

148

Auf einer der zwei grofien Tiiren ist die sitzende Figur
des Moses, welcher der erste uns bekannte Geschichts-
schreiber war, gemalt; auf der anderen sieht man den
heiligen Petrus, als Schirmvogt der neutestamentlichen
Schriften [...]. ¥

Steffi Roettgen vertritt ebenfalls die These, dass Moses und
Petrus einen zeitlichen Rahmen fiir die schriftliche Tradi-
tion des Christentums darstellen sollen — die heidnische
Antike eingeschlossen. Bei der sich anschlieflenden Deu-
tung der Zeitfigur im Hauptbild schwankt sie aber zwischen
Chronos mit seiner Implikation der fortschreitenden Zeit

und der mythologischen Figur des Saturn.

Der von der Historia domestizierte Zeitgott Chronos-
Saturn und der doppelkdpfige Janus erscheinen hier
auch in ihrer mythologischen Bedeutung. Der auf dem
Kapitol residierende Janus gewahrte dem aus Griechen-
land vertriebenen Saturn auf dem Janiculus, zu dessen
Fiflen der Vatikan liegt, Asyl. Aus der Herrschaft der
beiden Gotter erwuchs ein Goldenes Zeitalter.

Mithilfe dieser Bedeutungsebene erschlief3t sich der Sinn
der Allegorie und ihr Bezugauf die Museumsgriindung.
Die griechischen Gotterstatuen erhalten eine neue Hei-
matim Vatikan, der iiber diese Allusion mit dem Kapitol
als dem Ort des ersten romischen Antikenmuseums

verbunden wird. ¢3¢

Diese Interpretation geht meines Erachtens an der Konzepti-
on des Bildes vorbei. Das Gesamtprogramm der Deckenfres-
ken verweist inhaltlich auf das Thema Geschichtsschreibung
und Nachruhm auch in der Zukunft. Der zweigesichtige
Janus ist hier nicht als italischer Konig dargestellt, sondern
blickt in die Vergangenheit und die Zukunft, was der alle-
gorischen Form des Zeitthemas entspricht.**!

Einen Blickin die Vergangenheit und die Zukunft zeich-
netauch die Betrachtungsweise von Kunst aus, die der enge
Freund von Mengs, der deutsche Altertumswissenschaftler

und Kunsthistoriker Johann Joachim Winckelmann prak-

Abb. 91 | Anton Raphael Mengs, Allegorie auf das Museum
Clementinum, 1772, Deckenfresko in der Stanza dei Papiri, ca.
420 x 260 cm, Palazzo Apostolico Vaticano, Bibliothek, Rom.

6. Zeit, Ruhm und Geschichte im Herrscherbild

149



I1l. DER EINSATZ DES CHRONOS IN DARSTELLUNGEN DES 17. UND 18. JAHRHUNDERTS

Abb. 96 B | Carlo Carlone, Gloria dei Principi (Detail), 1730-33, Deckenfresko, Ahnengalerie, Schloss Ludwigsburg.

164





