
 

 

Jesus von Nazareth,  
sein metaphysisches und transzendentes Wirken,  

die Apostel seiner Lehre  
und das Entstehen der Staatskirche 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

 

 

 

Dr. Martin Moderegger 
 

 

Jesus von Nazareth, sein 

metaphysisches und transzendentes 

Wirken, die Apostel seiner Lehre und 

das Entstehen der Staatskirche 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über ‹http://www.dnb.de› abrufbar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© Verlag Traugott Bautz GmbH 
99734 Nordhausen 2025  
ISBN 978-3-68911-032-1 



I 
 

Inhaltsverzeichnis 

INHALTSVERZEICHNIS ............................................................................................. I 

EINLEITUNG .............................................................................................................. 1 

1. JESUS VON NAZARETH ...................................................................................... 3 

1.1 Der historische Jesus ........................................................................................ 3 

1.2 Die Berichte über Jesus in den Evangelien ..................................................... 9 

1.3 Jesus und der Mythos vom Erlösersohn ........................................................ 17 

1.4 Jesus der königliche Gesalbte ........................................................................ 21 

1.5 Die Menschwerdung Gottes in Jesu ............................................................... 26 

1.6 Jesus eine Art Mysteriengottheit .................................................................... 29 

2. DIE SCHAUBERICHTE ÜBER JESUS ................................................................ 32 

2.1 Die Geburt Jesu ................................................................................................ 32 

2.2 Die Huldigung der Sterndeuter aus dem Morgenland ................................... 41 

2.3 Der zwölfjährige Jesus im Tempel .................................................................. 45 

2.4 Die Taufe Jesu .................................................................................................. 46 

3. JESU WIRKEN ..................................................................................................... 54 

3.1 Wanderprediger, Wunderheiler und Dämonenaustreiber ............................. 54 

3.2 Die Botschaft vom Reich Gottes ..................................................................... 55 

3.3 Die Tempelreinigung und das Nachtgespräch mit Nikodemus .................... 58 

3.4 Jesu selige Entrückung auf dem Berg ............................................................ 62 

3.5 Die Bergpredigt als Unterweisung der Jünger ............................................... 67 

3.5.1 Das Vaterunser-Gebet ................................................................................... 69 

3.6 Die Seepredigt .................................................................................................. 72 

3.7 Der Sturm auf dem See .................................................................................... 73 

3.8 Jesus und der reiche junge Mann ................................................................... 73 

2.5 Die Jünger ......................................................................................................... 74 

3.9 Die Samariterin am Brunnen ........................................................................... 79 

3.10 Jesus und die Ehebrecherin .......................................................................... 81 

4. DIE WUNDER JESU ............................................................................................ 82 

4.1 Wunder als göttliche Zeichen .......................................................................... 82 

4.1.1 Die Wasser-Wein-Wandlung auf der Hochzeit zu Kana .............................. 84 

4.1.2 Die Fernheilung des kranken Sohns des Basilikos .................................... 86 

4.1.3 Die Heilung des Gelähmten am Teich Bethesda ......................................... 88 



II 
 

4.1.4 Das Speisungswunder der 5.000 oder 4.000 ............................................... 91 

4.1.5 Jesus geht auf dem Wasser zu den Jüngern .............................................. 93 

4.1.6 Die Heilung des Blindgeborenen am Teich Siloah ..................................... 95 

4.1.7 Die Auferweckung des Lazarus .................................................................... 97 

4.1.8 Die Erweckung des toten Jünglings zu Nain ............................................ 101 

4.1.9 Die Heilung der zehn Aussätzigen ............................................................. 102 

4.1.10 Jesu Exorzismus beim Besessenen von Gerasa .................................... 103 

4.1.11 Die Auferweckung der Jairus-Tochter u. Heilung d. blutflüssigen Frau 107 

5. DIE GLEICHNISSE ............................................................................................ 109 

5.1 Die Botschaft der Gleichnisse ....................................................................... 109 

5.1.1 Vom gütigen Arbeitsherren ........................................................................ 111 

5.1.2 Von den bösen Pächtern des Weinbergs .................................................. 112 

5.1.3 Vom königlichen Hochzeitsmahl ................................................................ 113 

5.1.4 Die drei Gleichnisse von der Wiederkunft Christi..................................... 115 

5.1.4.1 Das Gleichnis von den klugen und den törichten Jungfrauen ....... 116 

5.1.4.2 Vom anvertrauten Geld ...................................................................... 118 

5.1.4.3 Vom Weltgericht ................................................................................. 119 

5.1.5 Vom barmherzigen Samariter ..................................................................... 121 

5.1.6 Vom verlorenen Sohn .................................................................................. 123 

5.1.7 Vom untreuen Verwalter ............................................................................. 125 

5.1.8 Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus .................................... 126 

6. JESUS AUF DEM WEG IN DIE PASSION ........................................................ 126 

6.1 Von Galiläa zum Passafest nach Jerusalem ................................................ 126 

6.2 Die Lazaruserweckung als Vorzeichen der Auferstehung .......................... 128 

6.3 Die Salbung in Betanien ................................................................................. 129 

7. DIE PASSIONSGESCHICHTE ........................................................................... 131 

7.1 Der durch Jesus ausgelöste Konflikt mit dem Hohen Rat .......................... 131 

7.2 Die Karwoche .................................................................................................. 133 

7.2.1 Jesu Einzug in Jerusalem am Palmsonntag ............................................. 134 

7.2.2 Das letzte Abendmahl am Gründonnerstag .............................................. 136 

7.2.2.1 Die Fußwaschung und die Enttarnung des Verräters ........................ 140 

7.2.2.2 Die drei Abschiedsreden und das Abschiedsgebet Jesu .................. 142 

7.2.2.3 Der Verrat des Judas und die Gefangennahme Jesu ......................... 149 

7.2.3 Jesu Leiden und Sterben am Karfreitag .................................................... 152 



III 
 

7.2.3.1 Das Verhör durch den Hohen Rat ..................................................... 152 

7.2.3.2 Die Verleugnung Jesu durch Petrus ................................................ 153 

7.2.3.3 Der Prozess vor dem Präfekten Pontius Pilatus ............................. 154 

7.2.3.4 Jesu Weg nach Golgatha .................................................................. 160 

7.2.3.5 Die Kreuzigung ................................................................................... 161 

7.2.3.6 Kreuzabnahme, Salbung und Grablegung ....................................... 168 

7.3 Die Bewachung des Grabes am Karsamstag ............................................... 169 

8. DIE AUFERSTEHUNG JESU ZU OSTERN ....................................................... 170 

8.1 Die Berichte vom Osterereignis .................................................................... 170 

8.1.1 Das leere Grab ............................................................................................. 170 

8.1.2 Erscheinungen des Auferstandenen zu Ostern ........................................ 172 

8.1.3 Jesu Erscheinung auf dem Weg nach Emmaus ....................................... 174 

8.1.4 Der ungläubige Thomas .............................................................................. 177 

8.1.5 Weitere Erscheinungen des Auferstandenen nach Ostern ...................... 178 

8.2 Der Glaube an die Auferstehung ................................................................... 181 

9. DIE HIMMELFAHRT DES AUFERSTANDENEN JESU .................................... 182 

10. DER DURCHBRUCH DES NEUEN GLAUBENS ZU PFINGSTEN ................. 185 

10.1 Das Pfingsterlebnis der Jünger ................................................................... 185 

10.1.1 Die Pfingstpredigt des Apostels Petrus und die Geisttaufe .................. 188 

10.1.2 Die Ausgießung des Geistes zu Pfingsten .............................................. 189 

10.2 Die junge Jesusgemeinde nach Pfingsten ................................................. 190 

10.3 Der Tod des Stephanus ................................................................................ 192 

10.4 Der Apostel Petrus und der Hauptmann Kornelius ................................... 194 

10.5 Befreiung des Petrus aus dem Gefängnis .................................................. 197 

10.6 Die Berufung des Apostels Petrus zum Nachfolger Jesu ......................... 199 

10.7 DER APOSTEL PAULUS .............................................................................. 202 

10.7.1 Der Zeltmacher und Pharisäer .............................................................. 202 

10.7.2 Das Damaskuserlebnis .......................................................................... 204 

10.7.3 Der Apostel für die Völker ..................................................................... 210 

10.7.3.1 Der Streit um die Anwendbarkeit der Tora..................................... 215 

10.7.3.2 Der Apostelkonvent ......................................................................... 216 

10.7.3.3 Das Aposteldekret ............................................................................ 217 

10.7.3.4 Die Briefe an die Jesusgemeinden ................................................. 219 

10.7.4 Paulus als Wunderheiler und Mystiker ................................................. 220 

10.7.5 Gefangennahme und Tod des Paulus .................................................. 224 

10.7.6 Die Botschaft des Apostels Paulus ...................................................... 226 

10.7.6.1 Das Bekenntnis zu Gottes Sohn Jesus Christus .......................... 226 

10.7.6.2 Der Glaube an Tod und Auferstehung Jesu Christi ...................... 227 



IV 
 

10.7.6.3 Der Tod Jesu als Opfer für die Sünden der Menschen ................. 229 

10.7.6.3.1 Jesus Christus der neue Adam .................................................... 231 

10.7.6.3.2 Jesus Christus als Mittler Gottes ................................................ 233 

10.7.6.4 In Christo sein .................................................................................. 235 

10.7.6.5 Tod und Auferstehung Christi als Erlösung vom Elend der Welt 237 

10.7.6.6 Erwartung der Wiederkehr Christi u. Auferstehung der Toten .... 240 

10.7.6.7 Die Verantwortung des Menschen .................................................. 244 

10.7.6.8 Paulus zu Sexualität und Ehe ......................................................... 245 

11. VON DER JESUSBEWEGUNG ZUR CHRISTLICHEN KIRCHE .................... 248 

11.1 Christus und Christen .................................................................................. 250 

11.2 Der Leib Christi als Kirche ........................................................................... 254 

11.3 Die ersten Märtyrer der Christen ................................................................. 256 

11.4 Die mysterienhaften Feiern des Christlichen Kults ................................... 257 

11.4.1 Der Kult der sakramentalen Wasser- und Geisttaufe .......................... 259 

11.4.2 Der Kult des sakramentalen Mahls ....................................................... 261 

12. DAS ENTSTEHEN DER STAATSKIRCHE ...................................................... 264 

12.1 Die Glaubensschriften der Kirche ............................................................... 270 

12.2 Das Glaubensbekenntnis der Christen ....................................................... 274 

12.2.1 Der 1. Artikel - Der Glaube an Gott ....................................................... 275 

12.2.2 Der 2. Artikel – Der Glaube an Jesus Christus .................................... 276 

12.2.3 Der 3. Artikel – Der Glaube an den Heiligen Geist ............................... 279 

12.2.3.1 Die Dreifaltigkeit Gottes .................................................................. 284 

SCHLUSS .............................................................................................................. 287 

LITERATUR ........................................................................................................... 288 

 

 

 

 



1 
 

EINLEITUNG 

Jesus von Nazareth kam vor über 2000 Jahren in Palästina auf die Welt, das damals zum 

Imperium Romanum gehörte, das zu dieser Zeit vom römischen Kaiser Augustus regiert 

wurde. Er wurde in eine jüdische Familie hineingeboren. Die damals lebenden Menschen 

hatten noch eine ganz andere Vorstellung von der Welt. Für sie war nicht nur Wahrnehmbares 

vorhanden, sondern auch Nicht-Wahrnehmbares, Nicht-Greifbares. Beide Seinsbereiche 

gehörten zusammen und bildeten die Wirklichkeit, die Natur. Das Menschliche und das 

Sichtbare erweiterte der Mensch durch Analogien zum Kosmischen und Unsichtbaren. Es gab 

nach damaliger Vorstellung eine metaphysische Ordnung. Die Erfahrung des Menschen war 

noch nicht wie heute auf Sinneswahrnehmungen und körperliche Dinge begrenzt, sondern 

nahm psychisch auch transzendente Energien wahr. Jeder Mensch sah sich eingeordnet in 

eine überweltlich höhere Ordnung, die man sich von oben und nach oben gestaltet vorstellte, 

und akzeptierte seine Stellung darin. Zur Welt gehörten oben die metaphysischen Götter oder 

mindestens wie im Judentum ein Gott. Der Kaiser war der Pontifex Maximus, der "Oberste 

Priester". Er verfügte über eine angeborene oder erworbene Überlegenheit über das einfache 

Menschendasein hinaus. Als wahrer Herrscher war er „pontifikal“ (brückenschlagend) Mittler 

der transzendenten Kräfte „von oben“, und wies damit für seine Untertanen auch eine 

außermenschliche Eigenschaft auf. Seine Autorität und Macht galten als metaphysisch göttlich 

abgeleitet. 

 

Von solchen tradierten spirituellen und transzendenten Werten geprägt, glaubten die 

Anhänger Jesu, dass dieser nicht nur wie der Kaiser über eine transzendente Verbindung zum 

Himmel verfügte, sondern sogar von Gott zur Erde entsandt worden sei, um die Menschen zu 

erlösen. Jesus bezeichnete sich als Gottes persönlicher Menschensohn, der von Gott die 

Vollmacht (exousia) erhalten habe, auf der Erde mit seinen göttlichen Kräften zu wirken. Er, 

der von seinen Anhängern auf Griechisch „christós“ genannt wurde, was übersetzt der 

(königlich) Gesalbte heißt, wurde von oben "geboren aus dem (heiligen) Geist" als in die Welt 

"eingeborener Sohn." In seiner knapp dreijährigen Zeit als Wanderprediger, Wunderheiler und 

Exorzist verkündete er als der prophezeite und von den Juden erwartete Messias das „Reich 

Gottes“. Er war dazu ausersehen, das Sühneopfer zu sein, der Verfolgte und Verstoßene. Mit 

seiner Auferstehung zu Ostern und seinen nachfolgenden Erscheinungen wurde er zu einem 

himmlischen Wesen. Er trat aus der Zeit heraus in die Ewigkeit Gottes hin. Seine Anhänger 

erkannten an dem Jesus-Wesen ihr irdisches Dasein als Teil eines heiligen Weges ins 

Himmelreich. Es entwickelte sich aus der jüdischen Religion heraus der Glaube an Jesus 

Christus. Unter Führung der ersten Apostel und maßgeblichem Einfluss des Pharisäers Paulus 

entstand aus dem Judentum heraus das Christentum und die Kirche. Nicht nur die Jünger 

sahen sich von Jesu mit der Verbreitung des neuen Glaubens beauftragt, sondern auch Paulus 

und die Nachfolger Petri, die Bischöfe und Päpste in Rom. Diese machten dem Kaiser später 

unter Berufung auf Jesus dessen Anspruch als brückenschlagenden Mittler zum Allerhöchsten 

streitig, was schließlich dazu führte, dass Religion und Politik getrennte Wege zu gehen 

begangen. 

 

Die christliche Kirche entstand unter dem Einfluss der Mysterienkulte, in denen der Mensch in 

die übersinnliche Welt, in ein neues geistiges Bewusstsein, „eingeweiht“ wurde. Im Altertum 

galt der Mensch vielfach erst dann wirklich als „Mensch“, wenn er über eine Initiation das 

Transzendente und Göttliche „wirklich“ wahrgenommen und er akzeptiert hatte, dass er Teil 

einer ewigen, unveränderlichen und unsterblichen Ordnung ist. Auch heute unterliegen wir 

transzendenten Einflüssen. Wer sich nicht vollständig von der einseitigen materiellen Welt der 

Erscheinungsformen vereinnahmen lassen will, der sucht hinter dem Unerklärlichen das 

Geistige, Gott. Die Kräfte, die uns persönlich geistig beeinflussen, sind geheimnisvoll und wir 

können sie weder bestimmen noch verstehen. Aber wir spüren, dass es etwas geben muss, 



2 
 

was alles lenkt und leitet. Doch „die Ahnung des Höchsten und Heiligsten, der geistigen Macht, 

die den Lebensfunken der ganzen Natur entzündet", wie es der Schriftsteller E.T.A. 

Hoffmann einmal beschrieb, ist vielen Menschen heute verloren gegangen.1 Es fehlt der 

Glaube, dass der Mensch eingebettet ist in eine göttliche Ordnung, an die wahre Macht. Die 

Kräfte der Seele, des Gemüts, des Herzens, der Sinn für das Schöne und Heilige sind am 

Verkümmern. Stattdessen werden die Menschen bei uns von einer materialistischen 

Oberflächenschau und einer überzogenen Ichentfaltung beherrscht, die die Sicht auf das 

Geistige versperrt. Wer an den übernatürlichen Gott nicht mehr glaubt, dem bleibt in der Welt 

nichts übrig als Materie und er ist damit meistens nicht wirklich zufrieden. Doch der christliche 

Glaube kann den Menschen zu geistigen Eingebungen „von oben her“ und zu einem 

durchgreifenden Sinneswandel führen. Mit Gottes Geisteskraft kann der Suchende Gott finden 

und sich von seinen irdischen Gedanken lösen, ohne vor der Wirklichkeit und der Welt zu 

fliehen. 

 

Wer Jesus Christus war, wie das Christentum entstand und welchen Einflüssen es unterlag, 

darüber gibt das vorliegende Buch einen Überblick. Dabei wird besonders in einer Zeit, in der 

zunehmend spirituelle und metaphysische Werte ignoriert werden, auf die transzendenten 

Einflüsse und philosophischen bzw. geistigen Grundlagen eingegangen, die den aus dem 

Judentum hervorgegangenen Christlichen Glauben prägen. Die Kapitel befassen sich mit dem 

historischen Jesus von Nazareth, den Berichten über ihn in den Evangelien, seine Wunder, 

Gleichnisse, die Passionsgeschichte und seine Auferstehung zu Ostern und anschließende 

Himmelfahrt. Dann geht das Buch auf die Apostelgeschichte des Lukas ein, wie sich aus dem 

Judentum heraus die Messiassekte bildete, das Pfingsterlebnis, den Apostel Paulus und seine 

Gemeindebriefe und das Entstehen der weltweiten Kirche mit seiner Entwicklung zur 

Staatskirche. Schließlich wird noch das Glaubensbekenntnis der Christen mit der Dreifaltigkeit 

Gottes vorgestellt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Die Serapions-Brüder, 2. Band, Vierter Abschnitt, (Alte und Neue Kirchenmusik). 



3 
 

1. Jesus von Nazareth 

1.1 Der historische Jesus 

Jesus von Nazareth wurde zwischen den Jahren 6 und 4 vor der Zeitenwende als Jude in 

Palästina (dt. Land der Philister; hbr. Peleschet) gegen Ende der Herrschaft Herodes des 

Großen (73 v.Chr.- 4 v.Chr.) geboren. Damals war Palästina Teil des römischen Weltreichs. 

Im Jahr 63 v. Chr. hatte es der römische General Pompeius erobert. Bis dahin war das Land 

Teil des seleukidischen Reichs gewesen. Die Seleukiden waren eine Herrscherfamilie, die von 

einem der mazedonischen Feldherrn Alexanders des Großen abstammte, und die zeitweilig 

über den gesamten asiatischen Teil des ehemaligen Alexanderreichs geherrscht hatte. Nach 

Alexanders Tod im Jahr 323 v.Chr. hatten zuerst die Ptolemäer, deren Gründer der Sohn eines 

der mazedonisch-griechischen Generäle Alexander des Großen war, vom ägyptischen 

Alexandrien aus Palästina verwaltet, bis die Seleukiden sie aus dem Land verdrängten. Die 

Römer erbten mit der Macht über Palästina auch die dortigen Probleme. Rom gestattete zwar 

auch den Juden, wie allen seinen beherrschten Völkern ihre religiösen Gebräuche, stand aber 

immer wieder vor der Aufgabe, den jüdischen Widerstand klein zu halten und die endlosen 

innerjüdischen Auseinandersetzungen zu schlichten. Mit der Übernahme Palästinas begann 

eine fast 700-jährige römische Herrschaft. Durch all diese Besatzungszeiten drang 

unaufhaltsam die hellenistisch-römische Kultur in Palästina ein und begann die alte jüdische 

Frömmigkeit zu zersetzen. Trotz der schon viele Jahrhunderte andauernden Herrschaften 

durch fremde Imperien sehnte sich das jüdische Volk nach souveräner eigener nationaler 

Staatlichkeit. Deshalb war noch der uralte Mythos von der Messias-Weissagung präsent, nach 

der ein Erlöser kommen würde, der das jüdische Volk von der Fremdherrschaft befreien würde. 

 

Bei Jesu Geburt herrschte im Imperium Romanum Kaiser Gaius Octavius (27 v.Chr.-14 

n.Chr.), posthumer Adoptivsohn Caesars. Als allein herrschender Kaiser wurde er für divinus 

(göttlich) und augustus (geheiligt) erklärt, weshalb bald Oktavians Ehrenbezeichnung 

Augustus zu seinem eigentlichen Kaisernamen wurde.2 Das Römerreich, in dem lange die 

Jupiter-Religion3 maßgebend gewesen war, hatte nach deren Niedergang den "Kaiserkult" als 

neue religiöse Grundlage eingeführt. An sich hatte Rom die Religionsausübung traditionell 

nicht reglementiert und die Religionen der zum Reich gehörenden Völker toleriert. Aber 

unabhängig von den einzelnen Glaubensrichtungen musste jeder eine höhere fides (Treue) 

gegenüber dem Genius des Kaisers, der das Übernatürliche, Göttliche verkörperte, bezeugen, 

auch gegenüber der Victoria als jener mystischen Wesenheit, vor deren Statue der Senat 

seinen Treueschwur zu leisten hatte. Rom hatte Palästina unter Herausnahme der 

Küstenstädte und der nichtjüdischen Städte der Dekapolis (Bund von zehn Städten) drastisch 

reorganisiert und neue Steuern eingeführt. Durch die hohen Steuern, die von Steuerpächtern 

(Zöllnern) eingetrieben wurden, verarmten die unteren Bevölkerungsschichten zunehmend. 

Zur Zeit Roms sprach die einfache Bevölkerung noch aramäisch. Dies war seit Jahrhunderten 

die Verkehrssprache im ganzen Vorderen Orient. Die jüdische Oberschicht dagegen hatte 

unter dem Einfluss des Hellenismus und besonders der Herrschaft der Seleukiden sich 

angewöhnt, vorrangig griechisch zu sprechen. Ebenso sprachen die in der Diaspora lebenden 

Juden meist griechisch und beherrschten das in Palästina gesprochene Aramäisch bzw. 

Hebräisch nicht. 

 

Die Bevölkerung Palästinas war ethnisch nicht homogen, doch hatte sich um den jüdischen 

Kern eine breite religiös-soziale Gemeinschaft gebildet, die unter dem Besatzungsregime 

Roms von einem "Tempelstaat" mit "geistlichem Hohenpriestertum, aber mit stark weltlichem, 

 
2 Divinus oder divus bezeichnet in der lateinischen Sprache den Menschen, der Gott geworden ist, 

deus das Wesen, das schon immer Gott war. 
3 Jupiter (lt. Jovis) war ein Götterkönig, Inbegriff des Vertrauens, der Ehrfurcht und Gerechtigkeit. 



4 
 

politischem Ehrgeiz" zusammengehalten wurde.4 Herodes der Große 5 war von den 

Römern als regionaler Vasallenkönig eingesetzt und hatte bestimmte Machtbefugnisse 

übertragen bekommen. Die Parther hatten bei ihrem Einfall in Syrien (40 v.Chr.) das 

Königreich Judäa wieder hergestellt und Rom hatte nach deren Zurückdrängung daran nichts 

geändert und Herodes auf seinem Königsthron belassen, um sich seiner Unterstützung zu 

versichern. Als König von Roms Gnaden regierte er von Jerusalem aus. Er betrieb ehrgeizige 

Bauvorhaben und machte aus Jerusalem eine prächtige Residenzstadt, deren Höhepunkt der 

große jüdische Tempel war. Jerusalem, das heilige Salem (Ps 76,3), wurde im Altertum als 

die Stadt Gottes hoch auf den Bergen und als Vorbild der Himmelsstadt angesehen. Sie galt 

den Juden als Mittelpunkt der Welt. Die Stadt war lange Zeit eine sog. Tripolis aus 

Tempelstadt, Burg und Oberstadt. Der Tempel war das Zentrum für die jüdische 

monotheistische Religion. Er war gemäß jüdischem Verständnis derjenige heilige Ort auf 

Erden, an dem Gott seinen Namen wohnen ließ. Hier ist zur Terminologie anzumerken: Alle 

Dinge, die Gott betreffen, für ihn abgesondert sind, werden seit Urzeiten als heilig bezeichnet. 

Mit dem Sesshaftwerden der Menschen hatten auch die Götter einen Sitz im Tempel erhalten. 

An ihn waren die religiösen Überlieferungen gebunden. Er war für das Volk der Juden der 

Mittelpunkt göttlicher Macht und damit der heilige Raum. Die gesamte Lebensanschauung und 

Lebensführung des jüdischen Volkes beruhten auf dem Glauben an den Gott Jahwe. Dieser 

stand für den Anfang von allem und die Grundlage für die Weltsicht der Gläubigen war das 

Nichtsichtbare, Transzendente, in dem sich das Göttliche offenbarte, nicht das endliche und 

vergängliche Materielle. Jahwe hatte nach jüdischem Glauben Himmel und Erde geschaffen 

und mit seinem Volk auf dem Berg in der Wüste Sinai einen sog. Bund geschlossen (Ex 19,1-

6). Dadurch war das Volk der Juden und Gott durch ein heiliges Bündnis (Bund) miteinander 

verbunden. Das war die Vorstellung im Alten Orient: Ein Volk war mit seinem Gott eine Einheit. 

Das Volk sorgte durch Anbetung und blutige Opfer für seinen Gott und dieser, so glaubte man, 

erwiderte diese Anbetung, indem er sein Volk vor Unheil beschützte - sei es vor 

Naturkatastrophen oder auch vor kriegerischen Angriffen benachbarter Völker.6 Doch für die 

Juden beinhaltete dieser Bund mit ihrem Gott noch mehr: Sie sahen sich durch ihren Gott als 

besonders hervorgehoben, Jahwe hatte sein persönliches Volk der Juden über alle Völker 

gestellt! Er selbst hatte das so bestimmt und vorgesehen (Dtn 26,17-19).  

 

Im Tempel beteten die Juden ihren Gott Jahwe im Allerheiligsten an, das ein würfelförmiger, 

fensterloser, dunkler Raum war. Im Tanach bzw. Alten Testament wird der Wohnsitz des 

jüdischen Gottes Jahwes auch als Zion bezeichnet (z.B. Jes 8,18; 10,12; 24,23; Jer 8,19). Zion 

war ursprünglich eine Bergfestung der Jebusiter, die der jüdische König David (um 1000 v. 

Chr.) eroberte, zu seiner Residenz machte und dort seine „Davidstadt“ errichtete (2.Sam 5,6-

9). Zion wurde zum Synonym für die Davidstadt Jerusalem (z.B. 1.Kön 8,1). Nachdem die 

Davidstadt mit Tempelberg zum kultischen Zentrum der Juden geworden war, wurde mit Zion 

auch der Tempelberg bezeichnet und das Wort Zion bekam eine religiöse Bedeutung. Mit 

Tochter Zion ist allerdings ganz profan die Einwohnerschaft Jerusalems gemeint (Ps 9,15; 

Jes 1,8; 10,32; 16,1; 52,2; 62,11; Mt 21,5; Joh 12,15). Im Tempel fand für ganz Israel der 

Gottesdienst statt, was für die auswärtigen Gläubigen mit einer Pilgereise verbunden war. Der 

Jerusalemer Tempel war für die Juden ein Gnadenort, eine Art zweiter Heimat.7 Er galt zur 

damaligen Zeit als einer der größten Sakralbauten des gesamten Mittelmeerraums. Die 

Grundfläche war mit 144.000 qm8 dreimal so groß wie die des Petersdoms in Rom mitsamt 

seinen Vorplätzen. Die Größe sollte die Macht und Bedeutung des Nationalgotts Jahwe 

 
4 Veit Valentin, Knaurs Weltgeschichte, München, Zürich, 1959, 132. 
5 Der Name Herodes bedeutet so viel wie "Heroen-Spross". 
6 Reza Aslan, Gott, eine Geschichte der Menschen, 2019, 133. 
7 G. Van der Leeuw, Ebd., §57, 4. 
8 Lutz Doering, Religiöser Kontext, in: Jens Schröter u. Christine Jacobi, Jesus Handbuch, 200. 



5 
 

ausdrücken und auch für den jüdischen Gottesglauben bei anderen Völkern werben. Der 

Tempel sollte auch (symbolhaft) den Kosmos repräsentieren. Der Opferkult wurde daher als 

Teil der kosmischen Ordnung, die der Schöpfergott zur Regelung aller Dinge auf der Erde 

geschaffen hat, gesehen und sollte auch das Geschehen in der Welt beeinflussen.9 Im 

religiösen Kult antwortet der Mensch der Gottheit. 

 

Als Heiligtum war der Tempel ein Machtzentrum, eine Welt für sich. Die Juden sahen es 

eigentlich aus der Welt „herausgenommen“. Nur im Tempel, in dem das heilige Feuer des 

Brandopferaltars niemals erlosch, durften Juden ihrem Nationalgott Jahwe, Opfer darbringen, 

außerhalb nicht. Die hebräische Gottheit war ein heiliger, unnahbarer unzulänglicher und 

bildlos gedachter Gott, die als eine heilige geistige Kraft geglaubt wurde.10 Man stellte sich 

Jahwe schließlich anthropomorph und männlich als unnahbaren heiligen Friedensgott vor.11 

Jahwe hatte zu Israel aus dem Feuer des Sinai gesprochen, „eine Stimme, Worte habt ihr 

gehört, aber eine Gestalt kann man nicht wahrnehmen“ (Dtn 4,12). Gott war für die Juden ein 

mysterion (Geheimnis). Dieses griechische Wort hatte durch den hellenistischen Einfluss über 

die Septuaginta12 Eingang in die hebräische Sprache und jüdische Bibel gefunden und meinte 

für Juden ein Ereignis, wodurch der „unbekannte Gott“ erkennbar wird, also für die Gläubigen 

das göttliche Geheimnis irgendwie und irgendwo fassbar wird.13 

 

Auf dem Brandopferaltar des Tempels wurden jährlich tausende Tiere geopfert, das Blut der 

Schlachttiere floss in Strömen.14 Ohne vorherige sakrale Opferung war damals der 

Fleischverzehr in Israel nicht erlaubt (vgl. Lev 17,3f). Nichtjuden war der Zugang zum inneren 

Tempelbezirk unter Todesdrohung verboten. Zu den jährlichen Festen der Juden pilgerten 

Tausende auch von weit her zum Tempel. Manch einer blieb danach in der heiligen Stadt für 

länger oder auf Dauer. Deshalb gab es in Jerusalem viele selbständige Synagogengemeinden 

ausländischer Juden, die sich landsmannschaftlich zusammengeschlossen hatten.15 Herodes 

war mit Kaiser Augustus befreundet und hatte es meisterhaft verstanden sich über 30 Jahre 

bis zu seinem Tod als romhöriger Provinzfürst an der Macht zu halten. Augustus hatte nach 

dem Tod Herodes des Großen das Königreich unter dessen Söhnen Herodes Antipas16, 

Philippos und Archelaus aufgeteilt, diesen jedoch jeweils den Königstitel verweigert. Sie waren 

Ethnarchen (dt. Volksherrscher). Die Nachfahren Herodes' des Großen stellten den Namen 

"Herodes" zu ihrem Namen, etwa so, wie seit Caesar die römischen Kaiser den Namen 

"Caesar" annahmen. Der Leser des Neuen Testaments wird dadurch verwirrt, weil er erst 

nachdenken muss, von welchem Herodes gerade die Rede ist.17 

 

 
9 Michael Tilly, Wolfgang Zwickel, Religionsgeschichte Israels, 2. Aufl., 123. 
10 Auch die Römer stellten ihre Gottheiten fast zwei Jahrhunderte lang nicht bildlich oder höchstens in 

Form eines symbolischen Gegenstandes dar. Als Gottheit nahm man transzendente Kräfte wahr. 
11 Michael Tilly, Wolfgang Zwickel, Ebd. 81. 
12 S. z.B. Hiob 29,4; Ps 25,14; Spr 3,32. 
13 So Leo Baeck, Der Glaube des Paulus, in: Karl Heinrich Rengstorf (Hrsg.), Das Paulusbild in der 

neueren deutschen Forschung, 564ff, 568. 
14 Bei der Einweihung des Tempels unter König Salomo sollen 22.000 Rinder und 120.000 Schafe    

geschlachtet worden sein (1.Kön 8,5.63). 
15 Deshalb kann die Apostelgeschichte zu Pfingsten so viel Muttersprachen aufzählen (Apg 2,9-11). 
16 Antipas ist die Kurzform von Antipater, was "anstelle des Vaters" bedeutet. 
17 Es gibt nach E. P. Sanders (Sohn Gottes: Eine historische Biographie Jesu, Stuttgart 1996,41) u.a. 

folgende Bibelerwähnungen der Herodes-Familie: Herodes der Große: Mt 2,1-22; Lk 1,5. Herodes 
Antipas (Sohn Herodes des Großen): Mt 14,1-6; Mk 6,14-22; 8,15; Lk 3,1.19; 8,3; 9,7.9; 13,31; 23,7-
15; ApG 4,27;13,1. Agrippa I. (Enkel des Herodes) ApG 12,1-21. Agrippa II. (Urenkel des Herodes): 
ApG 23,35; Archelaos (Sohn des Herodes, Ethnarch von Judäa): Mt 2,22. 



6 
 

Herodes Ant ipas (20 v.Chr.-39 n.Chr.) regierte zuerst von Sepphoris und dann später von 

Tiberias aus als "Vierfürst" (gr. tetrarch; Mt 14,1; Lk 9,7), den "vierten Teil" des alten Reiches 

seines Vaters, die beiden Landesteile Galiläa und Peräa. Die Aufteilung Palästinas in 

Tetrarchien stammte noch aus der Zeit der Seleukiden-Herrschaft.18 Der galiläische 

Landesfürst Herodes Antipas hatte Johannes den Täufer köpfen lassen und ist auch der 

Herodes der Passionsgeschichte. Der im Matthäus-Evangelium in der Erzählung von den Drei 

Weisen aus dem Morgenland erwähnte Herodes ist jedoch noch dessen Vater Herodes der 

Große (Mt 2,3). Herodes Phi l ippos (4 v.Chr.-34 n.Chr.) regierte von Cäsarea Philippi aus 

die Landesteile Ituräa und Trachonitis19, Herodes Archelaus (23 v.Chr.-18 n.Chr.) von 

Jerusalem aus Judäa, Samaria und Idumäa. Etwa ab dem Jahr 6 nach Christi Geburt wurde 

Judäa mit seiner Hauptstadt Jerusalem direkt von Rom mit Hilfe eines römischen Landpflegers 

(Präfekten) verwaltet, nachdem Kaiser Tiberius (14-37) Archelaos wegen Unfähigkeit 

abgesetzt und nach Gallien verbannt hatte.20 Bei Jesu Verurteilung hieß dieser Präfekt 

Pont ius Pilatus 21,  der in den Jahren 26-36 v. Chr. im Amt war und der von seiner Residenz 

in der Hafenstadt Cäsarea aus Judäa als autonomen Teil der Provinz Syrien verwaltete. Die 

Politik spielte sich zwischen dem römischen Statthalter, der Familie des örtlichen Ethnarchen 

und den Hohenpriestern des Tempels ab. Die kollektive Psyche des jüdischen Volkes 

schmerzte angesichts der dauerhaften Fremdbestimmung durch Rom und sehnte sich nach 

einem Ende der römischen Besatzung und nach dem in den alten biblischen Überlieferungen 

prophezeiten Beginn der Herrschaft Gottes. Das jüdische Volk sah sich als das von ihrem Gott 

Jahwe unter allen anderen auserwählte Volk und erwartete von der Gottesherrschaft nur 

Gutes. Viele hofften darauf, dass Gott sie aus der Unterdrückung durch fremde Völker und 

ihre Herrscher befreien würde. Die altjüdischen Propheten hatten mythisch die Ankunft eines 

Königs aus dem Herrscherhause Davids vorausgesagt (Gen 49,10; Ez 21,32; Num 24,17; 

Jes 9,1-6; 11,1-10). Dieser würde das frühere Davidreich und die Herrlichkeit Israels 

wiederherstellen und damit die Fremdherrschaft beenden. Das idealisierte Königreich Davids 

war das Bild vom erhofften Reich, der Herrschaft Gottes. Aber auch apokalyptische 

Vorsehungen erfassten immer wieder die Gemüter. Gläubige Juden rechneten am Ende mit 

der Gnade Gottes über das Volk Israel. Wanderprediger zogen durch das Land und riefen zur 

Buße auf. Einer davon war Johannes der Täufer , ein asketischer Bußprediger in einem 

Umhang aus Kamelhaar (Mt 3,4; Mk 1,6), der entlang des unteren Jordans von dem 

bevorstehenden Weltuntergang predigte und seine Zuhörer zur Umkehr mahnte. Umkehr (gr. 

metánoia) bedeutete eine Sinnesänderung, anders zu werden, umzudenken und 

Gewohnheiten in Frage zu stellen. Johannes taufte die Menschen im Jordanfluss, damit sie 

von ihren Sünden gereinigt würden und vom Geist des jüdischen Gottes Jahwe beseelt 

würden. 

 

Jesus (hbr. Jeschua: Jahwe rettet), dessen vollständiger Name Jesus der Sohn Josephs 

lautete, war der letzte der israelitischen Propheten, die vom übernationalen Weltgott und der 

Gemeinschaft mit ihm predigten. Er wuchs in Nazareth auf, einem kleinen Ort auf den Bergen 

Galiläas, der nach seinem Gründer Nezer benannt war.22 Dort befand sich wahrscheinlich eine 

Kolonie der jüdischen Sekte der Essäer. Woher der Name Essäer (auch Essener) kommt, lässt 

sich heute nicht mehr sicher klären. Nach dem französischen Schriftsteller und Theosophen 

 
18 Seleukos Nicanor hatte die Aufteilung in Tetrarchien angeordnet. Unter den Seleukiden zählte 

Syrien allein 17 Vierfürstentümer. 
19 Trachonitis hatte bereits 23 v.Chr. Augustus Herodes d.Gr. „geschenkt“. 
20 Die Absetzung diente aber vor allem der vollständigen Annektierung des Landesteils durch Rom. 
21 Ein Doppelname, sein Vorname ist unbekannt. 
22 Es wird auch behauptet, dass es Nazareth gar nicht gegeben habe, vielmehr sei Jesus deshalb als  

Nazoräer bezeichnet worden, weil es der Name einer jüdischen Sekte gewesen sei. In der jüdischen 
Traditionsliteratur existiere kein Ort Nazareth. So Arthur Drews, Die Christusmythe, 26ff. 



7 
 

Edouard Schuré (1841-1929) soll er syrischen Ursprungs und vom Wort Asaya (dt. Ärzte, 

Heiler) abgeleitet sein.23 Andere meinen, es komme vom aramäischen Wort chaze (dt. rein, 

fromm). Nazareth lag in Sichtweite von Sepphoris, dem ersten Sitz des Tetrarchen Herodes 

Antipas.24 In Sepphoris waren für die Residenz des Fürsten prunkvolle Bauten, Theater, 

Rennbahnen, Paläste und Göttertempel errichtet worden. Später löste die von Herodes 

Antipas am See Genezaret (auch See Tiberias, Galiläisches Meer oder See von Galiläa 

genannt) neu gegründete, im hellenistischen Stil erbaute Stadt Tiberias, die nach dem 

römischen Kaiser Tiberius benannt wurde, Sepphoris als Hauptstadt der Tetrarchie ab. 

Herodes Antipas soll den Berichten nach mit seiner Apanage in schwelgerischer Genusssucht 

gelebt haben. Das luxuriöse, lukullische Leben seiner Familie dürfte in den Nazarenern das 

weltabgewandte Geiststreben noch gesteigert haben.25 Die Gemeinschaft der Essäer lebte in 

Nazareth streng asketisch und die Eltern von Jesu, der Zimmermann Josef und seine Frau 

Maria, könnten zu den Laienmitgliedern dieses Ordens gehört haben. Auch für Josef 

Ratzinger, Papst Benedikt XVI., "scheint es, dass Johannes der Täufer, aber vielleicht auch 

Jesus und seine Familie dieser Gemeinschaft nahestanden."26 Die Essäer lehnten die blutigen 

Tieropfer der Juden ab und hielten sich vom Tempeldienst in Jerusalem fern. Die Mitglieder 

schrieben alles der göttlichen Vorbestimmung zu und glaubten an die Unsterblichkeit der 

Seele.27 Diese Gemeinschaft war noch ein Überrest jener Genossenschaft jüdischer 

Propheten, die es als ihre Aufgabe ansahen, physische und moralische Krankheiten in der 

damaligen Gesellschaft zu heilen.28 Deshalb nannten sich die Sektenmitglieder „Kinder des 

Lichts“, wie aus bei Khirbet Qumran gefundenen Schriftrollen hervorgeht.29 Sie studierten die 

Geheimnisse der Natur und übten eine okkulte Heilkunst aus. Man weiß seit den Funden von 

Khirbet Qumran, dass die Essäer sehr wahrscheinlich ihre Hauptzentren am Toten Meer und 

im Nildelta hatten.30 Sie sollen vieles von den Pythagoreern übernommen haben. Der jüdische 

Geschichtsschreiber Flavius Josephus (ca. 37-100) berichtet, dass sie eine Präexistenz 

der Seele annahmen: "Die Seele ist vom subtilsten Äther heruntergestiegen und zum Körper 

hingezogen durch einen natürlichen Reiz, bleibt daselbst wie in einem Gefängnis; befreit von 

den Fesseln des Körpers wie von einer langen Gefangenschaft, fliegt sie mit Freuden davon."31 

In den oberen Ständen (Führungselite, Adelige) erweckte im Altertum die Ahnung von dieser 

Präexistenz das Bewusstsein vom Ursprung des Lebens, von einer höheren Freiheit aus dem 

Schoße des Kosmos. Sie waren überzeugt, dass sie von weither stammten, und diese 

Geisteshaltung bedeutete für sie eine Kraftquelle, aus der sie ständig schöpften.32 

 

 
23 Edouard Schuré, Die großen Eingeweihten, 388. Asaya oder Assaya soll assyrisch sein oder vom 

aramäischen Wort ezra (dt. Hilfe) herstammen. Essäer bezeichnet also eine den Therapeuten 
verwandte Sekte. 

24 Er blieb nach der Aufteilung des Königreichs bis 40 n.Chr. Herrscher von Galiläa und Peraia. Vom 
späteren römischen Kaiser Caligula wurde er abgesetzt und nach Lugdunum Convenarum in den 
Pyrenäen verbannt. 

25 Das vermutet Emil Bock, Kindheit und Jugend Jesu, Stuttgart 2009, 117. 
26 Joseph Ratzinger, Jesus von Nazareth Bd.1, 40. 
27 Lutz Doering, Religiöser Kontext, Judentum der hellenistisch-römischen Zeit, in: Jens Schröter u. 

Christine Jacobi, Jesus Handbuch, 208. 
28 Anette Weissenrieder, Heilungen Jesu, in: Schröter, Jens u. Jacobi, Christine, Jesus Handbuch, 

Tübingen 2017, 304. 
29 Vgl. Menahem Kister, Die Schriftrollen vom Toten Meer, in: Das Neue Testament-jüdisch erklärt, 774f. 
30 Michael Tilly, Wolfgang Zwickel, Religionsgeschichte Israels, 2.Aufl., Darmstadt 2015, S.143. 
31 Flavius Josephus, Geschichte des Jüdischen Krieges, 2.Buch, 8, 11. 
32 Siehe Julius Evola, Den Tiger reiten, 125. Im Johannes-Evangelium sagt Jesus: „Ehe Abraham war, 

war ich“ (Joh 8,58). Diese Aussage wird als Hinweis auf die Präexistenz Jesu verstanden. 



8 
 

Aus den Evangelien wissen wir, dass Jesus in den Ortschaften seiner Heimat Galiläa wirkte 

und dabei in Konflikt mit der Jerusalemer Tempelelite, dem Sanhedrin33, geriet. Dieser hohe 

Rat war sowohl oberstes Gericht für zivile Angelegenheiten als auch oberste Religionsbehörde 

und damit für alle religiösen Angelegenheiten der Juden zuständig.34 Jesus wurde 

vorgeworfen, nicht hinreichend das Sabbatgebot (Mk 2,23-3,6) zu beachten und mit seinen 

demonstrativen gemeinsamen Essen mit Zöllnern und Sündern (Mk 2,15ff) gegen die in der 

Tora festgeschriebenen Gottesgesetze, reines und unreines bzw. gottesfürchtiges und 

gottloses unbedingt voneinander fern zu halten, zu verstoßen (Mk 7,14ff). Daher entsandte 

der Jerusalemer Hohe Rat nach Galiläa Schriftgelehrte, die das Wirken Jesu dort untersuchen 

sollten. Sie kamen zu dem Ergebnis, dass Jesus als Bevollmächtigter Satans Dämonen 

austreibe (Mk 3,22). Der Druck auf Jesus wurde in Galiläa schon so groß, dass er von dort 

u.a. nach Syrophönizien (Mk 7,24.31; Mt 15,21) und über den Jordan in das Land des 

Vierfürsten Herodes Philippos (Mk 8,27; Mt 16,13) ausweichen musste, bevor er sich 

schließlich entschloss nach Jerusalem zu ziehen, was auf eine riskante und gefährliche 

Herausforderung und Machtprobe mit dem Sanhedrin hinauslief. 

 

Auffallend ist, dass bekannte Schriftsteller der Zeit Jesus nicht erwähnen, sein Wirken und 

seine Kreuzigung offenbar keine größere Aufmerksamkeit gefunden hatte. Es gibt nur wenige 

kleine Notizen, etwa bei den römischen Geschichtsschreibern Tacitus (58-120) und Sueton 

(70-122). Auch Flavius Josephus schweigt sich über Jesus aus. Denn die paar Sätze über 

ihn in seiner jüdischen Geschichte sollen erst nachträglich eingefügt worden sein.35 Und in den 

später nach Jesu Kreuzigung versandten Gemeindebriefen des Apostels Paulus gibt es 

ebenfalls kaum Informationen über das Leben Jesu selbst. Es ist daher nicht verwunderlich, 

dass eine ganze Reihe von Wissenschaftlern die geschichtliche Existenz des Jesu-Wesens in 

Frage gestellt und behauptet hat, dass Jesus Christus nur eine rein mythische Figur gewesen 

sei.36 Doch die große geistige Energie, die von den Gedanken Jesu über das Kommen des 

Reiches Gottes auf die Menschen ausstrahlte und die viele Menschen noch über fast zwei 

Jahrtausende bis heute spüren können, wenn auch vielleicht nur unterbewusst, hätte wohl 

nicht diese Kraft gehabt, wenn hinter ihr nicht eine wirkliche geschichtliche Persönlichkeit 

gestanden hätte.  

 

Die zeitliche Dauer des Jesus-Schicksals belief sich auf nur etwa drei Jahre, sieht man von 

der Berichterstattung über seine Geburt und die wenigen Erzählungen über die Kindheit ab, 

die mit dem Besuch des 12-jährigen Jesus im Tempel zu Jerusalem enden. Markus schrieb 

im 1. Kapitel seines Evangeliums, dass "Jesus nach Galiläa kam und das Evangelium Gottes 

predigte" (Mk 1,14). Schon früh muss es zu einem Bruch mit seinem Elternhaus, mit seiner 

Familie gekommen sein. Denn sie hielten ihn für wunderlich: „Er ist von Sinnen“ (Mk 3,21). 

Während seines öffentlichen Wirkens in Galiläa ging er in die örtlichen Synagogen um zu 

lehren (Mt 4,23; 9,35; 13,54), so auch am Sabbat (Mk 1,21; Lk 4,15.16; 6,6; 13,10). Das 

Hauptthema seiner Predigten war: "Suchet zuerst das Reich Gottes" (Mt 6,33). 

 

Jesus war einzigartig und blieb ehelos. Er war arm, bettelte aber nicht. Obwohl er immer wieder 

für sich die Stille zum Beten und zur inneren Sammlung suchte, war er aber nicht dem Leben 

 
33 Hebräisches Lehnwort, das vom gr. synhedrion -Versammlung- abgleitet ist. Der Sanhedrin wird 

auch „Großer Sanhedrin“ bzw. „Gericht der 71“ genannt. 
34 Umstritten ist, ob dieses Gremium wirklich zur Zeit Jesu so existierte oder nicht das Bild eines 

Nationalen Gerichtshofs in den Texten des Neuen Testaments von den Verfassern „konstruiert“ 
worden ist. Vgl. David Goodblatt, Der Sanhedrin, in: Das Neue Testament, jüdisch erklärt, 647, 650. 

35 Flavius Josephus, Jüdische Altertümer, 18.Buch, 3,3; Jack Pastor, Flavius Josephus, in: Das Neue 
Testament-jüdisch erklärt, 781, 783. 

36 So Arthur Drews, Die Christusmythe, 1910. 



9 
 

abgewandt, sondern nahm beispielsweise an Hochzeiten teil und fand nichts dabei, sich mit 

den damals unbeliebten Zöllnern (Steuereintreibern) sowie mit Sündern an einen Tisch zu 

setzen. In dem Buch "Jüdische Altertümer"37 von Flavius Josephus wird Jesus im 

Zusammenhang mit Maßnahmen des römischen Präfekten38 von Judäa, Pontius Pilatus, 

erwähnt. "Um diese Zeit", so Josephus, habe ein weiser Mensch namens Jesus gelebt, der 

erstaunliche Taten vollbracht und die Menschen gelehrt und Juden und Heiden an sich 

gezogen habe. Er sei schließlich vom römischen Präfekten Pilatus auf Initiative der Anführer 

des jüdischen Volkes zum Tod verurteilt worden, jedoch am dritten Tag wieder lebend 

erschienen, und das Volk der Christen, das sich nach ihm benenne, bestehe "bis zum heutigen 

Tag" fort. 

 

Der Todestag Christi war nach dem Johannes-Evangelium (Joh 18,28) der 14. Nisan, nach 

unserem Kalender39 ein Freitag, nach den drei anderen Evangelien der Tag, an dem abends 

nach Sonnenuntergang das jüdische Passafest begann40, der 15. Nisan. Wahrscheinlich 

wurde Jesus zwischen 30 und 33 unserer Zeitrechnung gekreuzigt.41 Er war vermutlich um die 

37 Jahre alt. Im Imperium Romanum herrschte bei seinem Tod der römische Kaiser Tiberius. 

 

 

1.2 Die Berichte über Jesus in den Evangelien 

Über Jesus von Nazareth berichten die vier Evangelien des Neuen Testaments. Dies bildet 

den zweiten Teil der Bibel, deren erster Teil das Alte Testament ist. Was Christen als das „Alte 

Testament“ bezeichnen, ist für Juden die Jüdische bzw. Hebräische Bibel, eine Sammlung von 

Schriften der jüdischen Nation. Das Neue Testament besteht dagegen aus der "Literatur einer 

kleinen, im ganzen östlichen Mittelmeer verstreuten Sekte",42 aus der sich dann das 

Christentum entwickelte. 

 

Die in der Jüdischen Bibel enthaltenen Erzählungen, die schon lange vor Jesu Geburt 

entstanden waren, werden von den Christen bezüglich Jesus von Nazareth messianisch und 

prophetisch gedeutet und ausgelegt und haben deshalb große Bedeutung für den Christlichen 

Glauben. Denn zur Zeit Jesu warteten die Juden auf einen Messias, der ihr Volk von der 

 
37 Flavius Josephus, Jüdische Altertümer, 18.Buch, 3,1-3. 
38 Flavius Josephus berichtet von einem „Prokurator“ Roms, doch war der Statthalter zur Zeit Jesu ein 

Präfekt. Präfekten waren höchste Beamte, die unmittelbar vom Kaiser eingesetzt waren und stammten 
in der Regel aus dem Senatoren- oder Ritterstand. Prokuratoren waren dagegen Beauftragte des 
Kaisers für bestimmte Aufgaben, wie z.B. für die Verwaltung öffentlicher Finanzen, die deutlich 
weniger Macht und Befugnisse hatten als die Präfekten. Die Jesus-Passagen in dem Buch Altertümer 
sollen erst viele Jahre nach dem Tod ihres Verfassers von Christen eingefügt worden sein (str.). 

39 Die heutige christliche Zeitrechnung im Abendland, die erst etwa 500 Jahre nach Christi Tod von dem 
in Rom lebenden Mönch und Astronom Dionys ius Ex iguus  (um 470 - um 544) „erfunden“ wurde, 
gibt das Geburtsjahr von Jesu Christo falsch wieder. Denn er verrechnete sich um einige Jahre. In 
dem von ihm angenommenen Jahr der Geburt war Jesus wahrscheinlich schon tatsächlich zwischen 
4 und 7 Jahre alt. Die Antike lebte ohne Zeit, ganz im Augenblick, kannte allerdings Zyklen, die sich 
am Mond oder der Sonne orientierten. Man datierte die Zeit immer neu nach der Macht des Herrschers 
bzw. Kaisers. Dagegen stellte das Christentum das Leben mitten in den zeitlichen Ablauf, wie schon 
der Beginn des Johannesevangeliums zeigt: "Am Anfang war der Lógos (das Wort)". 

40 Paschafest gesprochen. 
41 Das genaue Todesjahr ist nicht zu ermitteln. Es gab Vertreter in der Jesus-Forschung, die 

behaupteten, dass Jesus von Nazareth nie existiert habe. Diese Herangehensweise beschädigte den 
Glauben an die Christliche Religion. Heute wird kaum noch bestritten, dass es Jesus von Nazareth 
gegeben hat. Allerdings behandelt die Forschung der Christologie weiterhin Jesus von Nazareth sehr 
historiographisch und vernachlässigt seine geistige Bedeutung und das religiöse Empfinden der 
Gläubigen. Im Islam sind derartige historiographische Nachforschungen verboten, was diesen 
Glauben unbeschädigter und kraftvoller erscheinen lässt als den Christlichen Glauben. 

42 John Barton, Die Geschichte der Bibel, 183. 



10 
 

römischen Besatzung befreien sollte. Die Muttersprache der Juden zur Zeit Jesu war 

aramäisch und die außerhalb Palästinas lebenden Juden sprachen griechisch, die damalige 

Weltsprache.43 Damit auch die jüdischen Diasporagemeinden im nach den Eroberungen 

Alexanders des Großen (356-323 v.Chr.) von hellenistischer Kultur und griechischer 

Sprache geprägten Orient die Texte, die besonders für den Kult gebraucht wurden, verstehen 

konnten, wurde der hebräische Urtext der jüdischen Bibel wahrscheinlich schon früh in den 

jüdischen Gemeinden, in Gottesdiensten und bei Gerichtsverhandlungen mündlich ins 

griechische übersetzt. 

 

Dann ließ nach der im sog. Aristeasbrief wiedergegebenen Legende der ägyptische König 

Ptolemaios II. Philadelphus (284-247 v.Chr.) aus der Dynastie der Ptolemäer von 72 

jüdischen Gelehrten aus dem Umfeld der Bibliothek von Alexandrien eine griechischsprachige 

Fassung der hebräischen Bibel erstellen, die nach der Anzahl der Übersetzer kata tous 

hebdomekonta bzw. lateinisch Septuaginta genannt wurde, wobei man die Zahl 72 zu 70 (lat. 

septuaginta) abrundete.44 Auf Grund einer Kombination von Dtn 32,8 und Ex 1,5 galt die 70 

(lt. LXX) als Zahl der Weltvölker. Anfangs waren nur die fünf Bücher Mose (gr. Pentateuch), 

welche die Juden als Tora (gr. nomos, dt. Gesetz, Unterweisung) bezeichnen, übersetzt 

worden. Die Tora ist maßgeblich für den jüdischen Glauben und enthält die für Juden 

vorgeschriebenen Lebensregeln. Im 1. Jahrhundert n. Chr. waren schließlich alle Teile der 

jüdischen Bibel, die in ihrer Gesamtheit im Judentum als Tanach bezeichnet werden (TaNaK, 

Akronym für T=Tora, N=Neviim (Propheten) und K=Ketubim (Schriften))45 vollständig ins 

Griechische übersetzt.46 Die römische Zahl LXX wurde bald zur Standardabkürzung für die 

Septuaginta. Diese „war die vollgültige Bibel des hellenistischen Judentums.“47 Heute 

vergessen ist, dass im 1. Jhd. n. Chr. die LXX nicht nur für die Juden, sondern auch für die 

Jesusbewegung und frühen Christen das alleinige „heilige Buch“ war,48 das sie Altes 

Testament nannten. Das hebräische Wort für "Bund", das die Vereinbarung zwischen dem 

jüdischen Volk und ihrem Gott beschreibt, war in der Septuaginta mit "diathekè" ins griechische 

übersetzt worden, ein Wort, das dann später, als das Lateinisch der Römer die griechische 

Sprache als Weltsprache ablöste, zu "testamentum" wurde. 

 

Den Verfassern der erst nach dem jüdisch-römischen Krieg (66-70) geschriebenen Evangelien 

lag die griechischsprachige Septuaginta vor, weshalb sie auch die Evangelien in Griechisch 

abfassten.49 Das hat dazu geführt, dass die LXX die Evangelientexte sprachlich beeinflusst 

hat.50 Die griechische Sprache war wegen ihrer hohen Entwicklung, ihres Wort- und 

 
43 Alexander der Große hatte in mehreren Feldzügen relativ schnell hintereinander ab 331 v.Chr. nicht 

nur Teile Europas, sondern auch des Vorderen Orients, Ägyptens, Mesopotamiens und das ganze 
Perserreich überrannt und unter seine Kontrolle gebracht. In der Folge gerieten die dort lebenden 
Völker, auch das jüdische Volk, unter den Einfluss griechischer Kultur und griechischer Sprache. 
Gewöhnlich wird diese Zeitströmung als „Hellenismus“ bezeichnet. 

44 Eduard Lohse, Eine Biographie, 33, unter Hinweis auf den legendarischen Aristeasbrief (ca. 200 
v.Chr.). Den Kirchenvätern lag die Septuaginta vor und sie war wesentliche Grundlage für ihre 
Schriften. Die Legende von der Entstehung der Septuaginta erzählt Kirchenvater Tertullian in seiner 
Schrift Apologeticum, Kap 18. Der Aristeasbrief ist das älteste Zeugnis über die Septuaginta. 

45 Leonard Greenspoon, Die Septuaginta, Das Neue Testament-jüdisch erklärt, 765, 767. 
46 Auch die Psalmen (Psalter), das sind jüdische Lieder, Gedichte und Verse, wurden in die 

Septuaginta aufgenommen. 
47 Martin Rösel, Die andere jüdische Bibel, in: Das Neue Testament-jüdisch erklärt- in der Diskussion, 

218, 226. 
48 Darauf weist z.B. hin: Claus Westermann, Umstrittene Bibel, 138. 
49 Im sog. Koine-Griechisch. 
50 Es gab wohl mehrere versch. Fassungen der LXX. So Leonard Greenspoon, Ebd., 768. Paul de 

Lagarde (1827-1891), im 19. Jhd. einer der maßgeblichen Erforscher der Septuaginta, hatte 
ermittelt, dass nicht alle Manuskripte der einzelnen Bücher der Septuaginta auf eine gemeinsame 


