


Die Texte für dieses Buch sind ausgesuchte Transkripte aus ver schiedenen Dis -
kurs-Serien, die Osho vor einer internationalen  Zuhörerschaft gehalten hat. Alle
Osho Diskurse sind als Originale publi ziert worden und als Original-Audios er-
hältlich. Audios und das vollständige Text-Archiv finden sie unter der online-
Biblio thek „Osho Lib rary“ bei www.osho.com

Titel der englischen Ausgabe: Don’t blame your Karma

1. Auflage 2025

Umschlaggestaltung: Agentur Guter Punkt

Übersetzung: Anuragi Oskar Klappenberger

Copyright © 2025 Osho International Foundation, Zürich, Schweiz,

www.osho.com

Copyright © 2025  Innenwelt Verlag GmbH, Brabanter Str. 15, Köln

info@innenwelt-verlag.de, www.innenwelt-verlag.de

Alle Rechte vorbehalten. 

OSHO is a registered trademark of Osho International Foundation,

Zürich, Switzerland, used under license

Druck: CPI books, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-910856-08-0

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

® DON’T  
BLAME YOUR  
KARMA

 Lass die Falle von Ursache  
und Wirkung hinter dir und 

 finde deine Freiheit

      



Inhalt

Vorwort   5

1. Kapitel Das Wahre, das Gute und das Schöne   12

2. Kapitel Untersuchen, nicht glauben   44

3. Kapitel Die Bedeutung von Stille   80

4. Kapitel Das Selbst und die Wahrheit   110 

5. Kapitel Öffne deine Flügel der Liebe   138

5



Vorwort

Der Verstand ist die eigentliche Ursache deines Elends. Dass du
leide st liegt also nicht an vergangenen Karmas. Dein Elend
ist deine eigene Erfindung und nichts anderes. Glückseligkeit
ist deine eigentliche Natur. Unglücklichsein verlangt einen
großen Aufwand, es muss geplant werden, du musst in dieses
Unglück viel Energie investieren. Es ist deshalb so mühsam,
weil es gegen deine eigentliche Natur gerichtet ist. Weil du
gegen den Strom schwimmst, entsteht kontinuierlich ein
Konflikt mit deiner eigentlichen Natur.

Die Natur kennt keine Zukunft, die Natur kennt vielmehr
immer nur das Hier und Jetzt. Die Bäume wachsen in die-
sem Moment und die Flüsse fließen in diesem Mo me nt.
Alles passiert in diesem Moment, nur der Ver stand nicht.
Sogar dein Körper entwickelt sich in diesem Mo ment, dein
Blutkreislauf bewegt sich in diesem Moment, dein Herz
schlägt in diesem Moment. Außer deine m Verstand ist alles
im Hier und Jetzt. Der Verstand aber, der ist weit, weit fort.

Und dabei ist dieser Verstand die eigentliche Ursache
deine s Unglücks. Es liegt nicht an vergangenen Karmas, dass
ihr unglücklich seid, nein. Es ist auch nicht so, dass Gott sich
entschieden hätte, dass ihr leiden sollt. Es liegt auch nicht
daran, dass Adam und Eva eine Sünde begangen hätten,
überhaupt nicht. Das alles sind Ausreden, um die Ver ant -
wortung für euer Elend zu verschleiern – und dafür muss
dann alles Mögliche herhalten. Der arme Adam und die arme

7



9

Eva – das sind in Wirk  lichkeit nichts anderes als Sünden -
böcke. Oder, wenn die beiden wie alle derartigen Sinnbilder
an Überzeugungs kraft verloren haben – denn jede Metapher
verliert ja irgendwann ihre Überzeugungs kraft – wenn ein
Klischee seine Kraft verloren hat, dann lasst ihr euch halt
etwas anderes einfallen. So kam es zur Erfin dung der
Theorie des Karmas – weil ihr in den vergangenen Leben so
viele falsche Sachen getan hättet, deshalb würdet ihr also
jetzt leiden. 

Schiebt es nicht auf die vergangenen Leben! Ihr wart in
den vergangenen Leben die gleichen wie in diesem; damals
wart ihr auch schon so elend wie jetzt. Euer Leiden hat einen
Grund im Hier und Jetzt und das liegt nicht an irgend -
welchen Sünden böcken. Die dienen nur dazu, euch jetzt
etwas zu entlasten. Und diese Entlastung ist sehr gefährlich,
denn so werdet ihr euch niemals verändern, ihr würdet die
Gleichen bleiben wie schon immer. Was könnt ihr denn mit
euren vergangenen Leben anstellen? Die sind doch vorbei,
daran kann man nichts mehr ändern. Zu leiden ist dann das
einzige, was noch bleibt – dir bleibt nur dein Leiden.

Oder Kismet – Schicksal … Keiner tut dir was an, Gott ist
nicht böse; Gott hat dein Elend nicht vorbestimmt, andern-
falls wäre Gott ein Sadist – ein krankhafter Bösewicht, noch
schlimmer als der Teufel, der unschuldige Leute dazu ver-
dammt, für Dinge zu leiden, die sie noch nicht einmal getan
haben! Dann wäre die Existenz sehr ungerecht, unfair und in
gar keiner Weise lebenswert. Und Religion wäre nichts
anderes als eine Farce. 

Gott hat nicht vorherbestimmt, dass ihr leiden sollt. Aber
das wurde so oft erzählt, dass es die Menschen auf die Dauer
nicht mehr überzeugt hat. So hat man sich nach und nach

8

von der Idee des Karmas ver ab schiedet und die Idee, dass alles
vorbestimmt sei, wurde ver worfen. Man musste also wieder
etwas Neues erfinden.

Karl Marx ist zwar gegen Religion, aber im Grunde ist auch
er nicht anders. Er sagt, es sei eine historische Not wendig -
keit – das ist die gleiche Idee wie die des Schick sals, nur mit
anderen Worten. Euer Leiden ist durch die Geschichte vorbe-
stimmt – ihr leidet aufgrund eines ökonomischen Schicksals,
aufgrund des Klassenkampfes. Solange die Klassen nicht über-
wunden sind, kann das Elend nicht verschwinden. Schon
wiede r seid ihr fein raus: Was könnt ihr dann schon tun?
Wenn die Utopie Realität wird, erst wenn der Kommunismus
sich auf Erden durchsetzt, wird das Elend ein Ende haben.
Jetzt wird das Elend von den Reichen, von den Kapitalisten
verursacht. Aber der Kapitalist selber leidet ja auch. Und es ist
sogar so, dass die Reichen noch mehr als die Armen leiden.
Warum? Weil die Reichen alles haben, was man braucht, um
nicht zu leiden, und doch erkennen sie die Vergeblichkeit von
all diesem unendlichen Reichtum. Deren Elend ist unendlich.

Der Arme leidet, weil er hungert. Der Reiche aber leidet
nicht weil er hungert, er leidet weil er jetzt weiß, dass man ein
wunderbares Haus haben kann, ausreichend zu essen, dass
man eine gute Ehefrau haben kann, eine wunderbare Familie
in einer vertrauten Atmosphäre, und dennoch ist man tief im
Innern hungrig – man hungert spirituell. Das Leben ist be deu -
tungslos, sinnlos, oberflächlich, leer. So entsteht ein enormes
Leid. Der Arme leidet aus materiellen Gründen; der Reiche
aus psychologischen Gründen.

Warum leiden die Reichen? Wenn es nur eine Frage des
Reichtums ist, dann sollten die Reichen nicht leiden. Aber das
ist wieder ein Alibi, eine Rationalisierung, damit man auf



sein, für deine Glückseligkeit. So erreichst du eine enorme
Freiheit. 

Wenn man die Verantwortung für sich selbst übernimmt,
wird man frei. Man wird frei von vergangenem Karma, man
wird frei von Schicksal, Vorbestimmung, man wird frei von
Geschichte, man wird frei von Psychologie   – man ist plötz-
lich frei von allen Ausreden. Und wenn man erst einmal die
wahre Ursache ausfindig gemacht hat, beginnen sich die
Dinge zu verändern.

Philosophia Perennis, Serie 2, #11

11

seine n alten Wegen und Mustern weitermachen kann. Auch
das hat sich als Irrtum erwiesen; auch das ist inzwischen ein
Klischee.

Und so hat Sigmund Freud etwas anderes erfunden, er
sagt: „Es liegt an deinen unbewussten Instinkten, deinen Be -
gier den, die dir von deiner animalischen Natur geblieben
sind. Es liegt an diesen Wunden im Unterbewusstsein, dass
der Mensch leidet.“ Was kannst du aber gegen dein Unter -
be wusstsein ausrichten? Das alles sind nur verschiedene
Namen für den gleichen alten Trick, für die immer gleiche
Strategie: „Ich bin nicht verantwortlich.“ 

Irgendwas anderes … Das Unterbewusstsein, die Ge -
schichte, die ökonomischen Ver hält nisse, Gott, das Schicksal,
mein Karma, egal was – xyz – was auch immer. Nur eines ist
sicher: „Ich selber bin nicht der Grund für mein Un glück -
lichsein,“ Und das ist es, worin euer gesamtes Elend begrün-
det liegt, in diesem Trick.

Schau genau hin: Du bist der Grund für dein Leiden, nie-
mand sonst. Das zu erkennen ist der erste Schritt, um ein
religiöser Mensch zu werden. Du wirfst deine Verant wor -
tung nicht mehr auf andere, du erkennst ein für alle Mal:
„Ich bin die Ursache meines Unglück lichseins.“ Und somit
wirst du natürlich erst einmal ein wenig traurig sein, du wirst
etwas dümmlich dastehen. Wenn du selber der Grund bist,
warum erschaffst du dir dann dein Unglück lichsein immer
wieder? Um zu leiden? Wo du das Leiden doch nicht liebst.

Zu Beginn wirst du vielleicht etwas traurig sein, du
kommst dir vielleicht etwas seltsam vor, verwirrt, durchein-
ander. Aber bald wirst du eine große Freiheit in dir spüren.
Wenn du die Ursache für dein Unglücklichsein bist, dann
kannst du auch die Ursache für dein innerliches Wohlgefühl

10



Aber dieser Dreizack entstammt der Weisheit alter weiser
Männer, er ist das Symbol der Drei. Es gibt Tausende von
Tempeln auf der Welt, und sie haben den Versuch unter-
nommen, sich dieser Dreier-Figur in tausenderlei Formen
zu bemächtigen. Die Christen teilen diese Dreiheit in Vater,
Sohn und den heiligen Geist. Und die Inder haben die
Dreiheit Brahma, Vishnu und Mahesh oder Shiva.

Es ist sehr interessant, dass die Drei – Brahma, Vishnu,
Mahesh – eine ähnliche Funktion haben wie das Neutron,
das Proton und das Elektron. Brahma ist die Kraft der Krea -
ti vität, Vishnu die erhaltende Kraft und Mahesh oder Shiva
die zerstörerische Kraft. 

Diese Zahl drei hat sich im Leben der Menschen auf viel-
fältige Weise bemerkbar gemacht. Diejenigen, die Gött lich -
keit erfahren haben, teilen sie in drei auf: Satyam, Shivam,
Sunderam – das Wahre, Gute, Schöne. Man muss darüberhin-
aus verstehen, dass die gesamte Arithmetik im Vielfachen der
Drei existiert. Vielleicht habt ihr nie darüber nachgedacht,
warum wir unsere Zahlen auf nur neun beschränkt haben.
Alle unsere Zahlen stellen lediglich eine Erweiterung von nur
neun Zahlen dar, und man erhält neun dadurch, dass man
drei mit drei multipliziert. Und das Faszinierende ist, dass,
wenn wir neun mit irgendeiner Zahl multiplizieren, dass
dann die Summe aller Zahlen immer eine neun sein wird.
Wenn wir zum Beispiel neun mal zwei nehmen, erhalten wir
achtzehn, eins und acht, und die Quersumme aus eins und
acht ist neun. Wenn wir neun mit drei multiplizieren, erhal-
ten wir siebenundzwanzig, und die Quersumme ist neun.

Die Existenz ist leer, und das geht über unseren Verstand.
Aber wenn sie durch drei geteilt wird, wird es zum ersten
Mal nachvollziehbar. Und wenn dieser Dreizack sich mit

13

1

Das Wahre, das Gute und das Schöne

Bewusste Seelen!

Es gibt ein großes Geheimnis in unserem Leben und in der
gesamten Existenz. Wenn wir tiefer ins Leben hineinsehen,
faltet sich das Leben in drei Bereiche auf. Die Zahl drei ist sehr
geheimnisvoll. Solange es lediglich die religiösen Menschen
waren, die über die Drei sprachen, hätte man darüber lachen
können. Jetzt aber erkennt sogar die Wissenschaft das Ge -
heim nis der Zahl drei an. Im Zusammenhang mit der ato -
maren Explosion von Materie, brachte eine atomare Analyse
eine äußerst fas zinierende Tatsache ans Licht: Die Energie, aus
der die Existenz besteht, hat drei Teile: das Neutron, das Pro-
ton und das Elektron. Und die gleiche universelle Energie
manifestiert sich in drei Formen, die das gesamte Universum
bilden. 

Ich war vor ein paar Tagen in einem Shiva-Tempel und ich
fragte den Priester des Tempels: „Was ist der Zweck des
Shiva-Dreizacks?“ Der Priester sagte: „Shiva trägt den Drei -
zack seit jeher, damit ist kein Zweck verbunden.“

12



Gesellschaft stellt die Moral einen Endpunkt dar: wenn du
zu anderen Menschen gut bist, dann ist die Gesellschaft
zufrieden und sie verlangt von dir weiter nichts. Die Gesell -
schaft sieht ihre Ziele für vollendet, wenn deine Be zie -
hungen zu anderen gut sind. Aus diesem Grund kann die
Gesellschaft sich mit Moral zufrieden geben, ohne dass sie
auf Religion oder Philosophie angewiesen wäre. Ihr Zweck
ist mit Moral erfüllt, und das heißt dann, gut zu deinen
Mitmenschen zu sein.

Die Gesellschaft kümmert sich nicht darum, ob du zur
Natur ein gutes Verhältnis hast; sie kümmert sich nicht ein-
mal darum, ob du gut zu dir selber bist. Es interessiert sie
nicht, ob du die Wahrheit in dir selber gefunden hast, auch
nicht, ob du eine Beziehung zu der Schönheit des Mondes
und der Sterne hast. Sie ist nur an einer Sache interessiert:
Du sollst gute Beziehungen zu anderen um dich herum
haben. Deshalb richtet die Gesellschaft so viel Auf merk sam -
keit auf das Gute. Die Gesellschaft achtet jene, die das Gute
in ihrem Leben entwickeln, wenn sie Heilige sind und
Weise.

Aber in der Tiefe der Existenz ist das Gute das Periphere,
das Öberflächlichste. Deshalb haben Heilige selten wirklich
menschliche Tiefe. Vergleicht man sie mit Dichtern und
Künstlern, haben diese eine tiefere existenzielle Seinsweise.
Jemand, der mit dem Mond und den Sternen verbunden ist,
hat ein tieferes Wesen als Heilige.

Ein Mensch, der mit dem Mond und den Sternen verbun-
den sein kann, der kann auch ohne Schwierigkeiten mit
Menschen Verbindungen herstellen; da gibt es keine Schwie -
rigkeiten. Aber ein Mensch, der mit anderen Menschen in
Verbindung steht, der ist nicht zwangsläufig auch mit dem

15

sich selbst multipliziert wird es zum ersten Mal für unsere
Augen sichtbar. Wenn der Dreizack sich weiter und weiter
bis ins Unendliche mit sich selber multipliziert, wird die
gren zen  lose Ausdehnung der Existenz manifest.

Es lohnt sich, die dreifaltige Natur des menschlichen Da -
seins genauer zu betrachten. Das Wahre ist der innerste Kern
des menschlichen Daseins. Wahrheit bedeutet für den Men -
schen, dass er weiß, wer er wirklich ist: Wahrheit, das ist die
Beziehung des Menschen zu seinem eigentlichen Sein. Das
Schöne schließt dabei unmittelbar an die Wahrheit an. Ein
Mensch mag unmittelbar mit der Natur verbunden sein,
kann dabei aber nicht zwangsläufig mit sich selbe r in
Kontakt sein; wenn ein Mensch sich mit der Natur ausein-
andersetzt, dann entfaltet sich darin gleichermaßen auch das
Phänomen der Schönheit. Und das Gute deutet auf die Be -
ziehung des Menschen zu anderen. Das Gute handelt also
von den sozialen Beziehungen des Menschen, das Schöne von
seiner Beziehung zur Natur und das Wahre deutet auf die
menschliche Beziehung zu sich selber. Es gibt eine Welt der
Natur außerhalb von uns, es gibt eine Welt der mensch -
lichen Beziehungen außerhalb von uns und dann gibt es noch
das eigene Selbst des Menschen. 

Wenn du drei Kreise mit dem Menschen in der Mitte
bilde st, drei konzentrische Kreise, dann gehört der nächste
Kreis zur Wahrheit. Der zweite ist der der Schönheit, die
Welt der Beziehung des Menschen zur Natur. Und der drit-
te Kreis ist der des Guten, der Kreis, der die Beziehung des
Menschen zu seiner Mitwelt darstellt.

Das Gute ist die äußerlichste Sphäre – insofern ist es exis -
tenziell vom gesellschaftlichen Standpunkt aus. Die Gesell -
schaft denkt nicht an Religion jenseits von Moral. Für die

14



einen mächtigen Einfluss haben, auch die Länder sind, wo es
wenig Respekt für Schönheit gibt. Unser Land ist so ein Land.
In diesem Land spielt Schönheit keine Rolle. Auf Schön heit
schaut man herab, sie wird unterdrückt. Auf seiner Rückkehr
von Indien nach Deutschland schrieb Graf Key ser  ling:
„Mein Verständnis von Indien ist, dass hier so wohl
Hässlichkeit als auch Krankheit spirituelle Qualitäten sind.
Schmutzig zu sein ist die Voraussetzung für das Streben nach
einem spirituellen Weg.“

Ein Jainamönch wird nicht baden. Je stärker der Geruch
seines Schweißes ist, desto deutlicher sind die Hinweise auf
seine spirituelle Praxis. Er putzt sich nicht die Zähne. Wenn
du ihm näherkommst, fühlst du dich zurückgestoßen, aber
dann wirst du feststellen, dass der Mensch, dem du näher -
gekommen bist, ein Mönch ist. Indien hat das Gute respek-
tiert, und das wurde zu einem tödlichen Gift gegenüber der
Schönheit. Meiner Meinung nach ist Gandhi das höchste
Symbol für das Gute.

Das Gute ist das, was den Menschen als äußerste Peri -
pherie umgibt: sehr hohl, gerade mal die unterste Stufe einer
Leiter. Das geht nicht sehr tief. Nur „gute Leute“ kümmern
sich um ihre Beziehung zu anderen Menschen um sie
herum, sie machen sich nur darüber Gedanken, wie sie sich
zu anderen Leuten zu verhalten haben, wie oder wer sie
selbe r aber sind, darüber denken sie nicht nach. Es käme
ihnen niemals die Idee, dass neben dem Menschen auch die
Welt noch existiert: Steine, Flüsse, Berge. Wenn wir diese
unendliche Existenz auf die menschliche Gesellschaft be -
schränken, dann ist die Welt und das Leben auf dieser Welt
sehr beschränkt. Und natürlich besteht die Gefahr, dass ein
Mensch, der sich für das Gute entschieden hat, ein Heuchler

17

Mond und den Sternen verbunden. Ein Mensch, der
Schönheit tief erfahren hat, der hat auch genauso tief das
Gute in sich verwirklicht. Jeder, der vom Schönen tief durch-
drungen ist, der hat auch das Gute in sich gefunden, denn das
Gute ist die letztendliche Erfahrung des Schönen. Ein
Mensch, der auf einer tiefen Ebene das Schöne gefunden hat,
kann die Hässlichkeit des Schlechten in sich nicht ertragen.
Schlecht zu sein ist hässlich. 

Aber ein Mensch, der das Gute in sich entwickeln kann,
kann hässlich sein. Wenn ein Mensch, der das Gute in sich
entwickelt hat, auch das Schöne erkennen will, der steht vor
einer Wahl und muss sich entscheiden. 

Der indische Politiker Purushottam Das Tandon hatte vor-
geschlagen, die Tempel von Khajuraho, Konarak und Puri
zuzuschütten, weil die Statuen in diesen Tempeln nicht an -
ständig seien. Sie seien schön, aber es scheint, dass sie keinen
Bezug hätten zu Güte. Auf den Wänden der Tempel von
Khajuraho werden sexuelle Stellungen abgebildet, und es
gibt auch Statuen von schönen nackten Frauen. Puru shottam
Das dachte, sie sollten im Untergrund begraben werden, und
Gandhi stimmte seinem Vorschlag zu. 

Wenn dem nicht von Rabindranath Tagore widersprochen
worden wäre, dann wären Indiens unbezahlbare historische
Schätze verscharrt worden. Rabindranath war entsetzt, dass
jemand überhaupt so einen Vorschlag machen konnte.
Tandon war ein Mann der Güte; für ihn war das, was recht
ist, genügend. Schönheit, die schlechte Gedanken in jeman-
des Kopf verursachen könnte, die konnte nicht akzeptiert
werden. Er würde sogar Hässlichkeit tolerieren, wenn sie zu
etwas Gutem Anlass geben würde.

Das ist der Grund, weshalb die Länder, in denen Priester

16



Grausamkeit verschont geblieben. Dieser Mensch war von
allen Seiten und auf allen Ebenen dieser Welt isoliert. Wenn
jemand gewaltsam, zu jeder Zeit, auf allen Ebenen und in
jeder Hinsicht gut sein will, dann sich wird irgendwo das
Häss liche in ihm einen riesigen Raum verschaffen.

Aus diesem Grund leuchtet bei Menschen, die Gewalt -
losig  keit praktizieren, Gewalt aus ihren Augen, aus ihren
Nasen und aus ihren Händen. Diejenigen, die sich einer
sexuellen Enthaltsamkeit verschrieben haben, werden
vierund zwanzig Stunden am Tag von sexuellen Gedanken
verfolgt. Wenn jemand fastet … Falls ein un glück seliger
Mensch unter euch einmal gefastet hat, weiß er, dass er den
ganzen Tag an nichts anderes gedacht hat als an Essen, und
auch in der Nacht hat er von nichts anderem geträumt als
von Essen. Wenn sich jemand zu etwas Gutem zwingt, dann
entsteht daraus nicht etwas Gutes. Es mündet in nichts ande-
rem als in Scheinheiligkeit und Per version. Wenn er das
Gute in wirklichem Bewusstsein praktiziert, wenn er Güte
bei vollem Bewusstsein ausübt, dann entsteht daraus nicht
Heuchelei. Dann entwickelt sich daraus ein guter Charakter,
eine wertvolle Persönlichkeit. Aber das geht dann nicht sehr
tief, es bleibt an der Ober fläche.

Der zweite Kreis ist der des Schönen. Das äußerliche Ver -
halten ist die Welt des Guten, das Empfinden für Ästhe tik
allerdings, das wir alle in uns haben, das Gefühl für das
Schöne und für die Empfindsamkeit dafür, dass wir Schön -
heit erleben und erfahren können, das ist der zweite Kreis.
Gandhi ist die Essenz des ersten Kreises – das Symbol des Er -
folgs – während ich Hitler als ein Beispiel für das komplette
Versagen im ersten Kreis sehe. 

19

wird. Er wird nicht immer ein Heuchler sein, aber die
Gefahr dazu ist vorhanden, denn er lebt ja nur an der äußers -
ten Peripherie. Er hat versucht, sich des Lebens von seinen
höheren Erscheinungsformen her zu bemächtigen, aber
nicht von seiner eigentlichen Tiefe. Er versucht, das Leben
blühend zu leben, und er versucht das Leben, sobald es sich
weiter entfaltet, von allem, was unrein sein könnte, zu säu-
bern. Er poliert seinen Charakter, trinkt gefiltertes Wasser –
und denkt nur darüber nach, ob etwas falsch oder richtig ist,
ob das, was er tut, Recht sei oder Unrecht, ob es respektabel
sei oder nicht. Aber in all seinen Überlegungen lebt er nur
im Außenbereich des Lebens. Tiefer gehen kann er nicht. 

Nach meiner Überzeugung verkörpert Gandhi das oberste
Symbol der Güte, den komplexesten Ausdruck des Guten.
Wenn ein Mensch sich falsch entwickelt, wird er zu einem
Hitler; wenn der Mensch gut ist, wird er wie Gandhi wer-
den. Aber beide bewegen sich im selben äußeren Kreis. 

Ihr werdet überrascht sein, dass Hitler niemals rauchte und
dass er auch kein Fleisch gegessen hat. Er ging immer zur
gleichen Zeit zu Bett und wachte auch jeden Tag sehr früh
und immer zur selben Zeit auf. Er hatte niemals geheiratet.
Wenn man auf Hitlers Leben blickt, hat er die Qua li täten
eines Mönchs. Aber es gab niemals einen Menschen, der
Schlimmeres tat als Hitler.

Es ist wichtig, darüber tiefer nachzudenken. Wenn Hitler
ein paar Zigaretten geraucht hätte, ein paar Drinks genom-
men und manchmal auch Fleisch gegessen hätte, dann –
davon bin ich überzeugt – hätte die Welt nicht in einem
solch ungeheuren Ausmaß unter ihm gelitten. Wenn er eine
Frau geliebt hätte, oder ab und zu heimlich mit seiner Nach -
barin gesprochen hätte, dann wäre die Welt von seiner

18



„Ich denke oft, wenn ich jemandem hässlich vorkomme,
könnte ich ihn unglücklich machen und jemanden un glück -
lich machen, das ist gewalttätig. Wenn ich für jemanden
schön aussehe, dann mache ich ihn glücklich und jemanden
glücklich machen, das ist Gewaltlosigkeit.“ 

Rabindranath sagt, wenn er für jemanden schön aussieht,
macht er jemanden glücklich, und jemanden glücklich zu
machen ist Gewaltlosigkeit. Wenn er hässlich aussieht, dann
verursacht er Unglücklichsein und das ist eine gewalttätige
Aktion. Rabindranath sagt also, dass sein Moralgefühl ihm
sagt, dass er immer schön aussehen sollte. Und er sagt, dass
er bis zu seinem letzten Atemzug vom Göttlichen nur eine
einzige Bitte hätte, dass er nicht hässlich werden möge, um
seine Schönheit nicht zu verlieren.

Faszinierenderweise wurde Rabindranath immer schöner,
je älter er wurde. Nur sehr wenige Menschen sind so schön
vor ihrem Tod wie Rabindranath es war. Und wenn man
Rabindranath auf seinem Todesbett sieht, dann kann man
sehen, dass sein weißes Haar und sein weißer Bart in seinem
Gesicht so aussah wie der Schnee auf den Bergesgipfeln des
Himalaya, so als ob er mit Schnee bedeckt wäre, als wäre er
Gourishankar, der schönste Berg des Himalaya geworden.
Schönheit war in Rabindranaths Verständnis tief eingebettet
gewesen – so tief, dass er das Gute als einen Bestandteil der
Schönheit gesehen hat, und alles Schlechte als einen
Bestandteil von Hässlichkeit. Ein schlechter Mensch ist nicht
schlecht aufgrund seiner schlechten Taten; er ist schlecht,
weil sein Sein hässlich ist. Die Beurteilung betrifft Hässlich -
keit. Und wenn ein Mönch Hässlichkeit ins Leben bringt,
dann wird Rabindranath gegen ihn sein.

Wer auch nur ein wenig Schönheit erfahren hat, wird in

21

Rabindranath ist das Symbol eines erfolgreichen Mannes
im zweiten Kreis. In seinem Leben ist Schönheit das Ein und
Alles.

Ich habe gehört, dass Gandhi eines Tages Gast im Haus des
berühmten Dichters Rabindranath gewesen ist. Gandhi ging
gewöhnlich jeden Tag auf einen Abendspaziergang, also
fragte er Rabindranath, ob er mitkommen wolle. Rabin -
dranath sagte: „Warte einen Moment, ich will mir nur mein
Haar kämmen.“ Das überstieg das Verständnis von Gandhi.
Die Idee, sich übers Haarekämmen in einem fortgeschritte-
nen Alter Gedanken zu machen, erschien ihm lächerlich.
Jeder heilige Mensch würde so denken. Wenn es jemand
anderes gewesen wäre, dann hätte Gandhi sofort etwas ge -
sagt, aber es war schwierig, irgendetwas zu Rabindranath zu
sagen. Gandhi sagte nichts. Ihn zu kritisieren wäre einer
Miss billigung gleichgekommen, aber sein Schweigen glich
gleichermaßen einer Gegenrede.

Rabindranath ging ins Haus. Fünf Minuten gingen vorbei
und er kam immer noch nicht. Selbst nach zehn Minuten
kam er nicht zurück. Das ging über Gandhis Geduld. Er ging
hinein, um nach ihm zu sehen. Er sah, wie Rabindranath vor
einem zwei Meter hohen Spiegel stand und völlig versunken
seine Haare kämmte, offenbar hatte er vergessen, dass er
einen Spaziergang machen wollte. 

Gandhi fragte: „Was machst du denn? In deinem Alter bist
du so mit deinen Haaren beschäftigt!?“

Rabindranath drehte sich um. Sein Gesicht war in tiefer
Meditation und er sagte: „Als ich jung war, ging ich spazie-
ren, ohne mein Haar zu kämmen. Seit ich alt geworden bin,
bedeutet es mir etwas, meine Haare zu kämmen.“

Als sie dann spazieren gegangen sind, sagte Rabindranath:

20



Menschen gemachte Dinge – Fabriken, Maschinen, Häuser,
andere Menschen – das wird dann unsere einzige Realität
sein. Das ist dann eine von Menschen gemachte Welt.

Aber die menschliche Welt ist nur ein winziger Teil der
unendlichen Existenz. Wenn wir das gesamte Universum
betrachten, dann ist diese menschliche Sphäre im Verhältnis
dazu eigentlich gar nichts. Wenn wir die Ausdehnung des
gesamten gigantischen Universums bedenken, was ist dage-
gen die menschliche Welt im Vergleich? – nichts. Und die
Erde? Sogar sie ist nichts dagegen. Und die Sonne? Auch sie
ist nichts dagegen. 

Wir sind Teil dieses Nichts im Universum. In diesem Teil,
der nichts ist, ist die menschliche Welt nichts. Und in diesem
Nichts seiner Welt lebt der Mensch in Beziehung mit zehn
bis fünfzig anderen Menschen. Natürlich wird sein Leben
nicht viel Tiefe haben.

Eine weitere Sache muss man auch verstehen: dass unser
Verhältnis zu anderen Menschen auf Erwartungen basiert,
das sind also Beziehungen von Erwartungen. Und aus die-
sem Grund können die Beziehungen von uns Menschen
untereinander nicht wirklich schön sein. Häss lich  keit hält
immer da Einzug, wo Erwartungen vorhanden sind. Unsere
Beziehungen zu Leuten basieren auf Bedürfnis be friedigung
und Nachfrage, den Erwartungen also der Befriedigung von
Bedürfnissen. Und meint nicht, dass nur die Beziehung zwi-
schen euren Bossen und den Arbeitern damit gemeint ist.
Selbst die Beziehung zwischen Ehemann und Ehefrau be -
steht auf Bedürfnis befriedigung und Nachfrage. Wir sind alle
miteinander über Bedingungen verbunden.  

Wenn wir uns durch Schönheit mit der Welt verbinden,
sind wir zum ersten Mal bedingungslos. Und wenn wir

23

eine Welt jenseits der menschlichen Welt vorgedrungen
sein, in eine weitaus großartigere Welt. Normalerweise
leben wir nur in der Welt der Menschen – aber auch dann
leben wir in der menschlichen Welt nicht in aller Totalität,
auch da leben wir nur partiell. Jenseits der menschlichen
Sphäre gibt es Felsen, Berge, da gibt es den Mond und die
Sterne, und da gibt es den Himmel. Da gibt es eine unge -
heure Ausdehnung überall um uns herum, aber wir haben
keine Verbindung dazu.

Vor einiger Zeit wurde in London ein Gutachten über
Schulkinder erstellt. Eine Million Kinder sagten, sie hätten
noch nie eine Kuh gesehen, und siebenhunderttausend
sagte n, sie wären nie auf einem Bauernhof gewesen. Diese
Kinder, die niemals eine Kuh oder einen Bauernhof gesehen
hatten, sind natürlich völlig abgeschnitten von der eigent -
lichen menschlichen Existenz. Sie haben keine Beziehung
zum Existenziellen. Ihre Beziehung besteht nur zur Welt der
Menschen.

Ich lese gerade ein Buch. Der Autor sagt, man müsse sich
überlegen, im Untergrund zu leben, jedenfalls müsse man
sich mit solchen Plänen auseinandersetzen angesichts der
Tatsache, dass Land knapp wird und die Anzahl der Men -
schen auf der Erde stets zunimmt. So langsam müssten sich
alle Menschen darauf vorbereiten, unterirdisch zu leben. Er
mag wohl recht haben: wenn sich die Menschen weiterhin
so vermehren, dann werden sie unter der Erde leben müs-
sen. Dann werden wir nicht einmal mehr mit der Sonne
Kontakt haben; wir werden nicht einmal Kontakt haben mit
dem Mond und den Sternen. Dann werden wir von der
Natur als solcher abgeschnitten sein. Die Menschheit selber
wird dann die einzige Wirklichkeit, die wir kennen, und von

22



daran, dass wir denken, dass jemand, der Prostituierte auf-
sucht, unmoralisch handeln würde. Da gibt es aber keinen
großen Unterschied zwischen einem immerwährenden und
einem zeitlich begrenzten Vertrag. Der Unterschied besteht
lediglich in der Zeitdauer, einen anderen gibt es nicht. Da
gibt es kein Bewusstsein von Schönheit. Jemand, der wirk-
lich einen Sinn für Schönheit hat, kann keine n anderen
Menschen zu einem Ehemann oder einer Ehe frau machen,
weil ein Ehemann oder eine Ehefrau zu sein ein Handel ist.
Liebe ist nicht zu einem Handel fähig.

Wenn Liebe in unserer Welt tiefer verwurzelt wäre, könn-
te die Familie auf einer anderen Struktur gründen. In dieser
Struktur würde das System, einen Ehemann und eine Ehe -
frau zu besitzen, zu Ende sein. Und es wird eine natürliche
Beziehung geben – eine Beziehung, die auf Gefühlen be -
gründet ist, nicht auf Unterschriften im Büro eines Ange -
stellten. Es ist unwesentlich, ob das in einem offiziellen Büro
geschieht oder mit einer Musikaufführung vor einem
Priester. Ob die Registrierung religiös oder weltlich vollzo-
gen wird, macht keinen wirklichen Unterschied.

Das Verständnis von Schönheit ist der zweite, tiefere Kreis,
der uns über die Welt der Menschen hinaus hebt und uns
mit dem Grenzenlosen verbindet. Für mich ist Rabindranath
ein Beispiel für diesen zweiten Kreis. Und es lohnt sich zu
verstehen, dass jemand, der zum zweiten Kreis gehört, nicht
unbedingt gut ist, aber es besteht eine hohe Wahrschein lich -
keit, dass er es ist. Und ein Mensch im ersten Kreis muss
nicht nur gut sein, aber ist es schwieriger für ihn, Schönheit
zu begreifen.

Der dritte Kreis ist der des Wahren, wo ein Mensch mit
seinem eigentlichen Selbst nicht von außen her verbunden

25

bedingungslos sind, haben unsere Beziehungen Tiefe. Wenn
wir Bedingungen stellen, haben unsere Beziehungen eine
andere Tiefe, die eigentlich gar keine Tiefe ist. Beziehungen
der Schönheit bringen den Menschen tiefer in sein Sein.
Dichter, Maler, Tänzer, Bildhauer, Musiker sind Schöpfer
von Schönheit. Das sind die Menschen, die ein Leben der
Schönheit leben.

Aufgrund des starken Einflusses der Priester sind Poesie,
Schönheit und Musik nicht sehr tief in unser Sein eingedrun-
gen. Priester haben immer befürchtet, dass Schönheit die
Menschen zu Unmoral verleiten könnte. Aber die Wahrheit
ist, dass nur ein tieferes Wertschätzen der Schönheit einen
Menschen moralisch stärken kann; ansonsten kann es Moral
gar nicht geben. Je tiefer die Wertschätzung eines Menschen
für die Schönheit ist, desto sensitiver wird er sein, und je sen-
sitiver er ist, desto schwieriger ist es für ihn, unmoralisch zu
handeln. Ein Verständnis für Schönheit zu haben, führt nicht
zu Unmoral. Nur das Fehlen von einem Verständnis für die
Schönheit führt zu Unmoral.

Wenn ein Mann einer Prostituierten zehn Rupies zahlt
und mit ihr schläft, dann sage ich, ist das nicht sehr unmora-
lisch; dem liegt lediglich das Unvermögen zugrunde, Schön -
heit wahrzunehmen. Das Gefühl für Schönheit ist nicht
vorhan den. Wenn ein Mann tatsächlich meint, er könne
Liebe für zehn Rupies kaufen, dann hat er keinen Sinn für
Schönheit. Wenn ein Mann in der Lage ist, Liebe mit Geld
zu bezahlen, dann hat er keine innerliche Tiefe in seinem
Leben. Aber wir haben keine Schwierigkeiten, wenn wir
Ehe frauen auf Lebzeiten kaufen. Das ist ein unbefristeter
Ver trag. Vielleicht halten wir deshalb Männer, die Prosti -
tuierte besuchen, für unmoralisch. Möglicherweise liegt es

24



der dritte ist unmittelbar da. Aber alle drei sind Fesseln.
Selbst wenn du in deinem inneren Selbst verloren bist, bist
du noch in Fesseln und du hast angehalten. Das liegt daran,
dass jenseits von jenem Selbst die Wirklichkeit des universel-
len Selbst ist.

Es gibt das „Ich“, jenseits davon gibt es das „Nicht-Ich“.
Diese Nichtexistenz hat ihre eigene Wirklichkeit – nicht die
Wirklichkeit der Natur, sondern vielmehr die Wirk lich keit
der kosmischen Existenz, aus der diese Natur entsteht und in
das diese Natur sich wieder auflöst. 

Wenn ich bei der Moral aufhöre, dann bleibe ich ein Teil
der Gesellschaft. Wenn ich bei der Natur aufhöre, dann blei-
be ich ein Teil der Natur. Wenn ich bei mir selbst aufhöre,
dann bleibe ich ein Teil des Bewusstseins. Und selbst dann
kann ich nicht Teil der Gesamtheit der Existenz werden.
Nur jemand, der jenseits von diesen drei Kreisen geht, nur
der tritt in die Freiheit ein, in die totale Freiheit. Wahrheit,
das Gute, Schönheit sind die drei Gefühlsstadien des
Menschen. Aber wenn du jenseits von diesen drei Stadien
gehst, transzendierst du diese Gefühle. Dann bist du jenseits
vom Verstand. Samadhi ist ein Begriff dafür, wenn man jen-
seits dieser drei Stadien ist.

Es gibt zwei Arten, diese drei Kreise zu transzendieren. Ein
Beispiel des ersten Weges ist Ramana, ein Beispiel des zwei-
ten Weges ist Jiddu Krishnamurti. Eine Art, die drei zu trans-
zendieren ist, dass alle drei still werden. Keiner der drei
bleibt übrig; alle drei lösen sich auf. So wie die Wellen in
einem Ozean verschwinden und keine einzige Welle bleibt,
so bleiben weder das Gute noch das Schöne, noch das Wahre.
Alle drei sind verstummt. Weder hat das Gute irgendeine
Existenz, noch das Schöne, noch das Wahre. Die Wellen

27

ist, sondern direkt in seinem Inneren, dem Brahman, dem
eigentlichen Sein, in dem, der er ist. Für wie lange kann ich
mit Menschen an sich verbunden sein? Wie lange kann ich
mit dem Mond und den Sternen verbunden sein? Letztlich
muss ich mich mit mir selbst in mir verbinden. Das Wahre
ist der dritte Schritt, und Aurobindo ist ein Beispiel genau
dafür. Seine Suche galt dem Inneren, dem Tieferen in sich
selber sein, der inneren Suche des „Wer bin ich?“ 

Ein Individuum, das die Wahrheit erkennt, erkennt glei-
chermaßen das Gute und das Schöne. Aus diesem Grund ist
Aurobindo auch außergewöhnlich, was seine Taten anbe-
langt. Er ist auf einer gleichen Ebene wie Gandhi. Und
indem er Savitri geschrieben hat, hat er bewiesen, dass sein
Ver ständnis von Schönheit nicht geringer ist als das von
Rabindranath. Dass Aurobindo nicht der Nobelpreis verlie-
hen worden ist, liegt nicht daran, dass seine Poesie nicht
genauso großartig wäre wie die von Rabindranath. Es liegt
vielmehr daran, dass die Leute von der Nobel Foundation
Savitri nicht verstehen konnten. Aber Aurobindo widmete
sich ebenso der Suche nach dem inneren Sein, der Suche
nach seinem Selbst. Aurobindo ist ein Beispiel für das Wahre.

Ich habe diese drei Beispiele hergenommen, damit wir sie
in aller Klarheit sehen können. Aber keiner der drei kann
freigesprochen werden – weder Gandhi noch Rabindranath,
noch Aurobindo – denn diese drei Kreise gehören der Exis -
tenz an. Ein Freispruch fängt jenseits davon an. Wenn du auf-
hörst, dich gut zu benehmen, dann bist du immer noch in
deinen Grenzen. Wenn du beim Schönen Halt machst, dann
bist du immer noch in Fesseln. Wenn du beim Selbst Halt
machst, auch dann bist du noch in Fesseln. Der erste Knoten
ist weiter entfernt, der zweite Knoten ist etwas näher und

26



so, als würde sich der Ozean im Tropfen selber auflösen –
der Ozean verschmilzt mit dem Tropfen. Das Ergebnis ist
das gleiche Geschehen, aber die Individualität dieser beiden
ist unterschiedlich. Die Ebene, auf der sich Krishnamurti und
Ramana befinden, ist die Mindestqualifikation, um das Tor
der Spiritualität zu durchschreiten. Es ist das Minimum. Die
Mindestqualifikation, die nötig ist, um in die Spiritualität
überhaupt vorzudringen. Das  ist das Level von Ramana und
Krishnamurti – der unterste Level. Es gibt zweifellos großar-
tigere Individuen als Ramana und Krishnamurti, so zum
Beispiel Buddha, Mahavira und Christus. In Buddha und
Mahavira und Christus haben sich Ramana und Krishna -
murti gemeinsam realisiert; sie sind nicht getrennt. 

Nichtakitves und aktives Samadhi haben sich in der
Gleichzeitigkeit ereignet. Was positiv und negativ ist, ist
gleichzeitig. In Mahavira, in Buddha, in Christus haben sich
Negation und Affirmation gleichzeitig realisiert. 

Diese zwei Wege sind simultan – Krishnamurti mit Rama -
na. Wenn Mahavira spricht, dann spricht er in einer Aus -
drucks weise wie sie Krishnamurti hat. Und wenn Mahavira
in Stille ist, dann ist er so still, dass diese Stille der Stille von
Ramana entspricht. Ramana ist still, er schweigt. Krishna -
murti ist sicht bar, er ist ausdrucksstark, voller Dyna mik;
Ramana aber ist nichts als Stille. Wenn jemand den Reden
von Mahavira zuhört, wird er Krishna murti in ihnen wahr-
nehmen. Und wenn jemand Mahavira in seinem Schweigen
sieht, dann wird er Ramana darin sehen. 

Die Individualität von Buddha und Christus ist gleicher-
maßen wie die von Mahavira. Christus ist so still, dass er
sogar während er gekreuzigt wurde Gott bittet: „Vergib
diese n Leuten, denn sie wissen nicht was sie tun.“ Das ent-

29

dieser drei sind verschwunden. Das ist das nicht aktive
Samadhi. Auf diese Weise fängt mit Ramana die Reise in die
Befreiung an. 

Krishnamurti ist das Gegenteil von Ramana. Er steht eben-
so auf der vierten Ebene, aber genau gegenüber von ihm. In
Ramana sind alle drei still geworden, während alle drei in
Krishnamurti lebendig und in Balance sind. Die Kraft ist in
allen dreien gleich, und alle drei manifestieren sich ge mein -
sam. Aurobindo muss Poesie schreiben, aber Krishna murtis
Reden selbst sind schon Poesie. Er braucht sie nicht extra
nieder schreiben. Krishna murtis Existenz ist bereits reine
Poesie. Aurobindo hat Momente, die Poesie sind, während
für Krishnamurti die gesamte Existenz bereits Poesie ist.
Gandhi muss das Gute praktizieren, aber für Krishnamurti
stellt Güte seinen Schatten dar. Er muss sie nicht ausüben.
Gandhi muss Ge walt losigkeit zu seinem Pro gramm er -
klären, aber für Krishnamurti ereignet sich Ge walt  losigkeit
wie von selbst. Aurobindo muss nach der Wahrheit suchen,
aber für Krishnamurti ist die Wahrheit selbst auf der Suche
nach ihm. Alle drei sind in einer der artigen Balance, als
wären sie eine einzige gemeinsame Energie.

Was aber ist dann der Unterschied zwischen Ramana und
Krishnamurti? Beide stehen am selben Tor. Einer hat nicht -
aktives Samadhi erlangt, weil er sich jenseits von den dreien
entwickelt hat. Einer hat das aktive Samadhi erlangt, weil er
die Synthese der drei erreicht hat. Es gibt einen geringen
Unterschied zwischen den beiden. Es ist kein Unter schied
was die Erfahrung anbelangt, vielmehr ist die Basis der
Individualität unterschiedlich. Ramanas Samadhi ist wie ein
Tropfen, der sich im Ozean auflöst – ein Tropfen, der mit
dem gesamten Ozean eins wird. Krishnamurtis Samadhi ist

28



dualität einzuordnen. Bei ihm passiert Nichtaktivität und
Aktivität simultan. Der Unterschied zwischen Nichtaktivität
und Aktivität ist verschwunden. Krishna stellt die maximale
Eig nung dar, um in Spiritualität einzutreten; er symbolisiert
die letztliche, die höchste Eignung zu jeglicher Spiritualität.

Das heißt aber nicht, dass die Befreiung, die Ramana und
Krishnamurti realisiert haben, in irgendeiner Art geringer
wäre. Nein. Das bedeutet nicht, dass die Glückseligkeit, die
durch die Befreiung, die von Buddha und Mahavira erreicht
worden ist, in irgendeiner Weise geringer wäre als die von
Krishna. Nein. Das heißt nicht, dass einer von ihnen größer
oder der andere kleiner wäre. Das Wesentliche ist, dass diese
drei Individualitäten unterschiedlich sind. Ihre Bestimmung
ist die gleiche, aber es gibt einen grundlegenden Unterschied
in ihren individuellen Qualitäten. Ramana und Krishnamurti
stellen den Anfang dar, den Raum jenseits vom Wahren,
Guten und Schönen erreicht zu haben, der Beginn von
Trans   zendenz. Unterhalb von Ramana und Krishnamurti
gibt es drei Ebenen: eine ist dem Guten verpflichtet, eine der
Schönheit und eine der Wahrheit. Und wir stehen unterhalb
dieser drei Ebenen – wo wir weder das Gute, noch das
Wahre, noch das Schöne haben. 

Keine von diesen Dreien spielen in unserem Leben eine
wirkliche Rolle. In einem gewissen Sinn haben wir kein
Recht, uns Menschen zu nennen, solange wir uns nicht
wenigstens auf der untersten Stufe dieser Leiter befinden.
Das Menschsein beginnt mit Gandhi und endet mit Auro -
bindo. Und die Supermenschlichkeit beginnt mit Ramana
und Krishnamurti und endet mit Krishna. Wo befinden wir
uns in diesem System? Wir sind keine Tiere – so viel ist
sicher. Aber es gibt da Zweifel, ob wir Menschen sind. 

31

spricht genau der Seinsweise von Ramana. Und das ist der
Christus, der den Tempel mit einer Peitsche in der Hand von
all den Geldleihern reinigte, ihre Tische umschmiss und sie
aus dem Tempel jagte. So war die Erscheinungsform von
Krishna murti.

Jemand fragte mich: „Warum redet Krishnamurti mit so
viel Ärger, wenn er spricht?“ Wo es sich um aktives Samadhi
handelt, da geschieht so etwas logischerweise.

Jemand fragte mich: „Warum sitzt Ramana immerzu in
Stille?“ Menschen gehen zu ihm und fragen ihn etwas und
er sitzt einfach da und schweigt.“ Ich antwortete, dass nicht -
aktives Samadhi genauso ist: Es antwortet, indem es in Stille
bleibt.

Buddha, Mahavira und Jesus repräsentieren unterschied -
liche Qualitäten für diese zwei Erscheinungsformen. Wenn
sie nichtaktiv sind, sind sie unterschiedlich, und wenn sie
aktiv sind, sind sie unterschiedlich. Und selbst heute noch
können sich die Christen nicht erklären, dass der Jesus, der
die Peitsche im Tempel schwingt, der gleiche ist, der in Stille
am Kreuz hängt. Das sind zwei unterschiedliche Momente,
zwei unterschiedliche Situationen. Deshalb scheint es viele
Widersprüche in Jesus zu geben – und ebenso in Buddha
und in Mahavira.

Krishnas Individualität ist vollständiger. In ihr gibt es keine
Widersprüche; beides ist in seinem Wesen vereint. Seine
Lippen sind an der Flöte und gleichzeitig können seine
Augen voll Ärger sein. Sein Versprechen, dass er nicht am
Krieg teilnehmen würde und sein Eintreten in den Krieg
sind eins. Seine Erklärung, dass Mitgefühl dein Dharma sei
und seine Aussage, dass es dein Dharma sei, Krieg zu führen,
sind gleichermaßen eins. Es fällt schwer, Krishnas Indivi -

30



wären, und das ist ein gewaltiger Fehler.
Keiner ist ein Mensch durch Geburt. Eltern können einen

Menschen nicht herstellen. Es kann nur eine Gelegenheit
geliefert werden, sich zu einem Menschen zu entwickeln,
nur eine Chance. Wenn eine Mutter und ein Vater ein Kind
zur Welt bringen, dann besteht darin die Möglichkeit, dass
ein Mensch geboren werden kann. Ein Mensch selber wird
nicht geboren; er ist lediglich ein potenzielles menschliches
Wesen; aber wenn er sich anders entscheidet, dann kann er
unentwickelt bleiben.

Das Interessante daran ist, dass ein Mensch, wenn er sich
dafür entscheidet, ein Mensch sein kann. Und wenn er sich
dafür entscheidet, kann er auch über das Menschsein hinaus-
gehen. Und wenn ein Mensch sich entscheidet, kann er ein
Tier sein. Wenn ein Mensch sich dafür entscheidet, kann er
auch unter das Niveau eines Tieres fallen.

Wenn wir es also richtig verstehen, dann ist ein Mensch zu
sein eine Entscheidung. Menschlich zu sein bedeutet eine
unbegrenzte Möglichkeit sich zu entscheiden. Auf einem
niedrigeren Level haben Tiere keine Möglichkeit, sich zu
entscheiden. Auf einem höheren Level, dem Level ab einem
Aurobindo, das mit Ramana beginnt, da gibt es ebenfalls
keine Entscheidung. Tiere sind dazu bestimmt, so zu sein,
wie sie sind. Wenn ein Hund bellt, dann hat er dazu auch
keine Wahl. Und wenn ein Löwe zuschlägt, dann kann er
das auch nicht entscheiden.

Deshalb kann man nicht sagen, ein Löwe wäre gewalttätig.
Er kann sich ganz einfach nicht entscheiden, gewaltfrei zu
sein. Was bedeutet es dann, ihn gewalttätig zu nennen? Des -
wegen kann man ein Tier nicht anklagen, gewalttätig zu
sein, und man kann ein Tier nicht kriminell nennen.

33

Eines ist klar, wir sind keine Tiere. Das zweite   aber, dass
wir Menschen seien, das ist keine Selbst   verständ lichkeit.
Kein Tier zu sein, das ist eine negative Defi ni tion. Wohin -
gegen ein Mensch zu sein eine positive Zu schrei bung wäre.
Es ist eine positive, vollbrachte Leistung. 

Die Natur bringt uns in einen nicht-tierischen Zustand
und bietet uns die Möglichkeit, Menschen zu werden, aber
die Natur bringt uns nicht als Menschen hervor. Wenn die
Natur uns zu Menschen machen würde, würden wir niemals
zu Menschen werden, denn der erste Akt des Menschseins
ist die Wahl. Wenn die Natur uns nicht die Möglichkeit gäbe
zu wählen, würden wir Tiere bleiben.

Der Unterschied zwischen einem Menschen und einem
Tier ist der, dass ein Tier keine Wahl hat, es steht keine Wahl
zur Disposition. Ein höheres Wesen zu werden steht nicht
zur Wahl. Ein Hund wird als kompletter Hund geboren und
man kann von einem Hund nicht sagen, er wäre weniger
Hund als der andere. Wenn du so etwas sagen würdest, wür-
den dich alle für verrückt erklären. Alle Hunde sind gleicher-
maßen Hunde. Sie können dünner sein oder kleiner, dicker
oder größer, aber ihre Qualität, ein Hund zu sein wird
immer gleich sein. 

Bei einem menschlichen Wesen aber kannst du sagen, die-
ser Mensch ist menschlicher als jener. Das ist deshalb mög-
lich, weil Menschlichkeit nicht mit der Geburt geliefert wird.
Menschlichkeit ist unsere eigene Entfaltung; wir entwickeln
Menschlichkeit. Menschlichkeit kommt durch uns zu stande;
wir selber entwickeln diese Mensch lich keit. Menschlichkeit
ist unser Zustande bringen und unsere Suche. Man kann
sagen, dass Menschlichkeit unsere Entdeckung ist. Aber wir
alle glauben, dass wir Menschen aufgrund unserer Geburt

32



sen, wie du mit ihr umgehen kannst, und du wirst dich in
ihr ausdehnen. Dann wird sich das Gute ausbreiten und
wachsen. Beginne mit der Wahrheit, dehne dich aus zum
Schönen und schließe mit der Güte.

Alle Religionen dieser Welt empfehlen, mit dem Guten zu
beginnen und dann nach der Wahrheit zu streben. Sie sagen,
man müsse sein Verhalten ändern und dann sich um sein
Sein kümmern. Ich rate mit dem Sein zu beginnen, und das
Verhalten verändert sich dann ganz natürlich. Jemand, der
mit dem Verhalten anfängt, wird vermutlich sein ganzes
Leben mit unnützen Versuchen vergeuden.

Gandhi experimentierte sein ganzes Leben mit dem Zöli -
bat, aber er konnte sich nicht sicher sein, ob er es bis zum
letzten Moment seines Lebens realisiert hatte. Es gibt große
Schwierigkeiten, wenn man mit dem Verhalten be ginnt.
Mahavira hatte keinen Zweifel; Buddha hatte niemals den
geringsten Zweifel. Dafür gibt es einen Grund. 

Gandhi näherte sich dem Leben nur vom Verhalten her; er
verstand unter Leben nur das Äußerliche. Sogar sich auf sein
Inneres zu beziehen, geschah für ihn nur von außen. Seine
Bestre bungen kamen von außerhalb des Hauses, und es ging
dann darum, die Außenwände des Hauses in Ordnung zu
halten. Egal wie gut der Zustand der Außenwände oder die
äußere Umgebung des Lebens ist, es bedeutet nicht, dass es
ebenso gut ist, im Haus zu leben. Wenn aber ein Mensch, der
innen lebt, die Wahrheit realisiert, dann wird auch alles, was
außen ist, gut werden. In den letzten fünf- bis zehntausend
Jahren hat keine der Weltreligionen auch nur irgendeine
Veränderung in den Menschen verursachen können. Das
liegt daran, dass deren Methode auf dem Kopf steht; sie
fange n mit dem Verhalten an und reden dann davon, zum

35

Deshalb verurteilen wir ein Kind unter sieben Jahren nicht
wegen eines Verbrechens. Wir gehen davon aus, dass er noch
nicht eine Person sei. Er ist so etwas wie ein Tier. Insofern
betrachten wir Kinder in der gleichen Logik als Tiere. Die
Möglichkeit sich zu entscheiden hat sich noch nicht ausge-
bildet. Wenn diese Möglichkeit vor dem Alter von sieben
Jahren nicht gegeben ist, dann ist es verständlich. Es ist aber
sehr schwer zu verstehen, wenn diese Möglichkeit mit sieb-
zehn Jahren noch nicht ausgebildet ist. Manche Leute leben
ihr gesamtes Leben ohne die Wahl zu haben, ein ausgebilde-
ter Mensch zu werden. Sie leben nur so, wie die Natur sie
gemacht hat.

Die Wahl zu haben ist eine der grundsätzlichsten Heraus -
forderungen für einen Menschen. Aber von welchem Punkt
aus soll er seine Wahl treffen? Sollte er sich für das Gute ent-
scheiden? Sollte er sich von Schönheit leiten lassen? Sollte er
sich für das Wahre entscheiden? Von welchem Punkt aus
sollte er anfangen, sich zu entscheiden?

Es haben sich zwei Wege angeboten. Manche sagen, man
sollte erst einmal das Verhalten ändern, und die tiefere Ver -
än derung könne dann später geschehen. Dem stimme ich
nicht zu. Mein Verständnis ist: Wenn ich zuerst das Ver -
halten ändere, ist die Gefahr für Heuchelei riesengroß. Des -
wegen sage ich, man sollte damit beginnen, sich selbst
kennen zulernen, also mit dem Wahren zu beginnen. Fang
nicht mit Gandhi an, starte mit Aurobindo. 

Fange erst einmal damit an, dich selber kennenzulernen.
Und an dem Tag, an dem du dich selber kennengelernt hast,
weite deine Anstrengungen dahingehend aus, diese unend -
liche Existenz zu verstehen. An dem Tag, an dem du diese
unend liche Existenz verstehst, an diesem Tag wirst du wis-

34



heit im Innern entzündet ist, dann werden automatisch
weite re gute innere Prozesse folgen, denn man kann ja auf
die Dauer das Licht des Wahren nicht im Angesicht von
schlechtem Verhalten aufrechterhalten. Wenn die Wahrheit
einmal im Innern ihren Ausdruck gefunden hat, dann wird
sich überall in deinem Leben auch das Schöne mehr und
mehr Raum verschaffen – das ist so, wie wenn das Licht
einer Lampe, die in einem Haus angezündet worden ist,
mehr und mehr auch nach draußen dringt. Wenn eine
Lampe in einem Zimmer angezündet wird, dann wird auch
das Licht nach allen Seiten aus seinen Fenstern dringen.  

Wenn du meinst, du könntest zuerst Licht nach draußen
dringen lassen, und erst dann die Lampe anzünden, dann
führt das zu einer gefährlichen Situation. Es könnte sein, dass
dann jemand meint, dass da Licht wäre, aber das ist ja dann
nicht der Fall. Ein Licht vorzutäuschen ist schlimmer als das
tatsächliche Licht. Es ist schlimmer, künstliche Blumen zu
haben als gar keine. Wenn du keine wirkliche Blume hast,
dann leidest du darunter, dass du keine echte Blume hast und
wenn du die künstliche Blume in der Hand hast, könntest du
sogar vergessen, was eine wirkliche Blume ist und dass du ja
eigentlich nach einer echten Blume gesucht hast. Eine künst-
liche Blume kann andere Leute betrügen, aber das ist nicht
so schlimm, wie wenn du dich selber an der Nase herum
führst.

Bis in unsere Gegenwart haben alle Religionen der
Mensch heit beim Guten angesetzt. Aus diesem Grund ist es
uns weder gelungen, wirklich viele Leute gut zu machen,
noch waren wir erfolgreich damit, viele Leute zum Schönen
zu bekehren oder gar ihnen die Wahrheit zu vermitteln.
Wenn es künftig noch Religionen geben sollte, müssten wir

37

Sein vorzudringen. Die Menschen vergeuden ihr gesamtes
Leben damit, ihr Ver halten zu ordnen und so können sie nie-
mals wissen, ob der Moment gekommen ist, auch ihr inneres
Sein zu ordnen. Wenn die Menschheit religiös sein will,
dann wird sie sich erst einmal auf eine innere Reise begeben
müssen, um sich dann nach außen auszudehnen.

Die Reise nach innen ist leichter, weil das, was wir dauernd
im Außen suchen – und zwar vergeblich – leicht und auf
ganz natürliche Weise in uns selber gefunden werden kann.
Das sieht doch so aus: Ein Mensch pflanzt Weizen an. Die
Spreu entsteht ganz natürlich mit dem Weizen; man muss die
Spreu nicht künstlich produzieren. Wenn man jetzt denkt:
„Nachdem die Spreu mit dem Weizen entsteht, könnten wir
doch die Spreu getrennt an pflanzen.“ So würde die Spreu ver-
derben und auch der Weizen würde nicht wachsen. Weizen
kann nicht aus der Spreu entstehen. Die Spreu ist etwas völ-
lig äußerliches und Weizen ist ein völlig innerliches Ding.
Die Spreu wächst für den Weizen, um den Weizen zu schüt-
zen. Wenn es keinen Weizen gibt, dann braucht die Spreu
auch nicht zu wachsen. 

Wenn die Lampe der Wahrheit im Innern brennt, stellt
sich gutes Verhalten ganz natürlich ein, denn man kann die
Lampe der Wahrheit nicht brennen lassen, wenn man sich
schlecht verhält. Wenn die Wahrheit im Innern verwirklicht
ist, dann breitet sich Schönheit im Leben aus und durchdringt
alles – so wie sich das Licht einer brennenden Lampe in
einem Haus ausbreitet. Wenn eine Lampe im Raum brennt,
dann wird das Licht außerhalb dieses Fensters sichtbar.

Wenn Wahrheit im Innern erkannt wird, dann wird um
sie herum das Schöne und Gute ganz von selber entstehen,
und so wird Wahrheit gestärkt. Wenn das Licht der Wahr -

36



gibt, gibt es auch die Möglichkeit des Unglücklichseins.
Jemand, der sich aber jenseits davon begibt, beginnt Glück -
seligkeit zu erfahren. Glückseligkeit ist etwas, wo es dann
kein Glück lichsein oder Unglücklichsein gibt. Deshalb gibt
es keinen Gegensatz von Glückseligkeit. Glückseligkeit ist
das einzige Wort in der menschlichen Sprache, das keinen
Gegensatz kennt, wofür es kein gegenteiliges Wort gibt.
Sobald wir jenseits von Glück lich sein und Unglücklichsein
sind, gehen wir in Glück selig keit. 

Der Gegensatz von Glücklichsein ist immer Unglück lich -
sein, der Gegensatz von Frieden ist Krieg; der Gegensatz von
Licht ist Dunkelheit, und der Gegensatz von Leben ist Tod.
Aber für Glückselig keit gibt es keinen Gegensatz. 

Die Tür der Befreiung öffnet sich für Ramana und Krish -
na    murti. Ihr werdet also fragen: „Wenn sich das Tor hier
öffne t, warum sollten wir dann darüber nachdenken, den
Platz von Buddha, Mahavira und Krishna aufzusuchen?“

Das ist für jeden unterschiedlich. Wenn ich nach Mumbai
komme, dann kann ich auf der Bahnstation in Borivli aus -
steigen oder in Dadar Station und ich kann genauso auch in
der Bahnstation Mumbai Central aussteigen. Das eine ist also
der Anfang und das andere der Schluss. Krishna steigt auf der
Bahnstation, auf dem letzten Halt aus dem Zug, da wo der
Zug zum Stehen kommt, wo es dann nicht mehr weitergeht.
Ramana und Krishnamurti steigen in Dadar aus. Mahavira
und Buddha und Jesus bevorzugen auch in Dadar auszustei-
gen. Das hängt davon ab, wie man es mag. Aber jeder der drei
sollte dahin gelangen, wo Ramana und Krishna  murti sind.
Danach hängt es von deinen Vorlieben ab, wo du aussteigen
möchtest. Es ist eine individuelle Ent scheidung.

Ramana und Krishnamurti scheinen sehr weit entfernt zu

39

den Prozess ins Gegenteil verkehren. Wenn wir mit dem
Wahren beginnen, dann wird das Gute und das Schöne
unmittelbar danach folgen.

Aber erinnert euch daran, dass selbst wenn ihr die Wahr -
heit gefunden habt, oder auch das Gute oder selbst auch das
Schöne – selbst dann können wir immer erst nur ein mensch-
liches Wesen werden – ein menschliches Wesen in seiner
Vollständigkeit. Und ein menschliches Wesen zu sein reicht
nicht aus. Es ist notwendig, aber es ist nicht genug. Sobald
wir ein menschliches Wesen geworden sind, öffnet sich ein
Tor zu einer neuen Reise, die euch jenseits der Welt des
Menschlichen führt. Und wenn du das Menschliche trans-
zendierst, wirst du zum ersten Mal in deinem Leben Glück -
se lig keit erfahren, und diese Glückseligkeit ist dann wirkl iche
existenzielle Freiheit; du erfährst eine Ewigkeit, und diese
Ewigkeit ist dann existenzielle Ewigkeit.

Diese drei müssen transzendiert werden. Aber wir haben
diese drei ja noch nicht einmal kennengelernt, wir sind in
diese drei noch nicht einmal vorgedrungen. Man muss in
ihren Bereich eintreten, damit man sie transzendieren kann.
Das Wahre, das Gute, das Schöne stellen den Reiseweg dar,
nicht das Ziel. 

Das Wahre, Gute und Schöne sind drei Prozesse.
Wahrheit, Bewusstsein und Glückseligkeit, diese drei stelle n
die eigentlich Verwirklichung des Mensch lichen dar.
Wahrheit, Bewusstheit und Glückselig keit sind die Ver wirk -
lichung menschlicher Bestimmung.

Kleine Einblicke in diese Dinge beginnen zu erscheinen.
Im Leben eines Menschen, der die Wahrheit in seinem
Wesen erkennt, der das Gute in seinem Wesen verwirklicht,
beginnt das Glück zu fließen. Aber wann immer es Glück

38



Er wurde in einen Sarg gelegt und da begraben, wo er
gestorben war. Sogar kurz vor seinem Tod sagte er noch
einmal sehr deutlich: „Wenn ich sterbe, begrabt mich nicht
hier. Lasst es mich das letzte Mal mit aller Deut l ichkeit
sagen, bitte bringt meine Leiche in die Stadt, in der ich ge -
boren wurde. Ich möchte da begraben werden.“ Und dann
starb er.
Die Leute sagten: „Warum sollte man sich jetzt um das
kümmern, was ein toter Mensch gesagt hat?“
Seine Leiche wurde in einen Sarg gelegt und vor Ort dann
auch begraben. In dieser Nacht gab es einen starken
Sturm. Der Baum neben seinem Grab stürzte um und sein
Grab wurde in den Ozean gespült … und landete schließ-
lich nach tausenden Meilen genau am Strand seiner
Geburtsstadt. Die Leute öffneten den Sarg, die ganze Stadt
umstand den Sarg und schauten zu. Er war der Sohn genau
dieser Stadt, ein Schauspieler, der auf der ganzen Welt
bekannt geworden war. Und so war er genau an dem Platz
begraben worden, wo er geboren worden war.

Ich las die Biografie des Schauspielers, und der Autor hatte sie
so geschrieben, als könnte das an der Willenskraft des Schau-
spielers gelegen haben. Diese wurde allgemein diskutiert.
Wenn ich mir die Leute anschaue, dann habe ich nicht das
Gefühl, als würden ihre Lebensläufe deren Willenskraft ent-
sprechen. Wenn jemand während seiner Lebenszeit nicht in
der Lage ist, an den Platz zu kommen, an den er wollte,
während er lebte, wie kann er dann dahin kommen, nach-
dem er gestorben ist? Aber die zweitausend Meilen weite
Reise des Sarges – und dann erreicht er genau diese Stadt, in
der er geboren ist, ausgelöst von einem Sturm in genau dieser

41

sein. Selbst so zu sein wie Gandhi scheint schwierig zu sein;
viele versuchen wie er, Baumwollfäden auf ein Spinnrad auf-
zuziehen! Alles was passiert ist, dass das Spinnrad sich dreht
und sich mehr und mehr abnützt. Aber die Leute werden
nicht wie Gandhi. Wie Rabindranath zu sein ist sehr schwie-
rig – man muss so vielen Reimen folgen, es gibt so viele
Versuche, Gedichte zu schreiben, aber eine wirkliche Poesie
entsteht dabei nicht. So viele Leute schließen ihre Augen um
zu meditieren, um Andacht zu üben und zu fasten, aber wie
Aurobindo zu sein ist genauso schwierig.

Wenn Gandhi Gandhi sein kann, Rabindranath Rabin -
dranath sein kann und Aurobindo so sein kann wie Auro -
bindo eben ist, dann gibt es doch keinen Grund, dass ein
anderer individueller Mensch nicht sein eigener Mensch sein
sollte. Der Same für alle Menschen ist gleich, und ihre
Potenziale sind ebenfalls gleich. Sobald ihr es mit Ent -
schlossen  heit wollt, beginnen die Ergebnisse sich zu zeigen.

Ein kleine Anekdote, und mit ihr will ich meinen Vortrag
beenden. Ich habe das vor zwei Tagen gelesen…

Ein amerikanischer Schauspieler, ein Filmschauspieler,
starb. Vor seinem Tod, etwa zehn Jahre vorher – schrieb er
seinen letzten Willen nieder, und zwar, dass er in dem
kleine n Städtchen, wo er geboren war, begraben werden
wollte.
Die Leute berücksichtigen den Willen großer Heiliger
schon nicht sehr gern, wer sollte also den Willen dieses
Schau spielers berücksichtigen? Er starb an einem Ort, der
tausende Meilen von seinem Geburtsort entfernt war. Wer
sollte sich also um seinen letzten Willen scheren, wenn er
erst einmal gestorben war?

40



Nur durch diese Transzendenz wirst du in das totale
Mensch sein hineinwachsen und deine Erfüllung wird
erblühen.

Ich bin sehr dankbar, dass ihr meinem Vortrag mit so viel
Liebe und Frieden gefolgt seid. 

Nun verneige ich mich vor dem Göttlichen, das in allen
von euch ist. Bitte nehmt meinen Gruß und meinen Respekt
entgegen.

43

Todesnacht, das zeigt, dass diesem Zufall nicht nur eine
gewisse Willenskraft zugrunde lag. Dem lag zweifellos eine
gewisse Gefühlskraft zugrunde.

Wenn der Wille so eine große Kraft für eine derartige
Reise entwickeln kann, warum können dann nicht wir, die
wir leben, eine derartige Reise vollbringen? Aber wir haben
niemals so viel Willen für eine derartige Reise aufgebracht,
wir haben niemals unseren Willen derartig beschworen. Wir
dachten niemals darüber nach, dass wir jemand wären. Wir
sind auch dazu geboren, jemand zu sein, und es liegt ein
enormer Zweck hinter unserer Existenz hier. 

Ein tiefer Samen verbirgt sich in uns, der darauf wartet,
aufzugehen und sich zu einem Baum zu entfalten – aber
davon haben wir keine Ahnung und keine Idee.

In diesem Talk möchte ich euch ein paar Dinge ans Herz
legen, damit ihr sie überdenkt. Erstens, setzt die Geburt nicht
mit dem Leben gleich, und meint nicht, dass kein Tier zu
sein das gleiche wäre wie ein Mensch zu sein. Verwechselt
nicht das Aussehen eines Menschen mit seiner Realisierung,
ein Mensch zu sein. 

Ein Mensch zu werden erfordert An stren gung, und fangt
nicht mit dem Guten an. Sonst würde eure Reise sehr, sehr
lang werden, und du wirst in vielfacher Hinsicht viele, viele
Leben lang unterwegs sein. Wenn du deine Reise damit
anfangen möchtest, ein Mensch zu werden, fange mit der
Wahrheit an und erweitere dich dann in das Gute hinein.

Und das letzte: Selbst wenn du die Wahrheit erkennst,
selbst wenn du dein Selbst erkennst, selbst wenn du das Gute
realisierst, das Schöne – selbst dann, bleib dabei nicht stehen.
Selbst dann, halt nicht an! Das ist nicht deine eigentliche Be -
stimmung. Du musst dein Menschsein transzendieren. 

42



Ich beginne mit einer Anekdote, an die ich mich gerade
erinnere …

Es gab einmal einen Mönch. Einige Leute gingen zu ihm
und sagten: „Deine Feinde sind hinter dir her, sie wollen
dich töten.“
Der Mönch antwortete: „Macht euch keine Sorgen, wenn
sie kommen, um mich zu töten, verberge ich mich einfach
in meinem Schloss, ich werde dann einfach in meinem
Schloss sein.“
Er war nur ein Mönch; er lebte in einer einfachen Hütte.
Als seine Feinde davon hörten, dass er gesagt hatte: „Wenn
ich bedroht werde, dann werde ich mich in meinem
Schloss verbergen“, waren sie verblüfft. Eines Nachts
kamen sie zu seiner Hütte und fragten: „Wo ist denn dein
Schloss?“
Der Mönch fing an zu lachen, legte seine Hand auf sein
Herz und sagte: „Dies hier ist mein Schloss, und wenn ihr
mich angreift, werde ich mich hier verstecken. Ich habe
mich hier bereits verborgen. Also habe ich auch keine
Angst, dass ihr mich angreifen könntet.“

Wir wissen nichts von unserem Schloss, das genau hier ist.
Die, die über Religion reden, die die Gita lesen, die Bibel,
den Koran – diejenigen, die Gottesdienste veranstalten und
beten, in Tempel gehen und in Moscheen – sogar die neh-
men nicht wahr, dass gerade hier in jedem menschlichen
Wesen, dass es da ein Zentrum des Seins gibt. Deren Reden
sind bloß Gerede und sonst nichts, und dementsprechend
gibt es auch keine Transformation in ihrem Leben. Es gibt so
viele religiöse Menschen auf der Welt, aber man kann nir-
gendwo authentische Religiosität feststellen. 

45

2

Untersuchen, nicht glauben

Bewusste Seelen!

Ich bin sehr glücklich und dankbar, dass ihr auf meine Aus-
führungen über die Wahrheitsfindung neugierig seid. Es ist
mir eine Freude, euch einige dieser Gefühle von meinem
Herzen her mitzuteilen. 

Es gibt sehr wenige Menschen, die zuhören wollen, und
noch weniger, die sich dieser Thematik unmittelbar stellen
mögen. Insofern ist es eine besondere Freude, Menschen zu
treffen, die sich dafür interessieren. Wir haben Augen und
Ohren, aber wie ich schon gesagt habe, wollen nur wenige
diese Thematik anschauen, und nur wenige wolle n über-
haupt zuhören. Aus diesem Grund leben wir wie Blinde,
obwohl wir Augen haben und selbst mit einem Herzen, das
schlägt, erleben wir keine Göttlichkeit. 

Von allen diesen Fähigkeiten, die dem Menschen zur Ver -
fügung stehen, von allen diesen Möglichkeiten zu tieferer
Erfahrung sind kaum welche überhaupt entwickelt.

44



da hinterlassen. Es ist sogar möglich, dass der Mensch eines
Tages in die entlegendsten Bereiche des Weltalls reisen kann.
Der Mensch hat die tiefsten Tiefen der Ozeane erkundet.
Aber es gibt eine Tiefe, die uns so nahe ist, dass wir kein
Bewusstsein davon haben: unser eigenes Selbst; die Tiefe der
Wahrheit in unserem eigenen Sein.

Heute möchte ich ein paar Dinge  darüber sagen, wie man
diese innere Tiefe betreten kann. Möglicherweise werdet ihr
einiges von dem ich reden werde nicht gerne hören. Das ist
gerade deshalb wichtig, denn das, was ihr nicht hören möch-
tet, ergreift euch umso direkter und weckt euch auf. Es kann
sein, dass meine Worte euch schlechte Laune machen. Ich
hoffe sogar, dass ihr euch über einiges grämt, von dem ich
spreche, denn das, was euch grämt, wird euch dazu bringen,
genauer darüber nachzudenken und es kann euch so zu be -
wussteren Gedanken bringen. 

Aber ich will das schon vorab sagen: Vergebt mir, wenn
meine Worte euch verletzen, ich bitte um eure Vergebung
im Voraus. Denn wir schlafen so fest, dass ich hoffe, euch in
eurer inneren Tiefe aufzurütteln.Wir sind regelrecht hypno-
tisiert, wenn wir so vielen Ge sprächen zuhören, so vielen
Worten übers Leben und über die Wahrheit. Diese Worte
berühren uns nicht mehr wirklich. Ganz langsam sind diese
Worte für uns tot, sie sterben weil wir uns an sie gewöhnt
haben. Aufgrund immerwährender Wiederholungen sind
diese Worte Teil unseres Gedächtnisses geworden. Sie sind
uns mittlerweile vertraut und hinterlassen in uns keinen Ein -
druck mehr. 

Die Leute lesen jeden Tag die Gita, und ein Mensch, der
jeden Tag die Gita liest, wird ganz langsam der Gita gegen -
über gleichgültig. Indem er sie unablässig liest werden die

47

Es gibt so viele Tempel, so viele Moscheen, so viele Kir -
chen auf dieser Welt, aber es gibt nirgendwo irgendeinen
wirklich religiösen Ausdruck, ein wirkliches Licht, welches
ins Innere der Menschen vorgedrungen wäre. Dafür gibt es
nur einen Grund: wir sind uns unseres Tempels in unserem
Innern nicht bewusst. Wir sind nur mit jenen Tempeln ver-
traut, die im Außen existieren. Bedenkt, dass nur ein Tempel,
der in eurem Innern existiert, ein wirklicher Tempel ist. 

Ihr müsst wissen, dass die Statuen, die draußen herum -
stehen, und die Gebete, die im Draußen gebetet werden,
falsch sind. Wirkliches Gebet, wirkliche Tempel, wirkliche
Göttlichkeit sind in jedem menschlichen Wesen. Aus diesem
Grund sucht ein religiöser Mensch Gott nicht im Außen. Ein
religiöser Mensch betritt stattdessen seine eigene Innenwelt.             

Die Suche eines religiösen Menschen findet nicht in der
äußerlichen Welt statt. Aber sosehr du auch im Außen
suchen magst, du wirst da nichts finden. Es gibt aber sehr
wohl eine Reise nach innen, und da wirst du etwas finden.
Die Suche eines religiösen Menschen ist eine innere Reise,
eine innere Erforschung.

Was ich sage ist, dass es in jedem von uns ein Zentrum
gibt, aber wir sind uns dieses Zentrums nicht bewusst. Und
alle Zweifel und Sorgen eines Menschen haben darin ihren
Grund – in dieser Unkenntnis. Alle seine geistigen Störun -
gen, seine Verwirrtheit, all sein Leiden, all seine Ängste
haben genau da ihre Ursache: der Mensch ist sich seines
wahren Selbsts nicht bewusst, er hat vergessen, wie man auf
eine innere Reise zu sich selbst gehen kann.

Es mag seltsam aussehen, dass wir so viele Varianten von
äußeren Reisen kennen. Wir reisen auf den Mond und den
Mars und bald werden wir auch unsere Fußabdrücke überall

46



beobachtet, wie du in den Tempel gegangen bist und die
Schriften gelesen hast. Ich hätte dich gerne davon abgehal-
ten, die Schriften zu lesen und ich hätte dich gerne dazu
gebracht, die Schriften wegzuwerfen. Ich sah, wie du in
den Tempel gegangen bist, und ich wollte dir sagen, dass
das nutzlos ist. Wenn du von deinen Tempelbesuchen am
ersten Tag nichts gehabt hast, wie kannst du dann meinen,
am zweiten, dritten oder vierten Tag wäre das anders? Jede
Aktion, die zu keinem Ergebnis am ersten Tag führt, wird
auch keine Ergebnisse in vierzig Jahre bringen. Du wirst
täglich immer weniger davon profitieren, weil du dich an
sie gewöhnt hast.“ 
Der Sohn fuhr fort: „Ich werde auch seinen Namen aus-
sprechen, aber nur einmal. Ich werde mich ebenfalls an
seine n Namen erinnern, aber nur dieses eine Mal.
Wieder  holen macht keinen Sinn. Alles was passieren soll,
passiert nur dieses eine Mal – in Totalität. Wenn es dann
nicht geschieht, dann wird es niemals geschehen.“
Etwa fünf Jahre später, als der Sucher fünfundsechzig Jahre
alt war, sprach er den göttlichen Namen aus, und in diesem
Moment atmete er seinen letzten Atemzug aus. Er fiel nie-
der und war befreit – in diesem einzigen Moment.

Wir können uns nicht vorstellen, wie so etwas geschieht. Aber
wenn es passiert, dann geschieht es genau so. In einem einzi-
gen Moment, in genau einer einzigen Erinne rung, in jenem
ersten, jenem einzigartigen Hineintreten wird der Schleier
gebrochen. Und wenn er nicht beim ersten Mal reißt, dann
macht es keinen Sinn, es ein weiteres Mal zu versuchen.

Ich werde also über einige Dinge sprechen, einige Worte,
einige Ideen, denen gegenüber wir gefühllos geworden sind.

49

Worte zu einem Teil seine s Gedächtnisses und dadurch ver-
lieren sie jegliche Be deutung in seinem Innern. 

Das Schlimmste, das man einem religiösen Buch antun
kann, ist seine fortwährende Wiederholung und sein unab -
lässiges Studium. Es ist gefährlich und schädlich, so ein Buch
unablässig zu zitieren. Das ewige Wiederholen kann nur
dazu führen, dass es nicht mehr als etwas Lebendiges wahr-
genommen wird, sodass es schließlich jede Bedeutung ver-
liert. Ihr werdet keine Energie und keinen lebendigen Fluss
mehr spüren zwischen euch und dem Text. 

Aus diesem Grund haben die Gesellschaften mit den
inhalts reichsten Büchern und den tiefgründigsten Gedanken
auch am meis ten Schaden genommen, man verweist immer
wieder auf diese Bücher, und der lebendige Geist in den
Büchern ist verlorengegangen.

Es gab einmal einen Sucher … 
Er war weder ein Mönch noch trug er orangene Roben,
und er ging niemals aus dem Haus. Als er sechzig Jahre alt
wurde war sein Vater noch am Leben. Sein Vater war fast
neunzig Jahre alt.
Sein Vater rief ihn zu sich und sagte: „Ich habe dich sechzig
Jahre lang beobachtet. Du hast nie zu Gott gebetet, du bist
niemals in einen Tempel gegangen. Du hast niemals die
Schriften gelesen. Jetzt, wo ich alt geworden bin und bald
sterben werde, möchte ich dir sagen, dass du auch eines
Tages alt werden wirst – wie lange willst du noch warten?
Also fange jetzt endlich an, zu Gott zu beten, an Gott zu
denken, in einen Tempel zu gehen und mache deinen
Gottesdienst.“
Sein Sohn erwiderte. „Ich habe dich vierzig Jahre lang

48



langsam ausgelöscht? Sobald wir jemanden aufwecken ist da
eine Transformation: die Träume werden gelöscht und
Wachheit ist mit einem Mal da. 

Religiöses Leben ist ein gleichartiger transformativer
Prozess. Deshalb täuschen sich die, die an graduelle Ver än de -
rungen denken. Das graduelle Konzept ist ein Symptom
unseres Versuchs, alles erst einmal aufzuschieben. Wir be -
mühen uns nicht um Transformation, also liebäugeln wir mit
einer Veränderung, die nur Schritt für Schritt geschieht. 

Buddha sagte, es ist so, wie wenn jemand in einem bren-
nenden Haus eingeschlossen ist, und wir sagen ihm, er solle
aus dem Feuer springen, er aber sagt: „Ich komme langsam
raus, ich überlege mir’s, ich werde es erst versuchen, ich will
mich schon bemühen, ich werde erst das Problem untersu-
chen, und dann komme ich raus.“

Buddha sagte: „Das heißt im Grunde nur, dass dieser
Mensch das Feuer gar nicht sehen kann. Es bedeutet, dass er
nicht aus dem Feuer herauskommen will. Wenn er das
Feuer sehen kann, dann würde er nicht sagen, ich komme so
nach und nach heraus. Sobald er das Feuer sieht wird er he -
raus kommen.“ 

Dies ist nicht durch Üben möglich. Es ist eine unmittel -
bare und totale Transformation. Ich möchte über die Dinge
im Leben sprechen, durch die es möglich ist, sich selbst zu
verwandeln, was der Anfang der Verwandlung des eigenen
Wesens sein kann. Ich habe drei Dinge, über die ich heute
Abend mit euch sprechen möchte.

Erstens: Glauben. Glauben ist hochgefährlich für jeman-
den, der sich transformieren möchte. Ihr müsst nach Wahr -
heit dürsten, statt euch in Glauben zu verlieren. Wer mit
dem Glauben beginnt, der will keinen Fort schritt, und ein

51

Wir haben uns daran gewöhnt, sie zu hören, aber sie be -
rühren uns nicht mehr auf einer tieferen Ebene. Vielleicht
bekommt ihr ja eine tatsächliche Ahnung, und einige dieser
Worte oder Ideen könnten euch innerlich transformieren.
Religiosität wird immer durch eine innere Transformation
erreicht, nicht nach und nach oder Schritt für Schritt. Du
wirst nicht langsam religiös, sondern immer im Rahmen
einer inneren Revolution. Wer denkt, er würde nur nach
und nach religiös werden, der täuscht sich. Wenn ein gewalt-
tätiger Mensch glaubt, dass er nach und nach friedfertig wer-
den würde, dann täuscht er sich. Wenn ein hasserfüllter
Mensch glaubt, er würde Schritt für Schritt liebevoll werden,
dann ist das falsch. Wenn ein Mensch aus seiner Dunkelheit
heraus möchte und meint, er könnte nach und nach von sei-
ner Dunkelheit befreit werden, dann irrt er sich. Wenn man
das Licht anmacht, ist die Dunkelheit augenblicklich ver-
schwunden. Wenn Liebe auftritt, dann verschwindet in dem
Moment der Hass. Und wenn Gewaltlosigkeit auftaucht,
dann verschwindet die Gewalt in genau diesem Moment.

Alles, was im Leben von Bedeutung ist, geschieht in einem
einzigen Augenblick und nicht nach und nach. Alles was nach
und nach passiert, ist vordergründig, oberflächlich, unbedeu-
tend. Eine Offenbarung, die sich in einem einzigen Moment
ereignet, ist wertvoll, bedeutsam, signifikant und ver bindet
den Menschen mit der Existenz. Kein Mensch er reicht Gött -
lichkeit, indem er sich langsam aus der Welt heraus löst.
Wenn jemand das Höchste verwirklicht, ist das ein Quanten -
sprung. Es geschieht in einem plötzlichen Blitz wie eine
Explosion, und alles wird in diesem Moment transformiert.
Das ist so, wie wenn wir eine schlafende Person aufwecken.
Wacht dieser Mensch Schritt für Schritt auf? Wird der Schlaf

50



anderer Leute und uns wird gesagt, dass das clever sei: Wir
sollten uns auf die Erfahrung anderer Menschen stützen, statt
selber eigene Erfahrungen zu machen. Und wir sollen keine
Zweifel haben, wir sollen glauben.

Ich möchte, dass du zweifelst. Wer die Wahrheit erfahren
will, muss den Mut zum Zweifel haben. Zu zweifeln ist der
größte Mut auf dieser Welt. Denkt daran, wenn ich von euch
verlange zu zweifeln, dann verlange ich von euch nicht un -
gläubig zu sein. Un glaube ist eine andere Art des Glaubens.
Ein Mensch, der sagt, er glaube an Gott, zeigt einen Glauben,
und ein Mensch, der sagt, er glaube nicht an Gott, zeigt eben-
so einen Glauben. Ein Mensch, der sagt, es gäbe eine Seele,
zeigt einen Glauben und ein Mensch, der sagt, es gäbe keine
Seele, zeigt auch einen Glauben. 

Beides ist Glauben: Glauben und Un glau ben. In beiden
Fällen glauben wir ande ren und suchen nicht nach unserer
eigenen Erfahrung.

Zweifeln bedeutet weder Vertrauen noch Nichtvertrauen.
Zweifeln bedeutet weder ein Akzeptieren noch ein Nicht ak -
zep tieren. Zweifeln bedeutet Erforschen. Zweifeln bedeutet:
Ich möchte herausfinden, was wirklich ist und ich möchte
selber die Erfahrung der Wahrheit machen. Bis du zur
Wahr heit erwachst – wenn du die Wahrheit heraus  finden
willst – wird dich dein Akzeptieren, dein Glauben, dein
Vertrauen nirgendwohin bringen. Ganz langsam wird ein
Mensch im Zuge seines Alterns sogar stärker an einem
Glauben festhalten, denn sein Mut wird langsam abnehmen.
Aus diesem Grunde sind alte Leute sehr schnell dabei, sich
einem Glauben hinzugeben. In dem Maße, wie der Mut
nachlässt, geben sie sich sehr schnell einem Glauben hin. Das
geschieht aus Angst, und aus Sicherheitsgründen. 

53

Wachstum wird für ihn nicht stattfinden. Glauben ist eine
Art Tod. Glauben zu akzeptieren bedeutet zu einem Still -
stand zu kommen. Ihr braucht Wissensdurst um zu einer
Transformation zu gelangen – nicht Glauben. Also will ich
erst einmal über diesen Schlüssel reden – Untersuchen,
Forschen – nicht glauben.

Uns wird ununterbrochen gesagt, wir sollten glauben. Uns
wird gesagt was in der Gita, was im Koran steht und was in
der Bibel steht. Uns wird fortwährend gesagt, das zu ak zep -
tieren, was Buddha sagt, was Mahavira sagt, was Christus
sagt, was Krishna sagt. Wer das nicht glauben würde, der sei
verloren. Ich sage euch, dass derjenige, der sie annimmt, ver-
loren sein wird. Ich möchte euch sagen, dass derjenige, der
sie akzeptiert, verloren sein wird, denn wenn ihr die Wahr -
heit aus zweiter Hand von anderen akzeptiert, werdet ihr
eure eigene Suche nach der Wahrheit verpassen. Dabei
kommt es nicht darauf an, ob es sich um Aussagen von
Buddha, Krishna, Mahavira oder wem auch immer handelt.
Wenn du geliehene Wahrheit von wem auch immer akzep-
tierst, dann wirst du deine eigene Suche verpassen, und wirst
nicht deine eigenen Entdeckungen machen. Du wirst auf-
hören zu suchen und dein Wachstum wird stillstehen.

Denkt daran, wer auch immer an wirklichem Wachstum
interessiert ist, der muss selber wachsen; das Wachstum von
jemand anderem bringt überhaupt nichts. Du wirst keine
Befriedigung darin finden, dass andere Menschen dein Essen
essen, und du wirst keine Befriedigung darin finden, wenn
du die Kleider anderer Leute trägst. Ihr könnt keine eigene
Er fahrung aus anderer Leute Erfahrung ziehen. 

In dieser Welt kann niemand die Wahrheit von anderen
Leuten ausleihen. Aber wir stützen uns alle auf die Wahrheit

52



aufbrin gen, für sich selber nach der Wahrheit zu suchen.
Wenn Eltern, Lehrer und Erziehungsberechtige Kinder
liebe n, dann sollten sie in jedem Fall den Kindern ihre Liebe
geben – aber keinesfalls auch noch ihren Glauben, ihre Reli -
gion, ihre Ideen. Lasst eure Kinder frei sein, und macht ihnen
den Mut, ihre Neugier zu entwickeln. Beschneidet keines-
falls ihren Durst nach Wissen. Glauben zerstört die For -
scher  gabe der Kinder und zerstört ihre Neugier. 

Wir alle sind Menschen, deren Neugier schon in unserer
Kindheit blockiert worden ist und wir halten an Glauben
und Religionen fest. Genau diese Glaubensinhalte erlauben
es uns nicht, erwachsen zu werden; wir können keine unab-
hängigen Standpunkte einnehmen. Und weil wir Angst
haben anders zu denken, können wir nicht mehr nach unse-
rer eigenen Wahrheit suchen. Ganz ähnlich dem, was in den
theistischen Kulturen passiert, wird in anderen Kulturen
atheistisches Gedanken gut verbreitet und es werden Glau -
bens inhalte gegen Gott verbreitet. Da wird den Menschen
erzählt, dass es keinen Gott gibt, keine Seele, keinen
Himmel und keine Hölle. Selbst kleinen Kindern erzählt
man das. Und das verfestigt sich dann nach und nach in
ihrem Unterbewusstsein, und so sind sie dann nicht mehr in
der Lage, unabhängig zu denken. Fast jeder von uns ist so in
seinem Denken in frühesten Jahren vorbelastet worden. Was
sollten wir also tun?

Wir müssen als erstes ein Bewusstsein darüber erlangen,
mit welchen Konditionierungen wir von unseren Eltern, von
der Gesellschaft, und insgesamt der ganzen Propaganda um
uns herum geprägt worden sind. Ihr werdet euer inneres
Feuer gar nicht wahrnehmen können, solange ihr euch nicht
von diesem ganzen Müll verabschiedet habt. Den müsst ihr

55

Sie fürchten den Tod und das, was ihnen nach dem Tod
geschieht. Wie groß wird das Leiden sein, das sie aushalten
müssen, wenn sie sich nicht dem Glauben hingeben? Viel -
leicht wird Gott sich rächen, wenn sie nicht an ihn glauben.
In dem Maße wie diese Angst größer wird, in dem gleichen
Maß wird sein Glauben wachsen.

Zu glauben ist eine Schwäche und ein schwacher Mensch
wird die Wahrheit nicht erfahren können. Glauben ist Angst.
So oder so wird der Glaube durch Angst, Sorgen und Zweifel
untermauert. Wie kann ein Mensch, der voller Angst und
Gram ist, die Wahrheit herausfinden? Die erste Be dingung,
um die Wahrheit herauszufinden, ist Angst losigkeit; der erste
Schritt hin zur Erkenntnis von Wahrheit ist frei von Angst zu
sein. Alle unsere Religionen, unsere Sekten, unsere Pandits,
unsere Priester, unsere religiösen Lehrer und unsere Mönche
predigen Angst. Das muss einen Grund haben, warum sie
die Angst predigen. Wir beladen ja schon kleine Kinder,
indem wir ihnen Angst beibringen. Wir binden sie schon an
die Angst, noch bevor sie anfangen können, sich zu eigen-
ständigen Menschen zu entwickeln.

Alle Religionen der Welt misshandeln Kinder; es ist schwer,
eine schlimmere Behandlung von Kindern als die von
Religionen zu finden. Noch bevor sich die Suche nach der
Wahrheit in Kindern entwickelt, beladen wir ihren Verstand
mit Dingen, über die wir selber nicht Be scheid wisse n. Wir
machen sie zu Hindus, oder zu Mus limen oder zu Jainas
oder zu Christen; wir zwingen sie, den Koran zu lesen oder
die Bibel oder die Gita; wir sagen ihnen, dass es einen Gott
gibt, oder wir sagen ihnen, dass es keinen Gott gibt. Die
Glaubensinhalte werden ein lebenslanges Gefängnis für ihr
Bewusstsein sein; so ein Kind wird nicht mehr den Mut

54



Wissenschaft, weil Wissen schaft nicht auf Glauben basiert,
sondern auf Unter suchungen. Es wird auch erst dann nur
eine Religiosität geben, wenn Religion nicht auf Glauben
basiert, sondern auf Suchen. Und solange es viele Religionen
gibt, gibt es lauter Lügen im Namen von Religion.

Solange es viele unterschiedliche Religionen gibt ist es
logisch, dass es genau solche Wut geben wird. Aber ich
werde nicht wütend, weil ich keinem Glauben anhänge.
Die jenige, die einen Glauben haben, werden wütend, und
das offenbart die Schwäche des Glaubens. Alle Glaubens -
anhänger auf dieser Welt werden sehr schnell ärgerlich. Da
ich aber keinem Glauben anhänge, ist es sehr schwer, mich
ärgerlich zu machen. Und ich wünschte aus diesem Grund,
dass es auf dieser Welt viele Menschen geben wird, die nicht
so schnell ärgerlich werden; diese Menschen können dann
die Gründer einer religiösen Welt werden.

In der menschlichen Geschichte ist bislang das, was im
Namen der Religion geschehen ist, immer gegen Religiosität
gewesen. Was im Namen der Religion überall auf der Welt
gepredigt worden ist, war nur falsch – falsch in jeder Hin -
sicht. Und Tausende von Versuchen sind unternommen
wor den, um diese Falschheiten auf der Welt zu etablieren.

Wenn ein Mensch mit seiner Suche beginnt, dann ist es
ganz natürlich, dass die sogenannten religiösen Menschen,
deren Beruf und deren Geschäft ja in allen Belangen auf
Glauben basiert, sich fürchten und dass sie wütend werden.
Deshalb sind die Priester, Brahmanen und Gelehrten immer
dann gegen ihn, wenn ein religiöser Mensch in dieser Welt
geboren wird. Die, die Jesus Christus gekreuzigt haben,
waren Priester, Pandits und sogenannte religiöse Menschen.
Diejenigen, die Sokrates vergiftet haben, waren heilige

57

als erstes loswerden. Manche Sannyasins scheren einfach aus
der Gesellschaft aus. Aber ein wirklicher Sannyasin ist erst
dann ein wirk licher Sannyasin, wenn er das, was ihm von der
Gesell schaft beigebracht wurde, losgeworden ist. Von der
Gesell schaft weg rennen ist kein wirkliches Sannyas. Erst
einer, der alle Lehren und alle Glaubensinhalte der Gesell -
schaft in seine m Innern abgestreift hat, ist ein wirklicher
Sannyasin. Und dafür braucht man wirklich Mut.

Deswegen sage ich euch: Nicht Glauben, sondern Suchen
ist die eigentliche Qualität eines religiösen Menschen. 

Wo das Glauben die eigentliche Qualität verkörpert, da
kann ein Mensch nicht religiös sein. Alle diese religiösen
Menschen mit ihrem Glauben haben die Welt vergiftet. Die
Ge schichte der Religionen ist voll Mord, voll Lügen, voll
Unter drückung, voll Aggression und voller Gewalt – und das
wegen religiöser Menschen, die glauben. 

Glauben lässt Men schen immer mit Nichtglaubenden
Krieg führen: ein mus limischer Glaube wird einen gegen die
Hindus, ein hinduistischer Glaube wird einen gegen die
Christen, und der Glaube eines Jaina wird ihn gegen einen
Buddhisten kämpfen lassen.

Denke daran, dass das Forschen niemanden gegen einen
anderen ausspielt. Deshalb kann Glaube unter keinen Um -
ständen eine Eigenschaft des religiösen Menschen sein. Die
Forschung stellt niemanden gegen jemanden. Deshalb ist die
Wissenschaft, die sich nicht auf den Glauben stützt, auf ihn
angewiesen. Es gibt nicht fünfundzwanzig verschiedene
Wissenschaften – eine separate Chemie für Hindus und eine
besondere Chemie für Muslime – eine extra Chemie für
Hindus, und eine eigene Chemie für Muslime. Es gibt keine
Hindu-Mathematik oder Jaina-Mathe ma tik. Es gibt nur eine

56



waren es deine Eltern, die dir das gesagt haben, und deine
Eltern haben das von ihren Eltern gehört. Was durch Tradi -
tion weitergegeben wurde, ist mit Sicherheit keine Wahrheit.
Nur was durch deine eigene Suche erkannt worden ist, ist die
Wahrheit.

Deshalb muss Wahrheit immer von jedem von uns selber
erkannt werden. Es gibt keine Möglichkeit, sie von jemand
anderem auszuleihen. Je tiefer dein Glauben ist, desto schwe-
rer wird es sein, dein Bewusstsein zu aktivieren. Je stärker
dein Glauben ist, desto schwächer wird dein Bewusstsein
sein, denn Glauben wendet sich gegen dein Bewusstsein, es
sagt immer: „Glaube!“ Es sagt niemals: „Wisse es erst selbst.“
Es sagt immer: „Akzeptiere dieses und jenes.“ 

Dieses Bewusst  sein sagt niemals: „Mache dich auf die
Suche!“ Es sagt immer: „Akzeptiere doch einfach!“ Es sagt
niemals: „Suche!“ Es sagt immer, dass du es in deinem Ver -
stand festgeschrieben haben solltest: denke nicht darüber neu
nach, überdenke nicht dieses und jenes neu und denke nicht
darüber auf einmal anders als bisher. Je tiefer dein Glauben
ist, desto schwieriger wird es sein, nach oben zu fliegen.  

Es gab einen Mann in meinem Dorf, der in meiner un -
mittel baren Nachbarschaft wohnte. Er fing Papageien im
nahegelegenen Dschungel und hielt sie in Käfigen. Diese
Papa geien sprangen die ersten Tage immerzu auf und ab
und versuchten wegzufliegen, aber nach und nach gewöhn-
ten sie sich an ihre Käfige. Sie gewöhnten sich so sehr an
ihre Käfige, dass sie für einen Moment herauskamen, wenn
die Türen offenstanden, aber dann wieder zurückgingen.
Sie fühlten sich nun in ihren Käfigen sicher und draußen
nicht mehr.

59

Leute, Priester und Religionsgelehrte. In unserer Welt hat
der Religionsgelehrte immer den religiösen Menschen be -
kämpft. In unserer Welt hat der Priester immer den religiö-
sen Menschen bekämpft. Warum? Weil ein religiöser
Mensch der erste sein wird, der eine Organi  sa tion und ein
Etablieren im Namen von Religiosität bekämpfen wird. Er
wird den Kult bekämpfen, der im Namen von Religion ent-
steht, und er wird den blinden Glauben an die sogenannten
Religionen angreifen, um sie zu zerstören.

Wenn Christus wiedergeboren werden würde, wären die
ersten, die sich gegen ihn wenden, die christlichen Priester
und Bischöfe. Wenn Krishna wiedergeboren werden würde,
wären die ersten Leute, die sich gegen ihn wenden, dieje -
nigen die die Gita predigen und die die Botschaft der Gita
auf der ganzen Welt verbreitet sehen möchten. Wenn
Buddha zurückkäme, dann würden die buddhistischen
Mönche die ersten sein, die gegen ihn aufstehen. Das ist ganz
natürlich, denn Religiosität ist eine Art der Rebellion. Reli -
giosität ist die größte Rebellion, die größte Revolution. 

Diese Rebellion beginnt mit der Erkenntnis, dass wir
suchen müssen statt zu glauben. Haltet euch nicht an einen
Glauben über die Wahrheit. Ihr kennt die Wahrheit noch
nicht, in die ihr euer Vertrauen setzen könntet. Ihr werdet
dazu neigen, zu glauben, dass andere Menschen sie euch
sagen können. Ihr werdet nicht dazu in der Lage sein, zu
unterscheiden zwischen dem, was wahr ist und dem, was
nicht wahr ist. So ein Glauben ist blind. Alles Glauben ist
blind. Aber warum? 

Weil ihr ihn von Anderen erhalten habt. Was auch immer
ihr jetzt glauben werdet, wurde euch von anderen gegeben.
Du hast keine Ahnung, ob es richtig ist oder falsch. Vielleicht

58



einem Kult angehören, aber er kann nicht die ultimative
Intelligenz in sich realisieren.

Das erste also, das ich euch sagen will, ist: Verankert euer
Schiff nicht mit Glaubensinhalten. Lasst es in den unend -
lichen Ozean der Erkenntnis hinaustreiben; lasst es von der
Leine! Und habt keine Angst! Lasst es dahintreiben, wohin
es treiben will. Wer Angst hat, wird auf der ersten Sandbank
auf Grund laufen. Was kann schon passieren? Ihr müsst euch
von der Sandbank wieder frei machen. Und auf die eine oder
andere Weise ist unser Boot an Überzeugungen gebunden.

Wenn all der Glauben auf der Welt ausgelöscht sein wird,
dann wird wirkliche Religiosität geboren werden. Wenn alle
Glaubensinhalte dieser Welt zu Asche verbrannt sein wer-
den, dann kann das Feuer wirklicher Religiosität entzündet
werden. So Gott will, sollte kein Mensch ein Christ, ein
Hindu, ein Muslime, ein Jaina sein. Wenn das geschehen
sein wird, dann kann es eine Chance geben, dass wirk liche
Religiosität auf dieser Welt erblüht. Die sogenannten religiö-
sen Menschen erlauben keine Reli giosität. Vielmehr verhin-
dern sie, dass Religiosität ent stehen könnte. 

Wer den Mut hat, muss die Scheinheiligkeit dieser Leute
entlarven und er wäre dann so etwas wie der Geburtshelfer
einer Religiosität. Religiosität wird aus einer Suche heraus
entstehen; sie entsteht aus Bewusstheit und Bewusstsein.
Religiosität ist eine Wissenschaft, und zwar die höchste Art
der Wissenschaft. Sie ist kein Glaube, den du annimmst.
Man kann sie ver stehen, und man kann sie erfahren.

Wer behauptet, dass man das, was Christus erfahren hat,
nicht auch selbst erfahren kann? Wer das sagt, ist euer Feind.
Wer sagt, dass ein normaler Mensch Buddhas Erfahrungen
nicht auch selbst erfahren kann? Wer auch immer so etwas

61

Unser Verstand ist genauso. Er ist angefüllt mit Tradition,
Kultur und den Gedanken, die wir von anderen übernom-
men haben. Diese sind so begrenzt, dass wir uns fürchten, wir
könnten unsere Sicherheit verlieren, jemand könnte den
Boden, auf dem wir stehen, aufrütteln. Deshalb haben wir
Angst; deshalb haben wir Angst, frei zu werden. Und ein
Mensch, der es nicht wagt, aus seinen Begren zun gen heraus-
zutreten, wird Göttlichkeit nicht erfahren können. 

Um Göttlichkeit zu erfahren musst du alle Zwänge, alle
Zurück  haltun gen fallen lassen. Wer auch immer Wahrheit
erkennen will, muss alle vorgefassten Ideen über Wahrheit
fallen lassen. Wer auch immer Wahrheit erkennen will, muss
alle Glaubens vor stellungen fallen lassen und seine Be wusst -
heit erwecken. Nur jemand mit einem differenzierten
Bewusstsein kann Wahrheit erkennen, kann die grundsätz -
liche Wahrheit der Religiosität erfahren. Deswegen möchte
ich euch auffordern, alle Glaubensinhalte zu löschen, damit
ihr zu einem differenzierten Bewusstsein gelangen könnt.

Warum diese Angst? Warum diese Furcht? Die Angst ist,
dass wir alle tief in unserem Innern wissen, dass all diese
Glaubensinhalte, an denen wir festhalten, nicht weiter exis -
tieren können, wenn wir uns ihrer genauer bewusst werden.
Unsere innere Intuition sagt uns, dass unsere Glaubens -
inhalte künstlich sind, und dass sie sich komplett auflösen
werden, wenn wir uns ihrer auch nur ein klein wenig be -
wuss ter werden. Deshalb sind wir besorgt. 

Wir möchten nicht ohne Glauben sein. Warum? Weil wir
uns dann fühlen, als würden wir in der Tiefe der Meere
alleingelassen werden. Wir fühlen uns, als wären wir außer-
halb unseres Käfigs losgelassen, angesichts des unend lichen
Himmels. Aber denkt daran, jemand, der Angst hat, kann

60



normaler Mensch, jemand, der in der Dunkelheit verloren
ist. Ich habe deine Füße berührt, das war richtig, denn du
bist ein Erwachter. Warum hast du meine Füße berührt?“
Deepankar sagte: „Um zu zeigen, dass du das Bewusstsein
in deinem Innern beleidigt hast. Du berührst meine Füße
und du glaubst, dass ich das Licht des Bewusstseins in mir
trage, und ich berühre deine Füße, um darauf hinzuwei-
sen, dass jeder das Licht des Bewusstseins in sich hat.“

Das, was in uns ist, darf nicht irgendjemand anderem folgen.
Wenn wir anfangen, jemand anderem zu folgen, geraten wir
in Konflikt; wir kreieren einen Kampf. Die Wirklichkeit ist
doch, dass sich sogar zwei Kieselsteine auf dieser Erde nicht
gleichen, in dieser Natur, in dieser Existenz. Selbst zwei Blät-
ter sind nicht identisch. Suche überall auf der ganzen Erde
und du wirst nicht zwei Kiesel finden, die identisch sind. Wie
könnten sich dann zwei Menschen gleichen? 

Jedes Individuum ist einzigartig. Und aus diesem Grund
macht jeder, der versucht, wie Rama zu sein, indem er Rama
imitiert, der versucht, wie Buddha zu werden, indem er
Buddha imitiert, einen riesengroßen Fehler. In dieser Welt
hat die Existenz jeden einzigartig gemacht. Dadurch dass
man jemanden imitiert, wird gar nichts passieren – höchstens
Scheinheiligkeit und oberflächliche Nachahmung entsteht.

Beweist die Geschichte nicht genau das? Es ist 2500 Jahre
her, seit Buddha starb und 2000 Jahre seit Christus starb. In
diesen zweitausend Jahren haben so viele versucht, Buddha
zu imitieren oder Jesus. Aber ist auch nur einer ein neuer
Buddha oder ein neuer Jesus geworden? Ist dieses Versagen
über zweitausend Jahre nicht schon genug Beweis dafür, dass
die Versuche selber schon verkehrt sind? In Wirklichkeit

63

sagt, der ist ein Feind der Menschheit. In jedem mensch -
lichen Wesen existiert die gleiche Göttlichkeit. Die gleiche
Erfahrung, die einem Christus widerfahren ist, die einem
Buddha widerfahren ist, die einem Ramakrishna wider -
fahren ist, kann jeder machen. Das einzige Problem ist, dass
wir anderen geglaubt haben und so uns selber nicht
erwecken.

Es gibt niemand Wertvolleren als den, der sich in dir ent-
faltet. Und es gibt niemanden, der göttlicher ist als der, der
sich in dir entfaltet. Aber das Problem ist, dass uns gesagt
worden ist, wir sollten jemand anderem folgen. Die einen
sagen, folge Christus, die anderen sagen, folge Mahavira;
jemand sagt, folge den Fußspuren Buddhas. Ich sage euch,
wer auch immer jemand anderem folgt, beleidigt das Gött -
liche in seinem Innern.

Warum jemand anderem folgen? Es gibt keinen Grund,
jemand anderem nachzufolgen. Folge deinem eigenen Selbst
und erkenne die Göttlichkeit in deinem Innern. Wann
immer du dich vor den Füßen eines anderen Menschen ver-
neigst und ihm folgst, beleidigst du aufs Entschiedenste die
höchste Wahrheit, die sich in dir ent faltet.

Es gibt eine Geschichte aus Buddhas Leben … In seinem
vorherigen Leben – er erzählte viele Ge schich ten aus
seine n früheren Leben …
In seinem früheren Leben, bevor er ein Buddha wurde,
ging er in ein Dorf. Ein erwachter Mann, Deepankar, war
in diesem Dorf und so ging er zu ihm und berührte seine
Füße. Als er aufstand sah er, dass Deepankar jetzt seine
Füße berührte. Er wurde ganz verlegen und sagte: „Was
machst du da? Ich bin ein unwissender Mensch, ein ganz

62



Buddha oder Krishna zu werden. Was ich damit sagen will,
ist, dass du ein Christus oder Buddha oder Krishna sein wirst,
wenn du diese Idee aufgibst und zu dir selbst erwachst und
nach deinem Selbst suchst. Auf deine eigene Weise, in deiner
Individualität, wirst du diese Erkenntnis und Erfahrung fin-
den. Was man nicht erreicht, indem man jemandem nach-
läuft, erreicht man, indem man in sich selbst geht.

Also, der Teil zwei ist: kein Nachahmen. Kein Nachahmen
heißt, dass kein Mensch ein Ideal für einen anderen
Menschen ist. Das kann nicht sein. Aber uns wurde wieder
und wieder gesagt, uns Ideale zu suchen. Und wenn wir
gesagt bekommen, Ideale für uns zu finden, was wollen wir
denn dann tun? Wir machen jemanden zu unserem Ideal
und dann werden wir auch versuchen, so wie er zu werden.
Diese Bemühungen sind falsch. Sie sind falsch, weil sie nur
eine Anmaßung sein werden.

Ich bin einst in ein Dorf gereist, um einen Freund zu be -
suchen …
Er war Mönch und lebte in einer kleinen Hütte neben
einem Hügel. Ich ging zu ihm, aber er merkte nicht, dass
jemand da war. Ich sah durch sein Fenster, dass er nackt
herumlief. Er hatte seine Kleidung ausgezogen und lief
nackt herum. Ich ging an die Tür und klopfte, und er öff-
nete schnell. Er war in ein Tuch gewickelt, als er die Tür
öffnete.     
Ich sagte: Gerade warst du noch nackt. Warum hast du
dich in dieses Laken gewickelt?“
Er sagte: „Ich übe mich darin, Schritt für Schritt ein nackter
Mönch zu werden. Ich habe Angst davor, also übe ich,
nackt zu sein, wenn ich allein bin.“

65

kann kein Mensch wie ein anderer Mensch werden. Und
immer, wenn ein anderer Mensch wie jemand anderes ver-
sucht zu sein, dann gerät er in einen inneren Kampf, einen
innerlichen Konflikt und gerät durcheinander. Er vergisst
sich selber und er versucht jemand zu werden, der er nicht
ist. Das verursacht Ängste, Qualen und Konflikte in seinem
Innern.

Nur wer in Stille ist, kann das Göttliche erreichen. Wie
können Leute, die nicht in Stille sind, das erfahren? Jeder, der
jemand sein will, indem er jemand anderen kopiert, muss
zwangsläufig gestört werden, und diese Störung wird es ihm
unmöglich machen, Göttlichkeit zu erfahren. Die Ängste,
die wir in uns dadurch verursachen, dass wir jemand anders
werden wollen, sind die gleichen, wie sie von einem Lotus
erfahren werden, der versucht, eine Rose zu werden oder von
einer Rose, die versucht, ein Lotus zu werden.  

Der zweite Punkt, den ich betonen möchte, ist: nicht Nach-
 ahmen, sondern nach dem eigenen Selbst suchen. Niemand
ist ein Ideal für einen anderen. Jeder hat sein Ideal in sich
selbst, und das muss aufgedeckt werden. Und deshalb möch-
te ich den zweiten Punkt betonen: nicht Imitieren, sondern
die innere Suche nach sich selbst. Der erste Punkt, den ich
euch ans Herz legte, war: nicht Glauben, sondern Forschen.
Nicht jemanden nachahmen. Keiner ist ein Ideal für irgend-
jemand anderen. Jeder hat sein Ideal in sich selber, und das
muss freigelegt werden. Und wenn wir es nicht freilegen,
sondern jemand anderem nachrennen, dann gehen wir in
die Irre und verlieren uns selber. 

Ich sage dir, dass du auf eine Million verschiedene Arten
versuchen kannst, ein Christus oder Buddha oder Krishna zu
werden, aber es wird dir nie gelingen, ein Christus oder

64



wahren Selbsts sein, das ist Selbstunterdrückung. Du unter-
drückst das, was du bist, und du versuchst das zu sein, was du
nicht bist. So jemand wird aufgrund seines eigenen Tuns in
der Hölle sein. Er wird vierundzwanzig Stunden am Tag in
der Hölle sein. Er wird das, was er ist, kritisieren und wird
fortwährend das, was er gar nicht ist, versuchen zu sein.

Ich möchte euch sagen: Erkenne, wer du bist, und dein
Leben wird sich verändern. Es gibt für euch keinen Grund,
jemand anderes zu werden. Nehmt wahr, wer ihr wirklich
seid, und eine Transformation wird geschehen. Und was ihr
nicht durch Anstrengungen aufrechterhalten könnt, das wer-
det ihr dadurch erreichen, dass ihr nach innen geht. Deshalb
sage ich: keine Nachahmung, aber eine Suche nach eurem
eigenen Selbst.

Der dritte Punkt, über den ich zu euch sprechen möchte,
ist, dass wir alle falschen Ideen und Illusionen, die unser Be -
wusstsein überfluten, auslöschen müssen. Ich möchte euch
sagen, dass je sensibler ein Mensch ist, desto mitfühlender er
ist, desto näher wird er der Wahrheit sein. Also: nicht nach
der Wahrheit suchen, sondern einfühlsamer und mitfühlen-
der werden. Das müsst ihr verstehen.

Wenn ein Blinder zu mir kommt und sagt, dass er Licht
kennenlernen möchte, würde ich ihn dann auffordern, Licht
kennenzulernen, indem er mit ganz vielen Leuten über Licht
redet, und sich zu merken, was diese Leute über Licht gesagt
haben, damit er dann weiß, was Licht ist? Ich würde ihm
sagen, mach dir keine Mühe, dich über Licht zu informieren.
Stelle sicher, dass du gute Augen hast. Mach dir Gedanken
da rüber, deine Augen zu heilen. Wenn deine Augen geheilt
sind, dann kannst du Licht erfahren. Aber wenn deine
Augen nicht geheilt werden, dann kannst du Licht auch

67

Ich sagte zu ihm: „Schließe dich doch einem Zirkus an. Ein
Mann, der nackt ist, indem er übt, nackt zu sein, kann sich
für einen Zirkus qualifizieren, aber er qualifiziert sich nicht
dafür, ein Sannyasin zu sein.“
Er hatte sich Mahavira zu seinem Ideal auserkoren, und er
dachte, nachdem Mahavira nackt gewesen war, sollte er
selber auch nackt sein.
Ich sagte zu ihm: „Weißt du, dass Mahavira nackt wurde,
aber nicht weil er es übte? Mahaviras Nacktheit war natür-
lich – eine Erkenntnis, eine Einsicht entstand in seinem
Innern, und so wurden Kleider überflüssig. Er erinnerte
sich nicht einmal mehr daran, dass er jemals Kleider getra-
gen hatte. Er erreichte diese Einfachheit, dieses Stadium an
Unschuld, in welchem die Idee, Kleider zu tragen nicht
mehr auftauchte. Die Kleider wurden einfach überflüssig.“

Das kann ich verstehen. Aber ein Mann, der nackt ist, und
sein Nacktsein übt, ist etwas anderes. Es wird falsch sein, denn
es ist reines Tun. 

Man kann verstehen, dass ein Mann, der von Liebe über-
fließt, die ganze Welt liebt, und dann gewaltlos wird. Aber
für einen Mann, der es versuchen, der es üben muss, macht
das keinen Sinn. Alle Bemühungen, jemand anderen zu imi-
tieren, führen uns in die Irre und verschwenden unser Leben.
Aus diesem Grund ist ein ganz normaler Mensch nicht so
unglücklich und so gestört wie die sogenannten Mönche und
Sannyasins. Diese sind alle von einer Art Geistes krank heit
besessen. Sie leiden unter der Neurose, so zu werden wie
jemand anderes. Das ist Verrücktheit; das ist Geistes krankheit.

Es ist geisteskrank, jemand anderes werden zu wollen. Das
Ergebnis dieser Anstrengung wird die Unterdrückung des

66



samen Wald, um die Göttlichkeit dort zu suchen, als gäbe es
in einer Menschenmenge keine Göttlichkeit. Dann gehen
manche Leute auf eine Pilgerschaft zu einem weit entfern-
ten Platz und meinen, sie würden dort Göttlichkeit finden,
als gäbe es Göttlichkeit an keinen anderen Plätzen.

Göttlichkeit wird von Leuten, die eine tiefe Sensitivität
haben, erfahren, nicht indem man in den Himalaya geht,
oder indem man auf eine Pilgerreise geht, nicht indem man
sich in den Wald zurückzieht. Wenn deine Sensitivität tief
genug ist, dann kannst du Göttlichkeit genau hier, genau in
diesem Moment erfahren. Nur wer Augen mit einer Fähig -
keit zu sehen hat, kann Licht in diesem Moment wahrneh-
men, während für die, die schlechte Augen haben, kaum
Licht vorhanden ist. 

Deshalb besteht das Problem nicht in der Suche nach dem
Göttlichen, sondern in der Steigerung unserer Sensibilität. Je
tiefer unsere Erfahrung, desto tiefer wird die Wahrheit sein,
die wir sehen. Es gibt viele Erfahrungen, die wir überhaupt
nicht zur Verfügung haben. Wir leben nahezu unbewusst.
Wenn der Mond in der Nacht aufgeht, nehmen viele Leute
seine Schönheit nicht wahr. Wenn Blumen am Straßen rand
blühen, dann sehen viele den Zauber der Natur nicht, der
überall um uns herum stattfindet. Wir schlafen in unserem
Innern. Wir sind Menschen im Tiefschlaf.

Ich habe einen Freund zu einem schönen Platz mitgenom-
men. Es war eine Vollmondnacht. Wir ruderten unser
Boot an eine Stelle im Fluss bis es spät wurde. 
Mein Freund war gerade aus der Schweiz zurückgekehrt
und während wir auf dem schmalen Fluss unser Boot
ruderten, erzählte mein Freund unermüdlich von der

69

nicht erfahren und dann nützt dir alles Wissen über Licht
nichts. Die Augen sind deine Sinnesorgane, und das Licht ist
die Wahrheit. Ich sage zum Sucher nach Wahrheit und zum
Sucher nach Göttlichkeit: Mach dir über Göttlichkeit keine
Gedanken, vertraue vielmehr deinen Sinnen, umso näher
wirst du der Wahrheit kommen.    

Ich sehe dich an: Wenn meine Fähigkeit zu sehen nicht
tiefer als über deinen Körper hinausgeht, dann sehe ich nur
ihn und damit ist die Grenze erreicht. Wenn ich mich selber
sehe, wenn die Kapazität, mich zu sehen, nicht tiefer als zu
meinen Gedanken und zu meinem Verstand reicht, dann
werde ich meinen Verstand wahrnehmen, aber mich selber
werde ich nicht tiefer erkennen. Aber je intensiver meine
Fähigkeit der Wahrnehmung ist, desto tiefer wird meine
Erfahrung der Wahrheit sein. 

Für die, die Göttlichkeit erfahren, ist ihre Fähigkeit zu
sehen so scharf, dass sie einen Raum jenseits der Natur wahr-
nehmen können und Göttlichkeit erfahren. Göttlichkeit ist
nicht von der Natur getrennt. Göttlichkeit ist überall da, wo
das Sichtbare um uns herum ist. In dem Moment, wo unsere
Augen die Tiefe wahrnehmen können, werden sie hinter die
Oberfläche der Dinge sehen können und das unmittelbare
Zentrum der Existenz erfahren. Insofern stellt nicht die
Suche nach Göttlichkeit das Problem dar, sondern das Prob -
lem stellt sich bezüglich der Steigerungsfähigkeit unserer
Sensitivität. Je tiefer unsere Erfahrung ist, desto tiefer wird
die Wahrheit für uns zu erkennen sein.

Uns wurde gesagt, wir sollten das Göttliche suchen. Dann
gehen also einige Verrückte in den Himalaya, um dort das
Gött liche da zu suchen, als gäbe es hier bei uns keine Gött -
lich keit. Dann geht jemand in einen sehr tiefen und ein -

68



Überall existiert Göttlichkeit, hinter allem in dieser Welt.
Wir brauchen in unserem Innern nur Sensibilität. Aber wir
sind verrückt; wir haben uns von innen her vollgefüllt. Das
bisschen Raum, das wir in unserem Innern haben, haben wir
mit der Gita angefüllt, dem Koran, der Bibel. Unsere Innen -
welt ist busy, ein Marktplatz, voll von Arbeit, voll vom Beruf,
und voll mit allem möglichen weiteren Zeug. Das bisschen
Platz, das wir noch übrig haben, füllen wir mit der Gita, dem
Koran, der Bibel. Unsere Innenwelt ist überfüllt. Alle Arten
von Müll haben wir in unserem Innern angesammelt.

Schau dich einmal in deinem Innern um, blicke einmal ein
wenig in dein Inneres, was da alles los ist. Du wirst fest -
stellen, alle möglichen unsinnigen Dinge liegen da herum.
Da gibt es keinen Platz mehr, überhaupt hineinzukommen.
Sens ibilität hat da keinen Platz, da gibt es überhaupt keine
Tür mehr, so ein überfüllter Verstand, ein Verstand, der nie-
dergedrückt ist von lauter billigem Zeug, wie könnte der
Wahrheit erfahren? Wie könnte der Schönheit erfahren?
Und mit solch einem Verstand gehen wir auf die Suche nach
Göttlichkeit: Wir gehen in den Himalaya, gehen los, um die
Füße von Gurus zu berühren und wir gehen in Kirchen,
Tempel und Moscheen. Wenn wir so einen Verstand mit uns
herumschleppen wird gar nichts passieren. Mach ihn leer,
und du wirst nirgendwo anders mehr hingehen müssen. Wo
auch immer du sein wirst, du wirst anfangen, deine Erfah -
rungen zu machen. Es geht also um Sensibilität, und nicht
um die Suche nach Wahrheit. Dich der Sensibilität zu öffnen
und nicht der Suche nach Göttlichkeit. Und die Sensibilität
öffnet sich von selbst, wenn ein Mensch sich innerlich leer
macht. Diese Leere nenne ich Samadhi; diese Leere nenne
ich Gebet.

71

Schweiz, – über die Seen dort, die Mondscheinnächte dort
und über die Schönheit dort. 
Als wir nach etwa einer Stunde nach Hause zurückgekehrt
waren, sagte er: „Der Platz, an den du mich mitgenommen
hast, war sehr schön.“
Ich sagte zu ihm: „Verzeih mir, aber du bist da doch gar
nicht gewesen. Ich hab dich zwar dorthin mitgenommen,
aber du warst nicht da.“
Er sagte: „Wie meinst du das?“
Ich sagte: „Du bist immer noch in der Schweiz. Und lass
mich dir sagen, selbst als du in der Schweiz warst, warst du
nicht dort. Ich kenne dich jetzt, und ich verstehe dein Ver -
halten. Du musst damals irgendwo anders gewesen sein.“

Wir alle schlafen fest. Das, was unmittelbar vor uns ist, sehen
wir nicht, wir hören dem, was wir hören, gar nicht zu. Unser
Mind ist mit anderen Dingen angefüllt. Nur ein Mensch in
„No-Mind“ kann überhaupt erst sensibel sein. Wenn ihr einen
sensiblen Mind habt, während ihr auf den Mond schaut, nur
dann könnt ihr überhaupt seine wirkliche Schönheit sehen.
Ihr werdet erst dann die Schönheit einer Blumen sehen kön-
nen, wenn ihr neben der Blume mit einem leeren Mind
steht. Wenn du dann leer bist, wenn ich neben dir bin, dann
kann ich überhaupt erst wahrnehmen, was in dir ist. Wenn
ein Individuum die ultimative Leere realisiert, erst dann wird
es in das Mysterium eintreten können, welches innerhalb die-
ses Universums verborgen ist. Die jenigen die innerlich voll
sind, sind innerlich dicht und haben keinerlei Sensibilität. Sie
sind nicht sensibel. 

Aber diejenigen, die innerlich leer sind, haben in ihrem
Innern enorme Sensibilität.

70



ben Meter breit, aber statt dass sie jetzt auf der Erde liegt, ist
sie zwischen die Außenwände zweier Häuser eingespannt.
Woher kommt jetzt die Angst, auf ihr zu laufen? Warum die
Furcht? Wie viele Leute werden in der Lage sein, sie zu
überqueren? Wie viele Menschen werden es wagen? Worin
besteht die Schwierigkeit? Länge und Breite sind die glei-
chen wie vorher, und ihr seid der gleiche Mensch wie vorher.
Was für einen Unterschied macht es aus, dass die Holzplatte
jetzt über einen Abgrund führt? 

Der Unterschied besteht darin, dass man auf dem
Holzbrett, das auf dem Boden lag, unbewusst gehen konnte,
es gab keine Schwierigkeiten. Man konnte an etwas anderes
denken und trotzdem darauf gehen. Aber wenn es hoch
oben ist, muss man sich beim Gehen bewusst sein. Wenn es
eine kleine Störung in deinem Verstand gibt und die
Gedanken anfangen zu rasen, wirst du fallen.

Euer Unterbewusstsein ist das, was euch eure Sorgen ver-
ursacht. Jemand, der bewusst ist, wird in der Lage sein zu
laufen, auch wenn die Platte ganz oben montiert ist. Das
macht keinen Unterschied. Der Boden ist ja genauso da,
auch ganz hoch oben auf der hölzernen Platte. Was für ein
Unterschied könnte es sein? Jemand, der bei vollem Be -
wusst   sein ist, ist sich seines Körpers bewusst, ebenso seines
Verstands und seiner Gedanken. Der unbewusste Mensch
schläft. Du kannst auf der Holzplatte laufen, wenn sie auf
festem Boden liegt, weil du dann dein Unter bewusst sein
nicht infrage stellen musst. Aber du hast Angst auf ihr zu
laufe n , wenn sie hoch oben angebracht ist.

Die Leute fragen mich oft, wie können wir bewusst sein?
In der Nähe meines Dorfes gab es einen Hügel mit einer tie-
fen Spalte, über die ein schmaler Steg führte. Über den zu

73

Eure Gebete kann man nicht Gebete nennen. Sie sind ein
Zeichen, dass euer Kopf voll ist. Selbst während ihr betet sagt
ihr etwas, sagt ihr etwas aus eurem Gedächtnis auf. Das sind
keine Gebete. Eure Andachtslieder sind keine Gebete. Das
sind nur Beweise dafür, dass euer Kopf voll ist. Ihr fahrt fort
zu reden, aber ihr gebt der Existenz gar keine Chance, zu dir
zu sprechen. Du bist nur damit beschäftigt, dich selber anzu-
füllen, aber der Existenz eine Chance zu geben, sich in dich
zu ergießen, dafür bist du gar nicht leer genug.

Denkt daran, wenn es regnet fließt das Wasser von den
Bergen herab und sammelt sich in Brunnen, Quellen und
Seen. Die Existenz ergießt sich jeden Moment. Diejenigen,
die leer sind, werden gefüllt werden und diejenigen die voll
sind, werden leer bleiben. Und es gibt niemanden, der voller
ist als die Schriftgelehrten. Deren Köpfe sind übervoll.

Lernt euren Kopf leer zu halten – und das ist ganz leicht,
das ist nicht schwer. Man braucht nur ein bisschen Mut und
ein bisschen Bewusstheit. Den Kopf kann man leer machen,
Leere wird durch Bewusstheit hergestellt, und je bewusster
ein Mensch lebt, desto leerer wird er.

Nehmen wir an, ich lege ein Holzbrett, das dreißig Meter
lang und einen halben Meter breit ist, auf den Fußboden und
fordere euch auf, auf ihm entlang zu laufen. Werdet ihr hin-
fallen oder werdet ihr in der Lage sein, darauf zu laufen?
Jeder wird darauf laufen können, kleine Kinder, Frauen, alte
Leute. Sie alle werden darauf laufen und niemand wird hin-
fallen. Und jetzt nehmen wir an, die gleiche Holzplatte wird
hier zwischen diese Wände gelegt, aber über einen Ab grund,
und ihr sollt über ihn laufen. Wieviele von euch werden
dazu in der Lage sein? Da gibt es keinen Unter schied: Die
Holzplatte ist immer noch dreißig Meter lang und einen hal-

72



Wenn jemand das nicht wahrnimmt, macht er einen großen
Fehler; er begeht einen Irrtum. 

Vierundzwanzig Stunden am Tag müsst ihr alles, was ihr
tut – sei es körperlich oder geistig – mit höchster Be wusst -
heit tun. Jemand, der innerlich bewusster sein kann, der wird
in seinem Innern schneller die Leere finden. Und sobald ihr
innerlich Leere erfahrt, werdet ihr Göttlichkeit empfangen.
Jetzt ist deine Tür offen; jetzt kann das Licht der Sonne dich
in deinem Innern erreichen. Deine Augen haben sich geöff-
net; jetzt kann das Licht der Sonne dich in deinem Innern
erreichen. Deine Augen haben sich geöffnet; jetzt kannst du
Licht erfahren. Jetzt sind die Tore deines Herzens offen; jetzt
kann Göttlichkeit hereinkommen. 

Ein leerer Mensch wird mit Göttlichkeit erfüllt. 
Seid leer, und ihr werdet Göttlichkeit empfangen. Und

wenn ihr Göttlichkeit empfangt, wird alles transformiert. 
Ich sagte euch: Nicht Glauben, sondern Suchen. Und

wenn ihr Göttlichkeit erreicht, wird die Suche in Zuversicht
transformiert. Dann werdet ihr wissen, und das Wissen wird
euch mit Vertrauen erfüllen. Aber dieses Vertrauen ist ganz
neu und ganz anders: es wird euch nicht von jemand ande-
rem vermittelt, sondern es entsteht aus eurer eigenen Erfah -
rung heraus und aus eurem eigenen Wissen. 

Ich sagte außerdem: Nicht die Suche nach Göttlichkeit
sondern Sensi bi lität, denn wenn eure Sensibilität total ist
werdet ihr Gött lichkeit erfahren. 

Ich sagte außerdem:  Nicht Nachahmung, sondern Suche
nach deinem Selbst. Sobald ihr euch selber kennt, werdet ihr
erfahren, dass ihr die gleichen Fähigkeiten erlangt habt, wie
jeder vor euch. Ihr werdet alle Eigenschaften eines Christus
und eines Buddha und eines Mahavira erlangt haben.

75

laufen erschüttert einen bis in die tiefsten Wurzeln des Seins.
Dahin führte ich sie und sagte ihnen, wenn sie darüber lau-
fen würden, dann würden sie wissen, was Bewusstheit ist.
Und wenn sie dann auch nur zwei Schritte darauf gingen,
bemerkten sie mit einem Mal, dass ihr Kopf leer war und wie
sie nun innerhalb von Bruchteilen von Sekunden wach
waren. Wenn ein Mensch vierundzwanzig Stunden am Tag
so bewusst ist, als würde er mit völligem Bewusstsein auf dem
Kamm eines Berges wandern, dann wird er allmählich leer.

Ein geklärter Verstand hat eine klare Wahrnehmung, ein
waches Bewusstsein. In Bewusstheit zu leben heißt, all das,
was du tust – stehen, sitzen, schlafen, essen, arbeiten, auf der
Straße laufen – tue all das mit voller Wachheit. Nimm be -
ständig all das, was du tust, wahr. Zerstöre die Macht, die die
Unbewusstheit in deinem Innern hat. Lebe vierundzwanzig
Stunden am Tag, als wärst du in größter Gefahr. 

Ein religiöser Mensch lebt, als wäre er jeden Moment in
Gefahr. Und es gibt ja auch Gefahr, du bist alle vierundzwan-
zig Stunden am Tag vom Tod umgeben. Es gibt keine Gefahr
über diesem Abgrund. Worin besteht die Gefahr auf einem
Bergrücken im Gebirge zu laufen? Es ist die Todesgefahr,
oder nicht? Wenn du fällst, wirst du sterben. Und du meinst,
es gäbe unter dem Platz, wo du gerade stehst, keinen Tod?
Vierundzwanzig Stunden am Tag stehst du am Ab grund des
Todes.

Diejenigen, die sich dessen nicht bewusst sind, sind
ahnungs los, sie sind nicht ganz bei Trost. Du läufst vierund-
zwanzig Stunden am Tag, und du kannst jeden Moment
falle n. Du erlebst ja auch jeden Tag, dass Leute herunter -
fallen, und du wirst auch fallen. Das Leben führt jederzeit
am Tod entlang. Die Gefahr existiert überall und jederzeit.

74



Und erinnert euch daran: Wenn jemand Göttlichkeit
erlangt, ist nichts besonderes daran. Jedes menschliche
Wesen hat dieses Potenzial. Aber wenn wir keine Auf merk -
samkeit darauf richten, wenn wir unser Be wusstsein nicht in
diese Richtung lenken, werden wir unser Potenzial nicht
verwirklichen. Wenn ein Same ein Baum werden kann, dann
können alle Samen Bäume werden.

Man muss also Vorkehrungen treffen, damit ein Same zu
einem Baum werden kann: Wasser und Dünger, Erde und
Sonnenlicht muss zur Verfügung stehen. Ich habe darüber
gesprochen, was dieses Wasser, was Dünger ist, was das
Sonnen licht ist. Suche, ahme nicht nach; suche nach deinem
eigenen Selbst, nicht nach Göttlichkeit. Suche nach Sensi bi-
lität, fülle dich nicht voll, sondern leere dich aus! Das ist
unser Ur grund. Jeder, der das vollbringt, der ist versichert, in
alle Ewigkeit versichert, der wird Göttlichkeit erfahren.
Wenn ihr keine Göttlichkeit erfahrt, dann macht nicht euer
Karma dafür verantwortlich; dann sei dir sicher:  Du hast
etwas falsch gemacht. Du hast geglaubt, statt zu suchen. 

Begreife, du hast dich im Suchen nach Göttlichkeit ver -
loren, statt deine Sensibilität zu schärfen; begreife, dass du
dich lieber mit Ideen anderer Leute und irgendwelchen
Schriften beladen  hast, statt leer zu werden. Das Karma hat
daran keine Schuld; Schuld hat dein Ver halten. Um ein
falsches Verhalten zu verschleiern, reden wir über alles
Mögliche: Wir haben schlechtes Karma, oder unsere frühe-
ren Leben sind schuld, deshalb können wir nicht unsere
Ziele erreichen. 

Das alles sind nur Ratio na lisierungen, um uns und unsere
Handlungen zu verschleiern. Alles nur faule Aus reden. Ich
sage dir, du kannst in exakt diesem Moment Gött lichkeit

77

Ich sagte euch: Nicht Glauben, sondern Suchen, damit ihr
wirklichen Glauben erfahren könnt. 

Ich sagte euch: Nicht Nachahmung, keine Ideale, sondern
Suche nach deinem Selbst, damit ihr eure wirklichen Ideale
finden könnt. 

Und ich sagte zu euch: Nicht Göttlichkeit, sondern Suche
nach Sensibilität, damit ihr die wahrhaftige Göttlichkeit
erfahrt. 

Diese Ideen mögen euch paradox erscheinen – dass ich sage,
ihr sollt Glauben aufgeben, damit Glaube, wirklicher Glaube
in eurem Innern entsteht. Und ich bitte euch, alle Ideale auf-
zugeben, damit wirkliche Ideale in euch selber geboren wer-
den können. Aber wenn ihr das, was ich sage, versteht, dann
werdet ihr gar keine Widersprüche feststellen. Warum? Was
leer ist, kann gefüllt werden. Worin besteht dann der Wider-
spruch? Nur das, was leer ist, kann gefüllt werden; nur das,
was leer ist, kann Fülle erfahren.

Deshalb ist es Meditation, ganz und gar leer zu werden,
ohne etwas zurückzuhalten. Leer zu sein, ohne zu zögern,
das ist der Schritt hin zum Göttlichen. Wer den Mut auf-
bringt, komplett leer zu sein, nur der kann wirkliche Fülle
erfahren. Und die Möglichkeit dazu liegt in jedem einzelnen
Menschen, jeder hat den Samen in sich, Göttlichkeit in sich
zu realisieren. Und wenn wir sie nicht erfahren, dann ist kei-
ner dafür verantwortlich zu machen außer wir selbst. Wenn
wir sie nicht wahrnehmen, dann liegt der Fehler nur in ins.

Deswegen solltet ihr über diese Dinge nachdenken und sie
mit aller Aufmerksamkeit betrachten. Erkennt eure Fähig -
keiten mit höchstem Bewusstsein, transformiert euer Leben
mit aller Sorgfalt, werdet bewusst erleuchtet und werdet leer. 

76



experimentiert damit. Wer experimentiert, der macht Erfah -
rungen.

Und nun grüße ich voller Respekt das Göttliche in jedem von
euch. Bitte nehmt meine Grüße entgegen.

79

erfahren, wenn du die richtige Herangehens weise hast.
Niemand hat jemals seine Göttlichkeit verloren. Wir stehen
genau in ihr; nur unser Verhalten ist verkehrt. Nur unser
Verhalten und wohin wir unsere Aufmerksamkeit lenken,
gehen in die Irre. Aus diesem Grund fühlen wir, dass uns
etwas fehlt, was wir bereits haben. Wenn wir unsere Auf -
merk samkeit auf das Schloss in uns richten, können wir
Göttlichkeit hier und jetzt erlangen.

Möge die Existenz euch diese Herangehensweise geben.
Möge die Existenz euch dabei helfen, euren Glauben in
Erforschen zu verwandeln. 

Möge die Existenz euch hel fen, in eurem Innern zu
suchen und nur da die Sehnsucht zu entwickeln, ultimativen
Frieden und ultimative Schön heit zu erfahren. Ohne das zu
erfahren ist das Leben ein falsches Leben, ist dieses Leben
nichts anderes als Agonie. Und indem wir das erfahren wird
nicht nur das Leben ein ewiges Leben – auch der Tod wird
transzendiert. Ich wünsche, dass ihr diese Erfahrung machen
könnt.

Ich bin euch dankbar, dass ihr meinem Vortrag mit so viel
Liebe zugehört habt. Bitte vergebt mir, wenn irgendetwas,
das ich gesagt habe, euch verstört hat. Aber denkt darüber
nach; seid nicht ärgerlich, denn durch Ärger wird nichts
geklärt. Ärger ist kein Ausdruck von Denken, sondern von
falschem Denken. Und wenn irgendetwas, das ich sagte, euch
richtig erschien, dann glaubt es nicht einfach, sondern ex pe -
rimentiert damit. 

Glauben ist eine Art unentwickelter Intelligenz. Wenn ihr
euch durch das, was ich sagte, schlecht fühlt, dann denkt da -
rüber nach. Wenn ihr euch gut fühlt, glaubt es nicht, sondern

78



hundert Prozent Sein ist, kann er keine Wahrheit erfahren. 
Unter Körper verstehe ich nicht das, was man äußerlich

sehen kann, sondern all die Dinge, die nach und nach euer
Bewusstsein eintrüben. Auf diese Weise wirst du zum
Körper. Durch das, was uns beigebracht wurde, und so wie
unser Leben geworden ist, werden wir nach und nach we -
niger menschlich, sondern mehr und mehr zu Maschinen.
Wir werden immer mehr zu Automaten. Und je mehr ein
Mensch zur Maschine geworden ist, desto erfolgreicher wird
er in dieser Welt sein und wird als tüchtig gelten. Aber je
toter er ist, desto angesehener wird er sein, desto erfolg -
reicher wird er angesehen werden.

Aus diesem Grund ist das allererste, worum ich euch bitten
möchte, euch nach eurer eigenen Erfahrung zu fragen, in
welchem Ausmaß ihr bereits zu einer Maschine geworden
seid. Vierzig Jahre lang steht ein Mensch jeden Morgen auf,
um ins Büro zu gehen, um zu einer festgelegten Zeit sein
Essen zu essen, sagt die Sachen auf, die er noch aus seinem
Gedächtnis erinnern kann, legt sich zu einer bestimmten
Zeit schlafen – alle seine Tätigkeiten von einem Morgen zum
nächsten geschehen automatisch. Nach und nach stumpft
ein solcher Mensch ab. Der Fluss seines Bewusst seins in ihm
stagniert. Wir nennen einen Menschen, der so abgestumpft
und träge geworden ist, kompetent, effizient. Und es ist ja
auch wahr, dass eine Maschine immer effizienter als ein
Mensch ist, denn eine Maschine macht keine Fehler, und
eine Maschine beginnt ihre Arbeit rechtzeitig und hört auch
rechtzeitig auf.

Der Fortschritt ist mittlerweile so weit gekommen, dass
wir nach und nach der Maschine mehr Bedeutung bei messen
als dem Menschen. Und nach und nach sind Menschen auch

81

3

Die Bedeutung von Stille

Bewusste Seelen!

Ich habe darüber nachgedacht, worüber ich zu euch sprechen
sollte, und wurde mir bewusst, dass es hilfreich wäre, über
euch zu reden. Wir haben unglaublich viel gehört über das
Göttliche und viele Ideen über die Seele, aber all diese Dinge
sind nutzlos, wenn wir uns in unserer gegenwärtigen Situa -
tion nicht bewusst sind. Die Situation des heutigen Menschen
ist doch die, dass er mit derart viel Stumpfsinn angefüllt ist,
dass er daran nahezu erstickt. Ein solcher Mensch kann keine
Verbindung zur Göttlichkeit oder zu seinem Wesen haben.

Die erste Bedingung, um mit der Göttlichkeit verbunden
zu sein, ist, dass wir uns von all der Dumpfheit in uns selbst
befreien. Wir müssen uns von allem befreien, was zu geisti-
ger Lethargie führt, und uns den Erfahrungen nähern, die zu
einem höheren Bewusstsein führen.

Uns wird gesagt, dass in unserem Innern keine Seele sei.
Wenn wir aber darüber nachdenken, was in uns ist, dann ist
da kaum ein Prozent „Sein“, und das, was übrig bleibt, ist
neun  undneunzig Prozent Körper. Solange ein Mensch nicht

80



würde. Deshalb wird ein Soldat nach und nach unbewusst. Je
unbewusster er ist, desto eher sagen wir von ihm, dass er ein
sachkundiger Soldat geworden sei. Wenn wir ihm befehlen,
er solle einen Menschen erschießen, dann denkt er nicht da -
rüber nach. Er schießt einfach. Und wenn wir ihm sagen,
sich rechts herum zu drehen, dann dreht er sich rechts
herum. Er denkt nicht darüber nach.

Sobald seine Ausbildung fertig ist, ist der Mann tot. Be -
fehle werden ausgeführt, aber er ist innerlich am Ende. Aus
diesem Grund ist in dem Maße, wie die Zahl der Solda ten
auf der Welt gestiegen ist, die Religiosität auf der Welt
zurückgegangen und sie wird wohl sogar verschwinden. Sie
sind alle derartig diszipliniert, dass kein Bewusstsein in ihnen
mehr fließen kann.

Aus diesem Grund bin ich gegen Armeen – nicht weil sie
Gewalt ausüben, sondern weil ein Mensch erst Gewalt aus-
üben kann, wenn er innerlich abgestumpft ist, und das
lebenslang. Und in dem Maße wie die Zahl der Armeen auf
der Welt zunimmt, werden immer mehr Menschen ab -
stumpfen, und zwar für ihr ganzes Leben. Mittler weile ist ja
die ganze Welt zu einem Heerlager ge worden. Jetzt werden
sogar schon Kinder in den Schulen trainiert, Soldaten zu
werden, und wir vergessen natürlich auch nicht, sie wie Sol -
da ten anzuhalten, ihr Bewusstsein zu reduzieren und eine
Maschine zu werden. Er muss das tun, was ihm gesagt wird;
er darf nicht für sich selber denken, in gar keiner Weise
unabhängig oder selbstständig sein. Wenn das auf der ganzen
Welt passiert, dann wird die Religiosität verschwinden.

Wenn ihr meint, Religiosität würde wegen der Atheisten
verschwinden, dann irrt ihr. Religiosität verschwindet auf-
grund der Dinge, die uns stumpfsinnig machen, lebenslang,

83

zu Maschinen geworden. Je automatischer, je mechanischer
ein Mensch geworden ist, desto mehr verkümmert sein
inneres Sein. Alle Wege hin zu seinem Sein enden im
Niemands land.

Wenn wir uns selbst beobachten, stellen wir fest, dass wir
schon wie Maschinen geworden sind, die jeden Tag immer
das Gleiche tun und dass wir diese Tätigkeiten immer weiter
wiederholen. Eines Tages stellen wir fest, dass dieser Mensch
gestorben ist. Der Tod ist die letzte Stufe dieser Maschinen -
haftigkeit. Wir werden langsam immer stumpfer.

Ein kleines Kind ist voller Leben, ein alter Mensch ist nicht
so lebendig. Deshalb hat Christus gesagt: „Wenn ihr nicht
werdet wie die Kinder, werdet ihr nicht in das König reich
Gottes kommen.“ Das bezieht sich nicht auf die, die jünger
sind, sondern vielmehr auf die, die in einem natür lichen
Fluss leben und ein spontanes Bewusstsein in ihrem Innern
haben. Diese werden näher am Göttlichen sein. Sie werden
Wahrheit auf einer tieferen Ebene erfahren.

In dem Maße, in dem der Mensch in den letzten zwei- bis
zweieinhalbtausend Jahren Fortschritte gemacht hat, ist die
Möglichkeit, die Wahrheit zu erfahren, immer geringer ge -
worden. Unser natürliches Wohlgefühl, unsere innere Spon -
 taneität ist verschwunden und unsere Schinderei hat sich ver-
mehrt. So wie unser Leben geworden ist, ist es mittlerweile
sinnvoller, einfach abzustumpfen. Ein Mensch geht zum
Militär, aber wenn er ein bewusstes Wesen ist, dann wird ihn
die Armee zurückweisen. Je unbewusster er aber ist, desto
mehr taugt er zum Wehrdienst. Unbewusst zu sein heißt, es
gibt keinen unabhängigen Willen in ihm. Er wird sorgfältig
die Befehle ausüben, die man ihm erteilt hat. Da darf es kein
Zögern geben, keinerlei Bewusstsein, das sich in ihm regen

82



zu Maschinen. Sie müssen Verhaltensweisen ausbilden, die
ihnen immer weniger Möglichkeiten bieten, selbstständig zu
denken. Je mehr ein Mensch denkt, desto weniger erfolg reich
wird er sein. Ein Mensch, der überhaupt nicht mehr denkt,
der wird uns in dieser Welt sehr erfolgreich erscheinen.
Läden und Büros, unsere Arbeit, unsere Maschinen und der
industrielle Prozess, all das lassen die Menschen immer mehr
abstumpfen.

Wenn ihr irgendein Bedürfnis habt, religiös zu sein, müsst
ihr diese Abgestumpftheit zu überwinden versuchen. Die
kleine Flamme des Bewusstseins wird aus all denen, die so
geworden sind, lebenslang verschwinden. Dann ist es egal,
wie oft ihr in den Tempel geht und wie oft ihr betet, das wird
dann sinnlos sein. Die Wahrheit ist, dass ihr von denen abge-
stumpft worden seid, die im Dienste der Religion handeln.
Jemand wiederholt ein Mantra über fünfzehn oder dreißig
Minuten täglich – das ist eine Art Stumpf sinn, eine mecha-
nische Wiederholung. So jemand wird das jeden Tag sein
ganzes Leben lang tun. Und wenn er es einmal vergessen
sollte, dann wird er verwirrt sein; er wird sagen: „Heute gibt
es ein Problem. Ich habe mein Mantra nicht wiederholt; ich
habe das Gayatri Mantra nicht aufgesagt oder meine Gebete
nicht gelesen. Heute habe ich mein Namaz nicht abgehalten.
Ich habe das Gefühl, dass irgend etwas nicht stimmt.“

Dieses Gefühl der Verstörtheit ist nichts Gutes. Es zeigt,
dass du aufgrund deiner regelmäßigen Übungen so leblos
bist, und nicht mehr die Kraft hast, dich davon zu be freien.
Diese Angewohnheit, ein Mantra zu wiederholen, ist in kei-
ner Weise anders als die Abhängigkeit eines Rauchers von
seinen Zigaretten, wenn er keine rauchen kann oder eines
Alkoholikers vom Alkohol, wenn er keinen Alkohol mehr

85

aufgrund der Dinge, die unser Bewusstsein schwächen. Je
disziplinierter wir werden, je mehr wir zu Befehls empfän -
gern werden, desto mehr sterben wir innerlich ab.

William James berichtet den folgenden Vorfall …
Ein Mann wurde wegen eines schrecklichen Unfalls aus
der Armee entlassen. Eines Morgens ging er nach Hause,
nachdem er ein paar Sachen im nahegelegenen Dorf
gekauft hatte. William James war in der Nähe und er sagte
zu einem seiner Freunde, dass Leute, die in der Armee
diene n würden, leblose Menschen seien.
Sein Freund sagte: „Wie willst du das denn beweisen?“ 
William James sagte: „Sage ganz laut ,stillgestanden!‘ und
er wird alle seine Sachen, die er gekauft hat, fallen lassen
und stramm stehen.“
Der Freund sagte: „Das glaube ich nicht.“
Also machten sie das Experiment. Sie saßen in einem
Hotel. Sein Freund rief „Achtung!“ und der Mann, der
seine Sachen gekauft hatte, ließ unmittelbar seine Hände
locker. Er war vor zwei Jahren aus der Armee entlassen
worden, und seine Einkäufe fielen auf den Boden als er
salutierte und stramm stand. Erst dann merkte er, was er
gerade getan hatte.
James sagte: „Dieser Mann hat lebenslang bekommen. Es
ist nichts mehr in ihm, was bewusst wäre, das selbstständig
denken würde, das Intelligenz verrät!“

Die Armeen machen diese Welt teilnahmslos, stumpf. Je
mehr Technologie und mechanische Prozesse entwickelt
werden, desto mehr werden Menschen gezwungen, sich mit
Maschinen zu messen. Und auf diese Weise werden sie selber

84



etwas, Priester sagen etwas – und sie sagen das, weil es auf
alten Traditionen beruht, tausende Jahre alt. Sie berufen sich
auf Schriften, bestehen darauf, dass sie richtig sind, und wir
glauben sie und akzeptieren sie. Nach und nach üben wir das
ein und gewöhnen uns daran. So verflüchtigt sich nach und
nach das Leben, das in uns ist. 

Damit das Leben eines Menschen sich entfalten kann, soll-
te er nicht anderen folgen, sondern nur dem entscheidungs-
fähigen Bewusstsein in seinem Innern. Damit das Leben
eines Menschen sich entfalten kann, muss er frei sein von
allem, was ihn unbewusst machen könnte. Dann wird natür-
lich eine Frage entstehen: „Heißt das, dass ich – wenn ich
vierzig Jahre lang ins Büro gegangen bin, dass ich dann kün-
digen muss? Sollte ich meinen Laden aufgeben und mein
Zuhause verlassen?“ Das könnte so aussehen und viele haben
das so gemeint. 

Alle traditionellen Sannyasins dieser Welt sind aus der
Gesellschaft ausgeschieden, sie haben ihr Zuhause verlassen,
und all das, was Gesellschaft ausmacht, weil sie glaubten,
diese Dinge würden sie unbewusst machen. Also ließen sie
alles zurück. Aber sie verlassen die eine Art der Unbe wusst -
heit und unterwerfen sich einer anderen. Da gibt es dann
keinen großen Unterschied. Sie rennen von der Welt fort
und gehen in Sannyas, und dieses Sannyas macht sie sogar
noch unbewusster.

Nach meiner eigenen Erfahrung habe ich noch keinen
Sannyasin getroffen, der sensibler wäre als ein Hausbesitzer.
Er hat weniger Sensibilität; er ist sogar unbe wuss ter. Seine
Lebenserfahrungen sind geringer geworden. Er hat so vieles
unterdrückt und sein Leben in ein derart komplexes Modell
eingezwängt, dass sein Bewusst sein ge ringer geworden ist.

87

hat. Die Gewohnheit ist die gleiche. Gewohnheiten unter-
drücken das Bewusstsein eines Menschen.

Ein Mensch, der sich selbst verwirklichen will, der sollte
weniger Gewohnheiten haben. Er sollte innerlich weniger
Be schränkungen haben; er sollte weniger stumpfsinnig
leben. Im Diskurs letzte Nacht hatte ich die Frage gestellt:
„Was heißt Sensibilität? Was bedeutet es, sensibel zu sein?“
Ich wollte darauf hinweisen, dass je weniger Stumpfheit in
einem Menschen vorherrscht, umso mehr Sensibilität in
einem Menschen entsteht. Und je lethar gischer er ist, desto
schwächer wäre seine Fähigkeit ausgebildet, sensibel zu sein.
Und je schwächer unsere Sensibilität entwickelt ist, desto
weiter sind wir von der Wahrheit entfernt.

Also sage ich euch: Wenn ihr religiös seid, bitte kümmert
euch darum, dass Religiosität nicht zu einer Gewohnheit von
euch wird. Religion sollte nicht zu einer unbewussten Ge -
wohnheit werden – dass er jeden Morgen zu einer bestimm-
ten Stunde in den Tempel geht, dass er Mantren zu einer
bestimmten Zeit aufsagt, und sich vor eine Gottheit zu einer
bestimmten Zeit verneigt. Das sind unbewusste Gewohn -
heiten. Und die Wahrheit ist, dass neunundneunzig von
hundert Malen es eine unbewusste Gewohnheit ist. Diese
Gewohnheit ist nicht gut, und nicht richtig. Erinnert euch
daran, dass wenn ihr Anweisungen von anderen annehmt,
ihnen gehorchen werdet; ihr werdet euch ihnen entspre-
chend verhalten. Das ist auch Unbewusstheit.

Wenn ich euch einen Hinweis gebe, und ihr befolgt ihn,
dann wird eure Bewusstheit in eurem Innern schwächer
werden. Wenn jemand zu euch etwas sagt, und ihr folgt
dem, dann werdet ihr in eurem Innern unbewusst. Die
Gesellschaft sagt dieses und jenes zu euch, die Kultur sagt

86



Der Mann war überrascht. Er fragte: „Was hat das denn
damit zu tun, wie die Leute hier sind?“
Der alte Mann sagte: „Lass mich dich trotzdem fragen.
Meine ganze Lebenserfahrung lehrt mich, dass ich dich
zuerst fragen sollte, wie die Leute in deinem Dorf sind.“
Der Reisende sagte: „Red bloß nicht davon! Gerade
wegen dieser schrecklichen Leute will ich ja aus diesem
Dorf weg.“
Der alte Mann sagte: „Dann such dir einen anderen Ort.
Die Leute hier sind sehr gemein, lauter schlechte Leute,
da kann man sich nicht niederlassen.“
Wie der alte Mann antwortete, war genau richtig. 
Nachdem der Mann gegangen war, kam ein anderer und
fragte, wie die Leute in diesem Dorf wären. Er wolle sich
in diesem Dorf niederlassen.
Der alte Mann fragte das Gleiche. „Lass mich dich fragen
was für Menschen in deinem Dorf leben, aus dem du
kommst.“
Der Mann sagte: „Ich bin glücklich, sobald ich den
Namen meines Dorfs höre. Ich habe niemals bessere
Leute gesehen als diese.“
Der alte Mann sagte: „Komm, und lass dich hier nieder,
Du bist willkommen. In diesem Dorf wirst du noch bes-
sere Menschen finden als jene aus deinem anderen Dorf.“

Das, was wir sind, tragen wir immer mit uns herum, wohin
wir auch gehen. Ein Mensch, der unglücklich ist und in seiner
Familie leidet, der wird auch nicht glücklich sein, wenn er ein
Sannyasin geworden ist, denn er ist immer noch der gleiche
Mensch. Was für einen Sinn soll es haben, Kleider zu wech-
seln? Was für einen Sinn soll es haben, ein Haus zu wechseln?

89

Jeder, der aus der Welt wegläuft, um Sannyasin zu werden,
geht von einer Art der Unbewusstheit in eine andere Art der
Unbewusstheit. Da gibt es keinen großen Unter schied. Es
kommt ja nicht darauf an, vor der Welt wegzulaufen, vor der
Arbeit wegzulaufen, vor dem Zuhause wegzulaufen. Es geht
darum, das was man immer getan hat, weiterhin zu tun, jetzt
aber bewusst zu tun, damit das jetzt nicht Unbe wusst heit in
deinem Innern verursacht. Es sollte die Sensibilität ver-
größern und das Licht der Bewusstheit in deinem Innern
entzünden.

Wie kann das geschehen? Damit das geschehen kann, gibt
es einige grundsätzliche Regeln der Religiosität. Es gibt erst -
rangige Bedingungen des Pfades der Meditation. Die erste
Regel ist die, dass jeder, der die Wahrheit erfahren will, Es -
kapismus vermeiden muss, dass er also jeden eskapis ti schen
Tendenzen aus dem Weg gehen muss. Wegzulaufen ist nicht
die Lösung. Die Probleme werden sich überall auch da,
wohin du gehst, zeigen. Die Person, die du an dem einen
Platz bist, wirst du an einem anderen Platz genauso sein.

Ich habe gehört …
Eines morgens an einem kalten Wintertag saß ein alter
Mann an einer Mauer außerhalb seines Dorfes. Ein
Reisen der, der aus einem anderen Dorf kam, fragte ihn:
„Wie sind die Leute hier im Dorf? Ich möchte mich hier
niederlassen.“
Der alte Mann sagte: „Selbstverständlich sage ich dir
gerne, wie die Leute hier in diesem Dorf sind. Aber vor-
her sollte ich dich erst einmal fragen, wie die Leute in
dem Dorf sind, aus dem du kommst. Danach kann ich dir
deine Frage beantworten. “

88



werde n nicht ge braucht. Je weiter Sannyas sich über die Welt
verbreitet, desto besser wird diese Welt sein. Aber je mehr
Sannyasins auf dieser Welt leben, desto mehr Probleme wird
es auf dieser Welt geben. Stellt euch nur vor, jeder wäre ein
Sannyasin. Was würde auf der Welt geschehen? Sie würde in
einem viel schlechteren Zustand sein als jetzt. Stellt euch
aber vor, dass Sannyas sich über die Welt verbreiten würde.
Dann würde diese Welt ein besserer Platz sein.

Also sage ich euch nicht, ihr sollt weglaufen. Unsere
Tendenz besteht immer darin, wegzulaufen. Wo auch immer
ein Problem entsteht, denken wir immer: „Lasst uns unseren
Platz tauschen. Lasst uns von diesem Platz weggehen.“ Denkt
immer daran, dass der Platz selber nicht das Problem ist; das
Problem entsteht aus deinem Innern heraus. Deshalb ist
jeder verrückt, dem die Idee kommt, den Platz zu wechseln.
Aber ein Mensch, der darüber nachdenkt, sein inne re s Sein
zu verändern, der wird eine erste Ahnung von seinem inne-
rem Bewusstseins bekommen.

Deshalb sage ich: Rennt nicht davon, verändert euch.
Rennt nicht weg von da, wo ihr seid, transformiert euch lie-
ber. Wo auch immer ihr seid, ihr werdet auf der ganzen Welt
keinen besseren Platz finden als den, an dem ihr gerade seid,
wenn ihr euch in ein besseres menschliches Wesen verän-
dert. Und eine bessere Situation wird auch dann unmittelbar
vorhanden sein, genau da, wo du jetzt bist.

Ein Weltreisender war unterwegs, um die Länder des fer-
nen Ostens zu besuchen und wollte auch verstehen lernen,
was Meditation ist. Er besuchte Ashrams in Indien, Tibet
und Japan und in weiteren fernöstlichen Ländern. Dann
kam er auch nach Myanmar. Dort erzählten ihm Leute in

91

Ein Mensch, der als Ladenbesitzer Sorgen hat und leidet,
kann nicht dadurch glücklich werden, dass er in einen Tem-
pel geht. Er ist immer noch der gleiche Mensch. Der Laden
und das Haus sind nicht das Problem und ein Tempel kann
kein Glück verschaffen. Er wird der gleiche bleiben egal
wohin er geht; er ist so, wie er ist. Es ist wirklich seltsam: Man
kann nicht vor sich selber davonlaufen. Du kannst weglaufen
und die ganze Welt verlassen, aber du wirst immer noch der-
selbe sein. Und der Mensch, der du bist, wird die Welt um
sich herum entsprechend kreieren, wo auch immer du bist.

Aus diesem Grund kreieren Familienmenschen auch als
Sannyasins um sich herum eine Art Familie – eine neue Art
von männlichen und weiblichen Schülern beginnen sich zu
formieren. Wenn sie von Zuhause weglaufen, dann er richten
sie Ashrams. Sie gehen lediglich von einer Krankheit in eine
andere. Was auch immer sie hinter sich gelassen haben,
sprießt in neuer Form um sie herum in neuen Formen und
mit neuen Gesichtern. Das ist ganz natürlich; da ist nichts
unnatürlich daran, denn sie sind ja die gleichen Menschen,
die daheim waren und in ihren Läden gearbeitet haben. 

Wenn ein Mann seinen Laden verlässt, um Sannyasin zu
werden, wird er ein religiöser Geschäftsmann. Also entstan-
den in dieser Welt geschäftstüchtige Religionen, weil es
Ladenbesitzer waren, die Sannyasins wurden. Ihr Verstand,
ihre Art zu denken, ihre Art, berechnend zu sein, alles war
genauso wie zuvor, bevor sie Sannyasins geworden waren.
Aus diesem Grunde wurde Sannyas zu einem Business -
modell, als immer mehr Ladenbesitzer Sannyasins wurden.
Die Welt braucht keine Sannyasins; die Welt braucht Sann -
yas. Es gibt kein Bedürfnis nach Sannyasins. 

Ich sage euch: die Welt braucht Sannyas. Sannyasins

90



einem schönen Platz. Das ist ein schmutziger Fleck hier,
und warum streunen so viele Hunde hier herum? Und
warum versammeln sich hier auch noch so viele Kühe zu
allem Überfluss?“
Der oberste Mönch sagte: „Die Hunde sind unsere Haus -
tiere. Und die Kühe werden von uns geliebt. Wir geben
ihnen jeden Tag Reis, damit sie immer wieder zu uns
kommen. Die Hunde sind von uns so erzogen, wie sie
sind, und der Lärm, den sie machen, ist ganz normal. Wir
haben uns ganz bewusst für diesen Platz entschieden. Es
gab eine Fülle von Angeboten für einen Platz für unseren
Ashram in dieser Gegend hier. Wir gehen davon aus, dass
nur jemand, der an einem derartigen lauten und überfüll-
ten Platz friedlich bleiben kann, nur der kann wirklich
friedlich sein. Wenn jemand friedlich ist, weil er sich in die
Berge zurückgezogen hat, dessen Frieden ist nicht real.
Dieser Frieden kommt dann von den Bergen und woan-
ders wird er dann verschwunden sein.“

Aus diesem Grund fürchtet sich der Sannyasin, die Berge zu
verlassen und wieder unter Menschen zu sein. Deshalb hat
ein Sannyasin Angst, seine Einsamkeit zu verlassen und inmit-
ten einer Menschenmenge zu sein, denn wenn er sich den
Leuten nur nähert, wird all sein Frieden zerstört.

Wenn man einem Sannyasin sagt, er solle einen Laden
führen, wird er Angst bekommen. Er wird sagen, dass dann
sein Frieden vorüber sei. Wenn du einem Sannyasin sagst, er
solle sich einen Job besorgen, dann wird er sagen: „Ich
befürchte, dass ich dann meine Göttlichkeit verliere.“ Aber
Göttlichkeit, die man verlieren kann, wenn man einen Job
hat und Göttlichkeit, die verschwindet, wenn man einen

93

den höchsten Tönen von einem bestimmten Ashram und
empfahlen ihm, dorthin zu reisen und diesen Ashram
kennen zulernen. Die Ashrams, die er in Indien erlebt hatte,
lagen alle entweder auf einem Bergrücken, am Rande von
lieblichen Seen oder in wunderschönen Wäldern. Die
Sannyasins, die er ein Indien gesehen hatte, waren allesamt
Menschen, die ihr Zuhause aufgegeben hatten, Menschen
in den verschiedensten Gewändern. Er dachte, dieser
Ashram in Myanmar würde ein ähnlich schöner Platz sein.
Er entschied sich, dort drei Wochen bleiben zu wollen.
Er nahm einen Zug, und als er den Ashram erreichte, war
er sprachlos. Der Ashram lag inmitten eines Markt platzes,
einem der schlimmsten Märkte in Yangon. Da war eine
Masse von Menschen und ungeheuer viel Lärm. Ein klei-
nes Schild und eine dreckige Straße führten zum Ashram.
Es war unübersehbar ein großer Ashram. Da waren fünf-
hundert Mönche, aber es waren ebenso Hunderte von
Hunden, die hier durcheinanderliefen. Er war ratlos. Was
für eine Sorte von Ashram sollte das denn sein!? Und weil
es gerade Abend geworden war, sammelten sich Hunderte
von Kühen um die Bäume in der Nähe. Es herrschte ein
riesiger Lärm und ein riesiges Durcheinander. 
Er dachte bei sich: „Ist das ein Ashram oder ein
Rummelplatz? Was soll das für einen Sinn machen, hier zu
bleiben?“
Aber er war nun einmal da, und so musste er erst einmal
über Nacht bleiben, denn es gab auch keinen Zug mehr
zurück, bevor es Morgen werden würde. Also entschied er
sich, zum obersten Mönch des Ashrams zu gehen. Er sagte
zu ihm: „Ich bin völlig ratlos. Ich dachte, dieser Ashram
läge in der Nähe eines Berges oder am Rand eines Sees, an

92



auf dem Fest erkannten nicht, wer er war. Es gab eine
Masse von Menschen und jemand trat auf seine Zehen.
In diesem Moment kam all sein Ärger, von dem er gedacht
hatte, er wäre vor zwanzig Jahren verschwunden, zurück.
Er war genau der gleiche Mensch geblieben, der er vor
zwanzig Jahren war. Er war entsetzt, dass dieser Ärger so
schnell wiedergekehrt und sein Verstand wieder durchein-
ander war. Er sagte: „Das schockt mich! Was der Berg mir
in zwanzig Jahren nicht zeigen konnte, das wurde mir
durch den Kontakt mit einem anderen Menschen in
einem einzigen Moment gezeigt.“

Ich sage euch also, dass niemand religiös wird, indem er aus
der Wirklichkeit flieht. Nur durch Transformation wird ein
Mensch religiös. Also solltet ihr alle wirklichkeitsfeindlichen
Tendenzen in eurem Innern löschen. Lauft nicht vor irgend -
etwas weg, sondern transformiert euch, und dann schaut hin,
wie mit eurer Transformation auch der Platz um euch herum
sich verändert hat. Ein Mensch, der seine Frau verlässt und
wegrennt, geht in die Irre. Transformiert euch und ihr werdet
feststellen, dass die Frau, von der du meintest, du müsstest
vor ihr wegrennen, jetzt auf einmal eine andere ist. Ihre alten
Eigenschaften sind jetzt nirgendwo mehr aufzufinden.

Das Leben ist auf die ausdrücklichste Art und Weise durch
Selbsttransformation erfahrbar, nicht dadurch, dass man sich
einen anderen Ort sucht. Aber unsere Unbewusstheit erzählt
uns, wir sollten uns einen neuen Aufenthaltsort suchen.
Deshalb sage ich, wo immer in eurem Leben Unbe wusstheit
existiert, diese Unbewusstheit kann durch innere Experi -
mente transformiert werden, und dann wirst du immer ein
frisches, unschuldiges Bewusstsein in dir entdecken.  

95

Laden führt, die hat keinen Wert. So eine Göttlichkeit ist
wertlos.

Nur das ist echt, was in der Natürlichkeit und Einfachheit
des Lebens existent sein kann. Aber das, was nur in einer
ganz speziellen Situation realisiert werden kann, das liegt
meist nur an dieser speziellen Situation und verändert nicht
dein Bewusstsein. Aus diesem Grund wirst du feststellen,
dass die Sannyasins, die du ins ganz normale Alltagsleben
zurückbringst, in einem noch schlechteren Zustand sind als
ihr selber. Sie werden in einem schlechteren Zustand als du
sein, sie werden nicht in der Lage sein, ein tägliches Leben
zu leben. Im Leben ist immer eine Prüfung beinhaltet. Jetzt
haben sie sich in eine Ecke abgesondert. Ihre ganze Fried -
fertigkeit ist künstlich und entstammt ihrer Wirk lich keits -
flucht. Deshalb herrscht in ihnen ständige Angst und Sorge,
eine Unruhe in ihnen. Sie haben ständig Angst, dass, wenn
sie in die Menge gehen, alles weg ist.

Ich habe gehört … 
Ein Sannyasin lebte seit zwanzig Jahren auf der Spitze
eines Bergs in den Himalayas. Er spürte, dass er nunmehr
in einem umfassenden Zustand von Friedfertigkeit ange-
langt war. Ein paar Anhänger von ihm besuchten ihn.
Etwas tiefer, unterhalb von seinem Platz wurde eine
großes Fest gefeiert und seine Anhänger sagten: „Lasst uns
doch hinuntergehen und dich den Leuten auf dem Fest
vorstellen.“ 
Der Sannyasin dachte bei sich: „Jetzt, wo ich friedfertig
geworden bin, was soll es da für einen Sinn machen, hier
oben zu bleiben? Ich sollte hinuntergehen.“ Und er stieg
den Berg hinunter, um dorthin zu gehen. Aber die Leute

94



den Menschen, der er heute ist. Der Mensch, der dich
gestern beleidigt hat, steht dir jetzt im Weg. Du siehst nicht
den, der vor dir steht, sondern den, der dich gestern beleidigt
hat, aber der gestrige Mensch ist schon längst tot. Lass ihn
beiseite und erkenne in ihm den Menschen, der vor dir steht.
Mag sein, dass er bereut hat; es ist möglich, dass er in der
Nacht ein anderer geworden ist. Mag sein, er bereut, was er
getan hat. Aber du wirst nur den sehen, der dich be leidigt
hat. Du wirst auf den Mann reagieren, den du gestern gese-
hen hast und nicht den, der er heute ist.

Eines Tages kam ein Mann zu Buddha und spuckte ihm
ins Gesicht. 
Dann ging er weg, aber später wurde er von Gewissens -
bissen geplagt. Buddha hatte nur die Spucke aus seinem
Gesicht gewischt und zu dem Mann gesagt: „Hast du noch
mehr zu sagen“?
Einer seiner Mönche sagte zu Buddha: „Du fragst ihn, was
er sonst noch zu sagen hätte? Dieser Mensch hat dich
angespuckt!“
Buddha sagte: „Er muss etwas anderes derart Tiefes und
Intensives gewollt haben, dass er nicht in der Lage war, das
auszudrücken. Da war ein so intensiver Ärger, und diesen
Ärger hat er ausgedrückt. Deshalb habe ich ihn gefragt:
,Hast du auch noch etwas anderes zu sagen?’ So viel habe
ich verstanden.“
Der Mann war nicht in der Lage gewesen irgendetwas zu
sagen. Er ging, er bereute, und am nächsten Tag kam er
wieder, um sich zu entschuldigen. Er berührte Buddhas
Füße und sagte: „Bitte vergib mir. Ich habe gestern einen
Fehler gemacht.“

97

Wenn ihr eure Religion nicht ertragen könnt, dann ist sie
nichts wert; dann ist sie kraftlos. Wie kann es sein, dass
etwas, das im Innern eines Menschen existiert, abstirbt? Wie
friert denn Bewusstsein ein? Bewusstsein friert ein, weil die
Vergangenheit so schwer auf unseren Schultern lastet. Wir
sind unserer Vergangenheit unablässig ausgeliefert.

Ihr werdet überrascht sein: wenn ihr vierzig bis fünfzig
Jahre lang gelebt habt, dann habt ihr fünfzig Jahre lang Müll
in eurem Bewusstsein angesammelt und mit euch herum -
geschleppt. Mag sein, dass du täglich dein Haus reinigst, aber
du reinigst nicht jeden Tag deinen Verstand. Wenn jemand
den Müll in seinem Haus fünfzig Jahre lang nicht wegwirft,
was meinst du, was in diesem Haus passiert? Und genau das
ist mit deinem Verstand passiert.

Und wir sammeln einfach weiter den ganzen Müll. Alles,
was mit uns geschieht, wird in unserem Innern angesam-
melt. Unsere Bewusstseinsflamme wird von diesem Gewicht
erdrückt und wird schwach. Schließlich bleibt nur noch das
Gewicht, und das Bewusst sein wird verschwinden. Nur
jemand, der am Abend leer werden kann, indem er all das,
womit er während des Tages belastet wurde, zurückgelassen
hat, nur so jemand wird die Flamme des Bewusstseins am
Leuchten halten können. Und dann, wenn er am nächsten
Morgen aufwacht, dann erwacht er an einem wirklich neuen
Tag, einem neuen Morgen, einer neuen Sonne und mit
neuen Menschen um sich herum. Er vergisst, dass da ein
Gestern gewesen ist. Was auch immer er tut, seine Hand -
lungen werden nicht durch ein Gestern getrübt, sondern sie
werden spontan sein und sie werden das Jetzt widerspiegeln.

Aber wenn ein Mensch dich gestern beleidigt hat und du
triffst ihn am nächsten Morgen, dann siehst du in ihm nicht

96



dann sagte er: „Behalte das in deinem Gedächtnis. Alles was
geschieht, lass es vorübergehen. Erwache zu dem, was ist.“

Wir sind so sehr in der Vergangenheit verhaftet, dass wir
nicht in der Gegenwart erwachen. Wir tragen all die tote
Vergangenheit mit uns, und deshalb sind wir nicht lebendig.
Lass die Vergangenheit los, dann wirst du das Leben finden.
Und wenn ein Mensch die Vergangenheit loslässt, wird er
jeden Tag neu sein. Er wird jeden Tag frisch sein und so er -
weckt sein, als würde er in dieser Welt das erste Mal geboren
werden. Unbewusstheit wäre in so einem Menschen nicht
vorhanden.

Erinnerst du dich an den Tag, an dem du deiner Frau das
erste Mal begegnet bist? Begegnest du ihr jetzt auf die glei-
che Art und Weise? Jetzt ist das alles unbewusst geworden.
Zwanzig Jahre Erinnerungen sind zum Hindernis geworden,
und diese zwanzig Jahre Erinnerungen haben einen großen
Abstand zwischen dir und deiner Frau hergestellt; jetzt bist
du ganz weit weg von ihr. Deshalb wird die Freude, die du
erlebt hattest, nachdem du deiner Frau das erste Mal begeg-
net bist, heute nicht mehr erlebt. Wenn aber diese Erinne -
rungen der letzten zwanzig Jahre losgelassen werden und du
dich neu geboren sein lässt, und du siehst deine Frau wie
zum ersten Mal, dann könntest du diesen Moment der
Freude wieder erleben.

Du siehst jeden Tag die Sonne und denkst: „Geht die
gleich e Sonne wieder auf?“ Keine Sonne geht ein zweites
Mal auf. Oder du gehst an Blumen vorüber und denkst:
„Haben die gleichen Blumen schon einmal geblüht?“ Keine
Blumen blühen ein zweites Mal und keine Sterne scheinen
ein zweites Mal. Alles ist immer neu. Wenn du die Zu mu -
tung deiner Erinnerung nicht hättest, würdest du das ganze

99

Buddha sagte: „Das war kein so großer Fehler wie der, den
du gerade machst, indem du dich an das erinnerst, was du
gestern gemacht hast.“ Buddha fuhr weiter fort: „Das war
kein großer Fehler. Du spucktest und ich wischte die
Spucke weg. Damit war die Sache erledigt, und da gibt es
kein Problem. Es ist keine große Sache. Aber du erinnerst
die Sache noch immer, in diesem Moment, und seither
sind vier und zwanzig Stunden vergangen. Das ist ein
großer Fehler, das ist ein sehr großer Fehler. Ich gehe nicht
davon aus, dass du der gleiche Mensch bist wie der gestern;
ein anderer Mensch befindet sich jetzt vor mir und er sagt,
dass er einen Fehler gemacht hat und er bittet um Ver -
gebung. Das ist nicht der Mensch, der spuckte. Das ist ein
völlig anderer Mensch. Wem sollte ich vergeben? Der
Mensch, der mich anspuckte, ist nicht da, und der Mensch,
der um Vergebung bittet, hat mich nicht angespuckt.“

Buddha sagte, der Mensch, der mich anspuckte, ist nicht da,
oder irgendwo anders auf dieser Welt und er kann nirgend -
 wo gefunden werden, selbst wenn du ihn suchst. Und wen
bittest du um Vergebung? Der Mensch, den du angespuckt
hast, ist schon seit Langem gewesen. Wie ein Fluss, von dem
wir denken, es wäre der gleiche Ganges, bei dem wir gestern
gewesen sind. Aber der Ganges fließt weiter, jede Menge
Wasser ist in ihm hinabgeflossen, seit du gestern bei ihm
warst. Jetzt ist es anderes Wasser, von dem du meinst, es wäre
das gleiche Wasser wie gestern. Und genauso wie das Wasser
gestern fließt, genauso fließt auch dein Bewusstsein. Es fließt
jeden Moment. Im Bewusstsein bleibt niemals etwas stehen.
Buddha sagte also: „Wen bittest du um Vergebung? Dieser
Mensch ist nicht mehr. Wem könnte ich also vergeben?“, und

98



Der Mann sagte: „Während des Tages werden alle Schalen
in meiner Wirtschaft schmutzig, also wasche ich sie und
reinige sie bevor ich in der Nacht schlafen gehe. Dann,
während der Nacht, werden sie wieder schmutzig, also rei-
nige ich sie am Morgen wieder bevor ich aufstehe.“
Der Schüler dachte, er wäre zu einem Verrückten ge -
schickt worden. Der Mann war ja nur Gastwirt, und alles,
was er tat, war die Schalen zu reinigen. 
Der Schüler kehrte zu seinem Meister zurück und erzähl-
te ihm, was er erlebt hatte. Der Meister sagte: „Es war die
richtige Situation, aber nur wenn du sie auch richtig ver-
standen hast.“ Und er fuhr fort: „Auch hier setzen die
Schalen während des Tages Staub an, und ich reinige sie
am Abend. Und auch nachts sammeln die Schalen Staub
an und ich reinige sie am Morgen. Das ist alles, was zu
berichten wäre.“

Der Verstand wird während des Tages schmutzig. Er muss
nachts gereinigt werden, bevor man schlafen geht; er muss
abgewischt werden. Und am Morgen ist er schmutzig von
den Träumen der Nacht. Also muss er auch am Morgen wie-
der gereinigt werden. Wie reinigt man ihn? Wir wissen, wie
man ein Haus wischt und reinigt. Aber wie reinigt man den
Verstand? Was für eine Art Wasser gibt es, um die Schale des
Verstandes zu reinigen?

Ich sage euch: Stille. Die Tasse des Verstands wird durch
die Stille des Wassers sauber. Aber wir haben vergessen, wie
man still wird. Wir reden unablässig mit andern oder mit uns
selber. Selbst wenn es Zeit ist, in der Nacht zu schlafen, fah-
ren wir fort zu reden, während wir schlafen. Dann fangen
wir zu reden an, sobald wir aufstehen. Wir sind vom Reden

101

Leben in jedem Moment neu erleben. Und dann erwachst
du diesem neuen Jetzt, dann gibt es auch keine Unbe wusst -
heit in deinem Leben mehr, dann wirst du anfangen, solche
Erfah run gen zu machen: Die Totalität dieser Erfah rungen ist
Gött lich keit. Erst dann wirst du anfangen, wirkliche, echte
Erfah run gen zu machen.

Jeder, der von der Vergangenheit niedergedrückt wird,
kann niemals Göttlichkeit kennenlernen, weil das Göttliche
in jedem einzelnen Moment gegenwärtig ist. Die Ver gan -
gen heit erschafft all unsere Unbewusstheit.

Ein Meister sagte zu seinem Schüler: „Geh zu meinem
Freund und begreife durch ihn das, was du durch mich
nicht begriffen hast.“
Der Schüler ging zum Freund seines Meisters. Er war
überrascht, festzustellen, dass der Freund seines Meisters
ein Gastwirt war. Sobald er da angekommen war, dachte
er: „Was kann ich schon von einem Gastwirt lernen?“
Aber trotzdem blieb er, denn er wurde ja dahin  geschickt.
Sein Meister sagte: „Beobachte, was er von morgens bis
abends tut. Begreife seine tägliche Routine.“ Der Schüler
beobachtete die Routine. Der Mann arbeitete hart in sei-
ner Gastwirtschaft.
Nach ein paar Tagen war der Schüler bereit, zurück -
zukehren. Er hatte nichts zu lernen gehabt, aber er dachte
bei sich: „Ich weiß ja nicht, was der Wirt nachts tut, bevor
er sich schlafen legt.“ Er steht also früh am Morgen auf, als
es noch dunkel war, vielleicht tut er ja was zu dieser Zeit.
Also fragte er ihn, bevor er ihn verließ: „Darf ich dich
frage n, was du in der Nacht tust, bevor du dich schlafen
legst?“

100



dem du in totaler Stille sein wirst, in genau diesem Moment
wirst du nicht in der Welt sein, und in dir wird reine
Göttlichkeit sein. Das nenne ich Sannyas. So ein Individuum,
das mitten in einer Menschenmasse still ist, ist ein Sannyasin.
So ein Individuum, das inmitten aller Aktivitäten still sein
kann, ist ein Sannyasin. Ein Individuum, das still ist, was auch
immer es tut, ist ein Sannyasin. Ein Mensch, der in seinem
Innern still ist, hat Sannyas verwirklicht, weil nur Stille das
Tor zum Göttlichen aufmacht. Nur Stille öffnet das Tor zu
unendlichem Bewusstsein. Nur Stille öffnet das Tor zu dem,
was jenseits der Materie ist.

Denkt daran, nur Stille ist es wert, dass man sie sucht, nur
Stille ist es wert, verwirklicht zu werden. Die Welt bricht die
Stille in dir vierundzwanzig Stunden am Tag, und du selber
zerstörst deine Stille vierundzwanzig Stunden am Tag. Selbst
wenn du die Schriften liest, wenn du dir heilige Bücher vor-
liest, philosophische Ideen hegst, selbst dann störst du mit
diesen Handlungen deine Stille. Durch sie kannst du nicht in
Stille gehen. Diese ganze Philosophie führt auch zu einem
Dialog in deinem Innern.

Werde still. Es gibt nichts Besseres als das. Und nehme die
Stille in dir wahr, wenn keiner in dir redet, wenn totale Stille
da ist, als wärest du still an einem weit, weit entfernten, ein-
samen Platz, in einem stillen, einsamen Wald, nicht einmal
ein Vogel zwitschert. So eine vollkommene Stille ist in dir,
und dann wirst du feststellen, dass du kein normaler Mensch
bist. Du bist nicht der, der durch den Körper be grenzt ist.
Dein Bewusstsein wird dann bereit sein, die Höhe des
Himmels zu erreichen. Und was du in dieser Stille siehst,
was du in dieser Stille erlebst, was du in dieser Stille hörst, ist
Göttlichkeit. Diese Stille nenne ich Gebet. Diese Stille nenne

103

umgeben. Wir haben Stille vergessen. Wenn eines auf dieser
Welt verloren gegangen ist, ist es Stille. Und wo die Stille
verloren gegangen ist, da ist auch das, was das Leben am
kost barsten macht, verloren gegangen, denn alle guten Dinge,
die aus der Stille heraus geboren worden sind, kommen aus
der Stille.

Bevor du nachts schlafen gehst, gehe einen Moment lang
in die Stille, werde vollständig still; werde auf alle mögliche
Arten still. Am Morgen, bevor du aufstehst, liege einfach
einen Moment in Stille und stehe dann auf. Und selbst im
Laufe des Tages während der ganzen vierundzwanzig Stun -
den des Tages erinnere dich daran, so oft still zu sein, wie es
nur machbar ist. Nur das, was wirklich notwendig ist, sollte
gesprochen werden. Nur über das, worüber wirklich nach-
gedacht werden muss, sollte nachgedacht werden. Der Rest
in dir ist Stille. Und wenn sich jemand kontinuierlich be -
wusst ist, still zu sein, dann wird sich nach und nach Stille in
ihm ausbreiten.

Wenn ihr auf der Straße lauft, erinnert euch daran, in Stille
zu laufen. Es wird wegen einer lebenslangen Gewohnheit
schwierig sein, vielleicht sogar wegen Gewohnheiten aus vie-
len früheren Leben. Und nach und nach wird ein neuer
Mensch in euch geboren werden. Ihr werdet ein neues Be -
wusstsein in euch wahrnehmen, und die Un bewusstheit wird
nach und nach aus eurem Innern verschwin den. Es wird eine
Zeit kommen, wo keine Unbe wusst heit mehr in eurem
Innern existieren wird und nur noch Bewusstheit ist.

In dem Moment, in dem ein Mensch vollständig still ist
und in Bewusstsein eintritt, in genau diesem Moment ver-
schwindet das Bewusstsein seines Körpers und nur noch die
Erfahrung seines Seins bleibt zurück. In dem Moment, in

102



erkannt und er wird sie auch in der Zukunft nicht erkennen.
Wenn wir sagen, Buddha und Mahavira waren Denker,

dann täuschen wir uns. Sie sind keine Denker. Sie haben das
Denken losgelassen. Sie haben das Denken losgelassen und
gingen in die Stille. Sie sind Seher und ein Mensch, der ein
Seher ist, der erreicht alles. 

Ich möchte meinen Diskurs mit dieser kleinen Geschichte
beenden …
Zu den Zeiten der Upanishaden machte sich ein junger
Mann auf die Suche nach der Wahrheit. Er verneigte sich
und legte seinen Kopf vor die Füße eines Meisters und
sagte: „Ich bin gekommen, um die Wahrheit zu suchen.“
Der Meister fragte: „Möchtest du die Wahrheit erfahren
oder möchtest du etwas über die Wahrheit wissen?“ Der
Meister fragte: „Möchtest du die Wahrheit erkennen oder
möchtest du etwas über die Wahrheit wissen? Wenn du
etwas über die Wahrheit wissen möchtest, dann kannst du
hier bleiben, aber wenn du die Wahrheit wissen möchtest,
dann ist das eine schwierige Situation.“
Der junge Mann sagte: „Ich bin gekommen, um die Wahr -
heit zu erkennen und nicht um etwas über die Wahr heit
kennnenzulernen. Wenn ich etwas über die Wahr heit
kennenlernen wollte, dann wäre ich zu meinem Vater
gegangen, einem großen Schriftgelehrten. Er kennt alle
Schriften. Aber als ich ihm sagte, ich würde Wahrheit ken-
nenlernen wollen, sagte er: „Geh woanders hin, denn das
kann ich dir nicht zeigen. Ich weiß etwas über die
Wahrheit; ich bin ein gelehrter Mann, aber ich kenne die
Wahrheit nicht.“
Der Meister sagte: „Dann tue das: Nimm alle Kühe dieses

105

ich Meditation, diese Stille nenne ich Samadhi. Um diese
Stille zu erleben musst du nicht zu irgendjemandem gehen,
um zu lernen, denn was auch immer du lernen wirst, es wird
zu einem Dialog in dir führen. Um sie zu erleben, musst du
nicht irgendwelche Schriften studieren, um sie zu erleben
musst du nicht in irgendwelche Berge gehen. Wo immer du
bist, erinnere dich deiner und versichere dich, dass es keine
überflüssigen Reden in dir gibt. Und falls überflüssiges
Gerede in dir ist, sei still und sei dir dessen bewusst, und
mache nichts anderes als das.

Ihr werdet überrascht sein, wenn ihr in Stille Zeuge sein
könnt von all dem Lärm in euch, dann werdet ihr ein neues
Element in eurem Innern wahrnehmen, und das wird ein
einfaches, klares Wahrnehmen sein; wahrnehmen dessen
was geschieht: Der Lärm geschieht, aber er geschieht weit
entfernt von dir. Und dann werdet ihr feststellen, dass euer
Verstand mit diesem Dialog beschäftigt ist, aber euer Sein
selber ist still und friedlich. Dieses bezeugende Bewusstsein
ist euer Sein. Und es befindet sich in ewiger Stille. In dem
Maß, wie sich diese Erfahrung vertieft, wird das innere
Reden aufhören und der Dialog wird verschwinden und es
wird eine Zeit geben, in der in deinem Innern keine Gedan -
ken sein werden. Und wenn keine Gedanken da sind, dann
wird die Kraft des Denkens geboren werden. Solange es
Gedanken gibt, kann die Kraft des Denkens nicht geboren
werden. Je mehr Gedanken da sind, desto gestörter seid ihr.
Ein Verrückter ist voller Gedanken und er hat keine Mög -
lichkeit mehr, sie zu sortieren.

Aus diesem Grund werden die größten Denker der Welt
verrückt; das ist der Beweis dafür, dass ein Denker nicht die
Wahrheit erfährt. Bis heute hat kein Denker die Wahrheit

104



und nach. Inmitten der Kühe zu leben machte ihn zu so
etwas Ähnlichem wie eine Kuh. Er vergaß sogar, sie zu
zählen. Sein Meister hatte gesagt, wenn sie tausend sind,
bringe sie zurück. Aber er vergaß es völlig … es ist eine sehr
reizende Geschichte. Die Kühe sagten: „Wir sind jetzt tau-
send, lass uns zurückkehren.“ Das muss sich jemand ausge-
dacht haben, aber es bedeutet lediglich, dass er nicht wusste,
wann sie tausend waren. Und als sie ihm sagten: „Wir sind
jetzt tausend, lass uns zurückkehren“, kehrte er zurück.
Der Meister sah von fern, dass eine Herde Kühe auf dem
Weg zu ihm war und sagte zu seinen Schülern: „Schaut, ein-
tausend und eine, eintausend und eine Kuh sind auf dem
Weg zu uns.“
Seine Schüler sagten: „Eintausend und eine? Und was ist
mit dem jungen Mann, der mitten in der Herde läuft?“
Der Meister sagte: „Schaut in seine Augen, er ist kein
Mensch mehr.“ Und als er nähergekommen war, umarmte
ihn der Meister und fragte: „Sag mir, hast du’s gefunden?“
Der junge Mann blieb still. Schließlich sagte er: „Ich bin
gekommen, um deine Füße zu berühren.“ Er berührte die
Füße des Meisters. Dann drehte er sich um, um zurückzu -
gehen. In dieser Stille hatte er das erfahren, was es wert war,
zu erfahren.

Ein wirklicher Meister hat immer die Stille weitergegeben, ein
falscher Meister gibt Wörter weiter. Ein wirklicher Meis ter
nimmt die Schriften weg, ein falscher Meister gibt dir noch
mehr Schriften. Ein wirklicher Meister hilft dir, Gedanken zu
transzendieren, ein falscher Meister füllt neue Gedanken in
deinen Kopf. Das ist es, was geschehen war. Wenn ihr die
Wahrheit wissen wollt – nicht etwas über die Wahr heit –

107

Ashrams, es gibt hier etwa vierhundert, nimm sie und gehe
mit ihnen in einen weit entfernten Wald, wo kein Mensch
lebt. Wenn diese Kühe tausend sein werden, – sie werden
kalben und eines Tages werden es tausend sein – dann
komme wieder. Und behalte jederzeit dieses in deinem
Kopf: Wann immer du etwas sagen möchtest, sage es den
Kühen, sprich zu keinen Menschen. Was auch immer in
deinem Herzen vor sich geht und was auch immer du
sagen möchtest, rede einfach zu ihnen. Und gehe so weit,
dass keine Menschen um dich sind. Wenn sie tausend an
der Zahl sind, dann komm zurück.“
Der jungen Mann trieb alle vierhundert Kühe zusammen
und ging in einen Wald. Er ging sehr weit, wo kein anderer
Mensch lebte. Da war er dann mit ihnen alleine. Er konnte
nur zu ihnen reden, weil sonst keiner da war. Alles, was er
gerne gesagt hätte, sagte er ihnen. Aber was konnte er zu
ihnen schon sagen? Worüber konnte er schon mit ihnen
reden? Es gab keinerlei Zeichen von irgendwelchen Ge -
danken in ihren Augen. Habt ihr jemals in die Augen einer
Kuh gesehen? Wenn eure eigenen Augen so geworden
sind, dann begreift ihr, dass ihr angekommen seid.
Jahre kamen, Jahre vergingen. Während einiger Jahre hatte
er Erinnerungen an sein Zuhause. Aber wenn Erinne -
rungen keine Nahrung bekommen, lösen sie sich in Luft
auf. Wir füttern unsere Erinnerung mit neuen Ein drücken;
deshalb werden sie beständig ersetzt. Alte Er in ne rungen
verblassen und neue kommen hinzu. Jetzt passie rte nichts,
aus dem er neue Erinnerungen hätte machen können. Er
lebte inmitten der Kühe; da gab es keinen Stoff für neue
Erin ne rungen. Er selber machte keine neuen und die alten
erhielten keinerlei Nahrung, also verschwanden sie nach

106



euch dazu verhelfen, still zu sein, leer zu sein, und arm an
Gedanken. Möge euer Sein arm sein an Gedanken. Dann
werdet ihr unendlich reich werden, und ihr werdet die Tür
zu unendlichen Reichtümern finden. 

Das ist mein Gebet für euch.

Ich danke euch, dass ihr mir so liebevoll zugehört habt,
während ihr hier in einer so großen Hitze sitzt. Ich bete zur
Göttlichkeit in jedem von euch. 

Bitte nehmt meine Grüße an.

109

dann werdet still, bleibt still. Sucht die Stille, strebt nach der
Stille. Wir haben sie nicht bewusst gesucht; deshalb haben wir
sie nicht gefunden. Aber ganz gewiss kann sie gesucht wer-
den. Warum? – weil es schwierig ist, nach Ge dan ken zu
suchen, aber Stille, das ist unsere eigentliche Natur. Wenn wir
auch nur einen kleinen Versuch unter nehmen, dann werden
neue Ströme unseres ureigensten Seins anfangen zu fließen,
Unbewusstes wird sich auflösen und den Weg freimachen,
und ein beständiger Strom von Bewusstheit wird in uns
fließen.

Denkt daran, wenn Bewusstheit anfängt zu fließen, dann
wird euer ganzes Leben in seinem eigentlichen Ursprung
transformiert werden. Dann wird alles, was passiert, gut sein.
Dann muss uns keine Disziplin, keine Richtung mehr von
außen her aufgezeigt werden, dann muss uns keine Ver hal -
tens weise mehr von außen aufgenötigt werden. Jetzt wird,
was auch immer geschieht, richtig und gut sein.

Stoppt nicht den Fluss der Bewusstheit mit der Zöger -
lichkeit eurer Unbewusstheit! Ein unbewusstes Leben kreiert
automatisch Lethargie. Ihr dürft euch nicht von Unbe wusst -
heit niederdrücken lassen, von der Lethargie des Lebens.
Wenn ihr diesen Versuch bewusst macht, dann seid ihr ein
religiöser Mensch. Ihr seid nicht deshalb religiös, weil ihr ein
Hindu, ein Moslem oder ein Christ seid. Wenn ihr einen
inneren Kampf gegen die Unbewusstheit führt, dann seid ihr
religiös. Wenn ihr euch in der Hoffnung auf Bewusstheit
bemüht, ein höheres Bewusstsein zu er reichen, und um
mehr Bewusstheit bittet, dann seid ihr religiös. 

Möge das Göttliche alle eure Worte fortnehmen, möge das
Göttliche alle eure Gedanken entfernen, möge das Göttliche

108



Aus diesem Grund werden nicht alle, die hier sitzen, zu -
hören. Mein Reden wird sie nicht notwendigerweise errei-
chen. Aber ich hoffe, mein Reden wird einige von euch
erreichen, und das wird gut sein. Selbst wenn es nur eine ein-
zige Person erreicht, selbst dann ist das gut. Das wird gesche-
hen. Ich hoffe, dass es alle von euch erreicht und ich vertraue
darauf, dass ihr alle mit dem Bedürfnis zu verstehen hierher
gekommen seid.

In unserer Welt ist der Durst nach Wahrheit und Gött -
lichkeit immer weniger geworden. Warum sage ich das? –
Ich sage das, weil ihr kein Mitglied einer etablierten Religion
sein werdet, wenn es euch nach Religiosität dürstet. Wenn
du dich nach Religiosität sehnst, kannst du kein Hindu, kein
Jaina, kein Moslem oder Christ sein. 

Diejenigen, die durstig sind, werden suchen, sie werden
Mut entwickeln, Ermittlungen anstellen, überall herumfor-
schen und Kämpfe austragen, um zur Wahrheit zu gelangen.
Die, die keinen inneren Durst verspüren, werden die Ge dan -
ken akzeptieren, die ihnen von ihren Eltern vermittelt wor-
den sind, und sie werden ihnen auch zukünftig folgen. 

Menschen, denen ihre Religion durch Geburt festgelegt
worden ist, haben keinen Durst nach Religiosität. Wir über-
nehmen bereitwillig anderer Leute Ideen und Gedanken,
auch wenn wir nicht satt werden, wenn jemand anderes isst
und wir auch nicht glücklich sind, Kleider aus zweiter Hand
zu tragen. Und wir stimmen mit den Traditionen überein
und befolgen sie. Der Zufall unserer Geburt entscheidet
über unsere Religion im Rahmen der Familie, und wir neh-
men diese Religion an. Das sind Anzeichen dafür, dass unser
innerer Durst unterdrückt worden ist. Wer Traditionen nicht
infrage stellt, wer die vorherrschenden Glaubenslehren und

111

4

Das Selbst und die Wahrheit

Bewusste Seelen!

Bevor ich anfange zu sprechen, kommt mir immer wieder ein
Gedanke. Während ein Bauer die Saat der Erde übergibt,
fragt er sich, ob die Saat in diesem seinem Boden aufgehen
wird oder nicht. Bevor ich anfange zu euch zu reden, frage
ich mich ebenso, ob ihr mich hören könnt und ob ihr mich
versteht oder nicht. Werde ich eure Herzen erreichen oder
nicht? Wird eine Saat in euch aufgehen oder nicht?

Wenn ich so denke, dann fühle ich mich hoffnungslos. Ich
fühle mich hoffnungslos, weil eine Saat, die auf Gedanken
beruht, nur in denen aufgehen wird, die danach dürsten, zu
verstehen. Nur solche Herzen können zuhören, in denen
ein tiefes Verlangen existiert. Und es scheint, dass wir zu -
hören würden, aber in Wirklichkeit können wir gar nicht
zuhören. Auf der anderen Seite sieht es so aus, als ob die Ge -
danken euer Herz erreichen, aber sie sind nicht in der Lage,
in es einzudringen und wachsen dann auch nicht. Ohne durs -
tig zu sein ist niemand in der Lage, zuhören zu können. 

110



Es gibt nichts anderes als Worte in den Schriften. Wahr heit ist
in uns – Wahrheit existiert im Sosein der Exis tenz. Ein
Mensch, der nicht in sich selber und ins Sosein der Existenz
einzutreten bereit ist, der kann die Wahrheit nicht in sich ver-
wirklichen. Aus diesem Grunde wird ein Mensch mit tiefem
Durst, mit einer brennenden Sehnsucht nicht mit Traditionen
übereinstimmen. Glaubens inhalte würden ihn nicht überzeu-
gen, und er würde alle Glaubensinhalte zerstören.

Wenn ein Mensch aus allen Glaubensinhalten ausbricht,
aus allen überholten Vorgaben, aus Engstirnigkeit, aus so vie-
len Beschränkungen, wenn er sich von so vielen Störungen
befreit, dann entsteht ein enorme Unzufriedenheit in ihm.
Und wenn sich eine derartige Unzufriedenheit in ihm ange-
sammelt hat, dann kann ein loderndes Bedürfnis nach seinem
Leben in ihm entstehen, dann kann er sich weit über das nor-
male Bewusstsein eines weltlichen Lebens erheben und er
kann mit dem ultimativen Bewusstsein Kontakt aufnehmen.

Aus dem Grund sage ich, wenn jemand behauptet, dass
Religion Zufriedenheit bedeutet, dann sage ich, dass das falsch
ist. Religiosität ist eine tiefe Unzufriedenheit. Wenn jemand
lehrt, dass ein religiöser Mensch ein zufriedener Mensch sei,
dann sage ich, das ist falsch. Ein religiöser Mensch ist einer,
der am unzufriedensten ist; nichts bringt ihm Zufriedenheit.
Und nur wenn diese Unzu frie denheit sich intensiviert, wird
sein Bewusstsein sich im Feuer dieser Un zu friedenheit höher
entwickeln. Diese Reise ins Höhere beginnt mit Unzu -
friedenheit.

Ich weiß nicht, ob ihr in euch so eine Unzufriedenheit
spürt oder nicht. Aber ich bete zum Göttlichen, dass in euch
ein solcher Durst entstehen möge und dass ihr frei werdet
von allen Gedanken und Ideen, die euch von Geburt an

113

die gesellschaftlichen Annahmen nicht anzweifelt, der hat
keinen wirklichen Durst in sich. Wenn ihr wirklichen Durst
in euch spürt, dann wird aus diesem Durst ein Feuer entste-
hen und euch zur Rebellion führen. 

Religiosität oder Wahrheit – die Suche nach der Wahrheit
ist Rebellion, sie ist bereits im Wesen Rebellion. Wenn also
keine Rebellion in euch entsteht und ihr akzeptiert in aller
Ruhe das, was euch durch Tradition und aus der Ver gan gen -
heit übermittelt worden ist, dann könnt ihr niemals religiös
sein. Mahavira hat das, was ihm vermittelt worden ist, nicht
akzeptiert; auch Buddha nicht und Christus ebensowenig.
Wer immer die Wahrheit erkannt hat, der hat sie niemals
erkannt, indem er das, was die Tradition ihm vorgegeben
hat, akzeptiert hätte. Sie sagten: „Wir werden suchen, wir
werden mehr Wissen erlangen, und wir werden dann erken-
nen. Wir werden es zuerst für uns selber erfahren und es erst
dann akzeptieren.“

Jeder, der bereitwillig etwas akzeptiert, ohne es zu erfah-
ren, dessen Durst ist falsch. Ein Durst ist dann falsch, wenn
jemand sagt, er sei sehr durstig und ist allein schon durch das
Wort Wasser befriedigt, was sagen wir dem? Wir sagen ihm,
dass er nicht durstig gewesen ist. Wenn wir durch das Wort
Sein und Gott zufrieden gestellt sind, dann ist da kein wirk-
licher Durst in unserem eigentlichen Sein. Andernfalls,
wenn es da einen wirklichen Durst gibt, dann brauchst du
Wasser und keine Worte. Wie kann jemand durch das Wort
Wasser befriedigt werden? Aber ich sehe, wie jene, die reli-
giös erscheinen, Schriften studieren und damit zufrieden
sind. Deren Durst ist mit Sicherheit falsch.

Ein Durst, der durch Schriften zufriedengestellt wird, kann
nicht wirklich sein. Was gibt es in Schriften anderes als Worte?

112



Er sagte: „Mein Freund, seit zwei Stunden höre ich dir mit
ganzem Herzen zu und hoffe, dass du etwas sagst. Aber
du hast eigentlich nichts gesagt.“ 
Der Sannyasin war überrascht und sagte: „Du bist ver-
rückt! Ich habe zwei Stunden lang geredet. Was sonst habe
ich denn gemacht?“
Der alte Meister sagte: „Ich hörte zu, während zu geredet
hattest. Aber das warst nicht du, der geredet hat. Jemand
anderes sprach aus dir: die Schriften sprachen, die Kultur
sprach, die Tradition sprach. Du hast nicht gesprochen.“

Also sucht in eurem Innern. Die Wahrnehmungen, die ihr
habt, die Erfahrungen von euch, die ihr als wahrhaftig in euch
spürt, sind es deine? Es gibt niemanden, der schwächer und
ärmer wäre als ein Mensch, der nicht eine eigene Stimme in
seinem Innern hat, und alle Stimmen in ihm sind die von
jemand anderem. So ein Mensch ist nur eine Wider spie ge -
lung. Er ist voller Stimmen von anderen und gibt sie nur als
Echos zurück. Das ist wie das Mikrophon, in das ich spreche
und das meine Stimme wiedergibt.

Spürt ihr nicht, dass die Stimmen von Mahavira, Buddha,
Krishna, Christus und Mohammed von euch wiedergegeben
werden? Habt ihr denn keine eigene Stimme? Hast du ein
Lied, das dein eigenes ist? Wenn alles, was du hast, eine
Wiederholung ist, dann bist du nackt – und du bist tot, du
bist nicht lebendig. Keine Schriften können dir Leben geben;
kein Meister kann dir Leben geben. Nur deine eigene Erfah -
rung gibt dir Leben. Und je mehr Erfahrungen ein Mensch
hat, desto reicher ist er, desto mehr blüht er, desto mehr
Reichtümer hat er in sich. Aber keiner von uns sucht nach
solchen Reichtümern.

115

beigebrach t worden sind. Jemand, der mit all den Ideen, die
ihm seit seiner Geburt beigebracht worden sind, einverstan-
den ist, der wird auch ganz einverstanden mit ihnen sterben.
Er kann keine eigenständige Erfahrung machen. 

Bitte befreit euch von allen Traditionen. Legt das ab, was
euch von anderen gegeben worden ist und fragt euch selber:
„Was habe ich selber erfahren?“ Im Lichte dieser Erfahrun -
gen, was habe ich selber da erreicht?

Ich habe gehört …
Ein Sannyasin besuchte den Ashram seines Meisters. Viele
Tage lang hörte er sich die Vorträge des Meisters an. Aber
nachdem er zugehört hatte, hatte er das Gefühl, dass sich
die Vorträge jeden Tag wiederholten. Er dachte, er sollte
gehen und woanders suchen.
Und genau in dem Moment, als ihm die Idee kam, woan-
ders zu suchen, kam ein neuer Sann yasin im Ashram an.
Und dieser fing, kaum angekommen, über ganz spezielle
Themen zu reden – über Philosophie und ganz grund -
sätzliche Prinzipien. Er machte einen solchen Wirbel um
diese Ideen, dass der Sannyasin, der überlegt hatte zu
gehen, dachte: „Wenn es hier einen wirklichen Meister
gibt, muss er wie dieser neue Sann yasin sein.“ Und er
dachte: „Wie arm und minderwertig wird sich mein alter
Meister fühlen, wenn er diese Vorträge hört.“
Für ein paar Stunden erklärte der neu angekommene
Sannyasin seine Ideen und als er fertig war, blickte er voll-
er Stolz um sich, als wollte er fragen, wie er gewesen sei.
Er schaute auch den Meister an, in dessen Ashram er war. 
Der alte Meister fing an zu lachen und was er sagte, war
es wert, sich zu merken. 

114



deins. Was du gerade wiederholst, was du gerade für Echos
aufsagst, kann nicht deine Wahrheit sein. Wahrheit ist nur
dann Wahrheit, wenn sie deine eigene Erfahrung ist. Wenn
es die Erfahrung von jemand anderem ist, dann ist sie nicht
wahr. Und aus diesem Grund sind alle Religionen, wenn sie
geboren werden, lebendig. Sie leben mit dem Menschen, der
die Wahrheit erfahren hat. Und mit seinem Weggang begin-
nen sie zu sterben, und nur ein Leichnam bleibt zurück. Nur
die toten Worte, die wir immer wieder wiederholen, bleiben
schließlich.

Auf diese Weise wurde unsere Welt vor lauter toten
Religionen morsch. Es sind alles tote Religionen, und sie sind
deshalb tot, weil ihre Anhänger über keine eigene Wahrheit
verfügen. Eine eigene Wahrheit zu haben ist das größte, was
es gibt. Ich sage euch, es ist der größte Schatz, den es gibt.
Jemand, der diesen Schatz nicht selber zusammenträgt, der
wird das eines Tages bereuen. Und dann wird er erkennen,
dass alle Schätze, die er angehäuft hat, nutzlos sind. Der Tod
wird alles wegnehmen außer der Erfahrung deiner Wahr -
heit, und wir sind so beschränkt, dass wir in diesem Leben
nach allem Möglichen suchen, nur nicht nach Wahrheit.

Ich habe eine Geschichte gehört und geliebt, und ich habe
sie an ganz unterschiedlichen Plätzen Leuten erzählt …
Nanak reiste durch eine Stadt. Er blieb über Nacht, und
ein reicher Mann der Stadt trat an ihn heran, berührte
seine Füße und sagte: „Bitte nimm alles was ich habe und
gib diesen Reichtum jemanden für einem guten Zweck.
Wie könnte ich einen besseren Menschen finden als dich?
Also, sage es mir, und ich werde es tun. Was auch immer
du sagen wirst, ich werde es tun.“

117

Wir suchen nach Reichtümern, aus denen wir große
Häuser bauen können, sodass wir berühmter werden kön-
nen, dass wir riesige Villen, dass wir einflussreiche Positionen
bekommen. Nach solchen Reichtümern suchen wir. Wir
jagen nach oberflächlichen Reichtümern, aber bezüglich der
höchsten Schätze geben wir uns mit dem zufrieden, was
andere uns erzählen. Zeigt das nicht, dass wir keinen Durst
nach dem höchsten, dem letztendlichen ultimativen Schatz
in uns selber haben? Wir glauben normalerweise nicht, dass
Mahavira und Buddha weltlich eingestellt sind. Was also
haben sie mit Reichtümern am Hut? 

Nach unseren eigenen Reichtümer suchen wir selber,
wenn es aber um Wahrheit geht, dann reden wir plötzlich
von Mahavira, Buddha, der Gita, dem Koran, der Bibel und
wir sagen, sie enthalten die Wahrheit. Wenn es um Wahr -
heit geht, dann akzeptieren wir die Wahrheit anderer; und
wenn es um Reichtümer geht, dann suchen wir sie für uns.
Ein Mensch kann sich nicht selbstbetrügerischer verhalten
als auf diese Art und Weise. Wenn wir nach unseren eigenen
Reichtümern streben, nach unseren oberflächlichen Besitz -
tümern, dann muss Wahrheit und das Höchste zu erreichen
ebenfalls unsere persönliche Suche werden. Und bevor diese
Suche beginnt, müssen wir verstehen, ob wir überhaupt
irgendetwas besitzen.

Ich bin in alle Winkel dieses Landes gereist. Ich weiß nicht,
wie viele Priester und Philosophen ich gesehen und ihnen
zugehört habe. Ich habe festgestellt, dass sie alle immer wie-
der die Schriften zitiert haben. Sie haben überhaupt nichts
Eigenes zu sagen. Große philosophische Worte kommen aus
ihren Mündern, aber sie sind alle falsch, denn was man auch
immer von jemand anderem nimmt, das war seins, und nicht

116



Ratschlag von seinem Freund, er dachte die ganze Nacht
darüber nach, aber er konnte es nicht verstehen. Er ver-
suchte, die Nadel auf verschiedene Weise in seiner Faust
zu verbergen. Und er stellte sich mehrere Möglich keiten
vor, die Nadel mit sich zu nehmen, wenn er sterben
würde, aber alle diese Gedanken führten zu nichts. Keine
Faust würde noch nach dem Tod eine Faust bleiben.
Gleich am nächsten Morgen in aller Frühe kam er zu
Nanak gerannt, berührte seine Füße und sagte: „Bevor
noch andere Leute kommen, lass mich dir bekennen, dass
ich arm bin. Und bitte nimm diese Nadel wieder zurück,
schließlich könnte ich ja sterben und ich hätte sie nicht
zurückgegeben. Dann hätte ich meine Schuld nicht abge-
tragen. Ich wäre nicht in der Lage, sie zurückzugeben,
nachdem ich gestorben bin, also gebe ich sie jetzt zurück.“
Nanak sagte: „Mach nicht den Fehler, Dinge anzusam-
meln, die du nach dem Tod nicht mit dir nehmen kannst.
Und was du zurückgeben willst – weil du es nach dem
Tod nicht zurückgeben kannst –, gib all das ans Leben
zurück. Sammle erst gar nicht. Gib die Nadel nicht an
mich zurück. Gib alles zurück, was du angesammelt hast,
was du nach dem Tod nicht mitnehmen kannst.“

In Wirklichkeit verbergen wir unsere innere Armut hinter
einer falschen und leeren Fassade von Reichtum und Besitz-
tümern. Je ärmer ein Mensch ist, desto begieriger ist er nach
Reichtum. Je niedriger sein Stand ist, desto größer ist sein
Verlangen nach gesellschaftlicher Bedeutung. Diejenigen, die
in einer hohen Position sind, sind sehr umgängliche und eher
bescheidene Leute. Sie begehren hohe Ämter, um ihre Be -
deu tungslosigkeit zu verschleiern. Und die, die nach großem

119

Nanak schaute ihn von oben bis unten an und schlug dann
die Augen nieder. 
Der Mann fragte: „Warum sagst du nichts?!
Nanak sagte: „Ich kann sehen, dass du gar nichts hast. Ich
habe den Eindruck, dass du ein sehr armer Mann bist.“
Der Mann sagte: „Lass dich nicht von meinen Kleidern
täuschen. Mag sein, dass ich den Eindruck mache, als wäre
ich ein einfacher Mensch, aber du kannst dir meinen
Reichtum gar nicht vorstellen. Niemand in dieser Gegend
hat mehr als ich.“
Nanak sagte: „Ich sehe gar nichts, was darauf hinweisen
würde, dass du überhaupt etwas hast. Ich habe viele arme
Leute getroffen, aber du bist der ärmste. Wenn du mir
immer noch glaubst, dann mach doch zuerst einmal eine
ganz einfache Sache. Wenn du das durchführst, dann zeige
ich dir größere Aufgaben, die du ausführen solltest. Das
wird dann ein Test sein.“
Der Mann sagte: „Sag’s mir einfach, und ich werde das
dann tun, selbst wenn es all meinen Reichtum verlangt.“
Nanak nahm eine Nadel aus seinen Kleidern – es war
eine Nähnadel – und sagte zu dem Mann: „Nimm das
hier, und gib sie mir wieder zurück, wenn wir beide, du
und ich, tot sind.“
Der Mann dachte: „Dieser Mann muss verrückt sein! Ich
bin zum falschen Mann gekommen. Zuerst sagt er, dass
ich ein armer Mensch sei und jetzt sagt er, ich solle ihm
diese Nadel zurückzugeben, wenn wir beide tot sind. Und
doch scheint es nicht recht, ihm die Nadel sofort zurück-
zugeben. Gerade habe ich doch noch gesagt, ich würde
alles tun, was er von mir verlangt.“
Der Mann nahm die Nadel und ging. Er holte sich einen

118



sie aus der Gita genommen, aus dem Koran und aus der
Bibel. Dieser Schatz ist nicht deiner, obwohl er ein Schatz ist.
Und das, von dem du meinst, es wäre dein Schatz, ist nicht
dein und kann auch gar nicht dein sein. Du musst dich von
ihm verabschieden. Du sammelst etwas in dir an, wovon du
dich verabschieden musst, und du gehst dem aus dem Weg,
was in dir bleiben kann, weil du großen Worten und großen
Namen nachläufst.

Bitte erinnert euch daran, dass Wahrheit deine eigene sein
kann, aber nur dann, wenn die Wahrheit aus deinem eige-
nen Innern kommt. Deshalb musst du nicht glauben, was dir
auch immer von der Gesellschaft, von Traditionen und von
Erziehung gegeben wurde.

Ich kam einmal in ein Dorf …
Die Leute dort zeigten mir ein Waisenhaus. Sie sagten mir,
dass sie den kleinen Kindern Religion beibrachten. Ich war
schockiert, denn meine Intelligenz sieht das anders. Ich
finde, dass Religion überhaupt nicht gelehrt werden kann.
Und immer, wenn Religion gelehrt wird, dann wird sich
das um falsche Ideen im Namen von Religion handeln. In
Wirklichkeit kann Religiosität nur gesucht werden, sie
kann nicht gelehrt werden.
Ich sagte: „Ich bin verblüfft. Wie kann man denn Religion
lehren? Lasst mich sehen, was ihr lehrt!“
Sie sagten: „Du kannst die Kinder alles fragen, sie wisse n
alle Antworten.“
Ich sagte: „Ihr fragt sie und ich will zuhören, denn ich weiß
nicht einmal welche Fragen religiöser Natur sind. Ich finde,
dass alle Fragen, die in den religiösen Schriften stehen, hohl
sind. Keine dieser Fragen ist eine religiöse Frage, und die

121

Reichtum streben, sind sehr arme Leute. Sie versuchen, ihre
Armut mit Reichtum und Besitztümern zu verschleiern.
Insofern sieht es in unserer Welt so aus, als sei ein armer
Mensch sehr reich, und einer, der schwach ist und auf einer
unteren Stufe steht, der macht den Eindruck, als wäre er in
einer hohen, mächtigen Position.

Christus sagte: „Selig sind die, die die Letzten sein können.
Sie können auch die Ersten sein. Selig sind die, die arm sein
können, denn ihre Armut zeigt, dass sie ihre Armut nicht mit
Reichtum verschleiert haben. Selig sind die, die niedriger
Herkunft und bescheiden sein können, denn sie denken
nicht einmal daran, höher aufzusteigen.“ 

In ihren Herzen ist niemand niedriger als jemand anderer,
also müssen sie nicht höher aufsteigen als irgend jemand
anderer. Deshalb sehen die Reichen in dieser Welt arm aus
und die Armen reich. Und die, die Kaiser sind, sind Bettler
geblieben und die, die Bettler sind, haben versucht, Kaiser zu
sein.

An jenem Morgen sagte Nanak zu dem Mann: „Denke
noch einmal darüber nach, was du hast! Alles was nicht über
den Tod hinaus Bestand hat, das nenne ich eine Plage, und
was über den Tod hinaus Bestand hat, das nenne ich einen
Schatz.“

Ich würde zu euch ebenso sagen, dass der einzige Schatz
das ist, was über den Tod hinaus andauert – und der einzige
derartige Schatz ist Wahrheit. Es gibt keinen anderen Schatz;
es gibt keinen anderen, der nicht durch das Feuer des Todes
vernichtet werden würde. Es gibt nur einen einzigen Schatz,
den der Wahrheit. Aber für euch ist sie eine entliehene
Wahrheit. Du hast sie dir von anderen genommen. Du hast
sie von Mahavira, Krishna und Christus bekommen. Du hast

120



weil ihr das in ihren Verstand eingegeben habt, werden die
Kinder ihr Leben lang diese Dinge wiederholen und sie wer-
den unter der Illusion leben, sie hätten die Wahrheit erkannt.
Aber sie haben sie nicht erkannt; sie haben lediglich ein paar
Konzepte und Wörter auswendig gelernt.

Ihr habt genauso wie sie Wörter gelernt. Versucht sie zu
erinnern und seht nach, ob andere sie euch gegeben haben,
oder ob sie eurer eigenen Erfahrung entstammen. Und
wenn ihr erkennt, dass andere sie euch gegeben haben, dann
lasst sie bitte hinter euch und vergesst sie. Bevor ihr die Wahr-
 heit erkennen könnt, müsst ihr alles, was ihr über Wahr   heit
gelernt habt, vergessen. Ihr müsst alles, was ihr über Wahr -
heit gelernt habt, vergessen.

Wenn ihr Wahrheit erkennen wollt, wenn ihr Göttlichkeit
erfahren wollt, bitte lasst alles los, was ihr über das Göttliche
wisst. Das ist nichts anderes als Müll, der euren Verstand
erstickt. Wenn der Verstand von all dem Unfug befreit wird,
den wir gelernt haben, dann wird wahrhaftiges Wissen
geboren werden. Echtes Wissen kann nicht gelehrt werden;
es ist unsere ureigenste Natur. Was gelehrt wird, was in uns
von außen hineingeschüttet wurde, kann niemals echtes
Wissen sein. Was aus unserem Innern kommt, das ist wirk-
liches Wissen. Wenn wirkliches Wissen unsere eigene Natur
ist, wenn es unsere uns innewohnende Intelligenz ist, dann
kann es uns nicht von außen eingetrichtert werden. Es wird
von innen kommen. Und damit es von innen her entstehen
kann, ist alles, was uns von außen eingetrichtert wurde, ein
einziges Hindernis.

Wenn man Wasser von außen in einen Tank füllt, dann ist
das auch Wasser. Das Wissen, das in den Kopf von einem
Schriftgelehrten eingegeben wird, ist wie Wasser in einem

123

Antworten auf diese Fragen sind sogar noch hohler.“
Ich sagte: „Bitte fragt.“
Also fragten sie die Kinder: „Wo ist die Seele?“
Alle Kinder legten die Hand auf ihre Brust und sagten:
„Hier.“
Ich fragte eines der Kinder: „Du sagst, sie ist da. Wie meinst
du das?“
Das Kind sagte: „Uns wurde gesagt, dass die Seele im
Herzen sei.“
Ich fragte: „Und wo ist das Herz?“
Der Junge sagte: „Das ist uns nicht gesagt worden.“
Ich sagte zu meinem Begleiter: „Ihr misshandelt diese
Kinder; ihr seid ihnen gegenüber unfair. Ihnen wird gesagt,
dass das Sein hier wäre, und das lernen sie dann. Und
immer, wenn in ihrem Leben eine Frage auftaucht, wo die
Seele sei, wird ihre Hand automatisch zu ihrer Brust gehen
und sie werden sagen, da. Diese Antwort ist falsch; andere
haben sie gegeben.“

Aufgrund so einer Antwort wird die Frage unterdrückt. Die
Fragestellung, die sie auf eine Suche nach dem Sein mitneh-
men könnte, wird in ihnen nicht mehr entstehen. Eine Ant-
wort ist ihnen vorgefertigt geliefert worden. Sie werden sie
in ihrem Kindsein akzeptieren, in einem Stadium, in dem sie
ihrer selbst noch gar nicht bewusst sind. Wenn sie kleine
 Kinder sind, dann gibt es da noch kein höheres Bewusstsein,
kein kritisches Denken, also wollen alle sogenannten reli -
giösen Leute den unschuldigen Verstand der Kinder mit
ihren Lehren und ihren Ideen auffüllen. Es gibt nichts
Schlimmeres als das und es gibt keine Sünde, die größer ist
als diese, etwas Schlimmeres kann es gar nicht geben. Nur

122



Feindschaft unter den Menschen, ihr Kämpfen und Streiten,
ist von Priestern verursacht worden. Ich sage, dem liegt eine
Ursache zugrunde: Wasser, das von draußen hereingebracht
wird, wird schal, es wird schmutzig. Da gibt es kein leben -
diges Fließen mehr.

Es macht also keinen Unterschied, zu welcher Religion ein
Priester gehört. Das Wissen, das er in sich von außen ange -
häuft hat, wird Schritt für Schritt trüb und es verwest, und
diese Verwesung drückt sich in den verschiedensten Weisen
aus. Das ist die Ursache dafür, dass sich Hass und Gewalt aus-
breitet. Es ist der Grund dafür, dass die Menschen unterein-
ander gegeneinander aufgebracht werden. 

Wirkliches Wissen kommt aus eurem Innern – nicht von
draußen. Und es entsteht erst dann, wenn wir das äußerliche
Wissen beiseite tun. Äußerliches Wissen blockiert das innere
Wissen, so wie wenn Kieselsteine und Felsen den Fluss des
Wassers behindern. Was auch immer Äußerliches wir ge -
lernt haben wird zu einem Hindernis des Erblühens unseres
Selbsts. Wenn wir das, was wir an Äußerlichem beigebracht
bekommen haben, ans Äußerliche wieder zurückgeben,
dann wird das, was in uns an Innerem existiert, erweckt. Das
ist seit Ewigkeiten vorhanden gewesen. Es kommt zu einem
Durchbruch und es beginnt zu fließen.

Um nach der Wahrheit zu suchen, braucht ihr nirgend -
wohin gehen. Wir müssen alle falschen Ideen und Dinge, die
wir uns antrainiert haben, lassen, und dann in unserem
Innern lokalisieren, um sie schließlich aus unserem Inneren
komplett zu entfernen. So werdet ihr in euch die Wahrheit
finden. Wir müssen nirgendwohin gehen, um Göttlichkeit
zu suchen. Wir müssen bloß all die Schichten, die wir über
die Göttlichkeit in unserem Innern aufgeschichtet haben,

125

Tank. Aber Wasser kann auch aus einer Quelle kommen,
und das Wissen von einem, der ein Wissender geworden ist,
ist so frisch wie das Wasser einer Quelle. Dafür füllst du kein
Wasser von außen hinein, sondern du entfernst vielmehr
Erde, Steine und Felsen. Dann wird Wasser gefunden, das
aus der Tiefe kommt. Aber das Wissen eines Priesters ist so,
wie wenn man Wasser in einen Tank gießt. Dadurch wird
euer Inneres nicht gereinigt.

Was auch immer für ein Wissen dir von außen beigebracht
worden ist, es wird sich in dir wie in einem Tank ansammeln.
Das ist kein existenzielles Geschehen; deine Ströme werden
dadurch nicht geöffnet, und das stehende Wasser wird sehr
schnell schmutzig. Aus diesem Grunde ist kein Verstand auf
dieser Welt abgedroschener als der eines Schriftgelehrten.
Deshalb sind die Priester und Pandits der eigentliche Grund
dafür, dass es so viel Wahnsinn auf dieser Welt gibt, sie sind
die Ursache für all die Kriege und all diesen Kampf. Die
Probleme, die durch Priester und Schriftgelehrte verursacht
wurden, sind so groß, dass nicht einmal die bösen und krimi-
nellen Menschen so viel Übel verursachen konnten. Aber
schlechte Menschen sind als Kriminelle eingesperrt worden,
während Priester und Pandits verehrt werden. All diese Blut -
schuld auf dieser Welt, die unglaubliche Unterdrückung von
Menschen und die Abgrenzungen der Menschen unter -
einander in dieser Welt, all das ist von den Priestern und
Schrift gelehrten verursacht worden. Aber sie werden nicht
Kriminelle genannt, sie werden verehrt und angebetet.

Schaut einmal in die Geschichte der Menschheit hinein;
ihr werdet sehen, dass von all dem Blutvergießen neunund-
neunzig Prozent von den Priestern verursacht worden ist,
und gerade mal ein Prozent von Kriminellen. Und all die

124



Der Mann hatte auf den Boden geblickt, aber jetzt blickte
er auf. Das erste Mal in seinem Leben hatte er einen
Menschen getroffen, der ihm sagte, er sei Göttlichkeit. Er
sagte: „Aber ich bin ein Dieb; mein Interesse besteht darin,
anderer Leute Eigentum zu stehlen. Mein Verstand ist
voller Ärger und ich denke sogar daran, Menschen umzu-
bringen.“
Der Mönch sagte: „Du musst verrückt sein, nur über
Sünden zu reden und nicht das Göttliche in dir erblicken
zu wollen. Schau dich einfach einmal an, und alle Sünden
werden verschwinden. Es gibt die Sünden nur deshalb,
weil du noch nicht auf die Göttlichkeit in dir geblickt hast.
Sünde gibt es gar nicht; es geht nur darum, die Göttlichkeit
in dir zu sehen.“
Er sagte dem Sünder: „Komm herein und setze dich.“
Der Mann sagte: „Mich setzen? Aber ich sehe überhaupt
nichts Göttliches. Ich sehe nur Sünden in mir.“
Der Kamin war da und das Feuer war gerade dabei zu
erlöschen. Es war eine kalte Nacht. Der Mönch sagte:
„Schau. Es ist eine sehr kalte Nacht. Vielleicht gibt es im
Kamin noch etwas brennende Kohle, komm und unter -
stütze die Glut.“
Der Mann sah auf und sagte: „Alles was ich sehen kann ist
Asche.“
Der Mönch lachte. Er sagte: „Schau, wie du in die Welt
hineinsiehst, ist es falsch.“ 
Der Mönch fuhr mit dem Schür haken durch die Asche,
nahm etwas brennende Kohle heraus und entfachte sie
noch einmal, indem er auf die Kohle blies und sagte: „Hier,
das ist ein kleines Stück brennende Kohle. Aber es hat das
gleiche Feuer wie das Feuer in der Sonne. Es ist das gleiche

127

entfernen. Dann werdet ihr Göttlichkeit in euch erfahren.

Einst in einer sehr kalten Nacht …
Ein Mann klopfte ans Tor eines kleinen Tempels in der
Nähe eines Bergs. Es war gerade um die Mitternacht
herum und es war eine eiskalte Nacht. Eine Stimme er -
klang aus dem Innern und fragte: „Wer ist es, so spät in der
Nacht? Komm morgen wieder.“
Der Mann antwortete: „Ich bin ein großer Sünder. Ich bin
ein sehr schlechter Mensch. Ich habe oft daran gedacht,
dich am Tag einmal aufzusuchen, aber da wären dann so
viele andere Menschen um uns herum. Also bin ich jetzt
in der Nacht gekommen.“
Der Tempel gehörte einem Mönch. Er öffnete die Tür. Er
hatte sich gerade fertig gemacht, um sich schlafen zu legen.
Das Feuer in seinem Kamin war dabei zu erlöschen, und
es war nur noch Asche übrig. Er fragte den Mann: „Wieso
sagst du, dass du ein Sünder wärest? Ein Priester muss dir
gesagt haben, dass du ein Sünder bist. Es scheint, dass
Priester nur eine einzige Aufgabe haben in dieser Welt,
und das ist, allen Leuten zu sagen, dass sie Sünder wären.
Und nach meiner Meinung gibt es keine größere Sünde,
als allen Leuten zu sagen, dass sie Sünder sind, denn das ist
die unmittelbare Ursache dafür, ein Sünder zu werden.
Ein erwachter Mensch sagt, dass du das fleischgewordene
Gött  liche bist. Der Priester sagt, dass du ein Sünder bist.
Ein erwachter Mensch sagt, in dir existiert Göttlichkeit
und ein Priester sagt, in dir sei Sünde.“
Der Mönch fuhr fort: „Du musst einen Priester getroffen
haben. Wer sagte, du seiest ein Sünder? Ich kann das Gött -
liche in dir erkennen.“

126



wir nicht, was Leben ist, was Glückseligkeit ist, und was die
Musik dieses Lebens ist. Noch sind wir unbewusst und laufen
herum wie im Schlaf; wir sind uns nicht bewusst. Noch ist
unser Leben ein schlechter Traum; es ist ein Alptraum und
kein bisschen besser. Erst danach werden wir wissen was
Leben ist, was es ist selig zu sein, was Dankbarkeit ist. Und
wenn Dankbarkeit in uns entsteht, wenn wirkliches Ver ständ -
nis für Dankbarkeit entsteht, dann strahlt die wirkliche, die
echte Qualität eines religiösen Menschen aus uns.

Wie können wir all das, was sich in uns von außen ange -
häuft hat, in uns isolieren? Was kann uns helfen, damit wir
das vergessen, was uns beigebracht worden ist? Wie können
wir den Staub, der sich in unserem Bewusstsein festgesetzt
hat, abschütteln und den Spiegel unseres Bewusstseins wie-
der reinigen? Es gibt einen Weg. Wenn sich Staub ansam-
meln kann, dann muss es auch einen Weg geben, ihn wieder
loszuwerden. Wenn wir verstehen, weshalb sich der Staub in
uns abgesetzt hat, dann wird der Staub sich allmählich
zurück ziehen, indem wir eine Anstrengung machen, um
nachvollziehen zu können, warum er sich überhaupt in uns
abgesetzt hat.

Im Leben gibt es zwei Gründe, warum sich Staub in uns
ansammelt. Der eine Grund ist, dass wir nicht bewusst sind.
Was immer auf uns zukommt, wir nehmen es in uns auf,
gerade so, als ob wir ein Hotel wären – ein billiges Hotel, bei
dem keiner am Eingang steht und aufpasst. Jeder kann her-
ein und sich in ihm aufhalten solange er will, und jeder kann
gehen wann er will. Es gibt niemanden, der irgendein Verbot
aussprechen würde, und niemand ist da, der den Platz über-
haupt erst einmal zeigen und erklären würde. Wir haben
unseren Verstand nachgerade zu einem Hotel gemacht, zu

129

Feuer. Genauso wie der gesamte Ozean in einem kleinen
Tropfen Wasser ist, ist die gesamte Sonne in diesem klei-
nen Stück Glut. Und den Fehler, den du gemacht hast
indem du in den Kamin blicktest, hast du auch gemacht,
als du auf dich selber geblickt hast. Du blickst auf dich nur,
als wärest du Asche. Du hältst dich nur für einen Sünder.
Suche einfach ein wenig sorgfältiger, und du wirst die
Flamme in dir finden, die auch in der Sonne brennt. Diese
Flamme des Kamins kann er löschen, aber es gibt eine
brennende Flamme in jedem menschlichen Wesen, die
nicht ausgelöscht werden kann. Keine noch so hohe An -
zahl von Sünden kann sie auslöschen. Es gibt keine Mög -
lichkeit sie auszulöschen, denn es ist die ultimative
Wahrheit und die Wirk lichkeit jedes menschlichen
Wesens. Man kann sie nicht löschen.“

Ich sage euch, dass diese Flamme der Wahrheit und Göttlich-
keit in jedem von uns ist. Wenn wir sie erfahren wollen, dann
müssen wir alles, was wir von außen gelernt haben, löschen –
einfach so, als würden wir die Asche aus einem Kamin
heraus kehren, weil sie die Glut verbirgt. Wenn ihr die bren-
nende Glut in euch freilegt, wird euer Leben zu einer leiden -
 schaftlich lodernden Flamme. Und wenn du diese Flamme
in dir erlebst, wird dein Leben reine Liebe. Sobald die innere
Flamme angezündet ist, wird dein Leben in ein neues Leben
verwandelt. Wir sind im selben Leben wie zuvor, aber wir
sind verwandelt worden. Wir leben inmitten derselben Men-
schen wie vorher, aber wir sind in ein anderes Individuum
transformiert worden. Die gesamte Herangehensweise, der
gesamte Blickwinkel, das gesamte Verständnis, alles ist trans-
formiert. Bis dieser neue Mensch in uns geboren wird, wissen

128



einem Gespräch mit mir. Ich nickte hin und wieder, blieb
aber still. Dann blieb auch er für ein paar Momente still
und versuchte es aber immer wieder. Er war sehr unruhig
und sehr ängstlich. Er wollte etwas sagen.
Ich hatte nichts mit ihm zu tun, aber er wollte etwas los-
werden. Als seine Unruhe noch stärker wurde sagte ich zu
ihm: „Jetzt fangen sie endlich an, das zu sagen, was sie die
ganze Zeit sagen möchten.“ Er war ein wenig überrascht,
denn es hatte zwischen uns ja kein vorheriges Gespräch
gege ben. Ich sagte: „Fangen Sie an zu sprechen, worüber
auch immer Sie reden möchten.“
Er war sehr überrascht und sagte: „Was meinen Sie?“
Ich sagte: „Etwas kocht in Ihnen, und Sie möchten das jetzt
auf mich werfen. Werfen Sie es raus, Sie werden keinen
Frieden finden, solange Sie das nicht getan haben. Ich
werde es mir anhören. Ich bin hilflos, seit ich mit Ihnen so
festgefahren bin.“
Er war ein bisschen verblüfft und fragte: „Was meinen Sie?“
Ich sagte: „Wir alle werfen uns das vierundzwanzig
Stunden am Tag entgegen. Weder ist sich der Werfer des-
sen bewusst, noch ist der Empfänger sich klar darüber, dass
er es bekommt. Aus diesem Grund ist unser Kopf mit den
trivials ten Dingen angefüllt. Und die Möglichkeit, dass
irgendetwas Großes in ihm geboren werden könnte,
stirbt.“

Je leerer und je stiller unser Verstand ist, desto größer ist die
Möglichkeit, dass etwas Großes in ihn eindringt. Andernfalls
kann nichts Großes in ihn eintreten und etwas Großes kann
auch nicht in ihm geboren werden. Schaut euch diese Welt
an, diese unsere Welt, dieses zwanzigs te Jahrhundert. Wenn

131

einer billigen Absteige, wo jeder reinkommen und bleiben
kann solange er will, und uns ist es egal. 

Wenn jemand Müll in unsere Wohnung wirft, dann wer-
den wir ärgerlich, aber wenn jemand in unserem Verstand
Abfall ablädt, dann bedanken wir uns und sagen, dass das gut
war. Wir werden auf den wütend, der Müll in unser Zuhause
wirft, ärgern uns aber nicht über all jene, die in unserem
Kopf Abfall hinterlassen.

Unsere Köpfe sind vierundzwanzig Stunden am Tag offen
und jede Art von nutzlosen Eindrücken erhalten Einlass. Wir
sind besorgt über das, was wir essen und kümmern uns
darum, dass wir nichts Schlechtes zu uns nehmen. Wenn es
sich aber um Nahrung für unseren Mind handelt, dann sind
wir in keiner Weise wählerisch, und lassen alles und jedes
herein. Sobald ihr morgens aufsteht, lest ihr Zeitun g, ihr lest
unsinnige Bücher, führt dumme Unterhaltungen, hört un -
nützem Gerede zu. Was auch immer für ein Müll sich in
unserem Verstand ansammelt, wir geben auch noch Unsinn
an andere weiter. Alle Köpfe auf dieser Welt werden mit den
seltsamsten Arten von Wahnsinn und jeglichem Müll ange-
füllt. Und jeder füllt es dann weiter in die Köpfe von irgend-
jemand anderem. 

Da müssen wir aufpassen; darüber müssen wir ein
Bewusstsein bekommen. Ihr müsst sicherstellen, dass nichts
Sinnloses in eure Köpfe eindringt. Wenn ihr darüber bewusst
werdet …

Ich reiste neulich …
Ein Mann saß mir im Zug gegenüber. Er war sehr bestrebt,
dass ich mich mit ihm unterhalten sollte. Nachdem er sah,
dass ich still blieb, versuchte er verschiedene An läufe zu

130



erfahren. Mahavira lebte zwölf Jahre lang in Stille. Christus
blieb für viele Tage in Stille, Mohammed tagelang, als er auf
den Berg ging. Stille ist aus dieser Welt verschwunden. Wenn
ein Mensch vergisst still zu sein, dann wird alles, was gut und
großartig in seinem Leben ist, zerstört, und zwar deshalb, weil
alles Gute aus der Stille geboren wird und alle Schönheit und
Wahrheit ebenfalls.

Erinnert euch also daran, eurer überflüssigen Gedanken
bewusst zu werden. Übernehmt sie nicht von anderen und
gebt sie auch nicht an andere weiter. Je bewusster ihr werdet,
desto deutlicher werdet ihr nach und nach wahrnehmen,
wenn nutzlose Gedanken auftauchen. Sagt einfach ,tschüss’
zu ihnen. Es gibt keinen Grund, sie in euer Innerstes hinein-
zulassen. Sagt ihnen doch, sie möchten bitte draußen blei-
ben. Wenn ihr völlig bewusst und wach geworden seid, und
wenn dieses Bewusstsein vierundzwanzig Stunden am Tag
anhält, dann werdet ihr in nur ein paar Tagen von unnützen
Gedanken befreit bleiben, die zu euch kommen wollten.
Und wenn das Auftauchen von unnützen Gedanken aufhört,
dann wird eine tiefe Stille in euch entstehen.

Gedanken von euren früheren Leben und solche, die sogar
noch früher angesammelt worden waren, werden mit dieser
Methode nicht anhalten. Sie werden weiter in euch kreisen.
Gegen sie wird man etwas anderes machen müssen. Aber
gegen neue Gedanken, von außen, gegen die Anhäufung
von unnützen Gedanken in euch, dagegen müsst ihr bewusst
sein. Ihr werdet in eurer Aufmerksamkeit konzentriert sein
müssen, wachsam sein müssen, aufmerksam beobachten.
Und ihr müsst die Identifikation mit den Gedanken, die sich
in euch angesammelt haben, auflösen. Wir sind mit den
Gedanken in unserm Innern identifiziert; wir stellen eine

133

dieses Jahrhundert irgendeine Bezeichnung verdient, dann ist
es „Das Jahrhundert der be deutungslosen Gedanken.“ Es gab
niemals so viele unbedeutende Ideen wie jetzt in dieser Welt.
Aber es gab einst ein Zeitalter mit bemerkenswerten Men-
schen.

Ich habe gehört …
In China lebte einmal ein großer Seher und Mystiker,
Laotse. Er ging gewöhnlich mit einem Freund zusammen
auf einen täglichen Spaziergang. Das taten sie schon seit
Jahren. Wenn sie sich auf der Straße begegneten, dann
kam es zu einem sehr kurzen Gespräch zwischen ihnen.
Sein Freund würde ihn begrüßen und nach etwa einer
halbe n Stunde würde Laotse ihn zurückgrüßen. Nach
ungefähr einer halben Stunde – das war ihre gesamte Kon -
versation.
Eines Tages hatte der Mann einen Gast zu Besuch, und er
brachte ihn mit auf den Spaziergang. Nach diesem Abend -
spaziergang traf Laotse seinen Freund wie immer, und er
sagte: „Bitte bringe diesen Mann morgen nicht mehr auf
unseren Spaziergang mit. Er macht mir den Eindruck, als
wäre er zu redselig.“
Was für einem Reden hatte sich denn dieser Mann hinge-
geben? Nach dem Spaziergang, der eine Stunde oder
andert halb Stunden gedauert hatte, war alles, was der Mann
gesagt hatte: „Dieser Morgen scheint sehr schön zu sein.“
Laotse sagte, bring diesen Mann nicht mehr mit, er scheint
zu redselig zu sein.

Solche Leute gab es. Es ist keine Überraschung, dass sie die
Wahrheit erfuhren. Und wir sind so, dass wir Wahrheit nicht

132



einen Punkt gelangen, wo ihr euch vollkommen leer wahr-
nehmt. Und in dem Moment, wo du Leere erlebst, wirst du
das Ganze erfahren. In genau diesem Moment wirst du in
der Präsenz von Wahrheit sein und wirst Göttlichkeit erfah-
ren. Dann brauchst du keine Schriften mehr. Du wirst un -
mittelbar das erfahren, was in den Schriften steht. Du wirst
erfahren, was von Mahavira und Buddha erfahren wurde. Es
ist für jeden da, und es ist das Recht jedes Einzel nen auf der
Welt, das zu erfahren. Wir haben es verloren, weil wir noch
so sind, wie wir sind.

Wenn wir ein wenig bewusster werden, ein wenig wacher,
wenn wir ein wenig mehr Mühe darauf verwenden und
weitersuchen, dann werden wir mit Sicherheit die Wahrheit
erfahren und die Erfahrungen machen, die nur wenige
Menschen erfahren konnten. Was aus einem Samen werden
kann, können auch alle anderen Samen werden. Und was im
Sein eines einzigen Menschen möglich ist, ist in jedem
Menschen möglich.

Gedanken sind die Hindernisse. Falsches Denken ist eine
Barriere. Was gelernt worden ist und was wir daraus
gemacht und kultiviert haben, ist eine Barriere. Davon müsst
ihr euch distanzieren, ihr müsst wieder unschuldig werden.
Dann wird Stille, Leere und Frieden sein. Wenn das möglich
ist, dann wird in dir eine ungeheuere Schönheit entstehen.
Eine neue Erfahrung von Wahrheit wird sich Raum neh-
men. Ihr werdet in euch eine neue Energie erleben, einen
neuen Raum, und das wird euer neues Leben sein. Es wird
das werden, was du in deiner Gesamtheit bist. Es wird der
Schatz sein, der in der Lage ist, weit über das Leben hinaus
zu reichen, das, was niemand zerstören kann. Und denkt
daran, nur das, was über den Tod hinausreicht, ist Leben,

135

Art Identifizierung mit ihnen her. Wenn Ärger hochkommt,
dann sagt ihr: „Ich bin ärgerlich.“

Das ist ein Irrtum. Es ist nicht wahr. Ihr solltet sagen:
„Ärger ist in mir entstanden.“ Wenn ein Gedanke in euch
entsteht, solltet ihr nicht sagen: „Ich denke dies“, ihr solltet
sagen: „Diese Gedanken zirkulieren vor mir.“ Unterscheidet
dieses „Ich“. Trennt dieses „Ich“ von den Gedanken und
Gefühlen in euch. Es ist Instinkt. Es ist lediglich ein Zeuge.

Die große Flut von Gedanken, die in eurem Innern hin
und her fließen, füllen euer Unbewusstes aus; sie werden
dort gespeichert. Euer gesamtes Unbewusstes ist mit ihnen
aufgefüllt. Werdet euch ihrer bewusst und löst eure Iden  ti -
fikation mit ihnen; löst eure Verbindung mit ihnen und ver-
steht, dass ihr von ihnen getrennt seid und sie von euch
getrennt sind. Beobachtet sie, werdet der Beobachter und
Zeuge. Wenn sie kommen, stellt euch still neben sie und
beobachtet sie so, wie man eine Menschenmenge auf der
Straße aus der Ferne beobachtet, wie man Vögel beobachtet,
die am Himmel fliegen, so wie man Sterne in der Nacht
sieht, wenn sie aufleuchten, wie man einen Kinofilm auf
einer Lein wand sieht. 

Genauso betrachtet sie und haltet Abstand dazu. Wenn ihr
einfach nur zum Zeugen werdet und alle Gedanken von
euch selber abtrennt, dann werdet ihr überrascht sein. Denn
in dem Maße wie eure Verbindung mit den Gedanken
schwächer wird, in dem gleichen Maß werden die Gedanken
in eurem Innern klarer und unterscheidbar. Sie werden lang-
sam absterben und verschwinden.

Gedanken, die von außen in euer Inneres hereinströmen
wollen, werden verschwinden und die Gedanken aus eurem
eigenen Innern werden sich auflösen. Dann werdet ihr an

134



Nur wenn du deine eigene Wahrheit erkannt hast, wirst
du sehen, dass das, was Mahavira gesagt hat, was Moham -
med gesagt hat, was Buddha gesagt hat, was Christus und
Konfuzius gesagt haben, was Ramakrishna gesagt hat, alles
wahr ist und dass die Wahrheit dieselbe ist.

Wenn man Wahrheit erfährt, dann werden alle Schriften
wahr. Aber bevor du Wahrheit erfährst, wirst du meinen,
dass nur eine Schrift wahr ist und die anderen nicht. Und
solange du denkst, du seiest ein Hindu, dann wisse sehr
genau, dass du noch nicht religiös bist. Solange du meinst,
dass du einfach ein Jaina seist, dann sei dir bewusst, dass du
noch nicht religiös bist, denn es gibt nur eine Reli gion. 

Wenn du die Wahrheit erfahren hast, dann wird es nur
Reli gio sität geben. Es wird weder eine spezifische Religion
geben, noch wird sie auf einer spezifischen Schrift basieren.
Möge das Göttliche die Wahrheit in euch entflammen, die
jedem gehört. Möge die derartige Wahrheit erweckt wer -
den. Sie ist bereits in euch präsent, aber ihr habt euch von ihr
entfernt. Möge das Göttliche in euch ein derartiges Ver -
langen entzünden, eine derartig große Unzufriedenheit. Das
ist mein Wunsch.

Ich bin dankbar und glücklich, dass ihr mir mit einer so
großen Liebe und Stille zugehört habt. Und schließlich danke
ich euch allen und biete euch meinen Respekt vor dem Gött-
lichen in euch. Bitte nehmt meinen Respekt an.

137

weil Leben das einzige ist, das nicht sterben kann. Gegen -
wärtig habt ihr kein Leben, weil du noch nicht Wahr heit
erfahren hast. Du hast Wahrheit nicht erfahren, weil du nicht
still bist und weil du nicht leer bist. Du bist nicht still und
nicht leer, weil du nicht verhinderst, dass die äußeren Ge -
danken in dein Inneres hereinströmen, und du brichst nicht
deine Identifikation mit all den Gedanken, die sich in dir
drehen.

Man muss die Ursachen verstehen. Wenn wir die gesamte
Ursachenkette richtig verstehen und begreifen, was unseren
Geist fesselt, was uns an den Boden bindet und uns nicht auf-
stehen lässt – die Ketten, die uns Handschellen anlegen und
uns an die weltliche Welt fesseln und uns nicht zur Wahrheit
gelangen lassen –, dann werden wir sicherlich in der Lage
sein, die Ursachen zu erkennen. Und wenn jemand die
Ursachen sieht und beschließt, gegen diese Gründe vorzuge-
hen, wird er das Ziel erreichen, er wird das erreichen, was
das eigentliche Ziel des Lebens ist.

Wo die Schriften dich nicht hinführen können, wird dich
deine Wahrheit hinführen. Und wenn du deine Wahrheit
erkennst, werden alle Schriften wahr werden. Wenn deine
eigene Erfahrung der Wahrheit geschieht, werden alle Tir -
thankaras und alle Propheten und alle Inkarnationen und
Söhne Gottes in diese Erfahrung einbezogen. Und dann
wirst du sehen, dass das, was sie gesagt haben, wahr ist. Ihr
werdet nicht sehen, dass das, was Christus gesagt hat, wahr
ist und was Mahavira gesagt hat, falsch ist. Ihr werdet nicht
erkennen, dass das, was Mohammed gesagt hat, richtig ist
und das, was Rama gesagt hat, falsch ist. Wenn du das nur auf
diese Weise verstehst, dann kommt es aus den Schriften und
nicht daher, dass du Wahrheit erfahren hast. 

136



Sinne begrenzt. Wenn jemand blind ist, für den wird Licht
nicht existieren. Wenn es eine Gesellschaft von Blinden
geben würde, wo niemand sehen kann, in einer der artigen
Gesellschaft würde es kein Vorstellung über das Sehen geben.
Und nicht nur über das Sehen von Licht; sie werden auch
kein Konzept über Dunkelheit haben. Um etwas über
Dunkelheit zu wissen, müssen sie Augenlicht haben und die
Erfahrung von Dunkelheit. Oder wenn wir nicht hören kön-
nen, dann existiert für uns auch kein Klang.

Nur das, was die Wirklichkeit uns offenbart, offenbart sich
auch unserer Erkenntnis. Die Begrenzung unserer Welt ist
die Begrenzung unserer Aufnahmefähigkeit. Aber die Welt
ist ja nicht nur das. Unsere Welten und die wirkliche Welt
haben nicht die gleichen Begrenzungen. Unsere Welt hat
ihre eigene Begrenzung, und auf diese Weise gibt es viele
Welten in einer Welt. Wenn man genau hinsieht, gibt es so
viele Welten, wie es Menschen gibt. Es gibt unzählige
Welten innerhalb einer Welt, weil es unzählige Wissende,
Sehende und Erfahrende gibt. Die Welt ist in so viele ima-
ginäre Bereiche unterteilt, wie es Identitäten gibt.

Es gibt viele Tiere, die auf einer Stufe hinter dem Men -
schen stehen, die weniger Sinne haben als der Mensch.
Einige Arten auf den unteren Stufen der Evolution haben
keine Augen, einige haben keine Ohren, einige haben kei-
nen Geschmacks- oder Geruchssinn. Sie sind nicht in der
Lage, die Existenz von Licht, Geräuschen oder Gerüchen zu
erkennen. Und ebenso ist das Wissen des Menschen auf
seine Sinne begrenzt. Es wäre reine Ignoranz, wenn man
glauben würde, das wäre die Grenze der Welt. Hätten wir
mehr Sinne, dann würden sich auch die Grenzen unserer
Welt verschieben – und das ist tatsächlich aufgrun d der

139

5

Öffne deine Flügel der Liebe

Bewusste Seelen!

Wahrheit oder Göttlichkeit zu erfahren ist keine intellektuelle
Suche oder etwas, über das man nachsinnen müsste. Um
Wahrheit zu erfahren, muss man in der Lage sein, sich dieser
Wahrheit hinzugeben; nur jemand mit einer derar tigen
Fähigkeit kann Wahrheit erkennen. Wir können nur in dem
Maße wissen, wie die Fähigkeit zu wissen in uns entwickelt
ist. Wahrheit ist nicht in dem Maß begrenzt, wie wir uns das
vorstellen. Wahrheit ist ungeheuer viel größer und geht in
vielfacher Hinsicht über unsere Vorstellungskraft hinaus.

Warum? Weil alles, was wir überhaupt wissen können,
immer nur ein Bruchteil von Wahrheit ist. Das, was wir
wisse n können, ist nicht Wahrheit; Wahrheit ist immer
größer als unser Wissen. Und das ist deshalb so, weil unsere
Kapazität zu wissen nicht absolut ist. Jemand, der meint, sein
Wissen würde alle Wahrheit umfassen, ist bereits blockiert;
er hat bereits sein Wachstum begrenzt.

Was auch immer wir wissen können ist aufgrund unserer

138



mir. Bringt ihn zu einem Arzt und lasst den seine Augen
behandeln. Es ist Unsinn ihm etwas über Licht zu er -
zählen. Zuerst müssen die Augen geheilt werden. Licht
existiert für uns, wenn wir Augenlicht haben.“

Das ist es, was ich euch sagen möchte. Macht euch keine Sor-
gen darüber was Wahrheit ist. Versucht sicherzustellen, dass
ihr die Sinne entwickelt, die jenseits des Sichtbaren sehen
können. Was auch immer wir sehen können ist das Mate -
rielle. Alles, was anders ist als die Materie, liegt außerhalb des
Bereichs unserer Erfahrung. Solche Empfindungen, diese
Schwingungen, erreichen uns nicht. 

Selbst wenn ihr einen Freund trefft, begegnet ihr nur sei-
nem Körper; es gibt kein Treffen mit seinem Sein. Wenn ihr
die Bäume draußen anseht, selbst dann seht ihr nur den
Körper dieser Bäume; ihr könnt nicht die Seele des Baums
treffen. Denn wenn jemand nicht mit seinem eigenen Sein
Kontakt aufgenommen hat, und nicht die Energie seines
eigenen Bewusstseins erfahren hat, wie könnte er denn dann
das Bewusstsein erfahren, welches die Welt durchdringt?

Es geht ja nicht um das Göttliche, nicht um die Wahrheit
oder um Licht; es geht immer um unsere Fähigkeit zu sehen.
Aus diesem Grund ist für mich Religion kein Konzept; Reli -
gion ist nach meiner Überzeugung Therapie. Religion ist
keine Ideologie, vielmehr ist sie Therapie. Wenn es uns
gelingt, die in uns schlummernden Sinne zu aktivieren,
könne n sich neue Erfahrungshorizonte vor uns auftun, und
erst dann werden wir etwas erkennen. Wenn wir sie nicht
erkennen, gibt es weder einen Sinn im Leben noch eine Be -
deu tung, noch Glückseligkeit. Je feinfühliger ihr seid, desto
tiefer wird eure Empfänglichkeit sein. Mehr und mehr wird

141

wissen schaftlichen Möglichkeiten geschehen. Ich sage das,
weil ich möchte, dass du verstehst, dass wir nur das wissen,
was wir mit unserer Fähigkeit zu wissen schaffen. Unser
Wissen hängt von unserer Fähigkeit ab. Und was für die
manifeste Welt gilt, gilt auch für die unmanifeste.

Wenn mich die Leute fragen, ob Gott existiert oder die
Seele, dann frage ich sie, ob sie das erfahren können. Die
Frage dreht sich immer um unsere Kapazität unserer Erfah -
rung, nicht um deren Existenz. Wenn ihr die Erfahrung habt,
dann werdet ihr die Wahrheiten unmittelbar erfahren kön-
nen, die ihr jetzt nicht erfahren könnt. Und wenn ihr die
Erfahrungen nicht machen könnt, dann werden euch der -
artige Wahrheiten unwirklich erscheinen. Und wenn ihr sie
bloß aus Angst akzeptiert, dann können sie nicht Wahr -
heiten sein. Die einzige Wahrheit, die für dich Wahrheit sein
kann, ist die Wahrheit, die deine Erfahrung geworden ist.

Vor ungefähr zweitausendfünfhundert Jahren hat jemand
Buddhas Füße berührt und gesagt: „Ich bin zu dir gekom-
men, um die Wahrheit zu wissen. Was ist deine Vor stel -
lung? Was ist dein Konzept?“
Buddha sagte: „Was auch immer mein Konzept sein mag,
es wird für dich sinnlos sein, denn du hast nicht das Auge,
um die Wahrheit zu sehen. Was auch immer ich sagen
würde, würde dir unwahr erscheinen. Wie kannst du die
Wahrheit von etwas kennen, das du nicht erfahren hast?“
Buddha sagte zu ihm auch: „Ich habe ein Dorf besucht, wo
Leute einen blinden Mann zu mir brachten. Sie baten
mich, ihn davon zu überzeugen, dass es Licht gibt. Ich
sagte zu ihnen, das ist verrückt. Wie kann ich jemanden
überzeugen, der kein Augenlicht hat? Bringt ihn nicht zu

140



wo Liebe fehlt, ist es unmöglich, das Materielle zu transzen-
dieren. Die Kraft der Liebe ist die einzige Kraft, die der
Mensch zur Ver fügung hat, die nicht materiell ist. Nur
indem er dieses nichtmaterielle Seil in Händen hält, kann er
die Leiter zur Göttlichkeit emporsteigen.

Es wird für euch sicherlich ein wenig schwierig sein, diese
Selbstliebe zu verstehen, denn eure sogenannten religiösen
Lehren widersprechen dem. Sie bringen euch direkt oder
indirekt bei, dass ihr euch gegenüber euch selber verletzend
verhaltet. Wir lernen, uns selber zu unterdrücken und zwar
genau auf dieser Basis. Unsere sogenannte Moral und Reli -
giosität bestehen aus nichts anderem als auf Selbstunter -
drückung. Und wie ist Selbstunterdrückung anders denkbar,
als dass wir uns selber hassen und dass wir uns selber gegen -
über feindlich eingestellt wären? Die Reli giosität der
Menschheit besteht bislang darin, dich zweizuteilen und so
lebt er in Konflikt und einer Zweiteilung mit sich selber. Es
ist keine Überraschung, wenn ein Leben, das auf so einer
Grundlage geführt wird, hässlich ist.

Die Schönheit des Lebens kann nicht im Wider spruch mit
sich selbst gelebt werden, denn ein Mensch, der mit sich
selbst kämpft, verliert seine Energie. Und jede Art des
Siegens ist in seinem Leben unmöglich. Er kann niemals ge -
winnen, und zwar aus dem einfachen Grund, weil dann
seine beiden Hände gegeneinander kämpfen – und hinter
diesen zwei Händen steht er ja selber. Wenn es also einen
Sieg gibt, wer wird dann gegen wen gewinnen? Es wird dann
weder Sieg noch Niederlage geben, sondern lediglich einen
internen Kampf. Und in diesem Kampf findet dann nichts
anderes als ein Raubbau gegen sich selber statt, und ein
beständiger Energieverlust, und letztlich Tod.

143

sich das Grobe in euch verabschieden, und ihr werdet anfan-
gen, das Besondere, das Feine zu sehen. Es wird ein Moment
auftauchen, in dem ihr wahrnehmen werdet, dass diese Welt
aufhört, wie Materie zu erscheinen – ihr fangt an, Gött -
lichkeit in ihr zu sehen.

Darauf müsst ihr euch vorbereiten. Genauso wie ein Bauer
den Boden bereitet, bevor er die Saat säht, in gleicher Weise
muss der, der sich für Göttlichkeit öffnen möchte, seinen
Boden bereiten. Er muss Musik in sich entstehen lassen;
denn nur dann kann er die Musik erfahren, die um ihn
herum, im Draußen, sich ausbreitet.

Wir können zum Beispiel die Sonne sehen, weil wir
Augen haben. Die Sonne kann uns erreichen, weil wir einen
Sinn und die Fähigkeit haben, uns für sie zu öffnen. Ich spre-
che, meine Stimme dringt in euch ein, und was ich sage, hat
in eurem Innern Wiederhall, weil ihr eine Empfänglichkeit
habt, der den Klang meiner Stimme in euch hineinträgt.
Göttlichkeit ist jederzeit um uns herum. Jeder Atemzug
gehört ihr, alle unsere Organe gehören ihr, aber wir sind uns
dessen nicht bewusst – wir halten das Tor geschlossen, wel-
ches sie zu uns bringen kann.

Ich möchte euch drei Schlüssel vorstellen, die dieses Tor
öffnen können, sodass sich Feinfühligkeit in euch ausbreiten
kann, durch die das Grobe in euch sich auflöst und das Gött -
liche sichtbar wird. Diese drei Schlüssel werden euch vom
Sichtbaren zum Unsichtbaren führen, vom Groben zum
Subtilen, von der Materie zu Göttlichkeit.

Der erste Schlüssel ist: Liebe dich selbst. 
Man muss sich selbst lieben und diese Liebe muss unge-

hindert fließen, bedingungslos, weil ein Mensch, der sich
selbst nicht liebt, auch niemand anderen lieben kann. Und

142



uns wurde beigebracht, dass in uns etwas existiert, das unter-
drückt oder zerstört werden muss. Aber lasst mich euch
sagen, dass es nichts in euch gibt, das unterdrückt oder zer-
stört werden müsste. Mit Sicherheit habt ihr Energien, die
transformiert werden müssen, aber nicht zerstört. Sie müs-
sen geliebt, erweckt, aber nicht unterdrückt werden. Sie
müssen kanalisiert, ausgerichtet werden.

Diejenigen, die gegen diese Energien sind, können sie mit
Sicherheit nicht erfolgreich transformieren. Erinnert euch
also daran, jemand, der ein Verständnis hat, kann das Gift in
ihm in Nektar verwandeln, aber ein Mensch, der kein Ver -
ständnis hat, verwandelt seinen Nektar in Gift. Deshalb ist
Verstehen für mich Nektar, und fehlendes Verstehen ist Gift.

Wir haben gesehen, dass verweste, stinkende Dinge zu
Dünger werden können. Gerade jetzt hat mir jemand einen
Blumenstrauß überreicht. Wie er duftet! Und in dem
Moment, in dem sein Duft mein Herz erreicht hatte, habe ich
den Ursprung dieses Dufts wahrgenommen. Der Gestank
des Düngers kommt so in den Samen und wird dadurch zum
Duft. Wenn man Dünger direkt am Haus aufbewahrt, wird
man ununterbrochen einen fauligen Geruch riechen. Aber
wenn du diesen Dünger dazu benützt, einen Garten anzu -
legen, dann wirst du nach und nach in einem Duft leben. Der
faulige Geruch ist eine unentwickelte Variante von einem
reiche n Duft. Ein Missklang ist eine unentwickelte, unorga -
nisierte Form der Musik.

Im Leben eines Menschen gibt es nichts, das zerstört oder
zerbrochen werden müsste. Aber ganz viel im menschlichen
Leben muss transformiert, erweitert, entwickelt werden.
Der Mensch hat Energien, und diese Energien sind neutral.
Sie sind weder verdächtig noch unverdächtig, weder gut

145

Also werden alle Energien des Menschen in Selbst zer -
störung gebunden, sein Leben wird hässlich, verkrüppelt und
verschwendet. Nur wenn das Leben sich darin erfüllt, sich zu
vervollkommnen, nur dann wird es durch Wahrheit gekrönt,
durch Güte und durch Schönheit. Die Lehren der Selbst -
unter drückung können keine Musik in einem Menschen
entstehen lassen. Im Gegenteil, sie erschaffen Disharmonie.
Und diese Disharmonie besteht aus Schmerz, Qual, Angst. 

Jemand, der voll innerer Konflikte ist, fängt an, mit sich
selbst zu kämpfen und spaltet sich in zwei Teile: Ein Teil ist
sein Feind und ein anderer Teil ist er selbst, der einige seiner
Energien als feindlich und andere als freundlich behandelt
und sich so selbst die Hölle schafft. Wir haben ein solches
Leben ein religiöses Leben genannt. Meiner Meinung nach
ist ein religiöses Leben ein anderes Phänomen. Es ist nicht
ein Leben des inneren Konflikts, sondern der inneren Stille
und Harmonie. Es ist kein Leben der Selbstaufspaltung,
sonder n der geistigen Einheit und Ganzheit. Wer diese spiri -
tuelle Harmonie haben will, muss von Anfang an das Funda -
ment dafür legen.

Niemand kann das Nichtduale erreichen, indem er mit der
Dualität beginnt, denn das Ende ist bereits im Anfang
begründet. Erinnert euch also daran, der erste Schritt ist
weitaus wichtiger als der letzte. Göttlichkeit ist die höchste
Harmonie. Und bevor ich eins werde mit dieser Harmonie
ist es entscheidend, dass ich eine Harmonie werde. Diese
Harmonie wird durch Selbstliebe erreicht, nicht durch
Selbst verurteilung, durch Selbsthass oder dadurch, dass man
mit sich selbst kämpft.

Die erste Grundlage eines spirituellen Lebens ist Selbst -
liebe. Das wird euch sicherlich ein wenig verblüffen, denn

144



Enthaltsamkeit. Der eine quält im Namen der Genusssucht,
der andere im Namen der Entsagung. Aber keiner von ihnen
hat ein Gefühl von Liebe und Glückseligkeit gegenüber dem
Körper. Die einen missachten ihn im Namen der Askese, die
andern im Namen der Begierde. Keiner von beiden hat ein
wirklich liebevolles, inniges und spirituelles Empfinden für
den Körper. Freundlich zum Körper zu sein, einen liebe -
vollen Bezug zu ihm zu haben, das sind wesentliche Krite -
rien eines gesundheitsbewussten Menschen. Den Körper zu
miss brau chen ist dagegen das Zeichen eines kranke n und
geschädigten Geistes.

Es gibt zwei unterschiedliche Arten von Krankheit: Die
Verirrung der Gierigen und die der Asketen. Aus diesem
Grund wenden sich die Gierigen sofort der Entsagung zu.
Wenn sie nur auf dem Mittelweg anhalten könnten! Aber es
ist immer leicht, von der einen Übertreibung zur anderen zu
wechseln, geschweige denn von einer Krankheit in eine
noch größere! Diese Art der leidenschaftlichen Prediger habe
uns viel eingebrockt. Sie lehren uns, der Körper sei unser
Feind; kämpfe gegen ihn. Und das Ergebnis solcher vergifte-
ten Ratschläge ist, dass die Religion so fixiert ist auf Körper -
lichkeit. 

Feindselig gegenüber dem Körper zu sein, führt außerdem
dazu, dass man sich auf den Körper fixiert. Deshalb muss der
Köper transzendiert werden, wenn du über ihn hinausgehen
willst. Kämpfe nicht mit ihm, stell dich nicht gegen ihn –
sondern liebe ihn, befreunde dich mit ihm. Der Körper ist
kein Feind; er ist ein Instrument und in diesem Sinne sogar
ein äußerst faszinierendes Instrument. Benütze ihn. Ihr soll-
tet das, was ihr benützen wollt, besonders lieben.

Erstens müssen wir die Liebe zu unserem Körper steigern.

147

noch schlecht. Sie werden gut oder schlecht durch die Art
wie wir sie benützen. Die Energie, die Sex oder Sexualität
genannt wird, die die sogenannten religiösen Leute gegen-
einander ausspielen, diese Energie ist völlig neutral. Denn
die gleiche Energie ist göttlich, wenn sie transformiert wird.
Sie ist eine wesentliche Energie der Kreativität. Und ihre
Ergebnisse hängen davon ab, wie sie genutzt wird. Das hängt
nicht von der Energie selber ab, sondern von unserem Ver -
stän dnis und unserer Lebensweise, und wie wir diese nutzen.

Die gleiche Energie wird – wenn sie transformiert wird,
zum Zölibat. Zölibat ist nicht gegen die Sexualität; sie ist die
Transformation der Sexualität. Was ihr Ärger nennt, die
Energie, die durch Ärger ausgedrückt wird, kann zu Frieden
werden. Es ist eine Frage der Transformation. Im Leben geht
es nicht um Zerstörung, sondern um Entstehung, um eine
höhere Art des Entstehens. Wenn dies in kompromissloser
Klarheit begriffen wird, dann geht es nicht mehr um Kon -
flikt oder Feindseligkeit sich selber gegenüber, sondern viel-
mehr darum, sich selbst zu lieben. 

Und das deshalb, weil alles Entstehen, alles Erschaffen bei
dir anfängt, von dir ausgeht, in dir: Betrachte deinen Körper
nicht als etwas Äußerliches, sondern als etwas, dass unbe-
dingt miteinbezogen sein sollte. Liebe ihn. Er erwacht, wenn
er Liebe empfängt und seine schlafenden Kräfte werden
aktiviert.

Der Hass des genusssüchtigen Menschen auf seinen
Körper drückt sich in seiner Genusssucht aus. Wegen dieses
Hasses kann er seinem Körper schaden. Und da die Asketen
eine Reaktion auf diese Genusssüchtigen sind, sind auch sie
nicht weit davon entfernt, ihren Körper zu hassen. Aber ihre
Richtung ist anders: Sie quälen ihren Körper im Namen der

146



Diese Einstellung zum Körper ist notwendig, diese Art der
Dankbarkeit, diese Liebe. Der Heilige sagte zu seinem Kör-
per: „Oh, mein geliebter Körper!“ Diese Worte füllen mein
Herz mit unglaublicher Glückseligkeit. Kann denn nicht das
gleiche Verständnis euren Körper erfüllen? Kann ich euch
frage n, ob ihr mit einer derartigen Liebe auf euren Körper
geblickt habt? Wart ihr jemals für seine Dienste dankbar?
Wenn nicht, was ist das dann für eine Undankbarkeit? Was
ist das denn dann für eine Missachtung, was für eine Igno -
ranz? Was für ein unhöfliches Verhalten?

Wir brauchen ein tieferes Verständnis über den Körper,
ein neues Bewusstsein, achtsam mit dem Körper umzuge-
hen, wir brauchen einen freundlicheren Zugang zu ihm. Auf
deiner langen Reise ist er dein Begleiter – im Schmerz wie
in der Freude. Er ist ein Mittel, eine Leiter nach oben.

Deshalb wird ein verständiger Mensch meiner Meinung
nach nicht grausam sein und den Körper quälen. Aber es gab
so viele krankhafte Menschen auf dieser Welt, und es gibt sie
immer noch – Menschen, die ihren Körper Qualen ausge-
setzt haben, Gewalt und Unterdrückung. Sie haben ihre
Körper derart tyrannisiert, dass mir die Tränen kommen.
Und ich bete, dass die Menschheit von dieser Art der Spiri -
tua lität befreit werden möge. 

Das Verhalten dieser krankhaften Leute beweist lediglich,
dass sie ihre Intelligenz verloren haben, und sonst gar nichts.
Aber die korrupten Einflüsse solcher Leute sind immer noch
überall zu spüren und sie üben immer noch Einfluss aus.
Bitte befreit euch von solchen krankhaften Lehren. Diese
Leute dürfen nicht verehrt werden. Sie sollten behandelt
werden. Ich hoffe, dass wir das eines Tages tun können.

Nur auf der körperlichen Ebene zu schwelgen, verursacht

149

Der Körper ist so eine einzigartige Schöpfung der Existenz –
er ist eine magische Leiter. Du musst auf ihr emporsteigen,
sie benützen, um zur Göttlichkeit zu gelangen. Wer auf
einer Treppe nicht emporsteigt, ist nicht ganz bei Trost,
wenn er dagegen ankämpft. Solche kranken Menschen gibt
es überall, hütet euch vor ihnen! Es ist schwer, den Schaden
für die Menschheit zu beziffern, der durch sie entstanden ist.
Wir haben keine Vorstellung davon, wie viele Geheimnisse
in unserem Körper verborgen sind, den wir so selbstver-
ständlich erhalten haben.

Jemand, der die Geheimnisse des Körpers erkennen kann,
hat den Schlüssel zur Göttlichkeit in Händen. So klein der
Körper auch ist, eine unendliche Weite ist in ihm verborgen.
Der Verstand ist in ihm. Die Seele ist in ihm. Und in der
Seele verborgen ist Göttlichkeit.

Einst ist ein Heiliger gestorben …
Er verabschiedete sich von den Menschen um ihn herum,
dankte ihnen allen und bevor er starb, richtete er sich mit
gefalteten Händen auf und sagte: „Meine Geliebten, ihr
seid es, die mir geholfen habt, Göttlichkeit zu erreichen.
Bitte nehmt meinen Dank an. Ich konnte gar nichts für
euch tun, im Gegenteil, ich habe euch nur dauernd ge -
quält, verletzt. Ich habe immerzu eure Dienste benützt
und euch gar nichts zurückgegeben. Ich bin voller
Dankbarkeit und entschuldige mich bei euch in diesem
Moment des Abschieds. Welche Fehler ich auch immer im
Umgang mit euch gemacht haben mag, bitte vergebt mir.
Meine Verpflichtung euch gegenüber ist unendlich groß.
Ohne euch wäre ich nicht in der Lage gewesen, diesen
Zustand der Göttlichkeit zu erreichen.“

148



geliebt, dann wäre er frei von Ego, denn keine Hölle ist
schmerzhafter als das Ego. Der egozentrische Mensch hängt
die Religion an den Nagel und wird selbstzerstörerisch.
Nichts belohnt und ernährt das Ego mehr als diese Art des
Handelns. Und aus genau diesem Grund kann man eine der-
artige Arroganz bei den sogenannten Asketen feststellen, die
angeblich der Gesellschaft den Rücken gekehrt haben, den
Heiligen, und den Pseudomystikern. Sie sind Egoisten, denn
sie sind Heilige aufgrund ihres Egos.

Es kann in der Existenz nichts geben, das für dich ungün-
stig ist; es kann nichts geben, das gegen dich wäre. Wenn du
aber der Existenz nicht folgst, oder du missbrauchst sie sogar,
dann ist das etwas anderes. Wenn ein Stein auf der Straße
liegt, dann macht der intelligente Mensch ein Sprungbrett
aus ihm. Aber für einen ignoranten Menschen ist so ein vor-
gefertigtes Trittbrett eine Barriere, ein Hindernis. Im Leben
geht es um nichts anderes als darum, was du in den Dingen
siehst. Wenn die Perspektive falsch ist, macht das einen enor-
men Unterschied. Und auf alle Fälle ist ein Körper, den ein
Mensch als seinen Feind sieht, dann auch tatsächlich ein
Feind für ihn. 

Fange an, deinen Körper als Freund zu sehen; sehe in ihm
einen Freund, er ist dein Freund. In dem Moment, in dem
Kampf und Hass überwunden worden sind, ist es so, als wäre
eine Last von dir abgefallen; Anspannungen verschwinden,
du nimmst Frieden und Entspannung wahr. Probier es aus,
spüre es. Erinnere dich aber, der Körper ist nur ein Medium;
er führt nicht irgendjemanden irgendwohin. Lass alle Ab -
neigungen ihm gegenüber fallen. Wenn du auf ihn ohne
Vorurteil siehst, wird dein Herz mit Liebe für seine stillen
Dienste erfüllt sein. Und du musst nicht an der physischen

151

Schwäche, Fehlverhalten, Unzufriedenheit. Hass auf den
Körper ist das Ergebnis solch eines unausgewogenen Lebens -
konzepts. Auf diese Weise werden unsere Fehler dem
Körper zugeschoben, der daran völlig unschuldig ist.

Ich bitte euch inständig, euch der strengen Praktiken
bewusst zu sein, die auf dem Hass des Körpers beruhen,
denn so wie ihr euch dem Körper hingegeben habt, habt ihr
euch entsprechend zu diesen strengen Praktiken hingezogen
gefühlt. Wenn jemand gierig wird, wenn er Reichtum sieht
oder die Schönheit von jemandem zu schätzen weiß, und
wenn er seine Augen blendet, würde ich ihn als verrückt
bezeichnen, denn es sind nicht die Augen die verlangen, dass
man gierig oder lustvoll ist. Die Augen sagen überhaupt
nichts aus sich heraus. Sie sind in Einklang mit dem, wie du
sie nutzt. Der Körper ist dein Untergebener; der Körper ist
in jeder Hinsicht dein Diener, er ist bereit, in die Hölle zu
gehen. Und wenn du von ihm verlangst, er möge in den
Himmel gehen, dann wird er auch das tun.

Es geht also nicht um den Körper, es geht um deine
Willens kraft. Und denk daran, der Körper gehorcht immer
dem Willen. Wenn wir den Willen nicht verändern, son-
dern stattdessen anfangen, den Körper zu misshandeln,
wenn wir ihn schikanieren oder gar zerstören, dann ist das
ein Fehler. Den Körper zu misshandeln ist eine Art der Ge -
waltausübung – Selbstmisshandlung. Ich unterstütze das
nicht. Was ich unterstütze ist Selbstliebe. Und ich kann
sehen, dass es nichts Idiotischeres gibt, als Gewalt gegen sich
selbst.  

Aber Selbstliebe – und damit meine ich jetzt nicht eine
Persönlichkeit, die sich nur um sich selbst dreht. Ein selbst-
bezogener Mensch liebt sich niemals selber. Hätte er sich

150



wird sie in schöpferische Arbeit kanalisiert. Der Tag, an dem
der Mensch wirklich mit der geistigen Energie vertraut wird,
wird ein gesegneter und schöpferischer Moment in der
Geschichte der Menschheit sein.

Der Verstand ist eine Schatzinsel voll zahlloser Kräfte.
Aber die, die gegen den Verstand sind, kämpfen mit diesen
Kräften und zerstören sich selber. Für sie liegt der Haupt -
grund für die Verurteilung und für die Gegnerschaft zum
Verstand in seiner Ruhelosigkeit. Aber Ruhelosigkeit ist das
Symbol für Leben schlechthin. Allerdings sind sehr viele
Menschen dem Leben gegenüber negativ eingestellt und sie
sehnen sich selbst nach dem Tod. Diese Leute finden es gut,
sich ihrer Lethargie hinzugeben, weil sie in diesem Zustand
Frieden finden.

Lasst mich euch sagen: Frieden, der aus Lethargie entsteht
ist falsch. Eine Lethargie des Verstands ist selbstmörderisch.
Die Stille, die ihr in dieser Lethargie seht, ist die Stille eines
Friedhofs. Was wertvoll ist, ist der Frieden, der aus der
Kenntnis des Verstands entsteht, nicht daraus, den Verstand
abzutöten. Nur so ein Frieden ist hilfreich. Diese Art des
Friedens kann zu einem Motor werden, der uns zu höheren
Bereichen emporhebt. Ein toter Frieden richtet sich auf die
Materie, nicht hin zum Göttlichen.

Ein lebendiger Frieden und lebendige Stille sind notwen-
dig, weil nur das, was lebendig ist, ein Tor zum ultimativen
Leben führen kann. Deshalb verlange ich nicht von euch,
still zu werden indem ihr den Verstand abtötet und mit ihm
seine Ruhelosigkeit. Lasst euch niemals auf diese Art von
Dummheit und Dumpfheit ein. So wie es ist, gibt es schon
jede Menge Trägheit; bitte vermehrt sie nicht auch noch. 

Ich möchte einen Verstand, der lebendig und gleichzeitig

153

Ebene halt machen; es gibt weitaus mehr Tiefen auszuloten.
Der Köper ist der un mittelbare Anfangspunkt deiner Reise
zur Selbstliebe. In dem Maße wie du tiefer in deinen Körper
hineingehst, wirst du sehen: Da gibt es keinen Mind – weder
Verstand noch Urteil. Auch der Mind muss geliebt werden;
auch er muss zu deinem Freund werden. Wir kennen üb -
licherweise nur diese beiden Ebenen unserer Persönlichkeit.
Um über sie hinauszugehen oder tiefer in sie einzudringen,
müssen sie genutzt werden.

Genauso wie beim Körper, so gibt es auch Propaganda
gegen den Verstand – sogar noch mehr. Der Verstand steht
im absoluten Zentrum des Widerspruchs in den sogenann-
ten Religionen. Wenn wir uns davon befreien wollen, dann
müssen wir uns zuerst von diesem Hass befreien, der gegen
den Verstand gerichtet ist.

Der Verstand ist eine Energie – die gleiche wie alle anderen
Energien in der Existenz. Wenn wir vom Verstand be freit
sein wollen, dann müssen wir uns zuallererst vom Hass be -
freien, der gegen den Verstand gerichtet ist.

Der Verstand ist eine Energie und insofern unterscheidet
er sich nicht von all den anderen Phänomenen der Existenz.
Und es ist sogar so, dass er nicht nur so eine Energie ist wie
all die anderen Energien, sondern er ist höher entwickelt
und von einer sehr subtilen Qualität. Es ist nicht nur töricht,
ihn zu verurteilen, zu bekämpfen und zu missbrauchen, son-
dern auch äußerst destruktiv.

Wir müssen zunächst erkennen, dass der Mensch nicht
mit allen Mysterien des Geistes vertraut ist und nicht weiß,
wie er diese geistige Energie nutzen kann. Mit dem Geist
verhält es sich genau so wie einst mit der Elektrizität. Es gab
eine Zeit, in der Elektrizität immer zerstörte, aber heute

152



eure ultimative Bestimmung vergessen. Also beklagt bitte
nicht die Ruhelosigkeit des Verstands, verdammt ihn nicht.
Betrachte ihn als einen Segen und nutze ihn für deine
Entwicklung. 

Erinnere dich daran, dass etwas nicht stimmen muss, wenn
dein Verstand nicht still ist, deshalb will der Verstand dort
nicht ruhen. Du willst dich hinsetzen, der Verstand will es
nicht – sicherlich bist du nicht am richtigen Ort. Der Geist
weckt dich auf, indem er un ruhig wird, aber du weigerst
dich, aufzuwachen und schaust stattdessen auf den Verstand,
als wäre er dein Feind.

Ich habe gehört …
Es gab einen König in Ägypten, der in einem kleinen Dorf
einen Mystiker aufsuchte. Der König hatte großen
Respekt vor diesem Mystiker, also ging er in sein Dorf, um
ihn in seinen Palast einzuladen. Er hatte den Mystiker vor-
her nicht informiert, dass er ihn besuchen würde, und als
er die Hütte des Mystikers erreichte, saß da einer seiner
Schüler. Er bat den König, sich zu setzen und vor der
Hütte zu warten. Er sagte, er würde den Meister holen.
Aber der König setzte sich nicht, sondern lief stattdessen
herum. Dann bat ihn der Schüler, in der Hütte Platz zu
nehmen, aber der König wollte nicht in die Hütte und
blieb stattdessen draußen und lief weiterhin vor der Hütte
auf und ab. Als der junge Schüler das sah, war er verblüfft. 
Er ging und rief den Meister und fragte ihn bezüglich des
seltsamen Verhaltens des Königs. 
Der alte Mystiker sagte: „Wir haben nicht den richtigen
Stuhl für den König, deshalb läuft er lieber auf und ab.“

155

friedlich ist. Nur so ein Frieden wird lebendig sein und
gleichzeitig friedfertig. Nur ein Frieden, der ohne die Ruhe -
losig keit zu verlieren erlangt werden kann, kann lebendig
sein – eine Qualität lebendigen Fließens. Wir brauchen nicht
den Frieden eines Teichs. Wir brauchen den Frieden von
Flüssen, die sich unermüdlich in den Ozean ergießen. Wenn
das passiert, dann könnt ihr Göttlichkeit erlangen.

Deshalb sage ich euch: Seid nicht unglücklich über die Un -
ruhe des Geistes, verurteilt ihn nicht und werdet nicht sein
Feind. Seid ihm vielmehr dankbar. Andernfalls wärt ihr
längst zu einem Weiher geworden. Wenn der Verstand nicht
ruhelos wäre, würdet ihr euch zu einer Müllhalde entwickelt
haben, die aus konzentriertem Dreck besteht. Wenn der
Verstand nicht ruhelos wäre, würden die Gierigen an der
Gier kleben, die Sinnlichen an der Sinnlichkeit, und die
Sexuel len würden für alle Zeiten am Sex kleben. Und dann
gäbe es keine Möglichkeit, sich zur Göttlichkeit zu erheben.
Irgendwo in der Mitte der Reise würde irgendetwas als Ersatz
für reine Göttlichkeit gefunden werden müssen. Aber
falsche Götter werden angesichts der Ruhelosigkeit des Ver -
stands hinweggespült, und der Verstand schreitet voran.
Denn der Verstand ist Ruhelosigkeit, er bewegt sich vorwärts
und erlaubt euch nicht, einzuschlafen.

Es gibt einen großen geheimen Schlüssel hinter der Ruhe -
losigkeit des Verstands, den ich euch verraten möchte. Der
Grund, warum der Geist ruhelos ist, liegt darin, dass er es
nicht zulässt, sich auszuruhen, bevor man nicht das end gül -
tige Ziel erreicht hat. Der Verstand stoppt seine Ruhelosig -
keit nur im Göttlichen und niemals eher. Das ist ein großes
Geschenk; andernfalls hättet ihr euch irgendwo davor zur
Ruhe gesetzt, auf dem Marktplatz vielleicht, und ihr hättet

154



Verstand wieder weg. Deshalb macht der Verstand auch
keine Pause – nirgendwo.

„Du kannst bis zu zehntausend Rupies gewinnen!“ –
Zuerst könnte der Verstand darüber glücklich sein. Zehn -
tausend Rupies sind schon beisammen! Aber dann rennt der
Verstand schon wieder los. Er konnte kaum für zehntausend
Rupies anhalten, und dann wurde er desillusioniert. Man
kann eine Million Rupies zusammensammeln, aber der Ver -
stand wird auch dann wieder desillusioniert sein. Versuche
eine Million zusammenzubekommen, aber es wird immer
das Gleiche sein, der Verstand rennt weiter und weiter. Wo
auch immer eine Ahnung von Glück auftaucht, er rennt in
diese Richtung. Und mit der Erkenntnis der Enttäuschung
wendet er sich ab. 

Der Verstand hört auf zu rennen, wenn er wirk liches
Glück findet, das nicht mehr auf Illusionen basiert. In dem
Moment, wo er sich getäuscht fühlt, wird er ruhelos. Solange
er aber im Banne eines Zaubers ist, hat er immer noch etwas
Zeit; hat er aber wirkliches Glück gefunden, dann wird er
wirklich still sein. Dann ist das Herumrennen keine Option
mehr für ihn.

Ich werde dich also nicht auffordern, deinen Verstand
gewaltsam anzuhalten. Erzwungene Ruhe führt zur Dumpf -
heit, führt aber keinesfalls zum endgültigen Ziel. Der Ver -
stand ist erst am wirklichen Ziel ruhig. Das hat zu dem
Missverständnis geführt, dass man dem endgültigen Ziel
näherkäme, wenn man ihn nur zur Ruhe bringen könnte.
Damit spannt man aber den Wagen vor das Pferd. Das ist so,
als würde man die Augen schließen um zu schlafen, man
könnte dann meinen, jemand würde schlafen, weil er die
Augen geschlossen hat.

157

Ich möchte euch sagen, dass der Verstand aus dem gleichen
Grund ruhelos ist. Bislang ist er nicht in der Lage gewesen,
für sich selbst den angemessenen Thron zu finden – aus die-
sem Grund ist er unruhig. Findet den angemessenen Thron
für ihn! Aber statt das zu tun, fällt euch nur ein, euch über
seine Ruhelosigkeit zu beschweren.

Habt ihr jemals darüber nachgedacht, welche Plätze ihr
alle für ihn besorgen könntet, an denen er sich niedersetzen
könnte? Möchtet ihr, dass er sich auf einem jener Sitze nie-
derlassen würde? Mein Freund, die Ruhelosigkeit des Minds
ist ein großer Segen für dich. Er setzt sich nicht nieder, wo du
es möchtest. Der Mind setzt sich nirgendwo nieder, ehe er
nicht Göttlichkeit findet. Das ist ein großer Segen.

Die Ruhelosigkeit des Geistes ist sehr hilfreich. Denkt
daran, wo auch immer der Geist sich weigert, sich niederzu-
lassen, begreife, dieser Platz ist nicht der richtige für ihn. Mag
sein, du versuchst, ihn mit Gewalt zum Sitzen zu bewegen,
aber er wird wieder und wieder aufstehen und anfangen, wie
ein Verrückter herumzulaufen. Diese Herum lauferei wird
bis zum Platz für die ultimative Ruhe anhalten. Und dieser
Platz der ultimativen Ruhe ist die Göttlichkeit. 

Die Leute sagen, der Verstand müsse sich konzentrieren,
um Göttlich keit zu finden. Ich sage, wenn du Göttlichkeit
findest, wird der Verstand auf einen einzigen Punkt konzen-
triert sein. Sie sagen, beruhige den Verstand, und du wirst
Göttlichkeit finden. Ich sage, wenn du das Göttliche findest
wird der Verstand ruhig sein. 

Der Verstand bewegt sich über all da hin, wo Glück vor-
handen ist. Der Verstand bewegt sich nicht Richtung Un -
glück, er bewegt sich Richtung Glücklichsein. Und in dem
Moment, wo das Glücklichsein verschwindet, rennt der

156



sches Ganzes – und das kann nur die Liebe vollbringen.
Wenn ich damit beginne, mich zu lieben, so wie ich bin und
was auch immer ich bin, dann bin ich mit Liebe erfüllt, und
aller Hass und alle Verurteilung verschwinden aus meinem
Verstand. Fange an, das ganze Sein zu lieben, und ein unge-
teiltes Sein wird in dir geboren. Das Sein kann nur auf diese
Weise geboren werden.

Weil Liebe vereint, integriert sie alle Einzelteile in mir.
Und wenn ihr integer seid, werden unglaubliche Energien
und Kräfte in euch geboren. Die Energie, die vergeudet
wird, wenn sie aufgeteilt ist, wird unendlich, wenn sie zu -
sammengeführt wird und sich nicht mehr verzettelt. Und
das Erstaunlichste ist, dass diese Energie, diese Kraft die
unbe deutenden Dinge, für die man früher gekämpft hat und
die man doch nicht besiegen konnte, umwandelt. 

Ein integriertes Sein ist die Grundlage dafür, dich zu trans-
formieren. Wenn du dich verändern willst, wenn du dich
erneuern willst, dann werde erst eins in dir. Ein fragmentier-
ter Mensch verschwendet seine ganze Energie damit, mit
seinen inneren Anteilen zu kämpfen, sie innerlich zu organi-
sieren und zu versuchen, sie in eine Balance miteinander zu
bringen. Er hat dann keine Energie mehr übrig, um sich
noch zu transformieren. Nur jemand, der sich selbst so liebt,
dass er mit sich eins werden kann, der hat diese Energie.

Und was ist der andere Schlüssel beim Flug der Liebe? Der
erste Schlüssel ist, dich zu lieben. Und der zweite Schlüssel
ist, andere zu lieben. Seid wohlwollend, liebt, seid gewalt los
und habt Mitgefühl gegenüber all dem Leben, das ihr um
euch herum seht. Sonst werdet ihr euch nie zu der Art von
Liebe hinbewegen, die euch zur Göttlichkeit führt.

Christus hat gesagt: „Wenn du in die Kirche gehst, kniest

159

Ich möchte, dass ihr dem Verstand dabei helft, sich langsam
und liebevoll in Richtung eines Erblühens aufzumachen, in
die Richtung, in der wirkliches Glück und Glückseligkeit
aufscheint. Schickt den Verstand Schritt für Schritt in so eine
Richtung. Erhebe deine Augen, um Glückseligkeit zu erfah-
ren, und der Verstand wird im selben Moment folgen.
Zwinge deinen Verstand nicht, manipuliere ihn nicht; das
würde genau zum Gegenteil führen: Der Verstand begänne
dann, sich dir zu widersetzen, gegen dich zu arbeiten. Dann
werden deine Zügel für deinen Verstand zu einer Einladung
und deine Widersprüche zu einer Aufforderung. Er beginnt
dann Gefallen daran zu finden, sich in die Richtung zu
bewegen, die du versucht hast, ihm auszureden. Das ist ganz
natürlich. Du wirst unnötigerweise frustriert werden, weil
du diese einfache Gesetz mäßigkeit nicht kennst.

Das erste, was man also wissen muss, ist, dass der Verstand
nicht dein Feind ist. Begleite ihn liebevoll auf seinem Weg
und unterrücke nicht seine Instinkte. Verschaffe dir Be wusst -
heit über ihn. Im Licht deines Wissens wird nur das übrig
bleiben, was gut ist. Und wir wissen, dass wir das erobern,
was wir lieben. Mach dir immer wieder diese goldene
Maxime bewusst: Wir können nicht das besiegen, was wir
hassen. Wir können niemals gewinnen. Niemand. Es ist
unmöglich das zu erobern, was wir hassen und was wir als
unseren Feind begreifen. Wir können nur das erobern, was
wir lieben. Diejenigen, die ihren Verstand erobern wollen,
müssen ihn lieben. Außer Liebe gibt es keinen anderen Weg,
um zu gewinnen. 

Also ist der erste Schlüssel, dich selbst zu lieben, und nicht,
dich zu hassen. Transformiere dich, unterdrücke dich nicht.
Verursache keinen Konflikt in dir. Mache aus dir ein organi-

158



Der Mönch sagte: „Wenn du jemanden lieben würdest,
hätte ich diese Liebe in eine Göttlichkeitserfahrung trans-
formieren können. Aber du hast keine Liebe in deinem
Herzen, also ist dieses Tor geschlossen.“

Im Namen der Religion sagen euch viele Lehren, niemanden
zu lieben. Alle diese Lehren stärken euer Ego. Sie erlauben
euch nicht, Selbstverwirklichung zu erlangen, denn die Liebe
ist das Eingangstor dazu. 

Wieso diese Angst vor der Liebe? Das liegt vermutlich an
der ganz einfachen Tatsache, dass sie euch einsperren könnte.
Aber Liebe kann dich nur einsperren, wenn du nicht in der
Lage bist, sie weiterzugeben. 

Das heißt also, der Mangel an Liebe sperrt dich ein, nicht
die Liebe als solche. Wenn deine Liebe sehr klein ist, dann
bindet sie dich. Ein Mangel an Liebe schränkt dich ein.
Wenn deine Liebe grenzenlos ist, dann durchbricht sie alle
Schranken und fängt an, überzufließen. Wenn sie so unend-
lich ist wie der Himmel, dann gibt es keine Grenzen mehr
für sie.

Aus diesem Grund bitte ich euch, eure Liebe auszudeh-
nen, sie ins Grenzenlose auszuweiten. Richtet keine Schran -
ken auf, keine Bedingungen. Lasst sie sich ins Grenzenlose
ausdehnen; lasst sie sogar über die Person hinauswachsen,
die diese Liebe betrifft. Sie sollte nirgendwo aufhören, sie
sollte keinen Halt machen – nirgendwo. Die Furcht, dass sie
sich irgendwo niederlassen könnte, macht den sogenannten
religiösen Menschen Angst. Aber wenn meine Liebe irgend-
wo Halt macht, dann ist das mein Fehler, nicht der Fehler
der Liebe. Wie lässt sich Antagonismus aus Liebe damit
recht fertigen? Der Liebhaber muss getadelt werden, nicht

161

du nieder und erhebst deine Hände zum Göttlichen. Aber
wenn dein Nachbar über dich ärgerlich ist, dann gehe zuerst
zu ihm und zeige ihm, dass du ihn liebst. Da verwirkliche das
Göttliche. Geh zu ihm, sei liebevoll zu ihm, entschuldige
dich und mache deinen Frieden mit ihm.“ 

Wen jemand keinen Frieden machen kann mit Menschen,
wie kann er denn dann mit dem Göttlichen und mit sich
selbst Frieden machen? Ein Mensch, der die Liebe auf der
menschlichen Ebene nicht teilen kann, kann auch sein Gebet
auf dem spirituellen Weg nicht teilen.

Ein Mönch lebte in einem Dorf. 
Ein Mann kam ins Dorf und fragte ihn, wie er Göttlichkeit
finden könnte. Was könnte ihm dabei helfen?
Der Mönch sah ihn von oben bis unten an, innerlich und
äußerlich, und sagte: „Ich möchte dir eine Frage stellen,
und erst dann kann ich dir etwas dazu sagen. Liebst du
jemanden?“
Dieser Mann musste wohl gedacht haben, dass Liebe eine
Disqualifikation auf dem spirituellen Pfad sei, also sagte er:
„Ich liebe niemanden. Ich möchte nur Selbstverwirk -
lichung erreichen.“
Der Mönch sagte: „Denke noch einmal genauer nach, und
zwar in der ganzen Tiefe. Erkenne dich innerlich. Liebst
du deine Frau, deine Kinder, deine Familie, deine
Freunde?“
Der Mann sagte: „Nein! Ich liebe niemanden. Ich möchte
Göttlichkeit erfahren.“
Der Mönch wurde ganz still; Tränen stiegen in seinen
Augen auf. Der Sucher war verblüfft. 
Er fragte: „Warum weinst du, und warum sagst du nichts?“

160



wenn sie stagnieren würde. Wenn Liebe stagniert, wird sie
zu An häng lichkeit, zu Abhängigkeit, wird sie zur Begierde.
Aber Liebe, die wächst, wird zum Gebet, zu Göttlichkeit –
sie wird befreit. Wenn Liebe ohne zu verebben wächst, dann
wird sie zu Freiheit. Sie sollte weiterwachsen bis es nieman-
den mehr gibt, den du nicht lieben könntest. An diesem
Punkt kommt es zu einer Vereinigung, die eine wirkliche
Vereinigung ist. Es ist die Vereinigung mit dem Ganzen.

Also erinnert euch daran, ich schlage euch vor, euch selbst
zu lieben und jeden zu lieben. Betrachtet niemals Liebe als
etwas Schlechtes; achtet nur darauf, dass sie nicht aufhört zu
fließen. Den Fluss der Liebe zu stoppen ist schlecht. Aber die
Leute haben die Liebe missverstanden, und seitdem sie sie
missverstanden haben, schrumpft sie. Sie wissen nicht, dass
eine schrumpfende Liebe zu einer stagnierenden Liebe wird.
Je unbeweglicher sie wird, desto schmutziger wird sie, und
desto mehr wird sie sich in sich verschließen. 

Wenn ein Mensch seine Liebe von allen anderen Men -
schen abzieht, was wird dann passieren? – er wird auf sein
Ego zurückgeworfen werden. Einer, der Liebe von allen
anderen abzieht, zieht sich in sich selbst zurück, er zieht sich
schwerpunktmäßig auf sein Selbst zurück, auf sein Ego, aufs
Ich, Ich, Ich. Das ist die größte Distanz zwischen dem Brah -
man und dem Ich. 

In der Existenz sind es diese zwei Punkte, die am weitesten
voneinander entfernt sind. Ein Mensch, der in seinem Ich
eingefroren ist, ist in der Hölle seines Ichs. Sein Elend und
sein Schmerz sind endlos. Sein Elend wird unendlich sein,
seine Leiden werden unendlich sein, denn seine Tore zur
Glückseligkeit sind verschlossen. Sie öffnen sich nur durch
die Liebe. Die Tore zu Schönheit sind für ihn geschlossen, sie

163

die Liebe selber. Die Liebe endet, wo der Liebhaber versagt.
Einer, der gegen Liebe ist, wird engstirniger und oberflächli-
cher. Selbst wenn es möglich wäre, dass die Liebe sich ins
Unendliche ausbreitet, wird das verhindert. Das ist der
Grund, warum der Geist der religiösen Menschen so eng ist.
Meine Vision ist, dass Liebe entwickelt werden muss und ein
Mensch muss sich in der Liebe verlieren. Wer auch immer
die Liebe verliert, hat nur sein Ego gerettet.

Dehnt eure Liebe aus. Wenn wir einen Stein in einen Teich
werfen, dann breiten sich seine Wellen zu den Grenzen des
Teichs hin aus. Und sie breiten sich solange aus, bis sie die
weitentfernten Grenzen des Teichs erreichen. In der gleiche n
Weise sollte die Liebe, wo auch immer und für wen auch
immer sie entstand, sich wie Wellen ausbreiten, bis sie die
Ufer der Göttlichkeit erreicht. Eine solche Liebe wird zu
Gebet; dann ist die Liebe selbst Gebet.

Ich sage nicht, dass ihr eure Eltern, eure Frau und eure
Kinder hassen sollt; tatsächlich bitte ich euch nicht, jeman-
den zu hassen. Ich bitte euch, sie so sehr zu lieben, dass all
diese Liebe nicht in ihnen festgehalten werden kann und zu
überfließen beginnt. Liebt so sehr, dass die Liebe nirgendwo
festgehalten werden kann und beginnt überzufließen. Er -
schafft so viel Liebe in euch, so unendliche Liebe, dass nichts
außer der Existenz diese Liebe halten kann, denn nur das
Unendliche kann das Unendliche halten. Wenn die Liebe
unendlich ist, kann das Endliche sie nicht halten. Die Liebe
wird weit darüber hinausgehen.

Die anderen aber werden diese große Liebe sehr wohl
bekommen; sie werden mit Liebe erfüllt sein, aber deine Art,
sie zu lieben, wird keine Grenze für dich sein. Es wäre erst
dann eine Grenze, wenn die Liebe nicht im Fluss wäre,

162



unmöglich – sie ist in jeder Hinsicht einfach. In Wahrheit
exis tiert sie ja bereits in jedem von uns, ihr müsst sie nur ent-
wickeln und ausweiten. Die Samen der Liebe sind in jedem
von uns, doch nur sehr wenige sind so glücklich, dass sie an
die Blüten der Liebe herankommen. Warum? – weil wir
ihnen nicht erlauben, zu keimen. 

Wir wollen Liebe, aber wir reichen sie nicht weiter. Liebe
wächst nicht dadurch, dass wir sie behalten; sie wächst da -
durch, dass wir sie geben. Liebe ist ein bedingungsloses
Geschenk. Und wer auch immer diese Art der Liebe leicht
geben kann, der bekommt sie auch in verschwenderischer
Art und Weise.

Wenn ihr Liebe weitergebt, dann erschafft ihr in euch die
Fähigkeit, sie zu erlangen; das führt dazu, dass ihr ihrer wür-
dig seid. Und je mehr Liebe ihr bekommt, desto mehr gebt
ihr sie an andere weiter. Auf diese Weise entstehen mehr
und mehr tiefe Liebeserfahrungen und nach und nach trans-
formiert sich das Sein in Liebe – in nichts anderes als Liebe. 

Diejenigen, die anfangen um Liebe zu betteln, werden
niemals in der Lage sein, überhaupt mit dem Lieben anzu-
fangen. Liebe ist ein Kaiser; sie ist kein Bettler. Wer darum
bittet, erhält sie nicht, und in seinem Versagen wird er lang-
sam unfähig, sie zu geben. Und in dem Maße, wie dieses
Versagen größer wird, wird es immer unmöglicher, Liebe zu
empfangen.

Denkt also daran, dass Liebe ein Geben ist, ohne irgend   et -
was dafür zu verlangen. Befreit die Liebe von der Erwartung
nach einem Gegengeschenk. Liebe ist kein Deal; sie ist ganz
einfach Geben. Die Freuden der Liebe sind in ihr selbst
begründet, nicht dadurch, etwas zurückzubekommen. Der
schlichte Akt des Gebens gibt dir selber so viel, dass es keine

165

öffnen sich mit Liebe. Die Tore zu Musik sind geschlossen,
denn sie öffnen sich durch Liebe.

Liebe ist der Schlüssel zu Wahrheit, Güte und Schönheit.
Sie ist ein Geheimschlüssel. Alles Höchste im Leben wird
durch Liebe offenbart und vom Ego geschlossen. Gewiss, das
Ego ist ein weiterer Schlüssel, aber der öffnet kein anderes
Tor als das zur Hölle. Und denkt daran, es gibt keine anderen
Schlüssel als diese zwei Schlüssel. Und denkt weiter daran:
Man kann nur einen Schlüssel gleichzeitig haben. In der
Struktur der Existenz kann eine Person keine zwei Schlüssel
gleichzeitig haben. Nur ein Mensch, der bereit ist, einen die-
ser Schlüssel dranzugeben, bekommt den anderen Schlüssel.

Liebe ist nicht nur der Schlüssel, mit dem die Tore des
menschlichen Herzens geöffnet werden, sondern sie öffnet
das Herz als solches, sei es nun ein Stein, sei es eine Pflanze,
ein Tier oder das Göttliche.

Die Liebe des Botanikers Luther Burbanks zu Pflanzen
war allgemein bekannt. Dadurch, dass er die Pflanzen
liebte, konnte er sie dazu bringen, ihm zu gehorchen. 
Er würde zu dornigen Pflanzen sagen: „Freunde, ihr
braucht keine Angst zu haben. Ihr braucht diese Dornen
nicht, um euch zu beschützen. Reicht meine Liebe nicht
aus, um für euch zu sorgen?“
Und als Antwort auf seinen Liebessegen hörten die dorni-
gen Pflanzen aus der Wüste ihm zu, und er konnte mit
Erfolg eine neue Art von Pflanzen ohne Dornen züchten.

Ich sage, dass Liebe selbst das Unmögliche möglich machen
kann. Und wirklich, was ist unmöglicher als Göttlichkeit?
Aber auch sie wird durch Liebe möglich. Und Liebe ist nicht

164



Aber ein Mensch, der die Liebe nicht kennengelernt hat,
der hat gar nichts kennengelernt. Es gibt keine größere
Weis heit, keine größeren Gefühle, keine bedeutendere
Erfahrung als Liebe. Die Augen der Liebe lesen alles auf
jedem Blatt, in jedem kleinsten Teilchen, in jeder Welle.
Meine Freunde, die Schriftzeichen des Göttlichen sind all -
überall.

Wofür heilige Bücher? Was wollt ihr denn mit ihnen
he raus finden? Wohin sollen euch denn diese Worte führen?
Sicherlich können Worte, die von Menschen geschrieben
worden sind, euch nicht über diese Menschen hinaustragen,
die sie schreiben. Um über all das, was menschlich ist, hin-
auszugehen, müsst ihr das Menschsein zurücklassen. Die
Worte, Schriften, all die Lehren, die von Menschen erfunden
worden sind, sind Barrieren, das Ultimative zu erreichen.
Um dieses Stadium zu erreichen, müsst ihr das, was existen-
ziell ist, lesen, und was in Liebe geschrieben steht. Mensch -
liche Sprachen müssen gelernt werden, damit man die
Schrif  ten lesen kann, die von Menschen geschrieben worden
sind. Um das Buch der Göttlichkeit zu lesen, musst du eine
andere Sprache lernen, die Sprache der Liebe. 

Lerne die Liebe, wenn du das Höchste erreichen willst.
Die Existenz ist überall. In der Existenz gibt es nichts außer

Göttlichkeit. Aber ohne Liebe kann sie nicht gesehen oder
erfahren werden. In dem Moment, wo du mit den Augen
der Liebe blickst, geschieht ein Wunder. Was gesehen wurde
verschwindet, und das, was nicht gesehen wurde, taucht auf.
Und dann ist da nichts außer Göttlichkeit. 

Ein intellektueller Mensch verfehlt sein Ziel, und ein
Liebender findet das, wonach er sucht. Für einen weisen
Menschen, der das Alphabet der Liebe gelernt hat, wird alles

167

Frage ist, etwas dafür zurückzubekommen. Aus diesem
Grund ist derjenige, der Liebe gibt, immer denen dankbar,
die sie empfangen.

Im Liebegeben, total und grenzenlos, wachsen dem Sein
Flügel, die den Geber zum Göttlichen führen können. Mein
Freund, öffne deine Flügel der Liebe und fliege in den
Himmel des Göttlichen. In dem Moment, in dem du Flügel
der Liebe hast, verschwinden alle Unterschiede zwischen
Freunden und Fremden und was übrig bleibt ist Göt t lich -
keit. Fehlt die Liebe, müssen die Menschen im schroffen
Land des Egos leben, wo die dornigen Pflanzen von Hass,
Gewalt und Ärger ungehindert wachsen.

Seid also voller Liebe gegenüber jedem – ganz ohne
Grund. Seid liebevoll, in all euren Aktivitäten. Ob du wachst
oder schläfst, lass die Liebe dein Herz überfluten, lass die
Liebe dein Atem sein. Dann gibt es keinen Grund, in den
Tempel zu gehen. Liebe ist dein Tempel, denn alle anderen
Tempel sind aus Stein, also sind sie nicht echt. Und deshalb
ist es auch kein Wunder, wenn die, die diese Tempel besu-
chen, steinerne Herzen haben. In den Tempeln aus Stein
reden sie über Liebe, aber geben Hass weiter. Da tragen Hass
und Gewalt das Gewand der Liebe.

Deshalb sage ich: Betrachte kein anderes Gebäude als die
Liebe als echten Tempel. Tempel sind erfunden worden,
damit die Menschen nicht die wirkliche Liebe kennenler-
nen; das ist nur das Bestreben des Teufels.

Die Liebe ist der Tempel, und die Liebe ist die wahrhaftige
heilige Schrift. Kabir sagte: „Einer, der das Wort Liebe lesen
und verstehen kann, der wird wirklich weise.“ Tatsächlich
bleibt für einen Menschen, der die Liebe erkannt hat, nichts
mehr zu wissen. Er hat alle Schriften verstanden. 

166



dahin. Lautstärke ist ein Zeichen von Schwäche; starke Kräfte
arbeiten immer in Stille, sie finden in Stille statt. Wie leise,
friedlich und im Verborgenen geschieht doch die schöpferi-
sche Kraft der Existenz!

Freunde, bitte gebt der Liebe eine Chance, damit sie euch
radikal transformieren kann. Die Alchemie der Liebe kann
euch eine Neugeburt geben, eine Geburt, die nicht mehr
sterben kann. Liebe kennt keinen Tod. Deshalb ist sie im
Angesicht des Todes ohne Furcht.

Während der Revolution 1857 hatte ein Sannyasin einen
Schwur getan, in die Stille zu gehen und so stellte er jedes
Reden ein. Die Briten, die meinten, er wäre ein Geheim -
agent und ein freiheitskämpfender Spion, bedrohten ihn
mit Bajonetten. 
Der Sannyasin, der seit Jahren nicht mehr geredet hatte,
lachte und sagte: „Tatvamasi – that art thou. Du bist auch das
Göttliche.“ Er sagte das zu dem Mann, der ihn mit dem
Bajonett verletzt hatte, und während er das sagte, war das
so, als hätte er seinen Mörder umarmt. Im Moment seines
Todes strömten Liebe und Dankbarkeit aus seinen Augen.
Er hatte sich von sich selbst entleert und von seinen
Worten, aber sein Herz war von Liebe erfüllt. Das geschah
deshalb, weil das Bajonett sein Herz berührte und dadurch
seine Liebe im Überfluss strömte. Sein Herz war nicht nur
seit siebzehn Jahren in Stille gewesen, sondern es war auch
siebzehn Jahre lang mit Liebe angefüllt worden. Er war ein
Liebesstrom geworden. Aus diesem Grunde konnte er in
seinem Mörder keinen Feind sehen. Er sah seinen Ge -
liebten in ihm. Liebe machte aus einem Feind einen
Freund, und den Tod zu einer Befreiung.

169

anders. Du kannst nicht ins Leben eintreten ohne die Liebe.
An allen Ecken und Enden oberflächliches Wissen, aber
diese r Widerspruch kann niemals geheilt werden, das kann
nur durch die Liebe allein geschehen. Wissen geht niemals
tiefer als der Körper, aber Liebe macht nicht Halt, bevor
nicht die Seele erreicht ist. Deshalb ist ohne die Liebe alles
Wissen unvollständig und sogar illusorisch. Die Weisheit, die
durch Liebe ermöglicht wird, ist das einzig wirkliche Wissen.

Was ist die Bedeutung der Liebe? Muss man „Liebe,
Liebe“ singen, so wie manche verrückten Leute „Rama,
Rama“ oder „Krishna, Krishna“ singen? Nein, mein Freund.
Worte aufsagen wird überhaupt nicht helfen.

Lebe die Liebe. Mach die Liebe zu deinem Leben. Aber
Liebe ist nur dann bedeutsam, wenn es zu einem lebendigen
Lebensgefühl wird. Lass die Energie der Liebe in dir selber
lebendig werden. Lass keine Gelegenheit zur Liebe aus,
nicht, dass du sie verschläfst! 

Verpasse keine Heraus for de rung, zu lieben! Deine Liebe
muss auf jede Einladung antworten. Und wenn es keine Ein -
ladung gibt, selbst dann sollte Liebe fließen, gerade so wie
das Licht aus einer Lampe herausstrahlt oder wie der Duft
von einer Blume ausströmt. Ihr stiller unablässiger Fluss
muss überall spürbar sein.

Wenn Liebe im Herzen pulsiert, dann schmelzen alle
Widerstände, und der Lebensweg wird klar, so wie die här-
testen Felsen dem beständigen Fließen von Wasser weichen. 

Sicherlich gibt es Widerstände auf dem Pfad der Liebe,
hartes Gestein, aber die Kraft der Liebe ist unendlich. Lass
diese unbegrenzte Kraft arbeiten, lass sie aktiv werden. Sie
arbeitet sehr langsam und still, aber riesige Felsen werden
von ihr zu Sand zermahlen und fließen in stillem Ge schehen

168



Unmittelbar danach kam ein anderer Reisender und auch
er fragte den alten Mann, was für Leute denn in diesem
Dorf leben würden, er möchte da leben, denn er hätte sein
Dorf verlassen müssen.
Der alte Mann fragte ihn: „Bevor ich etwas sage, lass mich
dich fragen, wie die Leute in dem Dorf sind, aus dem du
kommst.“
Der Reisende sagte: „Oh, fragen Sie nicht nach ihnen.“
Seine Augen wurden feucht, als er sich an sie erinnerte:
„Ich habe nirgendwo so gutherzige Menschen gesehen.
Aber ich musste diesen Ort aufgrund einiger Umstände
verlassen.“ 
Der alte Mann sagte: „Dann kommt und seid willkommen.
Du wirst hier noch freundlichere Leute finden als in dem
Dorf, aus dem du kommst. Hier leben ebensolche guten
Leute.“ Und der alte Mann sagte weiter: „Gehe in irgend-
ein Dorf, und du wirst willkommen sein. Du wirst immer
und überall bessere Leute als in deinem Dorf finden.“

Die Welt ist entsprechend der Vision, die ihr habt. Diese
Welt ist nichts für sich genommen; sie ist nichts außer unserer
Art und Weise, wie wir auf sie sehen. Wenn ihr eine Vision
der Liebe habt, dann werdet ihr überall Menschen mit einem
liebevoll pulsierenden Herzen vorfinden. Und an dem Tag,
an dem du auf der ganzen Welt nur Menschen mit pulsie-
renden Herzen spürst, dann wisse, dass du Göttlichkeit er -
langt hast. Wenn du diese Welt erlebst, dann heißt das nicht,
dass Lord Rama da herumstehen wird mit Pfeil und Bogen,
oder dass Krishna auf seiner Flöte spielt. 

Göttlichkeit zu erlangen bedeutet nicht, dass ein graubär-
tiger alter Mann das Universum kontrolliert. Göttlichkeit zu

171

Liebe verwandelt Dunkelheit in Licht. Gibt es eine größere
Magie als die Liebe? Nein, es gibt keine größere Magie als
die Liebe und auch kein größeres Geheimnis als die Liebe.
Liebe transformiert alles, weil sie unseren visionären Blick
transformiert und zu unserer Vision auf das gesamte Uni -
versum macht. Sie verzaubert unseren Blick auf unsere Welt.
Denn unsere Vision ist unsere Welt. Aus diesem Grund ver-
ändert sich alles für uns, je nach unserer Vision. Wenn unsere
Vision voller Liebe ist, dann lebt überall nur das Liebende.
Aber wenn es keine Liebe gibt, dann siehst du überall nur
Feinde. Wo Liebe ist, ist Göttlichkeit; wo es keine Liebe gibt,
gibt es keine Göttlichkeit.

Ich habe euch eine Geschichte erzählt …
Ein Reisender gelangte früh am Morgen in ein Dorf. Ein
alter Mann saß am Tor, der in dieses Dorf führte. Der
Besucher fragte. „Darf ich dich fragen wie die Leute in die-
sem Dorf sind? Ich möchte mich hier niederlassen, weil
ich das Dorf, in dem ich lebte, verlassen möchte.“
Der alte Mann beobachtete ihn für einen Moment und
fragte dann: „Darf ich dich fragen, wie die Leute in deinem
Dorf waren, aus dem du gerade kommst?“
Bei dieser Frage füllten sich die Augen des Reisenden mit
Hass und Ärger und er sagte: „Ich werde ärgerlich, wenn
ich mich nur an sie erinnere. Rede nicht von ihnen zu mir.
Ich musste dieses Dorf wegen ihnen verlassen. Es gibt kei-
nen Platz in der Welt, an dem solche Menschen leben.“
Der alte Mann sagte: „Ich bedauere es sehr, dir sagen zu
müssen, dass die Leute in diesem Dorf nicht besser sind als
diese Leute. Es sind genauso schreckliche Leute. Du musst
dir einen anderen Platz suchen.“

170



Schatten befreit. Das Verhältnis von Schatten und Licht ist
das gleiche wie das von Ego zur Liebe. Sobald das Licht der
Liebe dich erfüllt, wird die Dunkelheit des Egos verschwin-
den. Das „Ich“ zu akzeptieren führt zur Geburt des Anderen.
Ich bin mein Ich; deshalb ist der andere der Andere. Aus die-
sem Grund verschwindet im Licht der Liebe das Gefühl von
einem Anderen. Und schließlich bleibt nur noch die Liebe.
Weder ich noch du – einfach Liebe. 

Ich nenne dieses Stadium der Liebe die Liebe zur Existenz.
Es ist nicht die Liebe zu einem Anderen, und sie fließt auch
nicht zu jemandem hin. Sie ist einfach. Ich nenne dieses
reine Stadium der Liebe: Liebe zum Ganzen.

Was heißt das, eine Liebe zum Ganzen zu haben? – Die
Bedeutung besteht darin, mit der Illusion aufzuräumen, dass
ich etwas bin, dass ich stets meine, ich würde sein. Nichts
kann falscher sein als das. Ihr seid überhaupt nicht; ihr habt
als Person keine Existenz.

Atem strömt in mich hinein und wieder aus mir heraus;
wenn ich denke: „Ich atme“, liege ich falsch. An dem Tag, an
dem der Atem nicht wiederkommt, was werde ich dann ein-
atmen? Wenn ich denke, ich lebe, dann liege ich falsch. An
dem Tag, an dem das Leben aus mir rausgeht, werde ich
dann in der Lage sein, hier mit euch auch nur noch einen
Moment zu verweilen? Ich meine, ich wäre geboren, aber
auch das ist ein Irrtum, und ich denke, ich werde sterben,
aber auch das ist ein Irrtum. Weder ist der Atem mein Atem
noch habe ich auch nur die geringste Kontrolle über ihn.
Weder ist das Leben meins noch der Tod. Jemand anderer
spielt in mir; jemand anderer spricht in mir; jemand anderer
läuft durch mich. Jemand anderer ist in mir geboren, und
jemand anderer verschwindet in mir und geht wieder.

173

erlangen bedeutet, einen Raum zu erleben, in dem die Welt
nicht aus Materie besteht – lediglich aus Göttlichkeit. Das ist
kein Objekt, das ist Energie. Göttlichkeit zu erlangen bedeu-
tet die Glückseligkeit zu erfahren. 

Göttlichkeit zu erfahren bedeutet Wahrheit, Schönheit
und Unsterblichkeit zu erreichen. Göttlichkeit ist keine
Sache; sie ist eine Erfahrung – sie ist Glückseligkeit, sie ist ein
unbegrenzter Ozean von Glück seligkeit. Aber bevor ihr die-
sen Ozean erreicht, müsst ihr ihn erst in euch selber er -
fahren. Ich habe euch zwei Schlüssel vorgestellt, um euch
dorthin zu führen. Der erste Schlüssel ist Selbstliebe, der
zweite Schlüssel ist die Liebe zu anderen. Und jetzt lasst uns
den dritten Schlüssel erörtern. 

Der dritte Schlüssel ist die Liebe zur Existenz. Bevor ihr
dieses Stadium erreicht, müssen die ersten beiden Schlüssel
transzendiert werden. Wenn du den ersten Schlüssel trans-
zendierst, erreichst du den zweiten Schlüssel, und wenn du
den zweiten Schüssel transzendierst, wird dich das zum drit-
ten Schlüssel bringen. Auf der dritten Ebene dann sind die
beiden ersten Schlüssel transzendiert. 

Auf der Ebene des ersten Schlüssels hast du dieses „Ich bin“
akzeptiert. Das ist die wichtigste Tatsache der Un wissen    heit.
Man kann nicht vor ihr weglaufen, aber man kann in ihr auf-
wachen. Alle, die davor weglaufen wollen, stellen letztlich
fest, dass es nicht möglich ist, vor seinem Schatten davonzu-
laufen. Wenn du wegrennst, folgt dir dieser Schatten umso
mehr. Deshalb muss du dieses „Ich bin“ des Schattens akzep-
tieren, um dann nach der Liebe zu suchen.

Und wenn die Liebe wächst, dann wird dieses „Ich bin“
zwangsläufig verschwinden. Wer den Schatten akzeptiert
und nach dem Licht sucht, wird von allen Variationen von

172



nichts mein ist, wie kann dann ein Ich existieren. Wenn
nichts mein ist, wie kann dann ich sein? Das Gefühl, dass
etwas mein ist, kreiert die Illusion des „Ich bin“. Je bedeuten-
der meine Position ist, desto größer wird mein Ego werden.
Je größer mein Reichtum sein wird, desto größer wird Ich
werden. Je größer meine Autorität, desto größer bin Ich.

Warum? – Weil mit dem Wachstum meiner Objekte auch
mein Ego wächst. Besitz lässt mein Ego wachsen. Das „Ich“
wächst zusammen mit dem „Meins“. Die Grenze von „mein“
wird zur Grenze von „ich“. Wenn also die Illusion des
„Meins“ zerbricht, wird auch das Stützsystem des „Ich“ zer-
stört. Wenn nichts mein ist, wo bin dann ich? Ich löst sich
auf. Ich hat keine Substanz; Ich wird zu einer Null.

Die Leute fragen mich oft: „Sollten wir von Besitz Abstand
nehmen und sollten wir ihm entsagen, um die Illusion des
„Ich“ zu zerstören?“ Nein, die Frage der Ent sagung stellt sich
nicht und es geht auch nicht darum, Besitz aufzugeben. Die
wirkliche Frage ist, ob ihr mit eurem Besitz identifiziert seid.
Dieses Gefühl kann sogar auch dann noch bleiben, nachdem
ihr euch von euren Besitztümern getrennt habt. Ein solches
Gefühl existiert auch im Falle des Ent sagens; aus diesem
Grund rechnen die sogenannten Entsa gen den immer noch
aus, wie viel Besitz sie aufgegeben haben. Und der Wert des
Entsagens hängt dann von der Summe der Besitz tümer ab,
die sie aufgegeben haben.

Ein Sannyasin erzählte mir einmal, wie viele Rupies er
weggegeben hätte. Ich fragte ihn: „Wann war das?“ Er sagte:
„Vor etwa dreißig Jahren.“ Ich musste lachen und sagte zu
ihm: „Guter Mann, dieses Weggeben war nicht stark genug.
Sonst hätten Sie diese Millionen längst ver gessen.“

Die Frage nach der Entsagung stellt sich also nicht; die

175

Ich bin lediglich der Boden, das Spielfeld, auf das jemand
kommt und dann wieder geht. Ich bin nur eine Flöte, auf der
jemand spielt. Kabir hat gesagt: „Ich bin nicht mehr als die
leere Flöte der Existenz, und alle meine Liebeslieder ge -
hören der Existenz.“ Es ist nicht schwer, das wahrzunehmen,
das zu verstehen und insofern die ersten zwei Sprossen zu
transzendieren. Es ist sehr einfach; es ist äußerst simpel.

Auf dieser Welt gibt es nicht so etwas wie eine „Person“.
Was auch immer in diesem Leben existiert ist kollektiv, ist
ein Zusammen. Niemand ist hier einzeln. Der Atem, von
dem ich denke, er sei mein, hat Millionen und Millionen von
Menschen vor mir gehört. Und der Atem, den ich ausatme,
wird wieder durch Millionen weiterer Menschen fließen.
Die Partikel, die sich in diesem meinem Körper vereint
haben, sind in unzähligen anderen Körpern vor mir gewe-
sen. Wie können sie mein sein? Und später, wenn ich diesen
Körper verlasse, werden sie wieder unzähligen Menschen
gehören. Und jetzt, wo ich noch in diesem Körper bin, ist
der Körper nicht einmal in diesem Moment statisch. Er
ändert sich jeden Tag. Jeden Tag nimmst du neue Teilchen in
dir auf und wirfst die alten wieder aus. Die Teilchen, die du
in dich aufnimmst, kommen von anderen Körpern. Mein
Körper hat in Tausenden, in Millionen von Wesen gelebt
und er wird es so auch in der Zukunft sein. Wie kann er
mein sein? Auch der Verstand ist nicht meiner, denn die Ge -
dan kenpartikel kommen und gehen genau wie physika -
lischen Teilchen. Nichts ist mein.

Dieses Gefühl, dass nichts mein ist, ist der Anfang der
Liebe zur Existenz. Langsam, ganz langsam, wenn du spürst,
dass nichts mein ist, wird dieses Gefühl, dass nichts mein ist,
sich in dir vertiefen; eines Tages wirst du sehen, dass wenn

174



Liebe zu. An dem Tag, an dem dieses Gefühl total ist, und
ihr fühlt: „Ich bin nicht“, das ist dann der Punkt der Revo -
lution, über die ich gesprochen habe.

Es gibt einen Sufisong … 
Ein Liebhaber klopft an die Tür seiner Geliebten, und eine
Stimme fragt: „Wer bist du?“
Der Mann sagt: „Ich bin dein Liebhaber.“
Darauf herrscht im Zimmer Stille; niemand spricht. Er
klopft noch einmal an die Tür. 
„Antworte mir, das Haus fühlt sich so leer an, als wäre nie-
mand da.“
Jemand antwortet: „Geh fort. In diesem Haus ist kein Platz
für zwei.“
Der Liebhaber geht nach Hause. Jahre vergehen. Es regnet
und es ist Sommer; der Winter kommt, viele Monde
gehen auf und gehen wieder unter. Viele Tage gehen vor-
bei.
Dann kommt der Liebhaber wieder und klopft an der Tür.
Und wieder wird von drinnen her gefragt: „Wer bist du?“
Der Liebhaber sagt: „Jetzt nur du.“

Entsprechend dem Lied wurden die Türen geöffnet. Wenn
ich dieses Lied gesungen hätte, hätte ich die Tür nicht so
schnell geöffnet, denn ich fühle, der Gedanke des „Du bist“
drückt die Anwesenheit des „Ich“ aus. Ich hätte den Lieb -
haber noch einmal fortgeschickt. Meine Geschichte würde
noch ein wenig weitergehen, und in dem Moment wo er
sagt: „Nur du,“ da hätte ich gesagt – wieder Stille. Und da
keine Antwort gekommen war, würde er sagen: „Jetzt lass die
Tür offen. Jetzt bin ich nicht; du bist.“

177

Frage dreht sich um das Verständnis. Ein Entsagen ohne Ver -
ständnis stärkt euer Ego. Es ist falsch, wenn man empfindet:
„Diese Dinge sind mein.“ Die Gegenstände haben keine
Schuld; sie als seinen Besitz zu begreifen ist falsch.

Es gibt zwei Arten dieser Fehler. Das eine ist Genuss sucht:
„Jemand sagt, sie gehören mir, ich werde sie genießen.“ Und
das andere ist Entsagung, diese Person sagt: „Sie gehören mir,
also werde ich ihnen entsagen.“ Aber beide glauben, die
Gegenstände würden ihnen gehören. 

Aber die Erkenntnis ist der dritte Schritt. So eine Person
sagt: „Was auch immer exis tiert gehört dem Ganzen. Alles ist
Teil der Existenz, weder mein noch dein. Selbst wir ge hören
uns nicht. Ich bin gar nicht. „Ich bin“ ist eine Illusion. Alles
geschieht, und ich bin Teil dieses Geschehens, nur ein Teil.

Wenn ihr das wahrnehmen könnt und euch dessen immer
wieder erinnert, wird das Leben wie Luft und Wasser, ein-
fach und natürlich. Nur so ein Leben ist ein Leben der Ent -
sagung; nur ein derartiges Leben ist ein Leben der Liebe.

Die Existenz lieben heißt, das Ego loszulassen. Der indi-
sche Mystiker Maluk hat gesagt: „Die Python dient nieman-
dem, und die Vögel müssen nicht arbeiten. Die Existenz
kümmert sich um alle.“

Das wurde sehr missverstanden. Die Leute dachten,
Maluk hätte gesagt, man müsse nicht arbeiten, aber das ist es
nicht, was er gesagt hatte. Die Vögel arbeiten Tag und Nacht;
sie bauen ihre Nester, suchen nach Futter – sie tun alles.
Aber das ist keine ,Arbeit‘ für sie, denn Maluk sagt, sie sind
sich ihres Daseins nicht bewusst. Sie fühlen nicht „Ich bin.“ 

Ihr solltet ohne ein Gefühl von „Ich bin“ arbeiten. Es sollte
keinen Besitz geben, kein Gefühl von „mein“. Und in dem
Maße, wie sich dieses Gefühl entfaltet, nimmt existenzielle

176



Ich habe euch drei Schlüssel an die Hand gegeben, um das zu
verwirklichen. Ein Mensch, der sich in sich selbst in Liebe
versenkt, versinkt in Leere. Bewegt euch Schritt für Schritt in
die Liebe hinein. 
Löst euch in der Liebe auf, Schritt für Schritt. Und schließlich
löst euch in ihr auf, so wie ein Tropfen im Ozean verschwin-
det. Wisset, dass der Tropfen sich dann verliert und zum
Ozean wird.   

179

Die Antwort wäre aus dem Innern des Liebhabers gekom-
men. Jemand, der sich seiner selbst bewusst ist in seinem
Alleinsein, der ist sich auch des Andern bewusst. Wer sich
des einen bewusst ist, der ist auch des andern gleichermaßen
bewusst. Einer, der sich des „Du“ erinnert, erinnert sich auch
des „Ich“. Nur ein Mensch kann in diesem Haus unterkom-
men. Ich würde sagen, der Liebhaber kehrt ein zweites Mal
nach Hause zurück. Wieder gab es eine Regenperiode,
Sommer, das Auf und Ab des Mondes, Sonnenaufgänge,
Sonnenuntergänge. Schließlich kommt der Liebhaber wie-
der und sagt: „Komm, meine Geliebte, jetzt sind die Türen
offen.“

Sobald das „Ich“ überwunden ist, ist auch das „Du“ über-
wunden. Und was ist, ist übrig – es ist das, was wirklich ist –
das, was gesucht worden ist. Nachdem das Du und das Ich
sich auflösen, bleibt nur Göttlichkeit. Was bleibt, ist die ewig
sich erneuernde Wirklichkeit, wo du und ich nicht existie-
ren. Es ist die anfangslose und die endlose Existenz, es ist der
Ozean der Bewusstheit, die sogenannte Göttlichkeit. Sie
kann erkannt werden. Ihr könnt in ihr leben, ihr könnt in ihr
sein. Wir alle sind in ihr.

Wir stehen in ihr, wir leben in ihr, aber wir sind uns ihrer
nicht bewusst. Wir kennen sie nicht; wir haben keine Erin -
ne rung an sie, weil wir mit uns selbst angefüllt sind, und so
haben wir keinen Platz für sie übrig, wohinein sie einströ-
men könnte. Wir sind so mit Ego angefüllt, dass wir nicht
„nichts“ werden können.

Einer, der vom Ego geleert ist, ist voller Nichtssein. Werdet
leer, leer vom Ego.

178



Ostens mit den höchsten Potenzialen westlicher Wissen schaft
und Technik. Vor allem seine revolutionären Ansätze zur Wissen -
schaft der inneren Transformation haben Osho berühmt
gemacht. Seine innovativen „aktiven Medi tationen“ basieren auf
dem Gedanken, dass erst der in Körper und Geist angesammelte
Stress abgebaut werden muss, um, frei von Gedanken und ent-
spannt, einen meditativen Zustand zu erfahren.

https://www.osho.com
https://www.osho.com/resort

181

Über Osho

Oshos Lehren widerstehen jeglicher Katego ri sie rung, sie reichen
von der persönlichen Sinn suche bis hin zu den dringendsten
sozialen und politischen Fragen, mit denen die Welt heute kon-
frontiert ist. Seine Bücher wurden aus zahllosen Ton band- und
Videoaufnahmen transkribiert. Er hat über einen Zeitraum von
35 Jahren vor einer internationalen Zuhörerschaft stets aus dem
Steg reif gesprochen. Er sagte: „Denkt daran, was immer ich sage,
ist nicht nur für euch … ich spreche auch für die kommenden
Generationen.“

Der Londoner Sunday Times zufolge zählt Osho zu den „1000
Machern des 20. Jahrhunderts“; der amerikanische Roman autor
Tom Robbins hat ihn einmal „den gefährlichsten Mann seit Jesus
Christus“ genannt. Sunday Mid-Day (Indien) hat Osho als einen
der zehn Menschen bestimmt, die das Schicksal Indiens verän-
dert haben – wie Gandhi, Nehru und Buddha. 

Osho selbst beschreibt sein Werk als „Beitrag, die Voraus setz un -
gen für die Ent stehung einer neuen menschlichen Lebensweise
zu schaffen“. Diesen neuen Menschentypus hat er immer wieder
als „Sorbas der Buddha“ umschrieben – also einen Menschen,
der nicht nur wie Sorbas der Grieche die irdischen Freuden zu
schätzen weiß, sondern ebenso sehr die stille Heiter keit eines
Gautam Buddha. 

Wie ein roter Faden zieht sich durch alle Aspekte von Oshos
Arbeit die Vision einer Ver schmel zung der zeitlosen Weisheit des

180



www.innenwelt-verlag.de

Osho
BODY-MIND BALANCING
Schließe Freundschaft mit 
deinem Körper. 

180 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-947508-61-7

Auch als eBook auf allen bekann-
ten eBook-Portalen erhältlich.

Osho 
DAS BUCH VOM LEBEN 
UND STERBEN

296 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-947508-36-5

Auch als eBook auf allen bekann-
ten eBook-Portalen erhältlich.

Osho
ABEND MEDITATIONEN
Texte zum Tagesausklang

392 Seiten | Integralband
ISBN 978-3-942502-22-1

Osho 
DAS CHAKRA BUCH 

320 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-910856-00-4

Auch als eBook auf allen bekann-
ten eBook-Portalen erhältlich.



Mehr gute Bücher für die Innenwelt

www.innenwelt-verlag.de


