OHSO

oL




Die Texte fiir dieses Buch sind ausgesuchte Transkripte aus verschiedenen Dis-
kurs-Serien, die Osho vor ciner internationalen Zuhérerschaft gehalten hat. Alle
Osho Diskurse sind als Originale publiziert worden und als Original-Audios er-
hiltlich. Audios und das vollstindige Text-Archiv finden sie unter der online-

Bibliothek ,,Osho Library“ bei www.osho.com 0 S H 0

Vg DON’T

Papier aus verantwor-

.. tungsvollen Quellen
BLAME YOUR

KARMA

Titel der englischen Ausgabe: Don’t blame your Karma

1. Auflage 2025

Umschlaggestaltung: Agentur Guter Punkt

Ubersetzung: Anuragi Oskar Klappenberger

Copyright © 2025 Osho International Foundation, Ziirich, Schweiz,
www.osho.com

Copyright © 2025 Innenwelt Verlag GmbH, Brabanter Str. 15, K6ln

info@innenwelt-verlag.de, www.innenwelt-verlag.de Lass die Falle von Ursache

Alle Rechte vorbehalten. und Wirku ng hinter dir und
OSHO is a registered trademark of Osho International Foundation, . . G .
finde deine Freiheit

Ziirich, Switzerland, used under license

Druck: CPI books, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-910856-08-0



Inhalt

Vorwort 5
1. Kapitel Das Wahre, das Gute und das Schone 12
2. Kapitel Untersuchen, nicht glauben 44
3. Kapitel Die Bedeutung von Stille 80
4. Kapitel Das Selbst und die Wahrheit 110

5. Kapitel Offne deine Fliigel der Liebe 138



Vorwort

Der Verstand ist die eigentliche Ursache deines Elends. Dass du
leidest liegt also nicht an vergangenen Karmas. Dein Elend
ist deine eigene Erfindung und nichts anderes. Gliickseligkeit
ist deine eigentliche Natur. Ungliicklichsein verlangt einen
groflen Aufwand, es muss geplant werden, du musst in dieses
Ungliick viel Energie investieren. Es ist deshalb so miihsam,
weil es gegen deine eigentliche Natur gerichtet ist. Weil du
gegen den Strom schwimmst, entsteht kontinuierlich ein
Konflikt mit deiner eigentlichen Natur.

Die Natur kennt keine Zukunft, die Natur kennt vielmehr
immer nur das Hier und Jetzt. Die Biume wachsen in die-
sem Moment und die Fliisse flieflen in diesem Moment.
Alles passiert in diesem Moment, nur der Verstand nicht.
Sogar dein Kérper entwickelt sich in diesem Moment, dein
Blutkreislauf bewegt sich in diesem Moment, dein Herz
schligt in diesem Moment. Aufier deinem Verstand ist alles
im Hier und Jetzt. Der Verstand aber, der ist weit, weit fort.

Und dabei ist dieser Verstand die eigentliche Ursache
deines Ungliicks. Es liegt nicht an vergangenen Karmas, dass
ihr ungliicklich seid, nein. Es ist auch nicht so, dass Gott sich
entschieden hitte, dass ihr leiden sollt. Es liegt auch nicht
daran, dass Adam und Eva eine Siinde begangen hitten,
tiberhaupt nicht. Das alles sind Ausreden, um die Verant-
wortung fiir euer Elend zu verschleiern — und dafiir muss
dann alles Mégliche herhalten. Der arme Adam und die arme



Eva - das sind in Wirklichkeit nichts anderes als Siinden-
bocke. Oder, wenn die beiden wie alle derartigen Sinnbilder
an Uberzeugungskraft verloren haben - denn jede Metapher
verliert ja irgendwann ihre Uberzeugungskraft - wenn ein
Klischee seine Kraft verloren hat, dann lasst ithr euch halt
etwas anderes einfallen. So kam es zur Erfindung der
Theorie des Karmas — weil ihr in den vergangenen Leben so
viele falsche Sachen getan hittet, deshalb wiirdet ihr also
jetzt leiden.

Schiebt es nicht auf die vergangenen Leben! Thr wart in
den vergangenen Leben die gleichen wie in diesem; damals
wart ihr auch schon so elend wie jetzt. Euer Leiden hat einen
Grund im Hier und Jetzt und das liegt nicht an irgend-
welchen Siindenbdcken. Die dienen nur dazu, euch jetzt
etwas zu entlasten. Und diese Entlastung ist sehr gefihrlich,
denn so werdet ihr euch niemals verindern, ithr wiirdet die
Gleichen bleiben wie schon immer. Was kénnt ihr denn mit
euren vergangenen Leben anstellen? Die sind doch vorbei,
daran kann man nichts mehr 4ndern. Zu leiden ist dann das
einzige, was noch bleibt - dir bleibt nur dein Leiden.

Oder Kismet — Schicksal ... Keiner tut dir was an, Gott ist
nicht bose; Gott hat dein Elend nicht vorbestimmt, andern-
falls wire Gott ein Sadist — ein krankhafter Bésewicht, noch
schlimmer als der Teufel, der unschuldige Leute dazu ver-
dammt, fiir Dinge zu leiden, die sie noch nicht einmal getan
haben! Dann wire die Existenz sehr ungerecht, unfair und in
gar keiner Weise lebenswert. Und Religion wire nichts
anderes als eine Farce.

Gott hat nicht vorherbestimmt, dass ihr leiden sollt. Aber
das wurde so oft erzihlt, dass es die Menschen auf die Dauer
nicht mehr tiberzeugt hat. So hat man sich nach und nach

von der Idee des Karmas verabschiedet und die Idee, dass alles
vorbestimmt sei, wurde verworfen. Man musste also wieder
etwas Neues erfinden.

Karl Marx ist zwar gegen Religion, aber im Grunde ist auch
er nicht anders. Er sagt, es sei eine historische Notwendig-
keit — das ist die gleiche Idee wie die des Schicksals, nur mit
anderen Worten. Euer Leiden ist durch die Geschichte vorbe-
stimmt — ihr leidet aufgrund eines Skonomischen Schicksals,
aufgrund des Klassenkampfes. Solange die Klassen nicht iiber-
wunden sind, kann das Elend nicht verschwinden. Schon
wieder seid ihr fein raus: Was konnt ihr dann schon tun?
Wenn die Utopie Realitit wird, erst wenn der Kommunismus
sich auf Erden durchsetzt, wird das Elend ein Ende haben.
Jetzt wird das Elend von den Reichen, von den Kapitalisten
verursacht. Aber der Kapitalist selber leidet ja auch. Und es ist
sogar so, dass die Reichen noch mehr als die Armen leiden.
Warum? Weil die Reichen alles haben, was man braucht, um
nicht zu leiden, und doch erkennen sie die Vergeblichkeit von
all diesem unendlichen Reichtum. Deren Elend ist unendlich.

Der Arme leidet, weil er hungert. Der Reiche aber leidet
nicht weil er hungert, er leidet weil er jetzt wei3, dass man ein
wunderbares Haus haben kann, ausreichend zu essen, dass
man eine gute Ehefrau haben kann, eine wunderbare Familie
in einer vertrauten Atmosphire, und dennoch ist man tief im
Innern hungrig — man hungert spirituell. Das Leben ist bedeu-
tungslos, sinnlos, oberflichlich, leer. So entsteht ein enormes
Leid. Der Arme leidet aus materiellen Griinden; der Reiche
aus psychologischen Griinden.

Warum leiden die Reichen? Wenn es nur eine Frage des
Reichtums ist, dann sollten die Reichen nicht leiden. Aber das
ist wieder ein Alibi, eine Rationalisierung, damit man auf



seinen alten Wegen und Mustern weitermachen kann. Auch
das hat sich als Irrtum erwiesen; auch das ist inzwischen ein
Klischee.

Und so hat Sigmund Freud etwas anderes erfunden, er
sagt: ,,Es liegt an deinen unbewussten Instinkten, deinen Be-
gierden, die dir von deiner animalischen Natur geblieben
sind. Es liegt an diesen Wunden im Unterbewusstsein, dass
der Mensch leidet.“ Was kannst du aber gegen dein Unter-
bewusstsein ausrichten? Das alles sind nur verschiedene
Namen fiir den gleichen alten Trick, fiir die immer gleiche
Strategie: ,,Ich bin nicht verantwortlich.

Irgendwas anderes ... Das Unterbewusstsein, die Ge-
schichte, die 6konomischen Verhiltnisse, Gott, das Schicksal,
mein Karma, egal was - xyz — was auch immer. Nur eines ist
sicher: ,,Ich selber bin nicht der Grund fiir mein Ungliick-
lichsein,“ Und das ist es, worin euer gesamtes Elend begriin-
det liegt, in diesem Trick.

Schau genau hin: Du bist der Grund fiir dein Leiden, nie-
mand sonst. Das zu erkennen ist der erste Schritt, um ein
religidser Mensch zu werden. Du wirfst deine Verantwor-
tung nicht mehr auf andere, du erkennst ein fiir alle Mal:
,»Ich bin die Ursache meines Ungliicklichseins.“ Und somit
wirst du natiirlich erst einmal ein wenig traurig sein, du wirst
etwas diimmlich dastehen. Wenn du selber der Grund bist,
warum erschaffst du dir dann dein Ungliicklichsein immer
wieder? Um zu leiden? Wo du das Leiden doch nicht liebst.

Zu Beginn wirst du vielleicht etwas traurig sein, du
kommst dir vielleicht etwas seltsam vor, verwirrt, durchein-
ander. Aber bald wirst du eine grofie Freiheit in dir spiiren.
Wenn du die Ursache fiir dein Ungliicklichsein bist, dann
kannst du auch die Ursache fiir dein innerliches Wohlgefiihl

10

sein, fiir deine Gliickseligkeit. So erreichst du eine enorme
Freiheit.

Wenn man die Verantwortung fiir sich selbst tibernimmt,
wird man frei. Man wird frei von vergangenem Karma, man
wird frei von Schicksal, Vorbestimmung, man wird frei von
Geschichte, man wird frei von Psychologie - man ist plotz-
lich frei von allen Ausreden. Und wenn man erst einmal die
wahre Ursache ausfindig gemacht hat, beginnen sich die
Dinge zu verindern.

Philosophia Perennis, Serie 2, #11

1



Das Wahre, das Gute und das Schone

Bewusste Seelen!

Es gibt ein gropes Geheimnis in unserem Leben und in der
gesamten Existenz. Wenn wir tiefer ins Leben hineinsehen,
faltet sich das Leben in drei Bereiche auf. Die Zahl drei ist sehr
geheimnisvoll. Solange es lediglich die religidsen Menschen
waren, die iiber die Drei sprachen, hitte man dariiber lachen
konnen. Jetzt aber erkennt sogar die Wissenschaft das Ge-
heimnis der Zahl drei an. Im Zusammenhang mit der ato-
maren Explosion von Materie, brachte eine atomare Analyse
eine duflerst faszinierende Tatsache ans Licht: Die Energie, aus
der die Existenz besteht, hat drei Teile: das Neutron, das Pro-
ton und das Elektron. Und die gleiche universelle Energie
manifestiert sich in drei Formen, die das gesamte Universum
bilden.

Ich war vor ein paar Tagen in einem Shiva-Tempel und ich
fragte den Priester des Tempels: ,Was ist der Zweck des
Shiva-Dreizacks?“ Der Priester sagte: ,,Shiva trigt den Drei-
zack seit jeher, damit ist kein Zweck verbunden.”

12

Aber dieser Dreizack entstammt der Weisheit alter weiser
Minner, er ist das Symbol der Drei. Es gibt Tausende von
Tempeln auf der Welt, und sie haben den Versuch unter-
nommen, sich dieser Dreier-Figur in tausenderlei Formen
zu bemichtigen. Die Christen teilen diese Dreiheit in Vater,
Sohn und den heiligen Geist. Und die Inder haben die
Dreiheit Brahma, Vishnu und Mahesh oder Shiva.

Es ist sehr interessant, dass die Drei — Brahma, Vishnu,
Mahesh — eine ihnliche Funktion haben wie das Neutron,
das Proton und das Elektron. Brahma ist die Kraft der Krea-
tivitit, Vishnu die erhaltende Kraft und Mahesh oder Shiva
die zerstorerische Kraft.

Diese Zahl drei hat sich im Leben der Menschen auf viel-
filtige Weise bemerkbar gemacht. Diejenigen, die Géttlich-
keit erfahren haben, teilen sie in drei auf: Satyam, Shivam,
Sunderam — das Wahre, Gute, Schéne. Man muss dariiberhin-
aus verstehen, dass die gesamte Arithmetik im Vielfachen der
Drei existiert. Vielleicht habt ihr nie dariiber nachgedacht,
warum wir unsere Zahlen auf nur neun beschrinkt haben.
Alle unsere Zahlen stellen lediglich eine Erweiterung von nur
neun Zahlen dar, und man erhilt neun dadurch, dass man
drei mit drei multipliziert. Und das Faszinierende ist, dass,
wenn wir neun mit irgendeiner Zahl multiplizieren, dass
dann die Summe aller Zahlen immer eine neun sein wird.
Wenn wir zum Beispiel neun mal zwei nehmen, erhalten wir
achtzehn, eins und acht, und die Quersumme aus eins und
acht ist neun. Wenn wir neun mit drei multiplizieren, erhal-
ten wir siebenundzwanzig, und die Quersumme ist neun.

Die Existenz ist leer, und das geht iiber unseren Verstand.
Aber wenn sie durch drei geteilt wird, wird es zum ersten
Mal nachvollziehbar. Und wenn dieser Dreizack sich mit

13



sich selbst multipliziert wird es zum ersten Mal fiir unsere
Augen sichtbar. Wenn der Dreizack sich weiter und weiter
bis ins Unendliche mit sich selber multipliziert, wird die
grenzenlose Ausdehnung der Existenz manifest.

Es lohnt sich, die dreifaltige Natur des menschlichen Da-
seins genauer zu betrachten. Das Wahre ist der innerste Kern
des menschlichen Daseins. Wahrheit bedeutet fiir den Men-
schen, dass er weild, wer er wirklich ist: Wahrheit, das ist die
Bezichung des Menschen zu seinem eigentlichen Sein. Das
Schéne schliefit dabei unmittelbar an die Wahrheit an. Ein
Mensch mag unmittelbar mit der Natur verbunden sein,
kann dabei aber nicht zwangsliufig mit sich selber in
Kontakt sein; wenn ein Mensch sich mit der Natur ausein-
andersetzt, dann entfaltet sich darin gleichermaflen auch das
Phinomen der Schonheit. Und das Gute deutet auf die Be-
zichung des Menschen zu anderen. Das Gute handelt also
von den sozialen Bezichungen des Menschen, das Schone von
seiner Bezichung zur Natur und das Wahre deutet auf die
menschliche Beziehung zu sich selber. Es gibt eine Welt der
Natur auflerhalb von uns, es gibt eine Welt der mensch-
lichen Beziehungen aufierhalb von uns und dann gibt es noch
das eigene Selbst des Menschen.

Wenn du drei Kreise mit dem Menschen in der Mitte
bildest, drei konzentrische Kreise, dann gehért der nichste
Kreis zur Wahrheit. Der zweite ist der der Schonheit, die
Welt der Bezichung des Menschen zur Natur. Und der drit-
te Kreis ist der des Guten, der Kreis, der die Beziehung des
Menschen zu seiner Mitwelt darstellt.

Das Gute ist die duflerlichste Sphire — insofern ist es exis-
tenziell vom gesellschaftlichen Standpunkt aus. Die Gesell-
schaft denkt nicht an Religion jenseits von Moral. Fiir die

14

Gesellschaft stellt die Moral einen Endpunkt dar: wenn du
zu anderen Menschen gut bist, dann ist die Gesellschaft
zufrieden und sie verlangt von dir weiter nichts. Die Gesell-
schaft sicht ihre Ziele fiir vollendet, wenn deine Bezie-
hungen zu anderen gut sind. Aus diesem Grund kann die
Gesellschaft sich mit Moral zufrieden geben, ohne dass sie
auf Religion oder Philosophie angewiesen wire. Thr Zweck
ist mit Moral erfiillt, und das heiflt dann, gut zu deinen
Mitmenschen zu sein.

Die Gesellschaft kiitmmert sich nicht darum, ob du zur
Natur ein gutes Verhiltnis hast; sie kiimmert sich nicht ein-
mal darum, ob du gut zu dir selber bist. Es interessiert sie
nicht, ob du die Wahrheit in dir selber gefunden hast, auch
nicht, ob du eine Bezichung zu der Schonheit des Mondes
und der Sterne hast. Sie ist nur an einer Sache interessiert:
Du sollst gute Bezichungen zu anderen um dich herum
haben. Deshalb richtet die Gesellschaft so viel Autmerksam-
keit auf das Gute. Die Gesellschaft achtet jene, die das Gute
in ihrem Leben entwickeln, wenn sie Heilige sind und
Weise.

Aber in der Tiefe der Existenz ist das Gute das Periphere,
das Oberflichlichste. Deshalb haben Heilige selten wirklich
menschliche Tiefe. Vergleicht man sie mit Dichtern und
Kiinstlern, haben diese eine tiefere existenzielle Seinsweise.
Jemand, der mit dem Mond und den Sternen verbunden ist,
hat ein tieferes Wesen als Heilige.

Ein Mensch, der mit dem Mond und den Sternen verbun-
den sein kann, der kann auch ohne Schwierigkeiten mit
Menschen Verbindungen herstellen; da gibt es keine Schwie-
rigkeiten. Aber ein Mensch, der mit anderen Menschen in
Verbindung steht, der ist nicht zwangsliufig auch mit dem

15



Mond und den Sternen verbunden. Ein Mensch, der
Schonheit tief erfahren hat, der hat auch genauso tief das
Gute in sich verwirklicht. Jeder, der vom Schonen tief durch-
drungen ist, der hat auch das Gute in sich gefunden, denn das
Gute ist die letztendliche Erfahrung des Schénen. Ein
Mensch, der auf einer tiefen Ebene das Schéne gefunden hat,
kann die Hisslichkeit des Schlechten in sich nicht ertragen.
Schlecht zu sein ist hisslich.

Aber ein Mensch, der das Gute in sich entwickeln kann,
kann hisslich sein. Wenn ein Mensch, der das Gute in sich
entwickelt hat, auch das Schéne erkennen will, der steht vor
einer Wahl und muss sich entscheiden.

Der indische Politiker Purushottam Das Tandon hatte vor-
geschlagen, die Tempel von Khajuraho, Konarak und Puri
zuzuschiitten, weil die Statuen in diesen Tempeln nicht an-
stindig seien. Sie seien schon, aber es scheint, dass sie keinen
Bezug hitten zu Giite. Auf den Winden der Tempel von
Khajuraho werden sexuelle Stellungen abgebildet, und es
gibt auch Statuen von schénen nackten Frauen. Purushottam
Das dachte, sie sollten im Untergrund begraben werden, und
Gandhi stimmte seinem Vorschlag zu.

Wenn dem nicht von Rabindranath Tagore widersprochen
worden wire, dann wiren Indiens unbezahlbare historische
Schitze verscharrt worden. Rabindranath war entsetzt, dass
jemand iiberhaupt so einen Vorschlag machen konnte.
Tandon war ein Mann der Giite; fiir thn war das, was recht
ist, gentigend. Schonheit, die schlechte Gedanken in jeman-
des Kopf verursachen konnte, die konnte nicht akzeptiert
werden. Er wiirde sogar Hisslichkeit tolerieren, wenn sie zu
etwas Gutem Anlass geben wiirde.

Das ist der Grund, weshalb die Linder, in denen Priester

16

einen michtigen Einfluss haben, auch die Linder sind, wo es
wenig Respekt fiir Schonheit gibt. Unser Land ist so ein Land.
In diesem Land spielt Schonheit keine Rolle. Auf Schonheit
schaut man herab, sie wird unterdriickt. Auf seiner Riickkehr
von Indien nach Deutschland schrieb Graf Keyserling:
,Mein Verstindnis von Indien ist, dass hier sowohl
Hisslichkeit als auch Krankheit spirituelle Qualititen sind.
Schmutzig zu sein ist die Voraussetzung fiir das Streben nach
einem spirituellen Weg.“

Ein Jainamdnch wird nicht baden. Je stirker der Geruch
seines Schweifles ist, desto deutlicher sind die Hinweise auf
seine spirituelle Praxis. Er putzt sich nicht die Zihne. Wenn
du ihm niherkommst, fiihlst du dich zuriickgestofien, aber
dann wirst du feststellen, dass der Mensch, dem du niher-
gekommen bist, ein Monch ist. Indien hat das Gute respek-
tiert, und das wurde zu einem tddlichen Gift gegeniiber der
Schénheit. Meiner Meinung nach ist Gandhi das hdchste
Symbol fiir das Gute.

Das Gute ist das, was den Menschen als duflerste Peri-
pherie umgibt: sehr hohl, gerade mal die unterste Stufe einer
Leiter. Das geht nicht sehr tief. Nur ,,gute Leute“ kiimmern
sich um ihre Bezichung zu anderen Menschen um sie
herum, sie machen sich nur dariiber Gedanken, wie sie sich
zu anderen Leuten zu verhalten haben, wie oder wer sie
selber aber sind, dariiber denken sie nicht nach. Es kime
thnen niemals die Idee, dass neben dem Menschen auch die
Welt noch existiert: Steine, Fliisse, Berge. Wenn wir diese
unendliche Existenz auf die menschliche Gesellschaft be-
schrinken, dann ist die Welt und das Leben auf dieser Welt
sehr beschrinkt. Und natiirlich besteht die Gefahr, dass ein
Mensch, der sich fiir das Gute entschieden hat, ein Heuchler

17



wird. Br wird nicht immer ein Heuchler sein, aber die
Gefahr dazu ist vorhanden, denn er lebt ja nur an der duflers-
ten Peripherie. Er hat versucht, sich des Lebens von seinen
hoheren Erscheinungsformen her zu bemichtigen, aber
nicht von seiner eigentlichen Tiefe. Er versucht, das Leben
blithend zu leben, und er versucht das Leben, sobald es sich
weiter entfaltet, von allem, was unrein sein kénnte, zu siu-
bern. Er poliert seinen Charakter, trinkt gefiltertes Wasser —
und denkt nur dariiber nach, ob etwas falsch oder richtig ist,
ob das, was er tut, Recht sei oder Unrecht, ob es respektabel
sei oder nicht. Aber in all seinen Uberlegungen lebt er nur
im Auflenbereich des Lebens. Tiefer gehen kann er nicht.

Nach meiner Uberzeugung verkorpert Gandhi das oberste
Symbol der Giite, den komplexesten Ausdruck des Guten.
Wenn ein Mensch sich falsch entwickelt, wird er zu einem
Hitler; wenn der Mensch gut ist, wird er wie Gandhi wer-
den. Aber beide bewegen sich im selben dufieren Kreis.

Thr werdet {iberrascht sein, dass Hitler niemals rauchte und
dass er auch kein Fleisch gegessen hat. Er ging immer zur
gleichen Zeit zu Bett und wachte auch jeden Tag sehr frith
und immer zur selben Zeit auf. Er hatte niemals geheiratet.
Wenn man auf Hitlers Leben blickt, hat er die Qualititen
eines Monchs. Aber es gab niemals einen Menschen, der
Schlimmeres tat als Hitler.

Es ist wichtig, dariiber tiefer nachzudenken. Wenn Hitler
ein paar Zigaretten geraucht hitte, ein paar Drinks genom-
men und manchmal auch Fleisch gegessen hitte, dann -
davon bin ich iiberzeugt - hitte die Welt nicht in einem
solch ungeheuren Ausmaf} unter ihm gelitten. Wenn er eine
Frau geliebt hitte, oder ab und zu heimlich mit seiner Nach-
barin gesprochen hitte, dann wire die Welt von seiner

18

Grausamkeit verschont geblieben. Dieser Mensch war von
allen Seiten und auf allen Ebenen dieser Welt isoliert. Wenn
jemand gewaltsam, zu jeder Zeit, auf allen Ebenen und in
jeder Hinsicht gut sein will, dann sich wird irgendwo das
Hiissliche in ihm einen riesigen Raum verschaffen.

Aus diesem Grund leuchtet bei Menschen, die Gewalt-
losigkeit praktizieren, Gewalt aus ihren Augen, aus ihren
Nasen und aus ihren Hinden. Diejenigen, die sich einer
sexuellen Enthaltsamkeit verschrieben haben, werden
vierundzwanzig Stunden am Tag von sexuellen Gedanken
verfolgt. Wenn jemand fastet ... Falls ein ungliickseliger
Mensch unter euch einmal gefastet hat, weif} er, dass er den
ganzen Tag an nichts anderes gedacht hat als an Essen, und
auch in der Nacht hat er von nichts anderem getriumt als
von Essen. Wenn sich jemand zu etwas Gutem zwingt, dann
entsteht daraus nicht etwas Gutes. Es miindet in nichts ande-
rem als in Scheinheiligkeit und Perversion. Wenn er das
Gute in wirklichem Bewusstsein praktiziert, wenn er Giite
bei vollem Bewusstsein ausiibt, dann entsteht daraus nicht
Heuchelei. Dann entwickelt sich daraus ein guter Charakter,
eine wertvolle Persénlichkeit. Aber das geht dann nicht sehr
tief, es bleibt an der Oberfliche.

Der zweite Kreis ist der des Schénen. Das duferliche Ver-
halten ist die Welt des Guten, das Empfinden fiir Asthetik
allerdings, das wir alle in uns haben, das Gefiihl fiir das
Schéne und fiir die Empfindsamkeit dafiir, dass wir Schon-
heit erleben und erfahren kénnen, das ist der zweite Kreis.
Gandhi ist die Essenz des ersten Kreises — das Symbol des Er-
folgs — wihrend ich Hitler als ein Beispiel fiir das komplette
Versagen im ersten Kreis sehe.

19



Rabindranath ist das Symbol eines erfolgreichen Mannes
im zweiten Kreis. In seinem Leben ist Schonheit das Ein und
Alles.

Ich habe gehort, dass Gandhi eines Tages Gast im Haus des
berithmten Dichters Rabindranath gewesen ist. Gandhi ging
gewdhnlich jeden Tag auf einen Abendspaziergang, also
fragte er Rabindranath, ob er mitkommen wolle. Rabin-
dranath sagte: ,,Warte einen Moment, ich will mir nur mein
Haar kimmen.“ Das iiberstieg das Verstindnis von Gandhi.
Die Idee, sich iibers Haarekimmen in einem fortgeschritte-
nen Alter Gedanken zu machen, erschien ihm licherlich.
Jeder heilige Mensch wiirde so denken. Wenn es jemand
anderes gewesen wire, dann hitte Gandhi sofort etwas ge-
sagt, aber es war schwierig, irgendetwas zu Rabindranath zu
sagen. Gandhi sagte nichts. Thn zu kritisieren wire einer
Missbilligung gleichgekommen, aber sein Schweigen glich
gleichermaflen einer Gegenrede.

Rabindranath ging ins Haus. Fiinf Minuten gingen vorbei
und er kam immer noch nicht. Selbst nach zehn Minuten
kam er nicht zuriick. Das ging iiber Gandhis Geduld. Er ging
hinein, um nach ithm zu sehen. Er sah, wie Rabindranath vor
einem zwei Meter hohen Spiegel stand und véllig versunken
seine Haare kimmte, offenbar hatte er vergessen, dass er
einen Spaziergang machen wollte.

Gandhi fragte: ,, Was machst du denn? In deinem Alter bist
du so mit deinen Haaren beschiftigt!?

Rabindranath drehte sich um. Sein Gesicht war in tiefer
Meditation und er sagte: ,,Als ich jung war, ging ich spazie-
ren, ohne mein Haar zu kimmen. Seit ich alt geworden bin,
bedeutet es mir etwas, meine Haare zu kimmen.“

Als sie dann spazieren gegangen sind, sagte Rabindranath:

20

sIch denke oft, wenn ich jemandem hisslich vorkomme,
konnte ich ihn ungliicklich machen und jemanden ungliick-
lich machen, das ist gewalttitig. Wenn ich fiir jemanden
schon aussehe, dann mache ich ihn gliicklich und jemanden
gliicklich machen, das ist Gewaltlosigkeit.“

Rabindranath sagt, wenn er fiir jemanden schon aussicht,
macht er jemanden gliicklich, und jemanden gliicklich zu
machen ist Gewaltlosigkeit. Wenn er hisslich aussieht, dann
verursacht er Ungliicklichsein und das ist eine gewalttitige
Aktion. Rabindranath sagt also, dass sein Moralgefiihl ihm
sagt, dass er immer schon aussehen sollte. Und er sagt, dass
er bis zu seinem letzten Atemzug vom Géttlichen nur eine
einzige Bitte hitte, dass er nicht hisslich werden mége, um
seine Schonheit nicht zu verlieren.

Faszinierenderweise wurde Rabindranath immer schéner,
je ilter er wurde. Nur sehr wenige Menschen sind so schén
vor ihrem Tod wie Rabindranath es war. Und wenn man
Rabindranath auf seinem Todesbett sieht, dann kann man
schen, dass sein weiles Haar und sein weifler Bart in seinem
Gesicht so aussah wie der Schnee auf den Bergesgipfeln des
Himalaya, so als ob er mit Schnee bedeckt wiire, als wire er
Gourishankar, der schonste Berg des Himalaya geworden.
Schonheit war in Rabindranaths Verstindnis tief eingebettet
gewesen — so tief, dass er das Gute als einen Bestandteil der
Schonheit gesehen hat, und alles Schlechte als einen
Bestandteil von Hisslichkeit. Ein schlechter Mensch ist nicht
schlecht aufgrund seiner schlechten Taten; er ist schlecht,
weil sein Sein hisslich ist. Die Beurteilung betrifft Hisslich-
keit. Und wenn ein Monch Hisslichkeit ins Leben bringt,
dann wird Rabindranath gegen ihn sein.

Wer auch nur ein wenig Schonheit erfahren hat, wird in

21



eine Welt jenseits der menschlichen Welt vorgedrungen
sein, in eine weitaus groflartigere Welt. Normalerweise
leben wir nur in der Welt der Menschen - aber auch dann
leben wir in der menschlichen Welt nicht in aller Totalitiit,
auch da leben wir nur partiell. Jenseits der menschlichen
Sphire gibt es Felsen, Berge, da gibt es den Mond und die
Sterne, und da gibt es den Himmel. Da gibt es eine unge-
heure Ausdehnung tiberall um uns herum, aber wir haben
keine Verbindung dazu.

Vor einiger Zeit wurde in London ein Gutachten iiber
Schulkinder erstellt. Eine Million Kinder sagten, sie hitten
noch nie eine Kuh gesehen, und siebenhunderttausend
sagten, sie wiren nie auf einem Bauernhof gewesen. Diese
Kinder, die niemals eine Kuh oder einen Bauernhof gesehen
hatten, sind natiirlich vollig abgeschnitten von der eigent-
lichen menschlichen Existenz. Sie haben keine Bezichung
zum Existenziellen. Thre Beziehung besteht nur zur Welt der
Menschen.

Ich lese gerade ein Buch. Der Autor sagt, man miisse sich
iiberlegen, im Untergrund zu leben, jedenfalls miisse man
sich mit solchen Plinen auseinandersetzen angesichts der
Tatsache, dass Land knapp wird und die Anzahl der Men-
schen auf der Erde stets zunimmt. So langsam miissten sich
alle Menschen darauf vorbereiten, unterirdisch zu leben. Er
mag wohl recht haben: wenn sich die Menschen weiterhin
so vermehren, dann werden sie unter der Erde leben miis-
sen. Dann werden wir nicht einmal mehr mit der Sonne
Kontakt haben; wir werden nicht einmal Kontakt haben mit
dem Mond und den Sternen. Dann werden wir von der
Natur als solcher abgeschnitten sein. Die Menschheit selber
wird dann die einzige Wirklichkeit, die wir kennen, und von

22

Menschen gemachte Dinge — Fabriken, Maschinen, Hiuser,
andere Menschen - das wird dann unsere einzige Realitit
sein. Das ist dann eine von Menschen gemachte Welt.

Aber die menschliche Welt ist nur ein winziger Teil der
unendlichen Existenz. Wenn wir das gesamte Universum
betrachten, dann ist diese menschliche Sphire im Verhiltnis
dazu eigentlich gar nichts. Wenn wir die Ausdehnung des
gesamten gigantischen Universums bedenken, was ist dage-
gen die menschliche Welt im Vergleich? - nichts. Und die
Erde? Sogar sie ist nichts dagegen. Und die Sonne? Auch sie
ist nichts dagegen.

Wir sind Teil dieses Nichts im Universum. In diesem Teil,
der nichts ist, ist die menschliche Welt nichts. Und in diesem
Nichts seiner Welt lebt der Mensch in Beziechung mit zehn
bis fiinfzig anderen Menschen. Natiirlich wird sein Leben
nicht viel Tiefe haben.

Eine weitere Sache muss man auch verstehen: dass unser
Verhiltnis zu anderen Menschen auf Erwartungen basiert,
das sind also Beziehungen von Erwartungen. Und aus die-
sem Grund konnen die Beziehungen von uns Menschen
untereinander nicht wirklich schon sein. Hisslichkeit halt
immer da Einzug, wo Erwartungen vorhanden sind. Unsere
Beziehungen zu Leuten basieren auf Bediirfnisbefriedigung
und Nachfrage, den Erwartungen also der Befriedigung von
Bediirfnissen. Und meint nicht, dass nur die Beziehung zwi-
schen euren Bossen und den Arbeitern damit gemeint ist.
Selbst die Beziechung zwischen Ehemann und Ehefrau be-
steht auf Bediirfnisbefriedigung und Nachfrage. Wir sind alle
miteinander iiber Bedingungen verbunden.

Wenn wir uns durch Schonheit mit der Welt verbinden,
sind wir zum ersten Mal bedingungslos. Und wenn wir

23



bedingungslos sind, haben unsere Bezichungen Tiefe. Wenn
wir Bedingungen stellen, haben unsere Beziehungen eine
andere Tiefe, die eigentlich gar keine Tiefe ist. Beziechungen
der Schonheit bringen den Menschen tiefer in sein Sein.
Dichter, Maler, Tinzer, Bildhauer, Musiker sind Schépfer
von Schonheit. Das sind die Menschen, die ein Leben der
Schonheit leben.

Aufgrund des starken Einflusses der Priester sind Poesie,
Schonheit und Musik nicht sehr tief in unser Sein eingedrun-
gen. Priester haben immer befiirchtet, dass Schonheit die
Menschen zu Unmoral verleiten konnte. Aber die Wahrheit
ist, dass nur ein tieferes Wertschitzen der Schonheit einen
Menschen moralisch stirken kann; ansonsten kann es Moral
gar nicht geben. Je tiefer die Wertschitzung eines Menschen
fiir die Schonheit ist, desto sensitiver wird er sein, und je sen-
sitiver er ist, desto schwieriger ist es fiir ihn, unmoralisch zu
handeln. Ein Verstindnis fiir Schonheit zu haben, fithrt nicht
zu Unmoral. Nur das Fehlen von einem Verstindnis fiir die
Schonheit fithrt zu Unmoral.

Wenn ein Mann einer Prostituierten zehn Rupies zahlt
und mit ihr schlift, dann sage ich, ist das nicht sehr unmora-
lisch; dem liegt lediglich das Unvermégen zugrunde, Schén-
heit wahrzunehmen. Das Getiihl fiir Schénheit ist nicht
vorhanden. Wenn ein Mann tatsichlich meint, er konne
Liebe fiir zehn Rupies kaufen, dann hat er keinen Sinn fiir
Schénheit. Wenn ein Mann in der Lage ist, Liebe mit Geld
zu bezahlen, dann hat er keine innerliche Tiefe in seinem
Leben. Aber wir haben keine Schwierigkeiten, wenn wir
Ehefrauen auf Lebzeiten kaufen. Das ist ein unbefristeter
Vertrag. Vielleicht halten wir deshalb Minner, die Prosti-
tuierte besuchen, fiir unmoralisch. Moglicherweise liegt es

24

daran, dass wir denken, dass jemand, der Prostituierte auf-
sucht, unmoralisch handeln wiirde. Da gibt es aber keinen
groflen Unterschied zwischen einem immerwihrenden und
einem zeitlich begrenzten Vertrag. Der Unterschied besteht
lediglich in der Zeitdauer, einen anderen gibt es nicht. Da
gibt es kein Bewusstsein von Schonheit. Jemand, der wirk-
lich einen Sinn fiir Schonheit hat, kann keinen anderen
Menschen zu einem Ehemann oder einer Ehefrau machen,
weil ein Ehemann oder eine Ehefrau zu sein ein Handel ist.
Liebe ist nicht zu einem Handel fihig.

Wenn Liebe in unserer Welt tiefer verwurzelt wire, kénn-
te die Familie auf einer anderen Struktur griinden. In dieser
Struktur wiirde das System, einen Ehemann und eine Ehe-
frau zu besitzen, zu Ende sein. Und es wird eine natiirliche
Bezichung geben - eine Bezichung, die auf Gefiihlen be-
griindet ist, nicht auf Unterschriften im Biiro eines Ange-
stellten. Es ist unwesentlich, ob das in einem offiziellen Biiro
geschieht oder mit einer Musikauffithrung vor einem
Priester. Ob die Registrierung religiés oder weltlich vollzo-
gen wird, macht keinen wirklichen Unterschied.

Das Verstindnis von Schonheit ist der zweite, tiefere Kreis,
der uns iiber die Welt der Menschen hinaus hebt und uns
mit dem Grenzenlosen verbindet. Fiir mich ist Rabindranath
ein Beispiel fiir diesen zweiten Kreis. Und es lohnt sich zu
verstehen, dass jemand, der zum zweiten Kreis gehort, nicht
unbedingt gut ist, aber es besteht eine hohe Wahrscheinlich-
keit, dass er es ist. Und ein Mensch im ersten Kreis muss
nicht nur gut sein, aber ist es schwieriger fiir ihn, Schonheit
zu begreifen.

Der dritte Kreis ist der des Wahren, wo ein Mensch mit
seinem eigentlichen Selbst nicht von auflen her verbunden

25



ist, sondern direkt in seinem Inneren, dem Brahman, dem
eigentlichen Sein, in dem, der er ist. Fiir wie lange kann ich
mit Menschen an sich verbunden sein? Wie lange kann ich
mit dem Mond und den Sternen verbunden sein? Letztlich
muss ich mich mit mir selbst in mir verbinden. Das Wahre
ist der dritte Schritt, und Aurobindo ist ein Beispiel genau
dafiir. Seine Suche galt dem Inneren, dem Tieferen in sich
selber sein, der inneren Suche des ,,Wer bin ich?*

Ein Individuum, das die Wahrheit erkennt, erkennt glei-
chermafien das Gute und das Schéne. Aus diesem Grund ist
Aurobindo auch auflergewdhnlich, was seine Taten anbe-
langt. Er ist auf einer gleichen Ebene wie Gandhi. Und
indem er Savitri geschrieben hat, hat er bewiesen, dass sein
Verstindnis von Schonheit nicht geringer ist als das von
Rabindranath. Dass Aurobindo nicht der Nobelpreis verlie-
hen worden ist, liegt nicht daran, dass seine Poesie nicht
genauso groflartig wire wie die von Rabindranath. Es liegt
vielmehr daran, dass die Leute von der Nobel Foundation
Savitri nicht verstehen konnten. Aber Aurobindo widmete
sich ebenso der Suche nach dem inneren Sein, der Suche
nach seinem Selbst. Aurobindo ist ein Beispiel fiir das Wahre.

Ich habe diese drei Beispiele hergenommen, damit wir sie
in aller Klarheit sehen kénnen. Aber keiner der drei kann
freigesprochen werden - weder Gandhi noch Rabindranath,
noch Aurobindo - denn diese drei Kreise gehdren der Exis-
tenz an. Ein Freispruch fingt jenseits davon an. Wenn du auf-
horst, dich gut zu benehmen, dann bist du immer noch in
deinen Grenzen. Wenn du beim Schénen Halt machst, dann
bist du immer noch in Fesseln. Wenn du beim Selbst Halt
machst, auch dann bist du noch in Fesseln. Der erste Knoten
ist weiter entfernt, der zweite Knoten ist etwas niher und

26

der dritte ist unmittelbar da. Aber alle drei sind Fesseln.
Selbst wenn du in deinem inneren Selbst verloren bist, bist
du noch in Fesseln und du hast angehalten. Das liegt daran,
dass jenseits von jenem Selbst die Wirklichkeit des universel-
len Selbst ist.

Es gibt das ,Ich® jenseits davon gibt es das ,,Nicht-Ich*.
Diese Nichtexistenz hat ihre eigene Wirklichkeit — nicht die
Wirklichkeit der Natur, sondern vielmehr die Wirklichkeit
der kosmischen Existenz, aus der diese Natur entsteht und in
das diese Natur sich wieder auflst.

Wenn ich bei der Moral authére, dann bleibe ich ein Teil
der Gesellschaft. Wenn ich bei der Natur authére, dann blei-
be ich ein Teil der Natur. Wenn ich bei mir selbst authére,
dann bleibe ich ein Teil des Bewusstseins. Und selbst dann
kann ich nicht Teil der Gesamtheit der Existenz werden.
Nur jemand, der jenseits von diesen drei Kreisen geht, nur
der tritt in die Fretheit ein, in die totale Freiheit. Wahrheit,
das Gute, Schonheit sind die drei Gefiihlsstadien des
Menschen. Aber wenn du jenseits von diesen drei Stadien
gehst, transzendierst du diese Gefiihle. Dann bist du jenseits
vom Verstand. Samadhi ist ein Begriff dafiir, wenn man jen-
seits dieser drei Stadien ist.

Es gibt zwei Arten, diese drei Kreise zu transzendieren. Ein
Beispiel des ersten Weges ist Ramana, ein Beispiel des zwei-
ten Weges ist Jiddu Krishnamurti. Eine Art, die drei zu trans-
zendieren ist, dass alle drei still werden. Keiner der drei
bleibt iibrig; alle drei losen sich auf. So wie die Wellen in
einem Ozean verschwinden und keine einzige Welle bleibt,
so bleiben weder das Gute noch das Schéne, noch das Wahre.
Alle drei sind verstummt. Weder hat das Gute irgendeine
Existenz, noch das Schéne, noch das Wahre. Die Wellen

27



dieser drei sind verschwunden. Das ist das nichtaktive
Samadhi. Auf diese Weise fingt mit Ramana die Reise in die
Befreiung an.

Krishnamurti ist das Gegenteil von Ramana. Er steht eben-
so auf der vierten Ebene, aber genau gegeniiber von ihm. In
Ramana sind alle drei still geworden, wihrend alle drei in
Krishnamurti lebendig und in Balance sind. Die Kraft ist in
allen dreien gleich, und alle drei manifestieren sich gemein-
sam. Aurobindo muss Poesie schreiben, aber Krishnamurtis
Reden selbst sind schon Poesie. Er braucht sie nicht extra
niederschreiben. Krishnamurtis Existenz ist bereits reine
Poesie. Aurobindo hat Momente, die Poesie sind, wihrend
tir Krishnamurti die gesamte Existenz bereits Poesie ist.
Gandhi muss das Gute praktizieren, aber fiir Krishnamurti
stellt Giite seinen Schatten dar. Er muss sie nicht ausiiben.
Gandhi muss Gewaltlosigkeit zu seinem Programm er-
kliren, aber fiir Krishnamurti ereignet sich Gewaltlosigkeit
wie von selbst. Aurobindo muss nach der Wahrheit suchen,
aber fiir Krishnamurti ist die Wahrheit selbst auf der Suche
nach ihm. Alle drei sind in einer derartigen Balance, als
wiren sie eine einzige gemeinsame Energie.

Was aber ist dann der Unterschied zwischen Ramana und
Krishnamurti? Beide stehen am selben Tor. Einer hat nicht-
aktives Samadhi erlangt, weil er sich jenseits von den dreien
entwickelt hat. Einer hat das aktive Samadhi erlangt, weil er
die Synthese der drei erreicht hat. Es gibt einen geringen
Unterschied zwischen den beiden. Es ist kein Unterschied
was die Erfahrung anbelangt, vielmehr ist die Basis der
Individualitit unterschiedlich. Ramanas Samadhi ist wie ein
Tropfen, der sich im Ozean aufldst — ein Tropfen, der mit
dem gesamten Ozean eins wird. Krishnamurtis Samadhi ist

28

50, als wiirde sich der Ozean im Tropfen selber auflésen —
der Ozean verschmilzt mit dem Tropfen. Das Ergebnis ist
das gleiche Geschehen, aber die Individualitit dieser beiden
ist unterschiedlich. Die Ebene, auf der sich Krishnamurti und
Ramana befinden, ist die Mindestqualifikation, um das Tor
der Spiritualitit zu durchschreiten. Es ist das Minimum. Die
Mindestqualifikation, die nétig ist, um in die Spiritualitit
tiberhaupt vorzudringen. Das ist das Level von Ramana und
Krishnamurti - der unterste Level. Es gibt zweifellos grofiar-
tigere Individuen als Ramana und Krishnamurti, so zum
Beispiel Buddha, Mahavira und Christus. In Buddha und
Mahavira und Christus haben sich Ramana und Krishna-
murti gemeinsam realisiert; sie sind nicht getrennt.

Nichtakitves und aktives Samadhi haben sich in der
Gleichzeitigkeit ereignet. Was positiv und negativ ist, ist
gleichzeitig. In Mahavira, in Buddha, in Christus haben sich
Negation und Affirmation gleichzeitig realisiert.

Diese zwei Wege sind simultan — Krishnamurti mit Rama-
na. Wenn Mahavira spricht, dann spricht er in einer Aus-
drucksweise wie sie Krishnamurti hat. Und wenn Mahavira
in Stille ist, dann ist er so still, dass diese Stille der Stille von
Ramana entspricht. Ramana ist still, er schweigt. Krishna-
murti ist sichtbar, er ist ausdrucksstark, voller Dynamik;
Ramana aber ist nichts als Stille. Wenn jemand den Reden
von Mahavira zuhort, wird er Krishnamurti in ihnen wahr-
nehmen. Und wenn jemand Mahavira in seinem Schweigen
sieht, dann wird er Ramana darin sehen.

Die Individualitit von Buddha und Christus ist gleicher-
maflen wie die von Mahavira. Christus ist so still, dass er
sogar wihrend er gekreuzigt wurde Gott bittet: ,Vergib
diesen Leuten, denn sie wissen nicht was sie tun.“ Das ent-

29



spricht genau der Seinsweise von Ramana. Und das ist der
Christus, der den Tempel mit einer Peitsche in der Hand von
all den Geldleihern reinigte, ihre Tische umschmiss und sie
aus dem Tempel jagte. So war die Erscheinungsform von
Krishnamurti.

Jemand fragte mich: ,Warum redet Krishnamurti mit so
viel Arger, wenn er spricht? Wo es sich um aktives Samadhi
handelt, da geschieht so etwas logischerweise.

Jemand fragte mich: ,Warum sitzt Ramana immerzu in
Stille?* Menschen gehen zu ihm und fragen ihn etwas und
er sitzt einfach da und schweigt.“ Ich antwortete, dass nicht-
aktives Samadhi genauso ist: Es antwortet, indem es in Stille
bleibt.

Buddha, Mahavira und Jesus reprisentieren unterschied-
liche Qualititen fiir diese zwei Erscheinungsformen. Wenn
sie nichtaktiv sind, sind sie unterschiedlich, und wenn sie
aktiv sind, sind sie unterschiedlich. Und selbst heute noch
konnen sich die Christen nicht erkliren, dass der Jesus, der
die Peitsche im Tempel schwingt, der gleiche ist, der in Stille
am Kreuz hingt. Das sind zwei unterschiedliche Momente,
zwei unterschiedliche Situationen. Deshalb scheint es viele
Widerspriiche in Jesus zu geben — und ebenso in Buddha
und in Mahavira.

Krishnas Individualitit ist vollstindiger. In ihr gibt es keine
Widerspriiche; beides ist in seinem Wesen vereint. Seine
Lippen sind an der Flote und gleichzeitig konnen seine
Augen voll Arger sein. Sein Versprechen, dass er nicht am
Krieg teilnehmen wiirde und sein Eintreten in den Krieg
sind eins. Seine Erklirung, dass Mitgefiihl dein Dharma sei
und seine Aussage, dass es dein Dharma sei, Krieg zu fiihren,
sind gleichermaflen eins. Es fillt schwer, Krishnas Indivi-

30

dualitit einzuordnen. Bei ihm passiert Nichtaktivitit und
Aktivitit simultan. Der Unterschied zwischen Nichtaktivitit
und Aktivitit ist verschwunden. Krishna stellt die maximale
Eignung dar, um in Spiritualitit einzutreten; er symbolisiert
die letztliche, die hochste Eignung zu jeglicher Spiritualitit.

Das heifdt aber nicht, dass die Befreiung, die Ramana und
Krishnamurti realisiert haben, in irgendeiner Art geringer
wire. Nein. Das bedeutet nicht, dass die Gliickseligkeit, die
durch die Befreiung, die von Buddha und Mahavira erreicht
worden ist, in irgendeiner Weise geringer wire als die von
Krishna. Nein. Das heifit nicht, dass einer von ihnen grofier
oder der andere kleiner wire. Das Wesentliche ist, dass diese
drei Individualititen unterschiedlich sind. Thre Bestimmung
ist die gleiche, aber es gibt einen grundlegenden Unterschied
in ihren individuellen Qualititen. Ramana und Krishnamurti
stellen den Anfang dar, den Raum jenseits vom Wahren,
Guten und Schonen erreicht zu haben, der Beginn von
Transzendenz. Unterhalb von Ramana und Krishnamurti
gibt es drei Ebenen: eine ist dem Guten verpflichtet, eine der
Schonheit und eine der Wahrheit. Und wir stehen unterhalb
dieser drei Ebenen — wo wir weder das Gute, noch das
Wahre, noch das Schone haben.

Keine von diesen Dreien spielen in unserem Leben eine
wirkliche Rolle. In einem gewissen Sinn haben wir kein
Recht, uns Menschen zu nennen, solange wir uns nicht
wenigstens auf der untersten Stufe dieser Leiter befinden.
Das Menschsein beginnt mit Gandhi und endet mit Auro-
bindo. Und die Supermenschlichkeit beginnt mit Ramana
und Krishnamurti und endet mit Krishna. Wo befinden wir
uns in diesem System? Wir sind keine Tiere — so viel ist
sicher. Aber es gibt da Zweifel, ob wir Menschen sind.

31



Eines ist klar, wir sind keine Tiere. Das zweite aber, dass
wir Menschen seien, das ist keine Selbstverstindlichkeit.
Kein Tier zu sein, das ist eine negative Definition. Wohin-
gegen ein Mensch zu sein eine positive Zuschreibung wire.
Es ist eine positive, vollbrachte Leistung.

Die Natur bringt uns in einen nicht-tierischen Zustand
und bietet uns die Moglichkeit, Menschen zu werden, aber
die Natur bringt uns nicht als Menschen hervor. Wenn die
Natur uns zu Menschen machen wiirde, wiirden wir niemals
zu Menschen werden, denn der erste Akt des Menschseins
ist die Wahl. Wenn die Natur uns nicht die Méglichkeit gibe
zu wihlen, wiirden wir Tiere bleiben.

Der Unterschied zwischen einem Menschen und einem
Tier ist der, dass ein Tier keine Wahl hat, es steht keine Wahl
zur Disposition. Ein hoheres Wesen zu werden steht nicht
zur Wahl. Ein Hund wird als kompletter Hund geboren und
man kann von einem Hund nicht sagen, er wire weniger
Hund als der andere. Wenn du so etwas sagen wiirdest, wiir-
den dich alle fiir verriickt erkliren. Alle Hunde sind gleicher-
maflen Hunde. Sie kénnen diinner sein oder kleiner, dicker
oder grofler, aber ihre Qualitit, ein Hund zu sein wird
immer gleich sein.

Bei einem menschlichen Wesen aber kannst du sagen, die-
ser Mensch ist menschlicher als jener. Das ist deshalb mog-
lich, weil Menschlichkeit nicht mit der Geburt geliefert wird.
Menschlichkeit ist unsere eigene Entfaltung; wir entwickeln
Menschlichkeit. Menschlichkeit kommt durch uns zustande;
wir selber entwickeln diese Menschlichkeit. Menschlichkeit
ist unser Zustandebringen und unsere Suche. Man kann
sagen, dass Menschlichkeit unsere Entdeckung ist. Aber wir
alle glauben, dass wir Menschen aufgrund unserer Geburt

32

wiren, und das ist ein gewaltiger Fehler.

Keiner ist ein Mensch durch Geburt. Eltern kénnen einen
Menschen nicht herstellen. Es kann nur eine Gelegenheit
geliefert werden, sich zu einem Menschen zu entwickeln,
nur eine Chance. Wenn eine Mutter und ein Vater ein Kind
zur Welt bringen, dann besteht darin die Moglichkeit, dass
ein Mensch geboren werden kann. Ein Mensch selber wird
nicht geboren; er ist lediglich ein potenzielles menschliches
Wesen; aber wenn er sich anders entscheidet, dann kann er
unentwickelt bleiben.

Das Interessante daran ist, dass ein Mensch, wenn er sich
dafiir entscheidet, ein Mensch sein kann. Und wenn er sich
dafiir entscheidet, kann er auch iiber das Menschsein hinaus-
gehen. Und wenn ein Mensch sich entscheidet, kann er ein
Tier sein. Wenn ein Mensch sich dafiir entscheidet, kann er
auch unter das Niveau eines Tieres fallen.

Wenn wir es also richtig verstehen, dann ist ein Mensch zu
sein eine Entscheidung. Menschlich zu sein bedeutet eine
unbegrenzte Moglichkeit sich zu entscheiden. Auf einem
niedrigeren Level haben Tiere keine Moglichkeit, sich zu
entscheiden. Auf einem hoheren Level, dem Level ab einem
Aurobindo, das mit Ramana beginnt, da gibt es ebenfalls
keine Entscheidung. Tiere sind dazu bestimmt, so zu sein,
wie sie sind. Wenn ein Hund bellt, dann hat er dazu auch
keine Wahl. Und wenn ein Léwe zuschligt, dann kann er
das auch nicht entscheiden.

Deshalb kann man nicht sagen, ein Lowe wiire gewalttitig.
Er kann sich ganz einfach nicht entscheiden, gewaltfrei zu
sein. Was bedeutet es dann, ihn gewalttitig zu nennen? Des-
wegen kann man ein Tier nicht anklagen, gewalttitig zu
sein, und man kann ein Tier nicht kriminell nennen.

33



Deshalb verurteilen wir ein Kind unter sieben Jahren nicht
wegen eines Verbrechens. Wir gehen davon aus, dass er noch
nicht eine Person sei. Er ist so etwas wie ein Tier. Insofern
betrachten wir Kinder in der gleichen Logik als Tiere. Die
Moglichkeit sich zu entscheiden hat sich noch nicht ausge-
bildet. Wenn diese Maglichkeit vor dem Alter von sieben
Jahren nicht gegeben ist, dann ist es verstindlich. Es ist aber
sehr schwer zu verstehen, wenn diese Maglichkeit mit sieb-
zehn Jahren noch nicht ausgebildet ist. Manche Leute leben
ihr gesamtes Leben ohne die Wahl zu haben, ein ausgebilde-
ter Mensch zu werden. Sie leben nur so, wie die Natur sie
gemacht hat.

Die Wahl zu haben ist eine der grundsitzlichsten Heraus-
forderungen fiir einen Menschen. Aber von welchem Punkt
aus soll er seine Wahl treffen? Sollte er sich fiir das Gute ent-
scheiden? Sollte er sich von Schonheit leiten lassen? Sollte er
sich fiir das Wahre entscheiden? Von welchem Punkt aus
sollte er anfangen, sich zu entscheiden?

Es haben sich zwei Wege angeboten. Manche sagen, man
sollte erst einmal das Verhalten dndern, und die tiefere Ver-
inderung konne dann spiter geschehen. Dem stimme ich
nicht zu. Mein Verstindnis ist: Wenn ich zuerst das Ver-
halten indere, ist die Gefahr fiir Heuchelei riesengrofi. Des-
wegen sage ich, man sollte damit beginnen, sich selbst
kennenzulernen, also mit dem Wahren zu beginnen. Fang
nicht mit Gandhi an, starte mit Aurobindo.

Fange erst einmal damit an, dich selber kennenzulernen.
Und an dem Tag, an dem du dich selber kennengelernt hast,
weite deine Anstrengungen dahingehend aus, diese unend-
liche Existenz zu verstchen. An dem Tag, an dem du diese
unendliche Existenz verstehst, an diesem Tag wirst du wis-

34

sen, wie du mit ihr umgehen kannst, und du wirst dich in
ihr ausdehnen. Dann wird sich das Gute ausbreiten und
wachsen. Beginne mit der Wahrheit, dehne dich aus zum
Schénen und schliefle mit der Giite.

Alle Religionen dieser Welt empfehlen, mit dem Guten zu
beginnen und dann nach der Wahrheit zu streben. Sie sagen,
man miisse sein Verhalten indern und dann sich um sein
Sein kiimmern. Ich rate mit dem Sein zu beginnen, und das
Verhalten verindert sich dann ganz natiirlich. Jemand, der
mit dem Verhalten anfingt, wird vermutlich sein ganzes
Leben mit unniitzen Versuchen vergeuden.

Gandhi experimentierte sein ganzes Leben mit dem Zoli-
bat, aber er konnte sich nicht sicher sein, ob er es bis zum
letzten Moment seines Lebens realisiert hatte. Es gibt grofie
Schwierigkeiten, wenn man mit dem Verhalten beginnt.
Mahavira hatte keinen Zweifel; Buddha hatte niemals den
geringsten Zweifel. Dafiir gibt es einen Grund.

Gandhi niherte sich dem Leben nur vom Verhalten her; er
verstand unter Leben nur das Auferliche. Sogar sich auf sein
Inneres zu beziehen, geschah fiir ihn nur von auflen. Seine
Bestrebungen kamen von auflerhalb des Hauses, und es ging
dann darum, die Auflenwinde des Hauses in Ordnung zu
halten. Egal wie gut der Zustand der Auflenwinde oder die
duflere Umgebung des Lebens ist, es bedeutet nicht, dass es
ebenso gutist, im Haus zu leben. Wenn aber ein Mensch, der
innen lebt, die Wahrheit realisiert, dann wird auch alles, was
auflen ist, gut werden. In den letzten fiinf- bis zehntausend
Jahren hat keine der Weltreligionen auch nur irgendeine
Verinderung in den Menschen verursachen kénnen. Das
liegt daran, dass deren Methode auf dem Kopf steht; sie
fangen mit dem Verhalten an und reden dann davon, zum

35



Sein vorzudringen. Die Menschen vergeuden ihr gesamtes
Leben damit, ihr Verhalten zu ordnen und so kénnen sie nie-
mals wissen, ob der Moment gekommen ist, auch ihr inneres
Sein zu ordnen. Wenn die Menschheit religios sein will,
dann wird sie sich erst einmal auf eine innere Reise begeben
miissen, um sich dann nach auflen auszudehnen.

Die Reise nach innen ist leichter, weil das, was wir dauernd
im Auflen suchen - und zwar vergeblich - leicht und auf
ganz natiirliche Weise in uns selber gefunden werden kann.
Das sieht doch so aus: Ein Mensch pflanzt Weizen an. Die
Spreu entsteht ganz natiirlich mit dem Weizen; man muss die
Spreu nicht kiinstlich produzieren. Wenn man jetzt denkt:
»Nachdem die Spreu mit dem Weizen entsteht, konnten wir
doch die Spreu getrennt anpflanzen.“ So wiirde die Spreu ver-
derben und auch der Weizen wiirde nicht wachsen. Weizen
kann nicht aus der Spreu entstehen. Die Spreu ist etwas vol-
lig duBerliches und Weizen ist ein véllig innerliches Ding.
Die Spreu wiichst fiir den Weizen, um den Weizen zu schiit-
zen. Wenn es keinen Weizen gibt, dann braucht die Spreu
auch nicht zu wachsen.

Wenn die Lampe der Wahrheit im Innern brennt, stellt
sich gutes Verhalten ganz natiirlich ein, denn man kann die
Lampe der Wahrheit nicht brennen lassen, wenn man sich
schlecht verhilt. Wenn die Wahrheit im Innern verwirklicht
ist, dann breitet sich Schénheit im Leben aus und durchdringt
alles - so wie sich das Licht einer brennenden Lampe in
einem Haus ausbreitet. Wenn eine Lampe im Raum brennt,
dann wird das Licht auflerhalb dieses Fensters sichtbar.

Wenn Wahrheit im Innern erkannt wird, dann wird um
sic herum das Schéne und Gute ganz von selber entstehen,
und so wird Wahrheit gestirkt. Wenn das Licht der Wahr-

36

heit im Innern entziindet ist, dann werden automatisch
weitere gute innere Prozesse folgen, denn man kann ja auf
die Dauer das Licht des Wahren nicht im Angesicht von
schlechtem Verhalten aufrechterhalten. Wenn die Wahrheit
einmal im Innern ihren Ausdruck gefunden hat, dann wird
sich iiberall in deinem Leben auch das Schéne mehr und
mehr Raum verschaffen — das ist so, wie wenn das Licht
einer Lampe, die in einem Haus angeziindet worden ist,
mehr und mehr auch nach drauflen dringt. Wenn eine
Lampe in einem Zimmer angeziindet wird, dann wird auch
das Licht nach allen Seiten aus seinen Fenstern dringen.

Wenn du meinst, du konntest zuerst Licht nach drauflen
dringen lassen, und erst dann die Lampe anziinden, dann
fiihrt das zu einer gefihrlichen Situation. Es kénnte sein, dass
dann jemand meint, dass da Licht wire, aber das ist ja dann
nicht der Fall. Ein Licht vorzutiuschen ist schlimmer als das
tatsichliche Licht. Es ist schlimmer, kiinstliche Blumen zu
haben als gar keine. Wenn du keine wirkliche Blume hast,
dann leidest du darunter, dass du keine echte Blume hast und
wenn du die kiinstliche Blume in der Hand hast, kénntest du
sogar vergessen, was eine wirkliche Blume ist und dass du ja
eigentlich nach einer echten Blume gesucht hast. Eine kiinst-
liche Blume kann andere Leute betriigen, aber das ist nicht
so schlimm, wie wenn du dich selber an der Nase herum
fiihrst.

Bis in unsere Gegenwart haben alle Religionen der
Menschheit beim Guten angesetzt. Aus diesem Grund ist es
uns weder gelungen, wirklich viele Leute gut zu machen,
noch waren wir erfolgreich damit, viele Leute zum Schénen
zu bekehren oder gar ihnen die Wahrheit zu vermitteln.
Wenn es kiinftig noch Religionen geben sollte, miissten wir

37



den Prozess ins Gegenteil verkehren. Wenn wir mit dem
Wahren beginnen, dann wird das Gute und das Schone
unmittelbar danach folgen.

Aber erinnert euch daran, dass selbst wenn ihr die Wahr-
heit gefunden habt, oder auch das Gute oder selbst auch das
Schéne - selbst dann kénnen wir immer erst nur ein mensch-
liches Wesen werden - ein menschliches Wesen in seiner
Vollstindigkeit. Und ein menschliches Wesen zu sein reicht
nicht aus. Es ist notwendig, aber es ist nicht genug. Sobald
wir ein menschliches Wesen geworden sind, 6ffnet sich ein
Tor zu einer neuen Reise, die euch jenseits der Welt des
Menschlichen fithrt. Und wenn du das Menschliche trans-
zendierst, wirst du zum ersten Mal in deinem Leben Gliick-
seligkeit erfahren, und diese Gliickseligkeit ist dann wirkliche
existenzielle Freiheit; du erfihrst eine Ewigkeit, und diese
Ewigkeit ist dann existenzielle Ewigkeit.

Diese drei miissen transzendiert werden. Aber wir haben
diese drei ja noch nicht einmal kennengelernt, wir sind in
diese drei noch nicht einmal vorgedrungen. Man muss in
ithren Bereich eintreten, damit man sie transzendieren kann.
Das Wahre, das Gute, das Schéne stellen den Reiseweg dar,
nicht das Ziel.

Das Wahre, Gute und Schéne sind drei Prozesse.
Wahrheit, Bewusstsein und Gliickseligkeit, diese drei stellen
die eigentlich Verwirklichung des Menschlichen dar.
Wahrheit, Bewusstheit und Gliickseligkeit sind die Verwirk-
lichung menschlicher Bestimmung,.

Kleine Einblicke in diese Dinge beginnen zu erscheinen.
Im Leben eines Menschen, der die Wahrheit in seinem
Wesen erkennt, der das Gute in seinem Wesen verwirklicht,
beginnt das Gliick zu flieflen. Aber wann immer es Gliick

38

gibt, gibt es auch die Maglichkeit des Ungliicklichseins.
Jemand, der sich aber jenseits davon begibt, beginnt Gliick-
seligkeit zu erfahren. Gliickseligkeit ist etwas, wo es dann
kein Gliicklichsein oder Ungliicklichsein gibt. Deshalb gibt
es keinen Gegensatz von Gliickseligkeit. Gliickseligkeit ist
das einzige Wort in der menschlichen Sprache, das keinen
Gegensatz kennt, wofiir es kein gegenteiliges Wort gibt.
Sobald wir jenseits von Gliicklichsein und Ungliicklichsein
sind, gehen wir in Gliickseligkeit.

Der Gegensatz von Gliicklichsein ist immer Ungliicklich-
sein, der Gegensatz von Frieden ist Krieg; der Gegensatz von
Licht ist Dunkelheit, und der Gegensatz von Leben ist Tod.
Aber fiir Gliickseligkeit gibt es keinen Gegensatz.

Die Tiir der Befreiung 6ffnet sich fiir Ramana und Krish-
namurti. Thr werdet also fragen: ,Wenn sich das Tor hier
offnet, warum sollten wir dann dariiber nachdenken, den
Platz von Buddha, Mahavira und Krishna aufzusuchen?“

Das ist fiir jeden unterschiedlich. Wenn ich nach Mumbai
komme, dann kann ich auf der Bahnstation in Borivli aus-
steigen oder in Dadar Station und ich kann genauso auch in
der Bahnstation Mumbai Central aussteigen. Das eine ist also
der Anfang und das andere der Schluss. Krishna steigt auf der
Bahnstation, auf dem letzten Halt aus dem Zug, da wo der
Zug zum Stehen kommt, wo es dann nicht mehr weitergeht.
Ramana und Krishnamurti steigen in Dadar aus. Mahavira
und Buddha und Jesus bevorzugen auch in Dadar auszustei-
gen. Das hingt davon ab, wie man es mag. Aber jeder der drei
sollte dahin gelangen, wo Ramana und Krishnamurti sind.
Danach hingt es von deinen Vorlieben ab, wo du aussteigen
mochtest. Es ist eine individuelle Entscheidung.

Ramana und Krishnamurti scheinen sehr weit entfernt zu

39



sein. Selbst so zu sein wie Gandhi scheint schwierig zu sein;
viele versuchen wie er, Baumwollfiden auf ein Spinnrad auf-
zuzichen! Alles was passiert ist, dass das Spinnrad sich dreht
und sich mehr und mehr abniitzt. Aber die Leute werden
nicht wie Gandhi. Wie Rabindranath zu sein ist sehr schwie-
rig - man muss so vielen Reimen folgen, es gibt so viele
Versuche, Gedichte zu schreiben, aber eine wirkliche Poesie
entsteht dabei nicht. So viele Leute schliefen ihre Augen um
zu meditieren, um Andacht zu {iben und zu fasten, aber wie
Aurobindo zu sein ist genauso schwierig.

Wenn Gandhi Gandhi sein kann, Rabindranath Rabin-
dranath sein kann und Aurobindo so sein kann wie Auro-
bindo eben ist, dann gibt es doch keinen Grund, dass ein
anderer individueller Mensch nicht sein eigener Mensch sein
sollte. Der Same fiir alle Menschen ist gleich, und ihre
Potenziale sind ebenfalls gleich. Sobald ihr es mit Ent-
schlossenheit wollt, beginnen die Ergebnisse sich zu zeigen.

Ein kleine Anekdote, und mit ihr will ich meinen Vortrag
beenden. Ich habe das vor zwei Tagen gelesen...

Ein amerikanischer Schauspieler, ein Filmschauspieler,
starb. Vor seinem Tod, etwa zehn Jahre vorher - schrieb er
seinen letzten Willen nieder, und zwar, dass er in dem
kleinen Stidtchen, wo er geboren war, begraben werden
wollte.

Die Leute beriicksichtigen den Willen grofler Heiliger
schon nicht sehr gern, wer sollte also den Willen dieses
Schauspielers beriicksichtigen? Er starb an einem Ort, der
tausende Meilen von seinem Geburtsort entfernt war. Wer
sollte sich also um seinen letzten Willen scheren, wenn er
erst einmal gestorben war?

40

Er wurde in einen Sarg gelegt und da begraben, wo er
gestorben war. Sogar kurz vor seinem Tod sagte er noch
einmal sehr deutlich: ,,Wenn ich sterbe, begrabt mich nicht
hier. Lasst es mich das letzte Mal mit aller Deutlichkeit
sagen, bitte bringt meine Leiche in die Stadt, in der ich ge-
boren wurde. Ich mochte da begraben werden.“ Und dann
starb er.

Die Leute sagten: ,,Warum sollte man sich jetzt um das
kiimmern, was ein toter Mensch gesagt hat?«

Seine Leiche wurde in einen Sarg gelegt und vor Ort dann
auch begraben. In dieser Nacht gab es einen starken
Sturm. Der Baum neben seinem Grab stiirzte um und sein
Grab wurde in den Ozean gespiilt ... und landete schlief3-
lich nach tausenden Meilen genau am Strand seiner
Geburtsstadt. Die Leute 6ffneten den Sarg, die ganze Stadt
umstand den Sarg und schauten zu. Er war der Sohn genau
dieser Stadt, ein Schauspieler, der auf der ganzen Welt
bekannt geworden war. Und so war er genau an dem Platz
begraben worden, wo er geboren worden war.

Ich las die Biografie des Schauspielers, und der Autor hatte sie
so geschrieben, als kénnte das an der Willenskraft des Schau-
spielers gelegen haben. Diese wurde allgemein diskutiert.
Wenn ich mir die Leute anschaue, dann habe ich nicht das
Gefiihl, als wiirden ihre Lebensliufe deren Willenskraft ent-
sprechen. Wenn jemand wihrend seiner Lebenszeit nicht in
der Lage ist, an den Platz zu kommen, an den er wollte,
wihrend er lebte, wie kann er dann dahin kommen, nach-
dem er gestorben ist? Aber die zweitausend Meilen weite
Reise des Sarges — und dann erreicht er genau diese Stadt, in
der er geboren ist, ausgelost von einem Sturm in genau dieser

41



Todesnacht, das zeigt, dass diesem Zufall nicht nur eine
gewisse Willenskraft zugrunde lag. Dem lag zweifellos eine
gewisse Gefiihlskraft zugrunde.

Wenn der Wille so eine grofle Kraft fiir eine derartige
Reise entwickeln kann, warum kénnen dann nicht wir, die
wir leben, eine derartige Reise vollbringen? Aber wir haben
niemals so viel Willen fiir eine derartige Reise aufgebracht,
wir haben niemals unseren Willen derartig beschworen. Wir
dachten niemals dariiber nach, dass wir jemand wiren. Wir
sind auch dazu geboren, jemand zu sein, und es liegt ein
enormer Zweck hinter unserer Existenz hier.

Ein tiefer Samen verbirgt sich in uns, der darauf wartet,
aufzugehen und sich zu einem Baum zu entfalten - aber
davon haben wir keine Ahnung und keine Idee.

In diesem Talk méchte ich euch ein paar Dinge ans Herz
legen, damit ihr sie tiberdenkt. Erstens, setzt die Geburt nicht
mit dem Leben gleich, und meint nicht, dass kein Tier zu
sein das gleiche wire wie ein Mensch zu sein. Verwechselt
nicht das Aussehen eines Menschen mit seiner Realisierung,
ein Mensch zu sein.

Ein Mensch zu werden erfordert Anstrengung, und fangt
nicht mit dem Guten an. Sonst wiirde eure Reise sehr, sehr
lang werden, und du wirst in vielfacher Hinsicht viele, viele
Leben lang unterwegs sein. Wenn du deine Reise damit
anfangen mochtest, ein Mensch zu werden, fange mit der
Wahrheit an und erweitere dich dann in das Gute hinein.

Und das letzte: Selbst wenn du die Wahrheit erkennst,
selbst wenn du dein Selbst erkennst, selbst wenn du das Gute
realisierst, das Schone — selbst dann, bleib dabei nicht stehen.
Selbst dann, halt nicht an! Das ist nicht deine eigentliche Be-
stimmung. Du musst dein Menschsein transzendieren.

42

Nur durch diese Transzendenz wirst du in das totale
Menschsein hineinwachsen und deine Erfiilllung wird
erblithen.

Ich bin sehr dankbar, dass ihr meinem Vortrag mit so viel
Liebe und Frieden gefolgt seid.

Nun verneige ich mich vor dem Géttlichen, das in allen
von euch ist. Bitte nehmt meinen Grufl und meinen Respekt
entgegen.

43



Untersuchen, nicht glauben

Bewusste Seelen!

Ich bin sehr gliicklich und dankbar, dass ihr auf meine Aus-
fithrungen iiber die Wahrheitsfindung neugierig seid. Es ist
mir eine Freude, euch einige dieser Gefiihle von meinem
Herzen her mitzuteilen.

Es gibt sehr wenige Menschen, die zuhdren wollen, und
noch weniger, die sich dieser Thematik unmittelbar stellen
mdgen. Insofern ist es eine besondere Freude, Menschen zu
treffen, die sich dafiir interessieren. Wir haben Augen und
Obhren, aber wie ich schon gesagt habe, wollen nur wenige
diese Thematik anschauen, und nur wenige wollen iiber-
haupt zuhéren. Aus diesem Grund leben wir wie Blinde,
obwohl wir Augen haben und selbst mit einem Herzen, das
schligt, erleben wir keine Géttlichkeit.

Von allen diesen Fihigkeiten, die dem Menschen zur Ver-
figung stehen, von allen diesen Moglichkeiten zu tieferer
Erfahrung sind kaum welche tiberhaupt entwickelt.

44

Ich beginne mit einer Anekdote, an die ich mich gerade
erinnere ...
Es gab einmal einen Ménch. Einige Leute gingen zu ithm
und sagten: ,Deine Feinde sind hinter dir her, sie wollen
dich toten.*
Der Ménch antwortete: ,Macht euch keine Sorgen, wenn
sie kommen, um mich zu téten, verberge ich mich einfach
in meinem Schloss, ich werde dann einfach in meinem
Schloss sein.“
Er war nur ein Monch; er lebte in einer einfachen Hiitte.
Als seine Feinde davon horten, dass er gesagt hatte: ,, Wenn
ich bedroht werde, dann werde ich mich in meinem
Schloss verbergen®, waren sie verbliifft. Eines Nachts
kamen sie zu seiner Hiitte und fragten: ,Wo ist denn dein
Schloss?
Der Ménch fing an zu lachen, legte seine Hand auf sein
Herz und sagte: ,Dies hier ist mein Schloss, und wenn ihr
mich angreift, werde ich mich hier verstecken. Ich habe
mich hier bereits verborgen. Also habe ich auch keine
Angst, dass ihr mich angreifen kénntet.

Wir wissen nichts von unserem Schloss, das genau hier ist.
Die, die iiber Religion reden, die die Gita lesen, die Bibel,
den Koran - diejenigen, die Gottesdienste veranstalten und
beten, in Tempel gehen und in Moscheen - sogar die neh-
men nicht wahr, dass gerade hier in jedem menschlichen
Wesen, dass es da ein Zentrum des Seins gibt. Deren Reden
sind blof Gerede und sonst nichts, und dementsprechend
gibt es auch keine Transformation in ihrem Leben. Es gibt so
viele religidse Menschen auf der Welt, aber man kann nir-
gendwo authentische Religiositit feststellen.

45



Es gibt so viele Tempel, so viele Moscheen, so viele Kir-
chen auf dieser Welt, aber es gibt nirgendwo irgendeinen
wirklich religiosen Ausdruck, ein wirkliches Licht, welches
ins Innere der Menschen vorgedrungen wire. Dafiir gibt es
nur einen Grund: wir sind uns unseres Tempels in unserem
Innern nicht bewusst. Wir sind nur mit jenen Tempeln ver-
traut, die im Auflen existieren. Bedenkt, dass nur ein Tempel,
der in eurem Innern existiert, ein wirklicher Tempel ist.

Thr miisst wissen, dass die Statuen, die draufien herum-
stehen, und die Gebete, die im Drauflen gebetet werden,
falsch sind. Wirkliches Gebet, wirkliche Tempel, wirkliche
Gottlichkeit sind in jedem menschlichen Wesen. Aus diesem
Grund sucht ein religidser Mensch Gott nicht im Auflen. Ein
religidser Mensch betritt stattdessen seine eigene Innenwelt.

Die Suche eines religiosen Menschen findet nicht in der
duflerlichen Welt statt. Aber sosehr du auch im Auflen
suchen magst, du wirst da nichts finden. Es gibt aber sehr
wohl eine Reise nach innen, und da wirst du etwas finden.
Die Suche eines religiosen Menschen ist eine innere Reise,
eine innere Erforschung.

Was ich sage ist, dass es in jedem von uns ein Zentrum
gibt, aber wir sind uns dieses Zentrums nicht bewusst. Und
alle Zweifel und Sorgen eines Menschen haben darin ihren
Grund - in dieser Unkenntnis. Alle seine geistigen Stérun-
gen, seine Verwirrtheit, all sein Leiden, all seine Angste
haben genau da ihre Ursache: der Mensch ist sich seines
wahren Selbsts nicht bewusst, er hat vergessen, wie man auf
eine innere Reise zu sich selbst gehen kann.

Es mag seltsam aussehen, dass wir so viele Varianten von
dufleren Reisen kennen. Wir reisen auf den Mond und den
Mars und bald werden wir auch unsere Fuflabdriicke iiberall

46

da hinterlassen. Es ist sogar maglich, dass der Mensch eines
Tages in die entlegendsten Bereiche des Weltalls reisen kann.
Der Mensch hat die tiefsten Tiefen der Ozeane erkundet.
Aber es gibt eine Tiefe, die uns so nahe ist, dass wir kein
Bewusstsein davon haben: unser eigenes Selbst; die Tiefe der
Wahrheit in unserem eigenen Sein.

Heute mochte ich ein paar Dinge dariiber sagen, wie man
diese innere Tiefe betreten kann. Maglicherweise werdet ihr
einiges von dem ich reden werde nicht gerne héren. Das ist
gerade deshalb wichtig, denn das, was ihr nicht héren méch-
tet, ergreift euch umso direkter und weckt euch auf. Es kann
sein, dass meine Worte euch schlechte Laune machen. Ich
hoffe sogar, dass ihr euch tiber einiges grimt, von dem ich
spreche, denn das, was euch grimt, wird euch dazu bringen,
genauer dariiber nachzudenken und es kann euch so zu be-
wussteren Gedanken bringen.

Aber ich will das schon vorab sagen: Vergebt mir, wenn
meine Worte euch vetletzen, ich bitte um eure Vergebung
im Voraus. Denn wir schlafen so fest, dass ich hoffe, euch in
eurer inneren Tiefe aufzuriitteln. Wir sind regelrecht hypno-
tisiert, wenn wir so vielen Gesprichen zuhdoren, so vielen
Worten iibers Leben und iiber die Wahrheit. Diese Worte
beriihren uns nicht mehr wirklich. Ganz langsam sind diese
Worte fiir uns tot, sie sterben weil wir uns an sie gewdhnt
haben. Aufgrund immerwihrender Wiederholungen sind
diese Worte Teil unseres Gedichtnisses geworden. Sie sind
uns mittlerweile vertraut und hinterlassen in uns keinen Ein-
druck mehr.

Die Leute lesen jeden Tag die Gita, und ein Mensch, der
jeden Tag die Gita liest, wird ganz langsam der Gita gegen-
tiber gleichgiiltig. Indem er sie unablissig liest werden die

47



Worte zu einem Teil seines Gedichtnisses und dadurch ver-
lieren sie jegliche Bedeutung in seinem Innern.

Das Schlimmste, das man einem religivsen Buch antun
kann, ist seine fortwihrende Wiederholung und sein unab-
lissiges Studium. Es ist gefihrlich und schidlich, so ein Buch
unablissig zu zitieren. Das ewige Wiederholen kann nur
dazu fithren, dass es nicht mehr als etwas Lebendiges wahr-
genommen wird, sodass es schlieflich jede Bedeutung ver-
liert. Ihr werdet keine Energie und keinen lebendigen Fluss
mehr spiiren zwischen euch und dem Text.

Aus diesem Grund haben die Gesellschaften mit den
inhaltsreichsten Biichern und den tiefgriindigsten Gedanken
auch am meisten Schaden genommen, man verweist immer
wieder auf diese Biicher, und der lebendige Geist in den
Biichern ist verlorengegangen.

Es gab einmal einen Sucher ...

Er war weder ein Ménch noch trug er orangene Roben,
und er ging niemals aus dem Haus. Als er sechzig Jahre alt
wurde war sein Vater noch am Leben. Sein Vater war fast
neunzig Jahre alt.

Sein Vater rief ihn zu sich und sagte: ,,Ich habe dich sechzig
Jahre lang beobachtet. Du hast nie zu Gott gebetet, du bist
niemals in einen Tempel gegangen. Du hast niemals die
Schriften gelesen. Jetzt, wo ich alt geworden bin und bald
sterben werde, mochte ich dir sagen, dass du auch eines
Tages alt werden wirst — wie lange willst du noch warten?
Also fange jetzt endlich an, zu Gott zu beten, an Gott zu
denken, in einen Tempel zu gehen und mache deinen
Gottesdienst.”

Sein Sohn erwiderte. ,Ich habe dich vierzig Jahre lang

48

beobachtet, wie du in den Tempel gegangen bist und die
Schriften gelesen hast. Ich hitte dich gerne davon abgehal-
ten, die Schriften zu lesen und ich hitte dich gerne dazu
gebracht, die Schriften wegzuwerfen. Ich sah, wie du in
den Tempel gegangen bist, und ich wollte dir sagen, dass
das nutzlos ist. Wenn du von deinen Tempelbesuchen am
ersten Tag nichts gehabt hast, wie kannst du dann meinen,
am zweiten, dritten oder vierten Tag wire das anders? Jede
Aktion, die zu keinem Ergebnis am ersten Tag fithrt, wird
auch keine Ergebnisse in vierzig Jahre bringen. Du wirst
tiaglich immer weniger davon profitieren, weil du dich an
sie gewohnt hast.

Der Sohn fuhr fort: ,Ich werde auch seinen Namen aus-
sprechen, aber nur einmal. Ich werde mich ebenfalls an
seinen Namen erinnern, aber nur dieses eine Mal
Wiederholen macht keinen Sinn. Alles was passieren soll,
passiert nur dieses eine Mal - in Totalitit. Wenn es dann
nicht geschieht, dann wird es niemals geschehen.*

Etwa ftinf Jahre spiter, als der Sucher fiinfundsechzig Jahre
alt war, sprach er den géttlichen Namen aus, und in diesem
Moment atmete er seinen letzten Atemzug aus. Er fiel nie-
der und war befreit - in diesem einzigen Moment.

Wir kénnen uns nicht vorstellen, wie so etwas geschieht. Aber
wenn es passiert, dann geschieht es genau so. In einem einzi-
gen Moment, in genau einer einzigen Erinnerung, in jenem
ersten, jenem einzigartigen Hineintreten wird der Schleier
gebrochen. Und wenn er nicht beim ersten Mal reifdt, dann
macht es keinen Sinn, es ein weiteres Mal zu versuchen.

Ich werde also iiber einige Dinge sprechen, einige Worte,
einige Ideen, denen gegeniiber wir geftihllos geworden sind.

49



Wir haben uns daran gewdhnt, sie zu horen, aber sie be-
rithren uns nicht mehr auf einer tieferen Ebene. Vielleicht
bekommt ihr ja eine tatsichliche Ahnung, und einige dieser
Worte oder Ideen konnten euch innerlich transformieren.
Religiositit wird immer durch eine innere Transformation
erreicht, nicht nach und nach oder Schritt fiir Schritt. Du
wirst nicht langsam religiés, sondern immer im Rahmen
einer inneren Revolution. Wer denkt, er wiirde nur nach
und nach religids werden, der tiuscht sich. Wenn ein gewalt-
titiger Mensch glaubt, dass er nach und nach friedfertig wer-
den wiirde, dann tiuscht er sich. Wenn ein hasserfiillter
Mensch glaubt, er wiirde Schritt fiir Schritt liebevoll werden,
dann ist das falsch. Wenn ein Mensch aus seiner Dunkelheit
heraus mochte und meint, er kénnte nach und nach von sei-
ner Dunkelheit befreit werden, dann irrt er sich. Wenn man
das Licht anmacht, ist die Dunkelheit augenblicklich ver-
schwunden. Wenn Liebe auftritt, dann verschwindet in dem
Moment der Hass. Und wenn Gewaltlosigkeit auftaucht,
dann verschwindet die Gewalt in genau diesem Moment.
Alles, was im Leben von Bedeutung ist, geschicht in einem
einzigen Augenblick und nicht nach und nach. Alles was nach
und nach passiert, ist vordergriindig, oberflichlich, unbedeu-
tend. Eine Offenbarung, die sich in einem einzigen Moment
ereignet, ist wertvoll, bedeutsam, signifikant und verbindet
den Menschen mit der Existenz. Kein Mensch erreicht Gott-
lichkeit, indem er sich langsam aus der Welt herauslost.
Wenn jemand das Hochste verwirklich, ist das ein Quanten-
sprung. Es geschieht in einem plétzlichen Blitz wie eine
Explosion, und alles wird in diesem Moment transformiert.
Das ist so, wie wenn wir eine schlafende Person aufwecken.
Wacht dieser Mensch Schritt fiir Schritt auf? Wird der Schlaf

50

langsam ausgeldscht? Sobald wir jemanden aufwecken ist da
eine Transformation: die Triume werden geldscht und
Wachheit ist mit einem Mal da.

Religioses Leben ist ein gleichartiger transformativer
Prozess. Deshalb tiuschen sich die, die an graduelle Verinde-
rungen denken. Das graduelle Konzept ist ein Symptom
unseres Versuchs, alles erst einmal aufzuschieben. Wir be-
miihen uns nicht um Transformation, also liebdugeln wir mit
einer Verinderung, die nur Schritt fiir Schritt geschieht.

Buddha sagte, es ist so, wie wenn jemand in einem bren-
nenden Haus eingeschlossen ist, und wir sagen ihm, er solle
aus dem Feuer springen, er aber sagt: ,,Ich komme langsam
raus, ich tiberlege mir’s, ich werde es erst versuchen, ich will
mich schon bemiihen, ich werde erst das Problem untersu-
chen, und dann komme ich raus.“

Buddha sagte: ,Das heifft im Grunde nur, dass dieser
Mensch das Feuer gar nicht sehen kann. Es bedeutet, dass er
nicht aus dem Feuer herauskommen will. Wenn er das
Feuer sehen kann, dann wiirde er nicht sagen, ich komme so
nach und nach heraus. Sobald er das Feuer sieht wird er he-
rauskommen.“

Dies ist nicht durch Uben méglich. Es ist eine unmittel-
bare und totale Transformation. Ich méchte tiber die Dinge
im Leben sprechen, durch die es moglich ist, sich selbst zu
verwandeln, was der Anfang der Verwandlung des eigenen
Wesens sein kann. Ich habe drei Dinge, tiber die ich heute
Abend mit euch sprechen mochte.

Erstens: Glauben. Glauben ist hochgefihrlich fiir jeman-
den, der sich transformieren mochte. Thr miisst nach Wahr-
heit diirsten, statt euch in Glauben zu verlieren. Wer mit
dem Glauben beginnt, der will keinen Fortschritt, und ein

51



Wachstum wird fiir ihn nicht stattfinden. Glauben ist eine
Art Tod. Glauben zu akzeptieren bedeutet zu einem Still-
stand zu kommen. Thr braucht Wissensdurst um zu einer
Transformation zu gelangen - nicht Glauben. Also will ich
erst einmal iiber diesen Schliissel reden — Untersuchen,
Forschen - nicht glauben.

Uns wird ununterbrochen gesagt, wir sollten glauben. Uns
wird gesagt was in der Gita, was im Koran steht und was in
der Bibel steht. Uns wird fortwihrend gesagt, das zu akzep-
tieren, was Buddha sagt, was Mahavira sagt, was Christus
sagt, was Krishna sagt. Wer das nicht glauben wiirde, der sei
verloren. Ich sage euch, dass derjenige, der sie annimmt, ver-
loren sein wird. Ich méchte euch sagen, dass derjenige, der
sie akzeptiert, verloren sein wird, denn wenn ihr die Wahr-
heit aus zweiter Hand von anderen akzeptiert, werdet ihr
eure eigene Suche nach der Wahrheit verpassen. Dabei
kommt es nicht darauf an, ob es sich um Aussagen von
Buddha, Krishna, Mahavira oder wem auch immer handelt.
Wenn du geliechene Wahrheit von wem auch immer akzep-
tierst, dann wirst du deine eigene Suche verpassen, und wirst
nicht deine eigenen Entdeckungen machen. Du wirst auf-
horen zu suchen und dein Wachstum wird stillstehen.

Denkt daran, wer auch immer an wirklichem Wachstum
interessiert ist, der muss selber wachsen; das Wachstum von
jemand anderem bringt iiberhaupt nichts. Du wirst keine
Befriedigung darin finden, dass andere Menschen dein Essen
essen, und du wirst keine Befriedigung darin finden, wenn
du die Kleider anderer Leute trigst. Ihr konnt keine eigene
Erfahrung aus anderer Leute Erfahrung zichen.

In dieser Welt kann niemand die Wahrheit von anderen
Leuten ausleihen. Aber wir stiitzen uns alle auf die Wahrheit

52

anderer Leute und uns wird gesagt, dass das clever sei: Wir
sollten uns auf die Erfahrung anderer Menschen stiitzen, statt
selber eigene Erfahrungen zu machen. Und wir sollen keine
Zweifel haben, wir sollen glauben.

Ich méchte, dass du zweifelst. Wer die Wahrheit erfahren
will, muss den Mut zum Zweifel haben. Zu zweifeln ist der
grofite Mut auf dieser Welt. Denkt daran, wenn ich von euch
verlange zu zweifeln, dann verlange ich von euch nicht un-
gliubig zu sein. Unglaube ist eine andere Art des Glaubens.
Ein Mensch, der sagt, er glaube an Gott, zeigt einen Glauben,
und ein Mensch, der sagt, er glaube nicht an Gott, zeigt eben-
so einen Glauben. Ein Mensch, der sagt, es gibe eine Seele,
zeigt einen Glauben und ein Mensch, der sagt, es gibe keine
Seele, zeigt auch einen Glauben.

Beides ist Glauben: Glauben und Unglauben. In beiden
Fillen glauben wir anderen und suchen nicht nach unserer
eigenen Erfahrung.

Zweifeln bedeutet weder Vertrauen noch Nichtvertrauen.
Zweifeln bedeutet weder ein Akzeptieren noch ein Nichtak-
zeptieren. Zweifeln bedeutet Erforschen. Zweifeln bedeutet:
Ich moéchte herausfinden, was wirklich ist und ich méchte
selber die Erfahrung der Wahrheit machen. Bis du zur
Wahrheit erwachst — wenn du die Wahrheit heraustinden
willst - wird dich dein Akzeptieren, dein Glauben, dein
Vertrauen nirgendwohin bringen. Ganz langsam wird ein
Mensch im Zuge seines Alterns sogar stirker an einem
Glauben festhalten, denn sein Mut wird langsam abnehmen.
Aus diesem Grunde sind alte Leute sehr schnell dabei, sich
einem Glauben hinzugeben. In dem Mafle, wie der Mut
nachlisst, geben sie sich sehr schnell einem Glauben hin. Das
geschieht aus Angst, und aus Sicherheitsgriinden.

53



Sie fiirchten den Tod und das, was thnen nach dem Tod
geschieht. Wie grofd wird das Leiden sein, das sie aushalten
miissen, wenn sie sich nicht dem Glauben hingeben? Viel-
leicht wird Gott sich richen, wenn sie nicht an ihn glauben.
In dem Mafle wie diese Angst grofler wird, in dem gleichen
Maf} wird sein Glauben wachsen.

Zu glauben ist eine Schwiche und ein schwacher Mensch
wird die Wahrheit nicht erfahren kénnen. Glauben ist Angst.
So oder so wird der Glaube durch Angst, Sorgen und Zweifel
untermauert. Wie kann ein Mensch, der voller Angst und
Gram ist, die Wahrheit herausfinden? Die erste Bedingung,
um die Wahrheit herauszufinden, ist Angstlosigkeit; der erste
Schritt hin zur Erkenntnis von Wahrheit ist frei von Angst zu
sein. Alle unsere Religionen, unsere Sekten, unsere Pandits,
unsere Priester, unsere religiosen Lehrer und unsere Monche
predigen Angst. Das muss einen Grund haben, warum sie
die Angst predigen. Wir beladen ja schon kleine Kinder,
indem wir ihnen Angst beibringen. Wir binden sie schon an
die Angst, noch bevor sie anfangen konnen, sich zu eigen-
stindigen Menschen zu entwickeln.

Alle Religionen der Welt misshandeln Kinder; es ist schwer,
eine schlimmere Behandlung von Kindern als die von
Religionen zu finden. Noch bevor sich die Suche nach der
Wahrheit in Kindern entwickelt, beladen wir thren Verstand
mit Dingen, tiber die wir selber nicht Bescheid wissen. Wir
machen sie zu Hindus, oder zu Muslimen oder zu Jainas
oder zu Christen; wir zwingen sie, den Koran zu lesen oder
die Bibel oder die Gita; wir sagen ihnen, dass es einen Gott
gibt, oder wir sagen ihnen, dass es keinen Gott gibt. Die
Glaubensinhalte werden ein lebenslanges Gefingnis fiir ihr
Bewusstsein sein; so ein Kind wird nicht mehr den Mut

54

aufbringen, fiir sich selber nach der Wahrheit zu suchen.
Wenn Eltern, Lehrer und Erziehungsberechtige Kinder
lieben, dann sollten sie in jedem Fall den Kindern ihre Liebe
geben - aber keinesfalls auch noch ihren Glauben, ihre Reli-
gion, ihre Ideen. Lasst eure Kinder frei sein, und macht ihnen
den Mut, ihre Neugier zu entwickeln. Beschneidet keines-
falls ithren Durst nach Wissen. Glauben zerstért die For-
schergabe der Kinder und zerstort ihre Neugier.

Wir alle sind Menschen, deren Neugier schon in unserer
Kindheit blockiert worden ist und wir halten an Glauben
und Religionen fest. Genau diese Glaubensinhalte erlauben
es uns nicht, erwachsen zu werden; wir kénnen keine unab-
hingigen Standpunkte einnehmen. Und weil wir Angst
haben anders zu denken, konnen wir nicht mehr nach unse-
rer eigenen Wahrheit suchen. Ganz shnlich dem, was in den
theistischen Kulturen passiert, wird in anderen Kulturen
atheistisches Gedankengut verbreitet und es werden Glau-
bensinhalte gegen Gott verbreitet. Da wird den Menschen
erzihlt, dass es keinen Gott gibt, keine Seele, keinen
Himmel und keine Hélle. Selbst kleinen Kindern erzihlt
man das. Und das verfestigt sich dann nach und nach in
threm Unterbewusstsein, und so sind sie dann nicht mehr in
der Lage, unabhiingig zu denken. Fast jeder von uns ist so in
seinem Denken in frithesten Jahren vorbelastet worden. Was
sollten wir also tun?

Wir miissen als erstes ein Bewusstsein dariiber erlangen,
mit welchen Konditionierungen wir von unseren Eltern, von
der Gesellschaft, und insgesamt der ganzen Propaganda um
uns herum geprigt worden sind. Ihr werdet euer inneres
Feuer gar nicht wahrnehmen kénnen, solange ihr euch nicht
von diesem ganzen Miill verabschiedet habt. Den miisst ihr

55



als erstes loswerden. Manche Sannyasins scheren einfach aus
der Gesellschaft aus. Aber ein wirklicher Sannyasin ist erst
dann ein wirklicher Sannyasin, wenn er das, was thm von der
Gesellschaft beigebracht wurde, losgeworden ist. Von der
Gesellschaft wegrennen ist kein wirkliches Sannyas. Erst
einer, der alle Lehren und alle Glaubensinhalte der Gesell-
schaft in seinem Innern abgestreift hat, ist ein wirklicher
Sannyasin. Und dafiir braucht man wirklich Mut.

Deswegen sage ich euch: Nicht Glauben, sondern Suchen
ist die eigentliche Qualitit eines religiosen Menschen.

Wo das Glauben die eigentliche Qualitit verkdrpert, da
kann ein Mensch nicht religios sein. Alle diese religiosen
Menschen mit ihrem Glauben haben die Welt vergiftet. Die
Geschichte der Religionen ist voll Mord, voll Liigen, voll
Unterdriickung, voll Aggression und voller Gewalt — und das
wegen religioser Menschen, die glauben.

Glauben lisst Menschen immer mit Nichtglaubenden
Krieg fithren: ein muslimischer Glaube wird einen gegen die
Hindus, ein hinduistischer Glaube wird einen gegen die
Christen, und der Glaube eines Jaina wird ihn gegen einen
Buddhisten kimpfen lassen.

Denke daran, dass das Forschen niemanden gegen einen
anderen ausspielt. Deshalb kann Glaube unter keinen Um-
stinden eine Eigenschaft des religiosen Menschen sein. Die
Forschung stellt niemanden gegen jemanden. Deshalb ist die
Wissenschaft, die sich nicht auf den Glauben stiitzt, auf ihn
angewiesen. Es gibt nicht finfundzwanzig verschiedene
Wissenschaften - eine separate Chemie fiir Hindus und eine
besondere Chemie fiir Muslime - eine extra Chemie fiir
Hindus, und eine eigene Chemie fiir Muslime. Es gibt keine
Hindu-Mathematik oder Jaina-Mathematik. Es gibt nur eine

56

Wissenschaft, weil Wissenschaft nicht auf Glauben basiert,
sondern auf Untersuchungen. Es wird auch erst dann nur
eine Religiositit geben, wenn Religion nicht auf Glauben
basiert, sondern auf Suchen. Und solange es viele Religionen
gibt, gibt es lauter Liigen im Namen von Religion.

Solange es viele unterschiedliche Religionen gibt ist es
logisch, dass es genau solche Wut geben wird. Aber ich
werde nicht wiitend, weil ich keinem Glauben anhinge.
Diejenige, die einen Glauben haben, werden wiitend, und
das offenbart die Schwiche des Glaubens. Alle Glaubens-
anhinger auf dieser Welt werden sehr schnell drgerlich. Da
ich aber keinem Glauben anhinge, ist es sehr schwer, mich
drgerlich zu machen. Und ich wiinschte aus diesem Grund,
dass es auf dieser Welt viele Menschen geben wird, die nicht
so schnell drgerlich werden; diese Menschen kénnen dann
die Griinder einer religiosen Welt werden.

In der menschlichen Geschichte ist bislang das, was im
Namen der Religion geschehen ist, immer gegen Religiositit
gewesen. Was im Namen der Religion iiberall auf der Welt
gepredigt worden ist, war nur falsch - falsch in jeder Hin-
sicht. Und Tausende von Versuchen sind unternommen
worden, um diese Falschheiten auf der Welt zu etablieren.

Wenn ein Mensch mit seiner Suche beginnt, dann ist es
ganz natiirlich, dass die sogenannten religiosen Menschen,
deren Beruf und deren Geschift ja in allen Belangen auf
Glauben basiert, sich fiirchten und dass sie wiitend werden.
Deshalb sind die Priester, Brahmanen und Gelehrten immer
dann gegen ihn, wenn ein religidser Mensch in dieser Welt
geboren wird. Die, die Jesus Christus gekreuzigt haben,
waren Priester, Pandits und sogenannte religiose Menschen.
Diejenigen, die Sokrates vergiftet haben, waren heilige

57



Leute, Priester und Religionsgelehrte. In unserer Welt hat
der Religionsgelehrte immer den religidsen Menschen be-
kimpft. In unserer Welt hat der Priester immer den religic-
sen Menschen bekimpft. Warum? Weil ein religioser
Mensch der erste sein wird, der eine Organisation und ein
Etablieren im Namen von Religiositit bekimpfen wird. Er
wird den Kult bekimpfen, der im Namen von Religion ent-
steht, und er wird den blinden Glauben an die sogenannten
Religionen angreifen, um sie zu zerstoren.

Wenn Christus wiedergeboren werden wiirde, wiren die
ersten, die sich gegen ihn wenden, die christlichen Priester
und Bischéfe. Wenn Krishna wiedergeboren werden wiirde,
wiren die ersten Leute, die sich gegen ihn wenden, dieje-
nigen die die Gita predigen und die die Botschaft der Gita
auf der ganzen Welt verbreitet sechen mochten. Wenn
Buddha zuriickkime, dann wiirden die buddhistischen
Monche die ersten sein, die gegen ihn aufstehen. Das ist ganz
natiirlich, denn Religiositit ist eine Art der Rebellion. Reli-
giositit ist die grofite Rebellion, die grofite Revolution.

Diese Rebellion beginnt mit der Erkenntnis, dass wir
suchen miissen statt zu glauben. Haltet euch nicht an einen
Glauben iiber die Wahrheit. Thr kennt die Wahrheit noch
nicht, in die ihr euer Vertrauen setzen konntet. Thr werdet
dazu neigen, zu glauben, dass andere Menschen sie euch
sagen konnen. Thr werdet nicht dazu in der Lage sein, zu
unterscheiden zwischen dem, was wahr ist und dem, was
nicht wahr ist. So ein Glauben ist blind. Alles Glauben ist
blind. Aber warum?

Weil ihr ihn von Anderen erhalten habt. Was auch immer
ihr jetzt glauben werdet, wurde euch von anderen gegeben.
Du hast keine Ahnung;, ob es richtig ist oder falsch. Vielleicht

58

waren es deine Eltern, die dir das gesagt haben, und deine
Eltern haben das von ihren Eltern gehort. Was durch Tradi-
tion weitergegeben wurde, ist mit Sicherheit keine Wahrheit.
Nur was durch deine eigene Suche erkannt worden ist, ist die
Wahrheit.

Deshalb muss Wahrheit immer von jedem von uns selber
erkannt werden. Es gibt keine Moglichkeit, sie von jemand
anderem auszuleihen. Je tiefer dein Glauben ist, desto schwe-
rer wird es sein, dein Bewusstsein zu aktivieren. Je stirker
dein Glauben ist, desto schwicher wird dein Bewusstsein
sein, denn Glauben wendet sich gegen dein Bewusstsein, es
sagt immer: ,,Glaube!“ Es sagt niemals: ,,Wisse es erst selbst.
Es sagt immer: ,Akzeptiere dieses und jenes.“

Dieses Bewusstsein sagt niemals: ,Mache dich auf die
Suche!* Es sagt immer: ,,Akzeptiere doch einfach!“ Es sagt
niemals: ,Suche!“ Es sagt immer, dass du es in deinem Ver-
stand festgeschrieben haben solltest: denke nicht dariiber neu
nach, iiberdenke nicht dieses und jenes neu und denke nicht
dariiber auf einmal anders als bisher. Je tiefer dein Glauben
ist, desto schwieriger wird es sein, nach oben zu fliegen.

Es gab einen Mann in meinem Dorf, der in meiner un-
mittelbaren Nachbarschaft wohnte. Er fing Papageien im
nahegelegenen Dschungel und hielt sie in Kifigen. Diese
Papageien sprangen die ersten Tage immerzu auf und ab
und versuchten wegzufliegen, aber nach und nach gewshn-
ten sie sich an ihre Kifige. Sie gewdhnten sich so sehr an
ihre Kifige, dass sie fiir einen Moment herauskamen, wenn
die Tiren offenstanden, aber dann wieder zuriickgingen.
Sie fithlten sich nun in ihren Kifigen sicher und draufien
nicht mehr.

59



Unser Verstand ist genauso. Er ist angefiillt mit Tradition,
Kultur und den Gedanken, die wir von anderen iibernom-
men haben. Diese sind so begrenzt, dass wir uns fiirchten, wir
konnten unsere Sicherheit verlieren, jemand konnte den
Boden, auf dem wir stehen, aufriitteln. Deshalb haben wir
Angst; deshalb haben wir Angst, frei zu werden. Und ein
Mensch, der es nicht wagt, aus seinen Begrenzungen heraus-
zutreten, wird Gottlichkeit nicht erfahren konnen.

Um Géttlichkeit zu erfahren musst du alle Zwinge, alle
Zuriickhaltungen fallen lassen. Wer auch immer Wahrheit
erkennen will, muss alle vorgefassten Ideen iiber Wahrheit
fallen lassen. Wer auch immer Wahrheit erkennen will, muss
alle Glaubensvorstellungen fallen lassen und seine Bewusst-
heit erwecken. Nur jemand mit einem differenzierten
Bewusstsein kann Wahrheit erkennen, kann die grundsitz-
liche Wahrheit der Religiositit erfahren. Deswegen méchte
ich euch auffordern, alle Glaubensinhalte zu 16schen, damit
ihr zu einem differenzierten Bewusstsein gelangen kénnt.

Warum diese Angst? Warum diese Furcht? Die Angst ist,
dass wir alle tief in unserem Innern wissen, dass all diese
Glaubensinhalte, an denen wir festhalten, nicht weiter exis-
tieren kénnen, wenn wir uns ihrer genauer bewusst werden.
Unsere innere Intuition sagt uns, dass unsere Glaubens-
inhalte kiinstlich sind, und dass sie sich komplett auflésen
werden, wenn wir uns ihrer auch nur ein klein wenig be-
wausster werden. Deshalb sind wir besorgt.

Wir méchten nicht ohne Glauben sein. Warum? Weil wir
uns dann fithlen, als wiirden wir in der Tiefe der Meere
alleingelassen werden. Wir fiihlen uns, als wiren wir aufler-
halb unseres Kifigs losgelassen, angesichts des unendlichen
Himmels. Aber denkt daran, jemand, der Angst hat, kann

60

einem Kult angehéren, aber er kann nicht die ultimative
Intelligenz in sich realisieren.

Das erste also, das ich euch sagen will, ist: Verankert euer
Schiff nicht mit Glaubensinhalten. Lasst es in den unend-
lichen Ozean der Erkenntnis hinaustreiben; lasst es von der
Leine! Und habt keine Angst! Lasst es dahintreiben, wohin
es treiben will. Wer Angst hat, wird auf der ersten Sandbank
auf Grund laufen. Was kann schon passieren? Thr miisst euch
von der Sandbank wieder frei machen. Und auf die eine oder
andere Weise ist unser Boot an Uberzeugungen gebunden.

Wenn all der Glauben auf der Welt ausgeldscht sein wird,
dann wird wirkliche Religiositit geboren werden. Wenn alle
Glaubensinhalte dieser Welt zu Asche verbrannt sein wer-
den, dann kann das Feuer wirklicher Religiositit entziindet
werden. So Gott will, sollte kein Mensch ein Christ, ein
Hindu, ein Muslime, ein Jaina sein. Wenn das geschehen
sein wird, dann kann es eine Chance geben, dass wirkliche
Religiositit auf dieser Welt erbliiht. Die sogenannten religio-
sen Menschen erlauben keine Religiositit. Vielmehr verhin-
dern sie, dass Religiositit entstehen kdnnte.

Wer den Mut hat, muss die Scheinheiligkeit dieser Leute
entlarven und er wire dann so etwas wie der Geburtshelfer
einer Religiositit. Religiositit wird aus einer Suche heraus
entstehen; sie entsteht aus Bewusstheit und Bewusstsein.
Religiositit ist eine Wissenschaft, und zwar die hochste Art
der Wissenschaft. Sie ist kein Glaube, den du annimmst.
Man kann sie verstehen, und man kann sie erfahren.

Wer behauptet, dass man das, was Christus erfahren hat,
nicht auch selbst erfahren kann? Wer das sagt, ist euer Feind.
Wer sagt, dass ein normaler Mensch Buddhas Erfahrungen
nicht auch selbst erfahren kann? Wer auch immer so etwas

61



sagt, der ist ein Feind der Menschheit. In jedem mensch-
lichen Wesen existiert die gleiche Géttlichkeit. Die gleiche
Erfahrung, die einem Christus widerfahren ist, die einem
Buddha widerfahren ist, die einem Ramakrishna wider-
fahren ist, kann jeder machen. Das einzige Problem ist, dass
wir anderen geglaubt haben und so uns selber nicht
erwecken.

Es gibt niemand Wertvolleren als den, der sich in dir ent-
faltet. Und es gibt niemanden, der géttlicher ist als der, der
sich in dir entfaltet. Aber das Problem ist, dass uns gesagt
worden ist, wir sollten jemand anderem folgen. Die einen
sagen, folge Christus, die anderen sagen, folge Mahavira;
jemand sagt, folge den Fufispuren Buddhas. Ich sage euch,
wer auch immer jemand anderem folgt, beleidigt das Gott-
liche in seinem Innern.

Warum jemand anderem folgen? Es gibt keinen Grund,
jemand anderem nachzufolgen. Folge deinem eigenen Selbst
und erkenne die Gottlichkeit in deinem Innern. Wann
immer du dich vor den Fiiflen eines anderen Menschen ver-
neigst und ihm folgst, beleidigst du aufs Entschiedenste die
hochste Wahrheit, die sich in dir entfaltet.

Es gibt eine Geschichte aus Buddhas Leben ... In seinem
vorherigen Leben - er erzihlte viele Geschichten aus
seinen fritheren Leben ...

In seinem fritheren Leben, bevor er ein Buddha wurde,
ging er in ein Dorf. Ein erwachter Mann, Deepankar, war
in diesem Dorf und so ging er zu ihm und beriihrte seine
Fiifle. Als er aufstand sah er, dass Deepankar jetzt seine
Fiifle beriihrte. Er wurde ganz verlegen und sagte: ,,Was
machst du da? Ich bin ein unwissender Mensch, ein ganz

62

normaler Mensch, jemand, der in der Dunkelheit verloren
ist. Ich habe deine Fiifte beriihrt, das war richtig, denn du
bist ein Erwachter. Warum hast du meine Fiifle beriihrt?“
Deepankar sagte: ,,Um zu zeigen, dass du das Bewusstsein
in deinem Innern beleidigt hast. Du beriihrst meine Fiifle
und du glaubst, dass ich das Licht des Bewusstseins in mir
trage, und ich beriihre deine Fiifle, um darauf hinzuwei-
sen, dass jeder das Licht des Bewusstseins in sich hat.

Das, was in uns ist, darf nicht irgendjemand anderem folgen.
Wenn wir anfangen, jemand anderem zu folgen, geraten wir
in Konflikt; wir kreieren einen Kampf. Die Wirklichkeit ist
doch, dass sich sogar zwei Kieselsteine auf dieser Erde nicht
gleichen, in dieser Natur, in dieser Existenz. Selbst zwei Blit-
ter sind nicht identisch. Suche iiberall auf der ganzen Erde
und du wirst nicht zwei Kiesel finden, die identisch sind. Wie
konnten sich dann zwei Menschen gleichen?

Jedes Individuum ist einzigartig. Und aus diesem Grund
macht jeder, der versucht, wie Rama zu sein, indem er Rama
imitiert, der versucht, wie Buddha zu werden, indem er
Buddha imitiert, einen riesengrofien Fehler. In dieser Welt
hat die Existenz jeden einzigartig gemacht. Dadurch dass
man jemanden imitiert, wird gar nichts passieren — hochstens
Scheinheiligkeit und oberflichliche Nachahmung entsteht.

Beweist die Geschichte nicht genau das? Es ist 2500 Jahre
her, seit Buddha starb und 2000 Jahre seit Christus starb. In
diesen zweitausend Jahren haben so viele versucht, Buddha
zu imitieren oder Jesus. Aber ist auch nur einer ein neuer
Buddha oder ein neuer Jesus geworden? Ist dieses Versagen
iiber zweitausend Jahre nicht schon genug Bewetis dafiir, dass
die Versuche selber schon verkehrt sind? In Wirklichkeit

63



kann kein Mensch wie ein anderer Mensch werden. Und
immer, wenn ein anderer Mensch wie jemand anderes ver-
sucht zu sein, dann gerit er in einen inneren Kampf, einen
innerlichen Konflikt und gerit durcheinander. Er vergisst
sich selber und er versucht jemand zu werden, der er nicht
ist. Das verursacht Angste, Qualen und Konflikte in seinem
Innern.

Nur wer in Stille ist, kann das Géttliche erreichen. Wie
kénnen Leute, die nicht in Stille sind, das erfahren? Jeder, der
jemand sein will, indem er jemand anderen kopiert, muss
zwangsliufig gestdrt werden, und diese Stérung wird es ihm
unméglich machen, Géttlichkeit zu erfahren. Die Angste,
die wir in uns dadurch verursachen, dass wir jemand anders
werden wollen, sind die gleichen, wie sie von einem Lotus
erfahren werden, der versucht, eine Rose zu werden oder von
einer Rose, die versucht, ein Lotus zu werden.

Der zweite Punkt, den ich betonen méchte, ist: nicht Nach-
ahmen, sondern nach dem eigenen Selbst suchen. Niemand
ist ein Ideal fiir einen anderen. Jeder hat sein Ideal in sich
selbst, und das muss aufgedeckt werden. Und deshalb moch-
te ich den zweiten Punkt betonen: nicht Imitieren, sondern
die innere Suche nach sich selbst. Der erste Punkt, den ich
euch ans Herz legte, war: nicht Glauben, sondern Forschen.
Nicht jemanden nachahmen. Keiner ist ein Ideal fiir irgend-
jemand anderen. Jeder hat sein Ideal in sich selber, und das
muss freigelegt werden. Und wenn wir es nicht freilegen,
sondern jemand anderem nachrennen, dann gehen wir in
die Irre und verlieren uns selber.

Ich sage dir, dass du auf eine Million verschiedene Arten
versuchen kannst, ein Christus oder Buddha oder Krishna zu
werden, aber es wird dir nie gelingen, ein Christus oder

64

Buddha oder Krishna zu werden. Was ich damit sagen will,
ist, dass du ein Christus oder Buddha oder Krishna sein wirst,
wenn du diese Idee aufgibst und zu dir selbst erwachst und
nach deinem Selbst suchst. Auf deine eigene Weise, in deiner
Individualitit, wirst du diese Erkenntnis und Erfahrung fin-
den. Was man nicht erreicht, indem man jemandem nach-
liuft, erreicht man, indem man in sich selbst geht.

Also, der Teil zwet ist: kein Nachahmen. Kein Nachahmen
heifdt, dass kein Mensch ein Ideal fiir einen anderen
Menschen ist. Das kann nicht sein. Aber uns wurde wieder
und wieder gesagt, uns Ideale zu suchen. Und wenn wir
gesagt bekommen, Ideale fiir uns zu finden, was wollen wir
denn dann tun? Wir machen jemanden zu unserem Ideal
und dann werden wir auch versuchen, so wie er zu werden.
Diese Bemithungen sind falsch. Sie sind falsch, weil sie nur
eine Anmaflung sein werden.

Ich bin einst in ein Dorf gereist, um einen Freund zu be-
suchen ...

Er war Monch und lebte in einer kleinen Hiitte neben
einem Hiigel. Ich ging zu ihm, aber er merkte nicht, dass
jemand da war. Ich sah durch sein Fenster, dass er nackt
herumlief. Er hatte seine Kleidung ausgezogen und lief
nackt herum. Ich ging an die Tiir und klopfte, und er 6ff-
nete schnell. Er war in ein Tuch gewickelt, als er die Tiir
offnete.

Ich sagte: Gerade warst du noch nackt. Warum hast du
dich in dieses Laken gewickelt?“

Er sagte: ,Ich tibe mich darin, Schritt fiir Schritt ein nackter
Monch zu werden. Ich habe Angst davor, also iibe ich,
nackt zu sein, wenn ich allein bin.“

65



Ich sagte zu ihm: ,Schliefle dich doch einem Zirkus an. Ein
Mann, der nackt ist, indem er iibt, nackt zu sein, kann sich
tiir einen Zirkus qualifizieren, aber er qualifiziert sich nicht
dafiir, ein Sannyasin zu sein.“

Er hatte sich Mahavira zu seinem Ideal auserkoren, und er
dachte, nachdem Mahavira nackt gewesen war, sollte er
selber auch nackt sein.

Ich sagte zu ihm: ,,Weifit du, dass Mahavira nackt wurde,
aber nicht weil er es iibte? Mahaviras Nacktheit war natiir-
lich - eine Erkenntnis, eine Finsicht entstand in seinem
Innern, und so wurden Kleider iiberfliissig. Er erinnerte
sich nicht einmal mehr daran, dass er jemals Kleider getra-
gen hatte. Er erreichte diese Einfachheit, dieses Stadium an
Unschuld, in welchem die Idee, Kleider zu tragen nicht
mehr auftauchte. Die Kleider wurden einfach iiberfliissig.

Das kann ich verstehen. Aber ein Mann, der nackt ist, und
sein Nacktsein iibt, ist etwas anderes. Es wird falsch sein, denn
es ist reines Tun.

Man kann verstehen, dass ein Mann, der von Liebe iiber-
fliefit, die ganze Welt liebt, und dann gewaltlos wird. Aber
fiir einen Mann, der es versuchen, der es iiben muss, macht
das keinen Sinn. Alle Bemiithungen, jemand anderen zu imi-
tieren, fithren uns in die Irre und verschwenden unser Leben.
Aus diesem Grund ist ein ganz normaler Mensch nicht so
ungliicklich und so gestort wie die sogenannten Ménche und
Sannyasins. Diese sind alle von einer Art Geisteskrankheit
besessen. Sie leiden unter der Neurose, so zu werden wie
jemand anderes. Das ist Verriicktheit; das ist Geisteskrankheit.

Es ist geisteskrank, jemand anderes werden zu wollen. Das
Ergebnis dieser Anstrengung wird die Unterdriickung des

66

wahren Selbsts sein, das ist Selbstunterdriickung. Du unter-
driickst das, was du bist, und du versuchst das zu sein, was du
nicht bist. So jemand wird aufgrund seines eigenen Tuns in
der Holle sein. Er wird vierundzwanzig Stunden am Tag in
der Hélle sein. Er wird das, was er ist, kritisieren und wird
fortwihrend das, was er gar nicht ist, versuchen zu sein.

Ich méchte euch sagen: Erkenne, wer du bist, und dein
Leben wird sich verindern. Es gibt fiir euch keinen Grund,
jemand anderes zu werden. Nehmt wahr, wer ihr wirklich
seid, und eine Transformation wird geschehen. Und was ihr
nicht durch Anstrengungen aufrechterhalten kénnt, das wer-
det ihr dadurch erreichen, dass ihr nach innen geht. Deshalb
sage ich: keine Nachahmung, aber eine Suche nach eurem
eigenen Selbst.

Der dritte Punkt, tiber den ich zu euch sprechen méochte,
ist, dass wir alle falschen Ideen und Hlusionen, die unser Be-
wusstsein iiberfluten, ausléschen miissen. Ich mochte euch
sagen, dass je sensibler ein Mensch ist, desto mitfiihlender er
ist, desto niher wird er der Wahrheit sein. Also: nicht nach
der Wahrheit suchen, sondern einfiihlsamer und mitfiihlen-
der werden. Das miisst ihr verstehen.

Wenn ein Blinder zu mir kommt und sagt, dass er Licht
kennenlernen mochte, wiirde ich ihn dann auffordern, Licht
kennenzulernen, indem er mit ganz vielen Leuten iiber Licht
redet, und sich zu merken, was diese Leute iiber Licht gesagt
haben, damit er dann weify, was Licht ist? Ich wiirde ihm
sagen, mach dir keine Miihe, dich iiber Licht zu informieren.
Stelle sicher, dass du gute Augen hast. Mach dir Gedanken
dariiber, deine Augen zu heilen. Wenn deine Augen geheilt
sind, dann kannst du Licht erfahren. Aber wenn deine
Augen nicht geheilt werden, dann kannst du Licht auch

67



nicht erfahren und dann niitzt dir alles Wissen iiber Licht
nichts. Die Augen sind deine Sinnesorgane, und das Licht ist
die Wahrheit. Ich sage zum Sucher nach Wahrheit und zum
Sucher nach Géttlichkeit: Mach dir iiber Géttlichkeit keine
Gedanken, vertraue vielmehr deinen Sinnen, umso niher
wirst du der Wahrheit kommen.

Ich sehe dich an: Wenn meine Fihigkeit zu sehen nicht
tiefer als iiber deinen Korper hinausgeht, dann sehe ich nur
ihn und damit ist die Grenze erreicht. Wenn ich mich selber
sehe, wenn die Kapazitit, mich zu sehen, nicht tiefer als zu
meinen Gedanken und zu meinem Verstand reicht, dann
werde ich meinen Verstand wahrnehmen, aber mich selber
werde ich nicht tiefer erkennen. Aber je intensiver meine
Fihigkeit der Wahrnehmung ist, desto tiefer wird meine
Erfahrung der Wahrheit sein.

Fiir die, die Géttlichkeit erfahren, ist ihre Fihigkeit zu
sehen so scharf, dass sie einen Raum jenseits der Natur wahr-
nehmen kénnen und Géttlichkeit erfahren. Gottlichkeit ist
nicht von der Natur getrennt. Géttlichkeit ist iiberall da, wo
das Sichtbare um uns herum ist. In dem Moment, wo unsere
Augen die Tiefe wahrnehmen kénnen, werden sie hinter die
Oberfliche der Dinge sehen kénnen und das unmittelbare
Zentrum der Existenz erfahren. Insofern stellt nicht die
Suche nach Géttlichkeit das Problem dar, sondern das Prob-
lem stellt sich beziiglich der Steigerungsfihigkeit unserer
Sensitivitit. Je tiefer unsere Erfahrung ist, desto tiefer wird
die Wahrheit fiir uns zu erkennen sein.

Uns wurde gesagt, wir sollten das Géttliche suchen. Dann
gehen also einige Verriickte in den Himalaya, um dort das
Gottliche da zu suchen, als gibe es hier bei uns keine Gott-
lichkeit. Dann geht jemand in einen sehr tiefen und ein-

68

samen Wald, um die Géttlichkeit dort zu suchen, als gibe es
in einer Menschenmenge keine Géttlichkeit. Dann gehen
manche Leute auf eine Pilgerschaft zu einem weit entfern-
ten Platz und meinen, sie wiirden dort Géttlichkeit finden,
als gibe es Gottlichkeit an keinen anderen Plitzen.

Gottlichkeit wird von Leuten, die eine tiefe Sensitivitit
haben, erfahren, nicht indem man in den Himalaya geht,
oder indem man auf eine Pilgerreise geht, nicht indem man
sich in den Wald zuriickzieht. Wenn deine Sensitivitit tief
genug ist, dann kannst du Géttlichkeit genau hier, genau in
diesem Moment erfahren. Nur wer Augen mit einer Fihig-
keit zu sehen hat, kann Licht in diesem Moment wahrneh-
men, wihrend fiir die, die schlechte Augen haben, kaum
Licht vorhanden ist.

Deshalb besteht das Problem nicht in der Suche nach dem
Gottlichen, sondern in der Steigerung unserer Sensibilitit. Je
tiefer unsere Erfahrung, desto tiefer wird die Wahrheit sein,
die wir sehen. Es gibt viele Erfahrungen, die wir iiberhaupt
nicht zur Verfigung haben. Wir leben nahezu unbewusst.
Wenn der Mond in der Nacht aufgeht, nehmen viele Leute
seine Schonheit nicht wahr. Wenn Blumen am Straflenrand
blithen, dann sehen viele den Zauber der Natur nicht, der
tiberall um uns herum stattfindet. Wir schlafen in unserem
Innern. Wir sind Menschen im Tiefschlaf.

Ich habe einen Freund zu einem schénen Platz mitgenom-
men. Es war eine Vollmondnacht. Wir ruderten unser
Boot an eine Stelle im Fluss bis es spit wurde.

Mein Freund war gerade aus der Schweiz zuriickgekehrt
und wihrend wir auf dem schmalen Fluss unser Boot
ruderten, erzihlte mein Freund unermiidlich von der

69



Schweiz, — iiber die Seen dort, die Mondscheinnichte dort
und iiber die Schonheit dort.

Als wir nach etwa einer Stunde nach Hause zuriickgekehrt
waren, sagte er: ,Der Platz, an den du mich mitgenommen
hast, war sehr schon.®

Ich sagte zu ihm: ,Verzeih mir, aber du bist da doch gar
nicht gewesen. Ich hab dich zwar dorthin mitgenommen,
aber du warst nicht da.“

Er sagte: ,,Wie meinst du das?*

Ich sagte: ,,Du bist immer noch in der Schweiz. Und lass
mich dir sagen, selbst als du in der Schweiz warst, warst du
nicht dort. Ich kenne dich jetzt, und ich verstehe dein Ver-
halten. Du musst damals irgendwo anders gewesen sein.*

Wir alle schlafen fest. Das, was unmittelbar vor uns ist, sehen
wir nicht, wir héren dem, was wir héren, gar nicht zu. Unser
Mind ist mit anderen Dingen angeftillt. Nur ein Mensch in
,»INo-Mind“ kann iiberhaupt erst sensibel sein. Wenn ihr einen
sensiblen Mind habt, wihrend ihr auf den Mond schaut, nur
dann konnt ihr tiberhaupt seine wirkliche Schonheit sehen.
Thr werdet erst dann die Schénheit einer Blumen sehen kén-
nen, wenn ihr neben der Blume mit einem leeren Mind
steht. Wenn du dann leer bist, wenn ich neben dir bin, dann
kann ich iiberhaupt erst wahrnehmen, was in dir ist. Wenn
ein Individuum die ultimative Leere realisiert, erst dann wird
es in das Mysterium eintreten kénnen, welches innerhalb die-
ses Universums verborgen ist. Diejenigen die innerlich voll
sind, sind innerlich dicht und haben keinerlei Sensibilitit. Sie
sind nicht sensibel.

Aber diejenigen, die innerlich leer sind, haben in ihrem
Innern enorme Sensibilitit.

70

Uberall existiert Gottlichkeit, hinter allem in dieser Welt.
Wir brauchen in unserem Innern nur Sensibilitit. Aber wir
sind verriickt; wir haben uns von innen her vollgefiillt. Das
bisschen Raum, das wir in unserem Innern haben, haben wir
mit der Gita angefiillt, dem Koran, der Bibel. Unsere Innen-
welt ist busy, ein Marktplatz, voll von Arbeit, voll vom Beruf,
und voll mit allem méglichen weiteren Zeug. Das bisschen
Platz, das wir noch iibrig haben, fiillen wir mit der Gita, dem
Koran, der Bibel. Unsere Innenwelt ist {iberfiillt. Alle Arten
von Miill haben wir in unserem Innern angesammelt.

Schau dich einmal in deinem Innern um, blicke einmal ein
wenig in dein Inneres, was da alles los ist. Du wirst fest-
stellen, alle moglichen unsinnigen Dinge liegen da herum.
Da gibt es keinen Platz mehr, tiberhaupt hineinzukommen.
Sensibilitit hat da keinen Platz, da gibt es iiberhaupt keine
Tiir mehr, so ein tiberfiillter Verstand, ein Verstand, der nie-
dergedriickt ist von lauter billigem Zeug, wie konnte der
Wahrheit erfahren? Wie konnte der Schonheit erfahren?
Und mit solch einem Verstand gehen wir auf die Suche nach
Gottlichkeit: Wir gehen in den Himalaya, gehen los, um die
Fiile von Gurus zu berithren und wir gehen in Kirchen,
Tempel und Moscheen. Wenn wir so einen Verstand mit uns
herumschleppen wird gar nichts passieren. Mach ihn leer,
und du wirst nirgendwo anders mehr hingehen miissen. Wo
auch immer du sein wirst, du wirst anfangen, deine Erfah-
rungen zu machen. Es geht also um Sensibilitit, und nicht
um die Suche nach Wahrheit. Dich der Sensibilitit zu 6ffnen
und nicht der Suche nach Géttlichkeit. Und die Sensibilitit
offnet sich von selbst, wenn ein Mensch sich innerlich leer
macht. Diese Leere nenne ich Samadhi; diese Leere nenne
ich Gebet.

71



Eure Gebete kann man nicht Gebete nennen. Sie sind ein
Zeichen, dass euer Kopf voll ist. Selbst wihrend ihr betet sagt
ihr etwas, sagt ihr etwas aus eurem Gedichtnis auf. Das sind
keine Gebete. Eure Andachtslieder sind keine Gebete. Das
sind nur Beweise dafiir, dass euer Kopf voll ist. Thr fahrt fort
zu reden, aber ihr gebt der Existenz gar keine Chance, zu dir
zu sprechen. Du bist nur damit beschiftigt, dich selber anzu-
tiillen, aber der Existenz eine Chance zu geben, sich in dich
zu ergieflen, daftir bist du gar nicht leer genug.

Denkt daran, wenn es regnet fliefit das Wasser von den
Bergen herab und sammelt sich in Brunnen, Quellen und
Seen. Die Existenz ergiefit sich jeden Moment. Diejenigen,
die leer sind, werden gefiillt werden und diejenigen die voll
sind, werden leer bleiben. Und es gibt niemanden, der voller
ist als die Schriftgelehrten. Deren Kopfe sind iibervoll.

Lernt euren Kopf leer zu halten — und das ist ganz leicht,
das ist nicht schwer. Man braucht nur ein bisschen Mut und
ein bisschen Bewusstheit. Den Kopf kann man leer machen,
Leere wird durch Bewusstheit hergestellt, und je bewusster
ein Mensch lebt, desto leerer wird er.

Nehmen wir an, ich lege ein Holzbrett, das dreiflig Meter
lang und einen halben Meter breit ist, auf den Fuflboden und
fordere euch auf, auf ihm entlang zu laufen. Werdet ihr hin-
fallen oder werdet ihr in der Lage sein, darauf zu laufen?
Jeder wird darauf laufen konnen, kleine Kinder, Frauen, alte
Leute. Sie alle werden darauf laufen und niemand wird hin-
fallen. Und jetzt nehmen wir an, die gleiche Holzplatte wird
hier zwischen diese Winde gelegt, aber iiber einen Abgrund,
und ihr sollt iiber ihn laufen. Wieviele von euch werden
dazu in der Lage sein? Da gibt es keinen Unterschied: Die
Holzplatte ist immer noch dreiflig Meter lang und einen hal-

72

ben Meter breit, aber statt dass sie jetzt auf der Erde liegt, ist
sic zwischen die Auflenwinde zweier Hiuser eingespannt.
Woher kommt jetzt die Angst, auf ihr zu laufen? Warum die
Furcht? Wie viele Leute werden in der Lage sein, sie zu
tiberqueren? Wie viele Menschen werden es wagen? Worin
besteht die Schwierigkeit? Linge und Breite sind die glei-
chen wie vorher, und ihr seid der gleiche Mensch wie vorher.
Was fiir einen Unterschied macht es aus, dass die Holzplatte
jetzt iiber einen Abgrund fiihrt?

Der Unterschied besteht darin, dass man auf dem
Holzbrett, das auf dem Boden lag, unbewusst gehen konnte,
es gab keine Schwierigkeiten. Man konnte an etwas anderes
denken und trotzdem darauf gehen. Aber wenn es hoch
oben ist, muss man sich beim Gehen bewusst sein. Wenn es
eine kleine Stérung in deinem Verstand gibt und die
Gedanken anfangen zu rasen, wirst du fallen.

Euer Unterbewusstsein ist das, was euch eure Sorgen ver-
ursacht. Jemand, der bewusst ist, wird in der Lage sein zu
laufen, auch wenn die Platte ganz oben montiert ist. Das
macht keinen Unterschied. Der Boden ist ja genauso da,
auch ganz hoch oben auf der hélzernen Platte. Was fiir ein
Unterschied konnte es sein? Jemand, der bei vollem Be-
wusstsein ist, ist sich seines Kérpers bewusst, ebenso seines
Verstands und seiner Gedanken. Der unbewusste Mensch
schlift. Du kannst auf der Holzplatte laufen, wenn sie auf
festem Boden liegt, weil du dann dein Unterbewusstsein
nicht infrage stellen musst. Aber du hast Angst auf ihr zu
laufen, wenn sie hoch oben angebracht ist.

Die Leute fragen mich oft, wie konnen wir bewusst sein?
In der Nihe meines Dorfes gab es einen Hiigel mit einer tie-
fen Spalte, iiber die ein schmaler Steg fithrte. Uber den zu

73



laufen erschiittert einen bis in die tiefsten Wurzeln des Seins.
Dahin fiihrte ich sie und sagte ihnen, wenn sie dariiber lau-
fen wiirden, dann wiirden sie wissen, was Bewusstheit ist.
Und wenn sie dann auch nur zwei Schritte darauf gingen,
bemerkten sie mit einem Mal, dass ihr Kopf leer war und wie
siec nun innerhalb von Bruchteilen von Sekunden wach
waren. Wenn ein Mensch vierundzwanzig Stunden am Tag
so bewusst ist, als wiirde er mit volligem Bewusstsein auf dem
Kamm eines Berges wandern, dann wird er allmihlich leer.

Ein geklirter Verstand hat eine klare Wahrnehmung, ein
waches Bewusstsein. In Bewusstheit zu leben heifit, all das,
was du tust — stehen, sitzen, schlafen, essen, arbeiten, auf der
Strafle laufen - tue all das mit voller Wachheit. Nimm be-
stindig all das, was du tust, wahr. Zerstore die Macht, die die
Unbewusstheit in deinem Innern hat. Lebe vierundzwanzig
Stunden am Tag, als wirst du in grofiter Gefahr.

Ein religioser Mensch lebt, als wire er jeden Moment in
Gefahr. Und es gibt ja auch Gefahr, du bist alle vierundzwan-
zig Stunden am Tag vom Tod umgeben. Es gibt keine Gefahr
iiber diesem Abgrund. Worin besteht die Gefahr auf einem
Bergriicken im Gebirge zu laufen? Es ist die Todesgefahr,
oder nicht? Wenn du fillst, wirst du sterben. Und du meinst,
es gibe unter dem Platz, wo du gerade stehst, keinen Tod?
Vierundzwanzig Stunden am Tag stehst du am Abgrund des
Todes.

Diejenigen, die sich dessen nicht bewusst sind, sind
ahnungslos, sie sind nicht ganz bei Trost. Du liufst vierund-
zwanzig Stunden am Tag, und du kannst jeden Moment
fallen. Du erlebst ja auch jeden Tag, dass Leute herunter-
fallen, und du wirst auch fallen. Das Leben fiihrt jederzeit
am Tod entlang. Die Gefahr existiert iiberall und jederzeit.

74

Wenn jemand das nicht wahrnimmt, macht er einen grofien
Fehler; er begeht einen Irrtum.

Vierundzwanzig Stunden am Tag miisst ihr alles, was ihr
tut — sei es korperlich oder geistig — mit hdchster Bewusst-
heit tun. Jemand, der innerlich bewusster sein kann, der wird
in seinem Innern schneller die Leere finden. Und sobald ihr
innerlich Leere erfahrt, werdet ihr Géttlichkeit empfangen.
Jetzt ist deine Tiir offen; jetzt kann das Licht der Sonne dich
in deinem Innern erreichen. Deine Augen haben sich geott-
net; jetzt kann das Licht der Sonne dich in deinem Innern
erreichen. Deine Augen haben sich geétinet; jetzt kannst du
Licht erfahren. Jetzt sind die Tore deines Herzens offen; jetzt
kann Géttlichkeit hereinkommen.

Ein leerer Mensch wird mit Géttlichkeit erfiillt.

Seid leer, und ihr werdet Géttlichkeit empfangen. Und
wenn ihr Géttlichkeit empfangt, wird alles transformiert.

Ich sagte euch: Nicht Glauben, sondern Suchen. Und
wenn ihr Géttlichkeit erreicht, wird die Suche in Zuversicht
transformiert. Dann werdet ihr wissen, und das Wissen wird
euch mit Vertrauen erfiillen. Aber dieses Vertrauen ist ganz
neu und ganz anders: es wird euch nicht von jemand ande-
rem vermittelt, sondern es entsteht aus eurer eigenen Erfah-
rung heraus und aus eurem eigenen Wissen.

Ich sagte auflerdem:Nicht die Suche nach Géttlichkeit
sondern Sensibilitit, denn wenn eure Sensibilitit total ist
werdet ihr Géttlichkeit erfahren.

Ich sagte auflerdem: Nicht Nachahmung, sondern Suche
nach deinem Selbst. Sobald ihr euch selber kennt, werdet thr
erfahren, dass ihr die gleichen Fihigkeiten erlangt habt, wie
jeder vor euch. Thr werdet alle Eigenschaften eines Christus
und eines Buddha und eines Mahavira erlangt haben.

75



Ich sagte euch: Nicht Glauben, sondern Suchen, damit ihr
wirklichen Glauben erfahren kénnt.

Ich sagte euch: Nicht Nachahmung, keine Ideale, sondern
Suche nach deinem Selbst, damit ihr eure wirklichen Ideale
finden koénnt.

Und ich sagte zu euch: Nicht Géttlichkeit, sondern Suche
nach Sensibilitit, damit ihr die wahrhaftige Gottlichkeit
erfahrt.

Diese Ideen mogen euch paradox erscheinen - dass ich sage,
ihr sollt Glauben aufgeben, damit Glaube, wirklicher Glaube
in eurem Innern entsteht. Und ich bitte euch, alle Ideale auf-
zugeben, damit wirkliche Ideale in euch selber geboren wer-
den konnen. Aber wenn ihr das, was ich sage, versteht, dann
werdet ihr gar keine Widerspriiche feststellen. Warum? Was
leer ist, kann gefiillt werden. Worin besteht dann der Wider-
spruch? Nur das, was leer ist, kann gefiillt werden; nur das,
was leer ist, kann Fiille erfahren.

Deshalb ist es Meditation, ganz und gar leer zu werden,
ohne etwas zuriickzuhalten. Leer zu sein, ohne zu zdgern,
das ist der Schritt hin zum Géttlichen. Wer den Mut auf-
bringt, komplett leer zu sein, nur der kann wirkliche Fiille
erfahren. Und die Moglichkeit dazu liegt in jedem einzelnen
Menschen, jeder hat den Samen in sich, Géttlichkeit in sich
zu realisieren. Und wenn wir sie nicht erfahren, dann ist kei-
ner dafiir verantwortlich zu machen aufier wir selbst. Wenn
wir sie nicht wahrnehmen, dann liegt der Fehler nur in ins.

Deswegen solltet ihr iiber diese Dinge nachdenken und sie
mit aller Aufmerksamkeit betrachten. Erkennt eure Fihig-
keiten mit hochstem Bewusstsein, transformiert euer Leben
mit aller Sorgfalt, werdet bewusst erleuchtet und werdet leer.

76

Und erinnert euch daran: Wenn jemand Géttlichkeit
erlangt, ist nichts besonderes daran. Jedes menschliche
Wesen hat dieses Potenzial. Aber wenn wir keine Aufmerk-
samkeit darauf richten, wenn wir unser Bewusstsein nicht in
diese Richtung lenken, werden wir unser Potenzial nicht
verwirklichen. Wenn ein Same ein Baum werden kann, dann
konnen alle Samen Biume werden.

Man muss also Vorkehrungen treffen, damit ein Same zu
einem Baum werden kann: Wasser und Diinger, Erde und
Sonnenlicht muss zur Verfiigung stehen. Ich habe dariiber
gesprochen, was dieses Wasser, was Diinger ist, was das
Sonnenlicht ist. Suche, ahme nicht nach; suche nach deinem
eigenen Selbst, nicht nach Géttlichkeit. Suche nach Sensibi-
litit, fulle dich nicht voll, sondern leere dich aus! Das ist
unser Urgrund. Jeder, der das vollbringt, der ist versichert, in
alle Ewigkeit versichert, der wird Géttlichkeit erfahren.
Wenn ihr keine Géttlichkeit erfahrt, dann macht nicht euer
Karma dafiir verantwortlich; dann sei dir sicher: Du hast
etwas falsch gemacht. Du hast geglaubt, statt zu suchen.

Begreife, du hast dich im Suchen nach Géttlichkeit ver-
loren, statt deine Sensibilitit zu schirfen; begreife, dass du
dich lieber mit Ideen anderer Leute und irgendwelchen
Schriften beladen hast, statt leer zu werden. Das Karma hat
daran keine Schuld; Schuld hat dein Verhalten. Um ein
falsches Verhalten zu verschleiern, reden wir {iber alles
Mégliche: Wir haben schlechtes Karma, oder unsere frithe-
ren Leben sind schuld, deshalb kénnen wir nicht unsere
Ziele erreichen.

Das alles sind nur Rationalisierungen, um uns und unsere
Handlungen zu verschleiern. Alles nur faule Ausreden. Ich
sage dir, du kannst in exakt diesem Moment Géttlichkeit

77



erfahren, wenn du die richtige Herangehensweise hast.
Niemand hat jemals seine Géttlichkeit verloren. Wir stehen
genau in ihr; nur unser Verhalten ist verkehrt. Nur unser
Verhalten und wohin wir unsere Aufmerksamkeit lenken,
gehen in die Irre. Aus diesem Grund fithlen wir, dass uns
etwas fehlt, was wir bereits haben. Wenn wir unsere Auf-
merksamkeit auf das Schloss in uns richten, kénnen wir
Gottlichkeit hier und jetzt erlangen.

Moge die Existenz euch diese Herangehensweise geben.
Moge die Existenz euch dabei helfen, euren Glauben in
Erforschen zu verwandeln.

Moge die Existenz euch helfen, in eurem Innern zu
suchen und nur da die Sehnsucht zu entwickeln, ultimativen
Frieden und ultimative Schénheit zu erfahren. Ohne das zu
erfahren ist das Leben ein falsches Leben, ist dieses Leben
nichts anderes als Agonie. Und indem wir das erfahren wird
nicht nur das Leben ein ewiges Leben - auch der Tod wird
transzendiert. Ich wiinsche, dass ihr diese Erfahrung machen
koénnt.

Ich bin euch dankbar, dass ihr meinem Vortrag mit so viel
Liebe zugehort habt. Bitte vergebt mir, wenn irgendetwas,
das ich gesagt habe, euch verstort hat. Aber denkt dariiber
nach; seid nicht irgerlich, denn durch Arger wird nichts
geklirt. Arger ist kein Ausdruck von Denken, sondern von
falschem Denken. Und wenn irgendetwas, das ich sagte, euch
richtig erschien, dann glaubt es nicht einfach, sondern expe-
rimentiert damit.

Glauben ist eine Art unentwickelter Intelligenz. Wenn ihr
euch durch das, was ich sagte, schlecht fiihlt, dann denkt da-
riiber nach. Wenn ihr euch gut fiihlt, glaubt es nicht, sondern

78

experimentiert damit. Wer experimentiert, der macht Erfah-
rungen.

Und nun griifle ich voller Respekt das Géttliche in jedem von
euch. Bitte nehmt meine Griifle entgegen.

79



Die Bedeutung von Stille

Bewusste Seelen!

Ich habe dariiber nachgedacht, woriiber ich zu euch sprechen
sollte, und wurde mir bewusst, dass es hilfreich wire, iiber
euch zu reden. Wir haben unglaublich viel gehért tiber das
Gottliche und viele Ideen tiber die Seele, aber all diese Dinge
sind nutzlos, wenn wir uns in unserer gegenwirtigen Situa-
tion nicht bewusst sind. Die Situation des heutigen Menschen
ist doch die, dass er mit derart viel Stumpfsinn angefiillt ist,
dass er daran nahezu erstickt. Ein solcher Mensch kann keine
Verbindung zur Géttlichkeit oder zu seinem Wesen haben.

Die erste Bedingung, um mit der Géttlichkeit verbunden
zu sein, ist, dass wir uns von all der Dumptheit in uns selbst
befreien. Wir miissen uns von allem befreien, was zu geisti-
ger Lethargie fithrt, und uns den Erfahrungen nihern, die zu
einem hoheren Bewusstsein fithren.

Uns wird gesagt, dass in unserem Innern keine Seele sei.
Wenn wir aber dariiber nachdenken, was in uns ist, dann ist
da kaum ein Prozent ,Sein, und das, was iibrig bleibt, ist
neunundneunzig Prozent Kérper. Solange ein Mensch nicht

80

hundert Prozent Sein ist, kann er keine Wahrheit erfahren.

Unter Korper verstehe ich nicht das, was man duflerlich
sehen kann, sondern all die Dinge, die nach und nach euer
Bewusstsein eintriiben. Auf diese Weise wirst du zum
Korper. Durch das, was uns beigebracht wurde, und so wie
unser Leben geworden ist, werden wir nach und nach we-
niger menschlich, sondern mehr und mehr zu Maschinen.
Wir werden immer mehr zu Automaten. Und je mehr ein
Mensch zur Maschine geworden ist, desto erfolgreicher wird
er in dieser Welt sein und wird als tiichtig gelten. Aber je
toter er ist, desto angesehener wird er sein, desto erfolg-
reicher wird er angesehen werden.

Aus diesem Grund ist das allererste, worum ich euch bitten
mochte, euch nach eurer eigenen Erfahrung zu fragen, in
welchem Ausmafd ihr bereits zu einer Maschine geworden
seid. Vierzig Jahre lang steht ein Mensch jeden Morgen auf,
um ins Biiro zu gehen, um zu einer festgelegten Zeit sein
Essen zu essen, sagt die Sachen auf, die er noch aus seinem
Gedichtnis erinnern kann, legt sich zu einer bestimmten
Zeit schlafen - alle seine Titigkeiten von einem Morgen zum
nichsten geschehen automatisch. Nach und nach stumpft
ein solcher Mensch ab. Der Fluss seines Bewusstseins in ihm
stagniert. Wir nennen einen Menschen, der so abgestumpft
und trige geworden ist, kompetent, effizient. Und es ist ja
auch wahr, dass eine Maschine immer effizienter als ein
Mensch ist, denn eine Maschine macht keine Fehler, und
eine Maschine beginnt ihre Arbeit rechtzeitig und hort auch
rechtzeitig auf.

Der Fortschritt ist mittlerweile so weit gekommen, dass
wir nach und nach der Maschine mehr Bedeutung beimessen
als dem Menschen. Und nach und nach sind Menschen auch

81



zu Maschinen geworden. Je automatischer, je mechanischer
ein Mensch geworden ist, desto mehr verkiimmert sein
inneres Sein. Alle Wege hin zu seinem Sein enden im
Niemandsland.

Wenn wir uns selbst beobachten, stellen wir fest, dass wir
schon wie Maschinen geworden sind, die jeden Tag immer
das Gleiche tun und dass wir diese Titigkeiten immer weiter
wiederholen. Eines Tages stellen wir fest, dass dieser Mensch
gestorben ist. Der Tod ist die letzte Stufe dieser Maschinen-
haftigkeit. Wir werden langsam immer stumpfer.

Ein kleines Kind ist voller Leben, ein alter Mensch ist nicht
so lebendig. Deshalb hat Christus gesagt: ,,Wenn ihr nicht
werdet wie die Kinder, werdet ihr nicht in das Konigreich
Gottes kommen.“ Das bezicht sich nicht auf die, die jiinger
sind, sondern vielmehr auf die, die in einem natiirlichen
Fluss leben und ein spontanes Bewusstsein in ihrem Innern
haben. Diese werden niher am Géttlichen sein. Sie werden
Wahrheit auf einer tieferen Ebene erfahren.

In dem Maf3e, in dem der Mensch in den letzten zwei- bis
zweieinhalbtausend Jahren Fortschritte gemacht hat, ist die
Moglichkeit, die Wahrheit zu erfahren, immer geringer ge-
worden. Unser natiirliches Wohlgefiihl, unsere innere Spon-
taneitit ist verschwunden und unsere Schinderei hat sich ver-
mehrt. So wie unser Leben geworden ist, ist es mittlerweile
sinnvoller, einfach abzustumpfen. Ein Mensch geht zum
Militir, aber wenn er ein bewusstes Wesen ist, dann wird thn
die Armee zuriickweisen. Je unbewusster er aber ist, desto
mehr taugt er zum Wehrdienst. Unbewusst zu sein heif3t, es
gibt keinen unabhingigen Willen in ihm. Er wird sorgfiltig
die Befehle ausiiben, die man thm erteilt hat. Da darf es kein
Zdgern geben, keinerlei Bewusstsein, das sich in ihm regen

82

wiirde. Deshalb wird ein Soldat nach und nach unbewusst. Je
unbewusster er ist, desto eher sagen wir von ihm, dass er ein
sachkundiger Soldat geworden sei. Wenn wir ihm befehlen,
er solle einen Menschen erschiefien, dann denkt er nicht da-
ritber nach. Er schiefit einfach. Und wenn wir ihm sagen,
sich rechts herum zu drehen, dann dreht er sich rechts
herum. Er denkt nicht dariiber nach.

Sobald seine Ausbildung fertig ist, ist der Mann tot. Be-
fehle werden ausgefiihrt, aber er ist innerlich am Ende. Aus
diesem Grund ist in dem Mafle, wie die Zahl der Soldaten
auf der Welt gestiegen ist, die Religiositit auf der Welt
zuriickgegangen und sie wird wohl sogar verschwinden. Sie
sind alle derartig diszipliniert, dass kein Bewusstsein in ithnen
mehr flieflen kann.

Aus diesem Grund bin ich gegen Armeen - nicht weil sie
Gewalt ausiiben, sondern weil ein Mensch erst Gewalt aus-
iiben kann, wenn er innerlich abgestumpft ist, und das
lebenslang. Und in dem Maf3e wie die Zahl der Armeen auf
der Welt zunimmt, werden immer mehr Menschen ab-
stumpfen, und zwar fiir ihr ganzes Leben. Mittlerweile ist ja
die ganze Welt zu einem Heerlager geworden. Jetzt werden
sogar schon Kinder in den Schulen trainiert, Soldaten zu
werden, und wir vergessen natiirlich auch nicht, sie wie Sol-
daten anzuhalten, ihr Bewusstsein zu reduzieren und eine
Maschine zu werden. Er muss das tun, was ihm gesagt wird;
er darf nicht fiir sich selber denken, in gar keiner Weise
unabhingig oder selbststindig sein. Wenn das auf der ganzen
Welt passiert, dann wird die Religiositit verschwinden.

Wenn ihr meint, Religiositit wiirde wegen der Atheisten
verschwinden, dann irrt ihr. Religiositit verschwindet auf-
grund der Dinge, die uns stumpfsinnig machen, lebenslang,

83



aufgrund der Dinge, die unser Bewusstsein schwichen. Je
disziplinierter wir werden, je mehr wir zu Befehlsempfin-
gern werden, desto mehr sterben wir innerlich ab.

William James berichtet den folgenden Vorfall ...

Ein Mann wurde wegen eines schrecklichen Unfalls aus
der Armee entlassen. Eines Morgens ging er nach Hause,
nachdem er ein paar Sachen im nahegelegenen Dorf
gekauft hatte. William James war in der Nihe und er sagte
zu einem seiner Freunde, dass Leute, die in der Armee
dienen wiirden, leblose Menschen seien.

Sein Freund sagte: ,, Wie willst du das denn beweisen?*
William James sagte: ,Sage ganz laut stillgestanden!* und
er wird alle seine Sachen, die er gekauft hat, fallen lassen
und stramm stehen.*

Der Freund sagte: ,,Das glaube ich nicht.“

Also machten sie das Experiment. Sie saflen in einem
Hotel. Sein Freund rief ,,Achtung! und der Mann, der
seine Sachen gekauft hatte, liefl unmittelbar seine Hinde
locker. Er war vor zwei Jahren aus der Armee entlassen
worden, und seine Einkiufe fielen auf den Boden als er
salutierte und stramm stand. Erst dann merkte er, was er
gerade getan hatte.

James sagte: ,Dieser Mann hat lebenslang bekommen. Es
ist nichts mehr in thm, was bewusst wiire, das selbststindig
denken wiirde, das Intelligenz verrit!“

Die Armeen machen diese Welt teilnahmslos, stumpf. Je
mehr Technologie und mechanische Prozesse entwickelt
werden, desto mehr werden Menschen gezwungen, sich mit
Maschinen zu messen. Und auf diese Weise werden sie selber

84

zu Maschinen. Sie miissen Verhaltensweisen ausbilden, die
ihnen immer weniger Moglichkeiten bieten, selbststindig zu
denken. Je mehr ein Mensch denkt, desto weniger erfolgreich
wird er sein. Ein Mensch, der tiberhaupt nicht mehr denkt,
der wird uns in dieser Welt sehr erfolgreich erscheinen.
Liden und Biiros, unsere Arbeit, unsere Maschinen und der
industrielle Prozess, all das lassen die Menschen immer mehr
abstumpfen.

Wenn ihr irgendein Bediirfnis habt, religis zu sein, miisst
ihr diese Abgestumpftheit zu iiberwinden versuchen. Die
kleine Flamme des Bewusstseins wird aus all denen, die so
geworden sind, lebenslang verschwinden. Dann ist es egal,
wie oft ihr in den Tempel geht und wie oft ihr betet, das wird
dann sinnlos sein. Die Wahrheit ist, dass ihr von denen abge-
stumpft worden seid, die im Dienste der Religion handeln.
Jemand wiederholt ein Mantra iiber fiinfzehn oder dreiflig
Minuten tiglich - das ist eine Art Stumpfsinn, eine mecha-
nische Wiederholung. So jemand wird das jeden Tag sein
ganzes Leben lang tun. Und wenn er es einmal vergessen
sollte, dann wird er verwirrt sein; er wird sagen: ,,Heute gibt
es ein Problem. Ich habe mein Mantra nicht wiederholt; ich
habe das Gayatri Mantra nicht aufgesagt oder meine Gebete
nicht gelesen. Heute habe ich mein Namaz nicht abgehalten.
Ich habe das Gefiihl, dass irgendetwas nicht stimmt.

Dieses Gefiihl der Verstortheit ist nichts Gutes. Es zeigt,
dass du aufgrund deiner regelmifligen Ubungen so leblos
bist, und nicht mehr die Kraft hast, dich davon zu befreien.
Diese Angewohnheit, ein Mantra zu wiederholen, ist in kei-
ner Weise anders als die Abhingigkeit eines Rauchers von
seinen Zigaretten, wenn er keine rauchen kann oder eines

Alkoholikers vom Alkohol, wenn er keinen Alkohol mehr

85



hat. Die Gewohnbheit ist die gleiche. Gewohnheiten unter-
driicken das Bewusstsein eines Menschen.

Ein Mensch, der sich selbst verwirklichen will, der sollte
weniger Gewohnheiten haben. Er sollte innerlich weniger
Beschrinkungen haben; er sollte weniger stumpfsinnig
leben. Im Diskurs letzte Nacht hatte ich die Frage gestellt:
., Was heifit Sensibilitit? Was bedeutet es, sensibel zu sein?*
Ich wollte darauf hinweisen, dass je weniger Stumptheit in
einem Menschen vorherrscht, umso mehr Sensibilitit in
einem Menschen entsteht. Und je lethargischer er ist, desto
schwiicher wire seine Fihigkeit ausgebildet, sensibel zu sein.
Und je schwicher unsere Sensibilitit entwickelt ist, desto
weiter sind wir von der Wahrheit entfernt.

Also sage ich euch: Wenn ihr religios seid, bitte kiimmert
euch darum, dass Religiositit nicht zu einer Gewohnheit von
euch wird. Religion sollte nicht zu einer unbewussten Ge-
wohnheit werden - dass er jeden Morgen zu einer bestimm-
ten Stunde in den Tempel geht, dass er Mantren zu einer
bestimmten Zeit aufsagt, und sich vor eine Gottheit zu einer
bestimmten Zeit verneigt. Das sind unbewusste Gewohn-
heiten. Und die Wahrheit ist, dass neunundneunzig von
hundert Malen es eine unbewusste Gewohnheit ist. Diese
Gewohnbheit ist nicht gut, und nicht richtig. Erinnert euch
daran, dass wenn ihr Anweisungen von anderen annehmt,
ihnen gehorchen werdet; ihr werdet euch ihnen entspre-
chend verhalten. Das ist auch Unbewusstheit.

Wenn ich euch einen Hinweis gebe, und ihr befolgt ihn,
dann wird eure Bewusstheit in eurem Innern schwicher
werden. Wenn jemand zu euch etwas sagt, und ihr folgt
dem, dann werdet ihr in eurem Innern unbewusst. Die
Gesellschaft sagt dieses und jenes zu euch, die Kultur sagt

86

etwas, Priester sagen etwas — und sie sagen das, weil es auf
alten Traditionen beruht, tausende Jahre alt. Sie berufen sich
auf Schriften, bestehen darauf, dass sie richtig sind, und wir
glauben sie und akzeptieren sie. Nach und nach tiben wir das
ein und gewdhnen uns daran. So verfliichtigt sich nach und
nach das Leben, das in uns ist.

Damit das Leben eines Menschen sich entfalten kann, soll-
te er nicht anderen folgen, sondern nur dem entscheidungs-
fahigen Bewusstsein in seinem Innern. Damit das Leben
eines Menschen sich entfalten kann, muss er frei sein von
allem, was thn unbewusst machen kénnte. Dann wird natiir-
lich eine Frage entstehen: ,Heiflt das, dass ich — wenn ich
vierzig Jahre lang ins Biiro gegangen bin, dass ich dann kiin-
digen muss? Sollte ich meinen Laden aufgeben und mein
Zuhause verlassen? Das konnte so aussehen und viele haben
das so gemeint.

Alle traditionellen Sannyasins dieser Welt sind aus der
Gesellschaft ausgeschieden, sie haben ihr Zuhause verlassen,
und all das, was Gesellschaft ausmacht, weil sie glaubten,
diese Dinge wiirden sie unbewusst machen. Also liefen sie
alles zuriick. Aber sie verlassen die eine Art der Unbewusst-
heit und unterwerfen sich einer anderen. Da gibt es dann
keinen groflen Unterschied. Sie rennen von der Welt fort
und gehen in Sannyas, und dieses Sannyas macht sie sogar
noch unbewusster.

Nach meiner eigenen Erfahrung habe ich noch keinen
Sannyasin getroffen, der sensibler wire als ein Hausbesitzer.
Er hat weniger Sensibilitit; er ist sogar unbewusster. Seine
Lebenserfahrungen sind geringer geworden. Er hat so vieles
unterdriickt und sein Leben in ein derart komplexes Modell
eingezwingt, dass sein Bewusstsein geringer geworden ist.

87



Jeder, der aus der Welt wegliuft, um Sannyasin zu werden,
geht von einer Art der Unbewusstheit in eine andere Art der
Unbewusstheit. Da gibt es keinen groflen Unterschied. Es
kommt ja nicht darauf an, vor der Welt wegzulaufen, vor der
Arbeit wegzulaufen, vor dem Zuhause wegzulaufen. Es geht
darum, das was man immer getan hat, weiterhin zu tun, jetzt
aber bewusst zu tun, damit das jetzt nicht Unbewusstheit in
deinem Innern verursacht. Es sollte die Sensibilitit ver-
groflern und das Licht der Bewusstheit in deinem Innern
entziinden.

Wie kann das geschehen? Damit das geschehen kann, gibt
es einige grundsitzliche Regeln der Religiositit. Es gibt erst-
rangige Bedingungen des Pfades der Meditation. Die erste
Regel ist die, dass jeder, der die Wahrheit erfahren will, Es-
kapismus vermeiden muss, dass er also jeden eskapistischen
Tendenzen aus dem Weg gehen muss. Wegzulaufen ist nicht
die Losung. Die Probleme werden sich iiberall auch da,
wohin du gehst, zeigen. Die Person, die du an dem einen
Platz bist, wirst du an einem anderen Platz genauso sein.

Ich habe gehort ...

Eines morgens an einem kalten Wintertag safl ein alter
Mann an einer Mauer auflerhalb seines Dorfes. Ein
Reisender, der aus einem anderen Dorf kam, fragte ihn:
,Wie sind die Leute hier im Dorf? Ich méchte mich hier
niederlassen.*

Der alte Mann sagte: ,Selbstverstindlich sage ich dir
gerne, wie die Leute hier in diesem Dorf sind. Aber vor-
her sollte ich dich erst einmal fragen, wie die Leute in
dem Dorf sind, aus dem du kommst. Danach kann ich dir
deine Frage beantworten.

88

Der Mann war iiberrascht. Er fragte: ,,Was hat das denn
damit zu tun, wie die Leute hier sind?“

Der alte Mann sagte: ,,Lass mich dich trotzdem fragen.
Meine ganze Lebenserfahrung lehrt mich, dass ich dich
zuerst fragen sollte, wie die Leute in deinem Dorf sind.“
Der Reisende sagte: ,Red blof nicht davon! Gerade
wegen dieser schrecklichen Leute will ich ja aus diesem
Dorf weg.*

Der alte Mann sagte: ,Dann such dir einen anderen Ort.
Die Leute hier sind sehr gemein, lauter schlechte Leute,
da kann man sich nicht niederlassen.”

Wie der alte Mann antwortete, war genau richtig.
Nachdem der Mann gegangen war, kam ein anderer und
fragte, wie die Leute in diesem Dorf wiren. Er wolle sich
in diesem Dorf niederlassen.

Der alte Mann fragte das Gleiche. ,Lass mich dich fragen
was fiir Menschen in deinem Dorf leben, aus dem du
kommst.

Der Mann sagte: ,Ich bin gliicklich, sobald ich den
Namen meines Dorfs hore. Ich habe niemals bessere
Leute gesehen als diese.”

Der alte Mann sagte: ,Komm, und lass dich hier nieder,
Du bist willkommen. In diesem Dorf wirst du noch bes-
sere Menschen finden als jene aus deinem anderen Dorf.“

Das, was wir sind, tragen wir immer mit uns herum, wohin
wir auch gehen. Ein Mensch, der ungliicklich ist und in seiner
Familie leidet, der wird auch nicht gliicklich sein, wenn er ein
Sannyasin geworden ist, denn er ist immer noch der gleiche
Mensch. Was fiir einen Sinn soll es haben, Kleider zu wech-
seln? Was fiir einen Sinn soll es haben, ein Haus zu wechseln?

89



Ein Mensch, der als Ladenbesitzer Sorgen hat und leidet,
kann nicht dadurch gliicklich werden, dass er in einen Tem-
pel geht. Er ist immer noch der gleiche Mensch. Der Laden
und das Haus sind nicht das Problem und ein Tempel kann
kein Gliick verschaffen. Er wird der gleiche bleiben egal
wohin er geht; er ist so, wie er ist. Es ist wirklich seltsam: Man
kann nicht vor sich selber davonlaufen. Du kannst weglaufen
und die ganze Welt verlassen, aber du wirst immer noch der-
selbe sein. Und der Mensch, der du bist, wird die Welt um
sich herum entsprechend kreieren, wo auch immer du bist.

Aus diesem Grund kreieren Familienmenschen auch als
Sannyasins um sich herum eine Art Familie - eine neue Art
von minnlichen und weiblichen Schiilern beginnen sich zu
formieren. Wenn sie von Zuhause weglaufen, dann errichten
sie Ashrams. Sie gehen lediglich von einer Krankheit in eine
andere. Was auch immer sie hinter sich gelassen haben,
spriefit in neuer Form um sie herum in neuen Formen und
mit neuen Gesichtern. Das ist ganz natiirlich; da ist nichts
unnatiirlich daran, denn sie sind ja die gleichen Menschen,
die daheim waren und in ihren Liden gearbeitet haben.

Wenn ein Mann seinen Laden verlisst, um Sannyasin zu
werden, wird er ein religidser Geschiftsmann. Also entstan-
den in dieser Welt geschiftstiichtige Religionen, weil es
Ladenbesitzer waren, die Sannyasins wurden. Thr Verstand,
ithre Art zu denken, ihre Art, berechnend zu sein, alles war
genauso wie zuvor, bevor sie Sannyasins geworden waren.
Aus diesem Grunde wurde Sannyas zu einem Business-
modell, als immer mehr Ladenbesitzer Sannyasins wurden.
Die Welt braucht keine Sannyasins; die Welt braucht Sann-
yas. Es gibt kein Bediirfnis nach Sannyasins.

Ich sage euch: die Welt braucht Sannyas. Sannyasins

90

werden nicht gebraucht. Je weiter Sannyas sich tiber die Welt
verbreitet, desto besser wird diese Welt sein. Aber je mehr
Sannyasins auf dieser Welt leben, desto mehr Probleme wird
es auf dieser Welt geben. Stellt euch nur vor, jeder wire ein
Sannyasin. Was wiirde auf der Welt geschehen? Sie wiirde in
einem viel schlechteren Zustand sein als jetzt. Stellt euch
aber vor, dass Sannyas sich iiber die Welt verbreiten wiirde.
Dann wiirde diese Welt ein besserer Platz sein.

Also sage ich euch nicht, ihr sollt weglaufen. Unsere
Tendenz besteht immer darin, wegzulaufen. Wo auch immer
ein Problem entsteht, denken wir immer: ,, Lasst uns unseren
Platz tauschen. Lasst uns von diesem Platz weggehen.“ Denkt
immer daran, dass der Platz selber nicht das Problem ist; das
Problem entsteht aus deinem Innern heraus. Deshalb ist
jeder verriickt, dem die Idee kommt, den Platz zu wechseln.
Aber ein Mensch, der dariiber nachdenkt, sein inneres Sein
zu verindern, der wird eine erste Ahnung von seinem inne-
rem Bewusstseins bekommen.

Deshalb sage ich: Rennt nicht davon, verindert euch.
Rennt nicht weg von da, wo ihr seid, transformiert euch lie-
ber. Wo auch immer ihr seid, ihr werdet auf der ganzen Welt
keinen besseren Platz finden als den, an dem ihr gerade seid,
wenn ihr euch in ein besseres menschliches Wesen verin-
dert. Und eine bessere Situation wird auch dann unmittelbar
vorhanden sein, genau da, wo du jetzt bist.

Ein Weltreisender war unterwegs, um die Linder des fer-
nen Ostens zu besuchen und wollte auch verstehen lernen,
was Meditation ist. Er besuchte Ashrams in Indien, Tibet
und Japan und in weiteren ferndstlichen Lindern. Dann
kam er auch nach Myanmar. Dort erzihlten ihm Leute in

91



den héchsten Tonen von einem bestimmten Ashram und
empfahlen ihm, dorthin zu reisen und diesen Ashram
kennenzulernen. Die Ashrams, die er in Indien erlebt hatte,
lagen alle entweder auf einem Bergriicken, am Rande von
lieblichen Seen oder in wunderschénen Wildern. Die
Sannyasins, die er ein Indien geschen hatte, waren allesamt
Menschen, die ihr Zuhause aufgegeben hatten, Menschen
in den verschiedensten Gewindern. Er dachte, dieser
Ashram in Myanmar wiirde ein dhnlich schéner Platz sein.
Er entschied sich, dort drei Wochen bleiben zu wollen.
Er nahm einen Zug, und als er den Ashram erreichte, war
er sprachlos. Der Ashram lag inmitten eines Marktplatzes,
einem der schlimmsten Mirkte in Yangon. Da war eine
Masse von Menschen und ungeheuer viel Lirm. Ein klei-
nes Schild und eine dreckige Strafie fithrten zum Ashram.
Es war uniibersehbar ein grofler Ashram. Da waren fiinf-
hundert Ménche, aber es waren ebenso Hunderte von
Hunden, die hier durcheinanderliefen. Er war ratlos. Was
tiir eine Sorte von Ashram sollte das denn sein!? Und weil
es gerade Abend geworden war, sammelten sich Hunderte
von Kithen um die Biume in der Nihe. Es herrschte ein
riesiger Lirm und ein riesiges Durcheinander.

Er dachte bei sich: ,Ist das ein Ashram oder ein
Rummelplatz? Was soll das fiir einen Sinn machen, hier zu
bleiben?“

Aber er war nun einmal da, und so musste er erst einmal
iiber Nacht bleiben, denn es gab auch keinen Zug mehr
zuriick, bevor es Morgen werden wiirde. Also entschied er
sich, zum obersten Ménch des Ashrams zu gehen. Er sagte
zu ihm: ,Ich bin véllig ratlos. Ich dachte, dieser Ashram
lige in der Nihe eines Berges oder am Rand eines Sees, an

92

einem schonen Platz. Das ist ein schmutziger Fleck hier,
und warum streunen so viele Hunde hier herum? Und
warum versammeln sich hier auch noch so viele Kiihe zu
allem Uberfluss?

Der oberste Ménch sagte: ,,Die Hunde sind unsere Haus-
tiere. Und die Kithe werden von uns geliebt. Wir geben
ihnen jeden Tag Reis, damit sie immer wieder zu uns
kommen. Die Hunde sind von uns so erzogen, wie sie
sind, und der Lirm, den sie machen, ist ganz normal. Wir
haben uns ganz bewusst fiir diesen Platz entschieden. Es
gab eine Fiille von Angeboten fiir einen Platz fiir unseren
Ashram in dieser Gegend hier. Wir gehen davon aus, dass
nur jemand, der an einem derartigen lauten und iiberfull-
ten Platz friedlich bleiben kann, nur der kann wirklich
friedlich sein. Wenn jemand friedlich ist, weil er sich in die
Berge zuriickgezogen hat, dessen Frieden ist nicht real.
Dieser Frieden kommt dann von den Bergen und woan-
ders wird er dann verschwunden sein.*

Aus diesem Grund fiirchtet sich der Sannyasin, die Berge zu
verlassen und wieder unter Menschen zu sein. Deshalb hat
ein Sannyasin Angst, seine Einsambkeit zu verlassen und inmit-
ten einer Menschenmenge zu sein, denn wenn er sich den
Leuten nur nihert, wird all sein Frieden zerstort.

Wenn man einem Sannyasin sagt, er solle einen Laden
fithren, wird er Angst bekommen. Er wird sagen, dass dann
sein Frieden voriiber sei. Wenn du einem Sannyasin sagst, er
solle sich einen Job besorgen, dann wird er sagen: ,Ich
befiirchte, dass ich dann meine Géttlichkeit verliere.“ Aber
Gottlichkeit, die man verlieren kann, wenn man einen Job
hat und Géttlichkeit, die verschwindet, wenn man einen

93



Laden fiihrt, die hat keinen Wert. So eine Géttlichkeit ist
wertlos.

Nur das ist echt, was in der Natiirlichkeit und Einfachheit
des Lebens existent sein kann. Aber das, was nur in einer
ganz speziellen Situation realisiert werden kann, das liegt
meist nur an dieser speziellen Situation und verindert nicht
dein Bewusstsein. Aus diesem Grund wirst du feststellen,
dass die Sannyasins, die du ins ganz normale Alltagsleben
zuriickbringst, in einem noch schlechteren Zustand sind als
ihr selber. Sie werden in einem schlechteren Zustand als du
sein, sie werden nicht in der Lage sein, ein tigliches Leben
zu leben. Im Leben ist immer eine Priifung beinhaltet. Jetzt
haben sie sich in eine Ecke abgesondert. Thre ganze Fried-
fertigkeit ist kiinstlich und entstammt ihrer Wirklichkeits-
flucht. Deshalb herrscht in ihnen stindige Angst und Sorge,
eine Unruhe in ihnen. Sie haben stindig Angst, dass, wenn
sie in die Menge gehen, alles weg ist.

Ich habe gehort ...

Ein Sannyasin lebte seit zwanzig Jahren auf der Spitze
eines Bergs in den Himalayas. Er spiirte, dass er nunmehr
in einem umfassenden Zustand von Friedfertigkeit ange-
langt war. Ein paar Anhinger von ihm besuchten ihn.
Etwas tiefer, unterhalb von seinem Platz wurde eine
grofies Fest gefeiert und seine Anhiinger sagten: ,,Lasst uns
doch hinuntergehen und dich den Leuten auf dem Fest
vorstellen.

Der Sannyasin dachte bei sich: ,Jetzt, wo ich friedfertig
geworden bin, was soll es da fiir einen Sinn machen, hier
oben zu bleiben? Ich sollte hinuntergehen.“ Und er stieg
den Berg hinunter, um dorthin zu gehen. Aber die Leute

94

auf dem Fest erkannten nicht, wer er war. Es gab eine
Masse von Menschen und jemand trat auf seine Zehen.
In diesem Moment kam all sein Arger, von dem er gedacht
hatte, er wire vor zwanzig Jahren verschwunden, zuriick.
Er war genau der gleiche Mensch geblieben, der er vor
zwanzig Jahren war. Er war entsetzt, dass dieser Arger so
schnell wiedergekehrt und sein Verstand wieder durchein-
ander war. Er sagte: ,Das schockt mich! Was der Berg mir
in zwanzig Jahren nicht zeigen konnte, das wurde mir
durch den Kontakt mit einem anderen Menschen in
einem einzigen Moment gezeigt.”

Ich sage euch also, dass niemand religios wird, indem er aus
der Wirklichkeit flieht. Nur durch Transformation wird ein
Mensch religios. Also solltet ihr alle wirklichkeitsfeindlichen
Tendenzen in eurem Innern l6schen. Lauft nicht vor irgend-
etwas weg, sondern transformiert euch, und dann schaut hin,
wie mit eurer Transformation auch der Platz um euch herum
sich verindert hat. Ein Mensch, der seine Frau verlisst und
wegrennt, geht in die Irre. Transformiert euch und ihr werdet
feststellen, dass die Frau, von der du meintest, du miisstest
vor ihr wegrennen, jetzt auf einmal eine andere ist. Ihre alten
Eigenschaften sind jetzt nirgendwo mehr aufzufinden.

Das Leben ist auf die ausdriicklichste Art und Weise durch
Selbsttransformation erfahrbar, nicht dadurch, dass man sich
einen anderen Ort sucht. Aber unsere Unbewusstheit erzihlt
uns, wir sollten uns einen neuen Aufenthaltsort suchen.
Deshalb sage ich, wo immer in eurem Leben Unbewusstheit
existiert, diese Unbewusstheit kann durch innere Experi-
mente transformiert werden, und dann wirst du immer ein
frisches, unschuldiges Bewusstsein in dir entdecken.

95



Wenn ihr eure Religion nicht ertragen kénnt, dann ist sie
nichts wert; dann ist sie kraftlos. Wie kann es sein, dass
etwas, das im Innern eines Menschen existiert, abstirbt? Wie
friert denn Bewusstsein ein? Bewusstsein friert ein, weil die
Vergangenheit so schwer auf unseren Schultern lastet. Wir
sind unserer Vergangenheit unablissig ausgeliefert.

Ihr werdet iiberrascht sein: wenn ihr vierzig bis fiinfzig
Jahre lang gelebt habt, dann habt ihr fiinfzig Jahre lang Miill
in eurem Bewusstsein angesammelt und mit euch herum-
geschleppt. Mag sein, dass du tiglich dein Haus reinigst, aber
du reinigst nicht jeden Tag deinen Verstand. Wenn jemand
den Miill in seinem Haus fiinfzig Jahre lang nicht wegwirft,
was meinst du, was in diesem Haus passiert? Und genau das
ist mit deinem Verstand passiert.

Und wir sammeln einfach weiter den ganzen Miill. Alles,
was mit uns geschieht, wird in unserem Innern angesam-
melt. Unsere Bewusstseinsflamme wird von diesem Gewicht
erdriickt und wird schwach. Schliefflich bleibt nur noch das
Gewicht, und das Bewusstsein wird verschwinden. Nur
jemand, der am Abend leer werden kann, indem er all das,
wormit er wihrend des Tages belastet wurde, zuriickgelassen
hat, nur so jemand wird die Flamme des Bewusstseins am
Leuchten halten kénnen. Und dann, wenn er am nichsten
Morgen aufwacht, dann erwacht er an einem wirklich neuen
Tag, einem neuen Morgen, einer neuen Sonne und mit
neuen Menschen um sich herum. Er vergisst, dass da ein
Gestern gewesen ist. Was auch immer er tut, seine Hand-
lungen werden nicht durch ein Gestern getriibt, sondern sie
werden spontan sein und sie werden das Jetzt widerspiegeln.

Aber wenn ein Mensch dich gestern beleidigt hat und du
triffst ihn am nichsten Morgen, dann siehst du in ihm nicht

96

den Menschen, der er heute ist. Der Mensch, der dich
gestern beleidigt hat, steht dir jetzt im Weg. Du siehst nicht
den, der vor dir steht, sondern den, der dich gestern beleidigt
hat, aber der gestrige Mensch ist schon lingst tot. Lass ihn
beiseite und erkenne in ihm den Menschen, der vor dir steht.
Mag sein, dass er bereut hat; es ist moglich, dass er in der
Nacht ein anderer geworden ist. Mag sein, er bereut, was er
getan hat. Aber du wirst nur den sehen, der dich beleidigt
hat. Du wirst auf den Mann reagieren, den du gestern gese-
hen hast und nicht den, der er heute ist.

Eines Tages kam ein Mann zu Buddha und spuckte ihm
ins Gesicht.

Dann ging er weg, aber spiter wurde er von Gewissens-
bissen geplagt. Buddha hatte nur die Spucke aus seinem
Gesicht gewischt und zu dem Mann gesagt: ,,Hast du noch
mehr zu sagen*?

Einer seiner Ménche sagte zu Buddha: ,Du fragst ihn, was
er sonst noch zu sagen hitte? Dieser Mensch hat dich
angespuckt!“

Buddha sagte: ,Er muss etwas anderes derart Tiefes und
Intensives gewollt haben, dass er nicht in der Lage war, das
auszudriicken. Da war ein so intensiver Arger, und diesen
Arger hat er ausgedriickt. Deshalb habe ich ihn gefragt:
JHast du auch noch etwas anderes zu sagen? So viel habe
ich verstanden.“

Der Mann war nicht in der Lage gewesen irgendetwas zu
sagen. Er ging, er bereute, und am nichsten Tag kam er
wieder, um sich zu entschuldigen. Er beriihrte Buddhas
Fiifle und sagte: ,Bitte vergib mir. Ich habe gestern einen
Fehler gemacht.“

97



Buddha sagte: ,,Das war kein so grofier Fehler wie der, den
du gerade machst, indem du dich an das erinnerst, was du
gestern gemacht hast.“ Buddha fuhr weiter fort: ,,Das war
kein grofler Fehler. Du spucktest und ich wischte die
Spucke weg. Damit war die Sache erledigt, und da gibt es
kein Problem. Es ist keine grofie Sache. Aber du erinnerst
die Sache noch immer, in diesem Moment, und seither
sind vierundzwanzig Stunden vergangen. Das ist ein
grofier Fehler, das ist ein sehr grofSer Fehler. Ich gehe nicht
davon aus, dass du der gleiche Mensch bist wie der gestern;
ein anderer Mensch befindet sich jetzt vor mir und er sagt,
dass er einen Fehler gemacht hat und er bittet um Ver-
gebung. Das ist nicht der Mensch, der spuckte. Das ist ein
vollig anderer Mensch. Wem sollte ich vergeben? Der
Mensch, der mich anspuckte, ist nicht da, und der Mensch,
der um Vergebung bittet, hat mich nicht angespucke.*

Buddha sagte, der Mensch, der mich anspuckte, ist nicht da,
oder irgendwo anders auf dieser Welt und er kann nirgend-
wo gefunden werden, selbst wenn du ihn suchst. Und wen
bittest du um Vergebung? Der Mensch, den du angespuckt
hast, ist schon seit Langem gewesen. Wie ein Fluss, von dem
wir denken, es wire der gleiche Ganges, bei dem wir gestern
gewesen sind. Aber der Ganges fliefit weiter, jede Menge
Wasser ist in ihm hinabgeflossen, seit du gestern bei ihm
warst. Jetzt ist es anderes Wasser, von dem du meinst, es wire
das gleiche Wasser wie gestern. Und genauso wie das Wasser
gestern fliefit, genauso fliefit auch dein Bewusstsein. Es fliefit
jeden Moment. Im Bewusstsein bleibt niemals etwas stehen.
Buddha sagte also: ,,Wen bittest du um Vergebung? Dieser
Mensch ist nicht mehr. Wem kénnte ich also vergeben?*, und

98

dann sagte er: ,Behalte das in deinem Gedichtnis. Alles was
geschieht, lass es voriibergehen. Erwache zu dem, was ist.“

Wir sind so sehr in der Vergangenheit verhaftet, dass wir
nicht in der Gegenwart erwachen. Wir tragen all die tote
Vergangenheit mit uns, und deshalb sind wir nicht lebendig.
Lass die Vergangenheit los, dann wirst du das Leben finden.
Und wenn ein Mensch die Vergangenheit loslisst, wird er
jeden Tag neu sein. Er wird jeden Tag frisch sein und so er-
weckt sein, als wiirde er in dieser Welt das erste Mal geboren
werden. Unbewusstheit wire in so einem Menschen nicht
vorhanden.

Erinnerst du dich an den Tag, an dem du deiner Frau das
erste Mal begegnet bist? Begegnest du ihr jetzt auf die glei-
che Art und Weise? Jetzt ist das alles unbewusst geworden.
Zwanzig Jahre Erinnerungen sind zum Hindernis geworden,
und diese zwanzig Jahre Erinnerungen haben einen grofien
Abstand zwischen dir und deiner Frau hergestellt; jetzt bist
du ganz weit weg von ihr. Deshalb wird die Freude, die du
erlebt hattest, nachdem du deiner Frau das erste Mal begeg-
net bist, heute nicht mehr erlebt. Wenn aber diese Erinne-
rungen der letzten zwanzig Jahre losgelassen werden und du
dich neu geboren sein lisst, und du siehst deine Frau wie
zum ersten Mal, dann konntest du diesen Moment der
Freude wieder erleben.

Du siehst jeden Tag die Sonne und denkst: ,,Geht die
gleiche Sonne wieder auf?“ Keine Sonne geht ein zweites
Mal auf. Oder du gehst an Blumen voriiber und denkst:
»~Haben die gleichen Blumen schon einmal geblitht?“ Keine
Blumen blithen ein zweites Mal und keine Sterne scheinen
ein zweites Mal. Alles ist immer neu. Wenn du die Zumu-
tung deiner Erinnerung nicht hittest, wiirdest du das ganze

99



Leben in jedem Moment neu erleben. Und dann erwachst
du diesem neuen Jetzt, dann gibt es auch keine Unbewusst-
heit in deinem Leben mehr, dann wirst du anfangen, solche
Erfahrungen zu machen: Die Totalitit dieser Erfahrungen ist
Gottlichkeit. Erst dann wirst du anfangen, wirkliche, echte
Erfahrungen zu machen.

Jeder, der von der Vergangenheit niedergedriickt wird,
kann niemals Géttlichkeit kennenlernen, weil das Goéttliche
in jedem einzelnen Moment gegenwirtig ist. Die Vergan-
genheit erschafft all unsere Unbewusstheit.

Ein Meister sagte zu seinem Schiiler: ,Geh zu meinem
Freund und begreife durch ihn das, was du durch mich
nicht begriffen hast.

Der Schiiler ging zum Freund seines Meisters. Er war
tiberrascht, festzustellen, dass der Freund seines Meisters
ein Gastwirt war. Sobald er da angekommen war, dachte
er: ,Was kann ich schon von einem Gastwirt lernen?”
Aber trotzdem blieb er, denn er wurde ja dahin geschickt.
Sein Meister sagte: ,Beobachte, was er von morgens bis
abends tut. Begreife seine tigliche Routine.“ Der Schiiler
beobachtete die Routine. Der Mann arbeitete hart in sei-
ner Gastwirtschaft.

Nach ein paar Tagen war der Schiiler bereit, zuriick-
zukehren. Er hatte nichts zu lernen gehabt, aber er dachte
bei sich: ,,Ich weif} ja nicht, was der Wirt nachts tut, bevor
er sich schlafen legt.“ Er steht also frith am Morgen auf, als
es noch dunkel war, vielleicht tut er ja was zu dieser Zeit.
Also fragte er ihn, bevor er ihn verliefl: ,Darf ich dich
fragen, was du in der Nacht tust, bevor du dich schlafen
legst?«

100

Der Mann sagte: ,, Wihrend des Tages werden alle Schalen
in meiner Wirtschaft schmutzig, also wasche ich sie und
reinige sie bevor ich in der Nacht schlafen gehe. Dann,
wihrend der Nacht, werden sie wieder schmutzig, also rei-
nige ich sie am Morgen wieder bevor ich aufstehe.”

Der Schiiler dachte, er wire zu einem Verriickten ge-
schickt worden. Der Mann war ja nur Gastwirt, und alles,
was er tat, war die Schalen zu reinigen.

Der Schiiler kehrte zu seinem Meister zuriick und erzihl-
te ihm, was er erlebt hatte. Der Meister sagte: ,,Es war die
richtige Situation, aber nur wenn du sie auch richtig ver-
standen hast.“ Und er fuhr fort: ,Auch hier setzen die
Schalen wihrend des Tages Staub an, und ich reinige sie
am Abend. Und auch nachts sammeln die Schalen Staub
an und ich reinige sie am Morgen. Das ist alles, was zu
berichten wire.*

Der Verstand wird wihrend des Tages schmutzig. Er muss
nachts gereinigt werden, bevor man schlafen geht; er muss
abgewischt werden. Und am Morgen ist er schmutzig von
den Traumen der Nacht. Also muss er auch am Morgen wie-
der gereinigt werden. Wie reinigt man ihn? Wir wissen, wie
man ein Haus wischt und reinigt. Aber wie reinigt man den
Verstand? Was fiir eine Art Wasser gibt es, um die Schale des
Verstandes zu reinigen?

Ich sage euch: Stille. Die Tasse des Verstands wird durch
die Stille des Wassers sauber. Aber wir haben vergessen, wie
man still wird. Wir reden unablissig mit andern oder mit uns
selber. Selbst wenn es Zeit ist, in der Nacht zu schlafen, fah-
ren wir fort zu reden, wihrend wir schlafen. Dann fangen
wir zu reden an, sobald wir aufstehen. Wir sind vom Reden

101



umgeben. Wir haben Stille vergessen. Wenn eines auf dieser
Welt verloren gegangen ist, ist es Stille. Und wo die Stille
verloren gegangen ist, da ist auch das, was das Leben am
kostbarsten macht, verloren gegangen, denn alle guten Dinge,
die aus der Stille heraus geboren worden sind, kommen aus
der Stille.

Bevor du nachts schlafen gehst, gehe einen Moment lang
in die Stille, werde vollstindig still; werde auf alle mégliche
Arten still. Am Morgen, bevor du aufstehst, liege einfach
einen Moment in Stille und stehe dann auf. Und selbst im
Laufe des Tages wihrend der ganzen vierundzwanzig Stun-
den des Tages erinnere dich daran, so oft still zu sein, wie es
nur machbar ist. Nur das, was wirklich notwendig ist, sollte
gesprochen werden. Nur iiber das, woriiber wirklich nach-
gedacht werden muss, sollte nachgedacht werden. Der Rest
in dir ist Stille. Und wenn sich jemand kontinuierlich be-
wusst ist, still zu sein, dann wird sich nach und nach Stille in
ihm ausbreiten.

Wenn ihr auf der Strafie lauft, erinnert euch daran, in Stille
zu laufen. Es wird wegen einer lebenslangen Gewohnheit
schwierig sein, vielleicht sogar wegen Gewohnheiten aus vie-
len fritheren Leben. Und nach und nach wird ein neuer
Mensch in euch geboren werden. Ihr werdet ein neues Be-
wusstsein in euch wahrnehmen, und die Unbewusstheit wird
nach und nach aus eurem Innern verschwinden. Es wird eine
Zeit kommen, wo keine Unbewusstheit mehr in eurem
Innern existieren wird und nur noch Bewusstheit ist.

In dem Moment, in dem ein Mensch vollstindig still ist
und in Bewusstsein eintritt, in genau diesem Moment ver-
schwindet das Bewusstsein seines Kérpers und nur noch die
Erfahrung seines Seins bleibt zuriick. In dem Moment, in

102

dem du in totaler Stille sein wirst, in genau diesem Moment
wirst du nicht in der Welt sein, und in dir wird reine
Gottlichkeit sein. Das nenne ich Sannyas. So ein Individuum,
das mitten in einer Menschenmasse still ist, ist ein Sannyasin.
So ein Individuum, das inmitten aller Aktivititen still sein
kann, ist ein Sannyasin. Ein Individuum, das still ist, was auch
immer es tut, ist ein Sannyasin. Ein Mensch, der in seinem
Innern still ist, hat Sannyas verwirklicht, weil nur Stille das
Tor zum Géttlichen aufmacht. Nur Stille 6ffnet das Tor zu
unendlichem Bewusstsein. Nur Stille 6ffnet das Tor zu dem,
was jenseits der Materie ist.

Denkt daran, nur Stille ist es wert, dass man sie sucht, nur
Stille ist es wert, verwirklicht zu werden. Die Welt bricht die
Stille in dir vierundzwanzig Stunden am Tag, und du selber
zerstdrst deine Stille vierundzwanzig Stunden am Tag. Selbst
wenn du die Schriften liest, wenn du dir heilige Biicher vor-
liest, philosophische Ideen hegst, selbst dann storst du mit
diesen Handlungen deine Stille. Durch sie kannst du nicht in
Stille gehen. Diese ganze Philosophie fiihrt auch zu einem
Dialog in deinem Innern.

Werde still. Es gibt nichts Besseres als das. Und nehme die
Stille in dir wahr, wenn keiner in dir redet, wenn totale Stille
da ist, als wirest du still an einem weit, weit entfernten, ein-
samen Platz, in einem stillen, einsamen Wald, nicht einmal
ein Vogel zwitschert. So eine vollkommene Stille ist in dir,
und dann wirst du feststellen, dass du kein normaler Mensch
bist. Du bist nicht der, der durch den Kérper begrenzt ist.
Dein Bewusstsein wird dann bereit sein, die Hohe des
Himmels zu erreichen. Und was du in dieser Stille sichst,
was du in dieser Stille erlebst, was du in dieser Stille horst, ist
Gottlichkeit. Diese Stille nenne ich Gebet. Diese Stille nenne

103



ich Meditation, diese Stille nenne ich Samadhi. Um diese
Stille zu erleben musst du nicht zu irgendjemandem gehen,
um zu lernen, denn was auch immer du lernen wirst, es wird
zu einem Dialog in dir fithren. Um sie zu etleben, musst du
nicht irgendwelche Schriften studieren, um sie zu erleben
musst du nicht in irgendwelche Berge gehen. Wo immer du
bist, erinnere dich deiner und versichere dich, dass es keine
tiberfliissigen Reden in dir gibt. Und falls tiberfliissiges
Gerede in dir ist, sei still und sei dir dessen bewusst, und
mache nichts anderes als das.

Thr werdet tiberrascht sein, wenn ihr in Stille Zeuge sein
konnt von all dem Lirm in euch, dann werdet ithr ein neues
Element in eurem Innern wahrnehmen, und das wird ein
einfaches, klares Wahrnehmen sein; wahrnehmen dessen
was geschieht: Der Lirm geschieht, aber er geschieht weit
entfernt von dir. Und dann werdet ihr feststellen, dass euer
Verstand mit diesem Dialog beschiftigt ist, aber euer Sein
selber ist still und friedlich. Dieses bezeugende Bewusstsein
ist euer Sein. Und es befindet sich in ewiger Stille. In dem
Maf}, wie sich diese Erfahrung vertieft, wird das innere
Reden aufhoren und der Dialog wird verschwinden und es
wird eine Zeit geben, in der in deinem Innern keine Gedan-
ken sein werden. Und wenn keine Gedanken da sind, dann
wird die Kraft des Denkens geboren werden. Solange es
Gedanken gibt, kann die Kraft des Denkens nicht geboren
werden. Je mehr Gedanken da sind, desto gestorter seid ihr.
Ein Verriickter ist voller Gedanken und er hat keine Mog-
lichkeit mehr, sie zu sortieren.

Aus diesem Grund werden die grofiten Denker der Welt
verriickt; das ist der Beweis dafiir, dass ein Denker nicht die
Wahrheit erfihrt. Bis heute hat kein Denker die Wahrheit

104

erkannt und er wird sie auch in der Zukunft nicht erkennen.

Wenn wir sagen, Buddha und Mahavira waren Denker,
dann tiuschen wir uns. Sie sind keine Denker. Sie haben das
Denken losgelassen. Sie haben das Denken losgelassen und
gingen in die Stille. Sie sind Seher und ein Mensch, der ein
Seher ist, der erreicht alles.

Ich moéchte meinen Diskurs mit dieser kleinen Geschichte
beenden ...

Zu den Zeiten der Upanishaden machte sich ein junger
Mann auf die Suche nach der Wahrheit. Er verneigte sich
und legte seinen Kopf vor die Fiifle eines Meisters und
sagte: ,Ich bin gekommen, um die Wahrheit zu suchen.“

Der Meister fragte: ,Mdchtest du die Wahrheit erfahren
oder méchtest du etwas iiber die Wahrheit wissen?* Der
Meister fragte: ,Mdchtest du die Wahrheit erkennen oder
mochtest du etwas iiber die Wahrheit wissen? Wenn du
etwas {iber die Wahrheit wissen mochtest, dann kannst du
hier bleiben, aber wenn du die Wahrheit wissen méchtest,
dann ist das eine schwierige Situation.”

Der junge Mann sagte: ,,Ich bin gekommen, um die Wahr-
heit zu erkennen und nicht um etwas iiber die Wahrheit
kennnenzulernen. Wenn ich etwas iiber die Wahrheit
kennenlernen wollte, dann wire ich zu meinem Vater
gegangen, einem groflen Schriftgelehrten. Er kennt alle
Schriften. Aber als ich ihm sagte, ich wiirde Wahrheit ken-
nenlernen wollen, sagte er: ,,Geh woanders hin, denn das
kann ich dir nicht zeigen. Ich weifl etwas iiber die
Wahrheit; ich bin ein gelehrter Mann, aber ich kenne die
Wabhrheit nicht.“

Der Meister sagte: ,Dann tue das: Nimm alle Kiihe dieses

105



Ashrams, es gibt hier etwa vierhundert, nimm sie und gehe
mit ithnen in einen weit entfernten Wald, wo kein Mensch
lebt. Wenn diese Kiihe tausend sein werden, — sie werden
kalben und eines Tages werden es tausend sein — dann
komme wieder. Und behalte jederzeit dieses in deinem
Kopf: Wann immer du etwas sagen mochtest, sage es den
Kiihen, sprich zu keinen Menschen. Was auch immer in
deinem Herzen vor sich geht und was auch immer du
sagen mochtest, rede einfach zu ihnen. Und gehe so weit,
dass keine Menschen um dich sind. Wenn sie tausend an
der Zahl sind, dann komm zuriick.*

Der jungen Mann trieb alle vierhundert Kithe zusammen
und ging in einen Wald. Er ging sehr weit, wo kein anderer
Mensch lebte. Da war er dann mit ihnen alleine. Er konnte
nur zu ihnen reden, weil sonst keiner da war. Alles, was er
gerne gesagt hitte, sagte er ihnen. Aber was konnte er zu
ihnen schon sagen? Woriiber konnte er schon mit ihnen
reden? Es gab keinerlei Zeichen von irgendwelchen Ge-
danken in ihren Augen. Habt ihr jemals in die Augen einer
Kuh gesechen? Wenn eure eigenen Augen so geworden
sind, dann begreift ihr, dass ihr angekommen seid.

Jahre kamen, Jahre vergingen. Wihrend einiger Jahre hatte
er Erinnerungen an sein Zuhause. Aber wenn Erinne-
rungen keine Nahrung bekommen, 18sen sie sich in Luft
auf. Wir fiittern unsere Erinnerung mit neuen Eindriicken;
deshalb werden sie bestindig ersetzt. Alte Erinnerungen
verblassen und neue kommen hinzu. Jetzt passierte nichts,
aus dem er neue Erinnerungen hitte machen kénnen. Er
lebte inmitten der Kiihe; da gab es keinen Stoff fiir neue
Erinnerungen. Er selber machte keine neuen und die alten
erhielten keinerlei Nahrung, also verschwanden sie nach

106

und nach. Inmitten der Kiihe zu leben machte ihn zu so
etwas Ahnlichem wie eine Kuh. Er vergal sogar, sie zu
zihlen. Sein Meister hatte gesagt, wenn sie tausend sind,
bringe sie zuriick. Aber er vergafl es véllig ... esist eine sehr
reizende Geschichte. Die Kiihe sagten: ,, Wir sind jetzt tau-
send, lass uns zuriickkehren.“ Das muss sich jemand ausge-
dacht haben, aber es bedeutet lediglich, dass er nicht wusste,
wann sie tausend waren. Und als sie ihm sagten: ,, Wir sind
jetzt tausend, lass uns zuriickkehren®, kehrte er zuriick.
Der Meister sah von fern, dass eine Herde Kithe auf dem
Weg zu ihm war und sagte zu seinen Schiilern: ,,Schaut, ein-
tausend und eine, eintausend und eine Kuh sind auf dem
Weg zu uns.”

Seine Schiiler sagten: ,Eintausend und eine? Und was ist
mit dem jungen Mann, der mitten in der Herde liufte*
Der Meister sagte: ,Schaut in seine Augen, er ist kein
Mensch mehr.“ Und als er nihergekommen war, umarmte
ihn der Meister und fragte: ,,Sag mir, hast du’s gefunden?*
Der junge Mann blieb still. Schliefilich sagte er: ,Ich bin
gekommen, um deine Fiifle zu beriihren.“ Er beriihrte die
Fiifle des Meisters. Dann drehte er sich um, um zuriickzu-
gehen. In dieser Stille hatte er das erfahren, was es wert war,
zu erfahren.

Ein wirklicher Meister hat immer die Stille weitergegeben, ein
falscher Meister gibt Worter weiter. Ein wirklicher Meister
nimmt die Schriften weg, ein falscher Meister gibt dir noch
mehr Schriften. Ein wirklicher Meister hilft dir, Gedanken zu
transzendieren, ein falscher Meister fiillt neue Gedanken in
deinen Kopf. Das ist es, was geschehen war. Wenn ihr die
Wahrheit wissen wollt - nicht etwas iiber die Wahrheit —

107



dann werdet still, bleibt still. Sucht die Stille, strebt nach der
Stille. Wir haben sie nicht bewusst gesucht; deshalb haben wir
sie nicht gefunden. Aber ganz gewiss kann sie gesucht wer-
den. Warum? - weil es schwierig ist, nach Gedanken zu
suchen, aber Stille, das ist unsere eigentliche Natur. Wenn wir
auch nur einen kleinen Versuch unternehmen, dann werden
neue Stréme unseres ureigensten Seins anfangen zu flieflen,
Unbewusstes wird sich auflsen und den Weg freimachen,
und ein bestindiger Strom von Bewusstheit wird in uns
flieen.

Denkt daran, wenn Bewusstheit anfingt zu flieflen, dann
wird euer ganzes Leben in seinem eigentlichen Ursprung
transformiert werden. Dann wird alles, was passiert, gut sein.
Dann muss uns keine Disziplin, keine Richtung mehr von
auflen her aufgezeigt werden, dann muss uns keine Verhal-
tensweise mehr von auflen aufgenétigt werden. Jetzt wird,
was auch immer geschieht, richtig und gut sein.

Stoppt nicht den Fluss der Bewusstheit mit der Zoger-
lichkeit eurer Unbewusstheit! Ein unbewusstes Leben kreiert
automatisch Lethargie. Ihr diirft euch nicht von Unbewusst-
heit niederdriicken lassen, von der Lethargie des Lebens.
Wenn ihr diesen Versuch bewusst macht, dann seid ihr ein
religivser Mensch. Thr seid nicht deshalb religios, weil ihr ein
Hindu, ein Moslem oder ein Christ seid. Wenn ihr einen
inneren Kampf gegen die Unbewusstheit fithrt, dann seid ihr
religiés. Wenn ihr euch in der Hoffnung auf Bewusstheit
bemiiht, ein hoheres Bewusstsein zu erreichen, und um
mehr Bewusstheit bittet, dann seid ihr religiés.

Moge das Géttliche alle eure Worte fortnehmen, moge das
Gottliche alle eure Gedanken entfernen, mage das Gottliche

108

euch dazu verhelfen, still zu sein, leer zu sein, und arm an
Gedanken. Moge euer Sein arm sein an Gedanken. Dann
werdet ihr unendlich reich werden, und ihr werdet die Tiir
zu unendlichen Reichtiimern finden.

Das ist mein Gebet fiir euch.

Ich danke euch, dass ihr mir so liebevoll zugehért habt,
wihrend ihr hier in einer so groflen Hitze sitzt. Ich bete zur
Gottlichkeit in jedem von euch.

Bitte nchmt meine Griifte an.

109



Das Selbst und die Wahrheit

Bewusste Seelen!

Bevor ich anfange zu sprechen, kommt mir immer wieder ein
Gedanke. Wihrend ein Bauer die Saat der Erde iibergibrt,
fragt er sich, ob die Saat in diesem seinem Boden aufgehen
wird oder nicht. Bevor ich anfange zu euch zu reden, frage
ich mich ebenso, ob ihr mich héren kénnt und ob ihr mich
versteht oder nicht. Werde ich eure Herzen erreichen oder
nicht? Wird eine Saat in euch aufgehen oder nicht?

Wenn ich so denke, dann fiihle ich mich hoffnungslos. Ich
tiihle mich hoftnungslos, weil eine Saat, die auf Gedanken
beruht, nur in denen aufgehen wird, die danach diirsten, zu
verstehen. Nur solche Herzen kénnen zuhéren, in denen
ein tiefes Verlangen existiert. Und es scheint, dass wir zu-
horen wiirden, aber in Wirklichkeit kénnen wir gar nicht
zuhoren. Auf der anderen Seite sicht es so aus, als ob die Ge-
danken euer Herz erreichen, aber sie sind nicht in der Lage,
in es einzudringen und wachsen dann auch nicht. Ohne durs-
tig zu sein ist niemand in der Lage, zuhoren zu kénnen.

110

Aus diesem Grund werden nicht alle, die hier sitzen, zu-
héren. Mein Reden wird sie nicht notwendigerweise errei-
chen. Aber ich hoffe, mein Reden wird einige von euch
erreichen, und das wird gut sein. Selbst wenn es nur eine ein-
zige Person erreicht, selbst dann ist das gut. Das wird gesche-
hen. Ich hofte, dass es alle von euch erreicht und ich vertraue
darauf, dass ihr alle mit dem Bediirfnis zu verstehen hierher
gekommen seid.

In unserer Welt ist der Durst nach Wahrheit und Gott-
lichkeit immer weniger geworden. Warum sage ich das? -
Ich sage das, weil ihr kein Mitglied einer etablierten Religion
sein werdet, wenn es euch nach Religiositit diirstet. Wenn
du dich nach Religiositit sehnst, kannst du kein Hindu, kein
Jaina, kein Moslem oder Christ sein.

Diejenigen, die durstig sind, werden suchen, sie werden
Mut entwickeln, Ermittlungen anstellen, tiberall herumfor-
schen und Kimpfe austragen, um zur Wahrheit zu gelangen.
Die, die keinen inneren Durst verspiiren, werden die Gedan-
ken akzeptieren, die thnen von ihren Eltern vermittelt wor-
den sind, und sie werden ihnen auch zukiinftig folgen.

Menschen, denen ihre Religion durch Geburt festgelegt
worden ist, haben keinen Durst nach Religiositit. Wir tiber-
nehmen bereitwillig anderer Leute Ideen und Gedanken,
auch wenn wir nicht satt werden, wenn jemand anderes isst
und wir auch nicht gliicklich sind, Kleider aus zweiter Hand
zu tragen. Und wir stimmen mit den Traditionen iiberein
und befolgen sie. Der Zufall unserer Geburt entscheidet
iiber unsere Religion im Rahmen der Familie, und wir neh-
men diese Religion an. Das sind Anzeichen dafiir, dass unser
innerer Durst unterdriickt worden ist. Wer Traditionen nicht
infrage stellt, wer die vorherrschenden Glaubenslehren und

1



die gesellschaftlichen Annahmen nicht anzweifelt, der hat
keinen wirklichen Durst in sich. Wenn ihr wirklichen Durst
in euch spiirt, dann wird aus diesem Durst ein Feuer entste-
hen und euch zur Rebellion fiihren.

Religiositit oder Wahrheit — die Suche nach der Wahrheit
ist Rebellion, sie ist bereits im Wesen Rebellion. Wenn also
keine Rebellion in euch entsteht und ihr akzeptiert in aller
Ruhe das, was euch durch Tradition und aus der Vergangen-
heit iibermittelt worden ist, dann konnt ihr niemals religios
sein. Mahavira hat das, was ithm vermittelt worden ist, nicht
akzeptiert; auch Buddha nicht und Christus ebensowenig.
Wer immer die Wahrheit erkannt hat, der hat sie niemals
erkannt, indem er das, was die Tradition ihm vorgegeben
hat, akzeptiert hitte. Sie sagten: ,Wir werden suchen, wir
werden mehr Wissen erlangen, und wir werden dann erken-
nen. Wir werden es zuerst fiir uns selber erfahren und es erst
dann akzeptieren.”

Jeder, der bereitwillig etwas akzeptiert, ohne es zu erfah-
ren, dessen Durst ist falsch. Ein Durst ist dann falsch, wenn
jemand sagt, er sei sehr durstig und ist allein schon durch das
Wort Wasser befriedigt, was sagen wir dem? Wir sagen ihm,
dass er nicht durstig gewesen ist. Wenn wir durch das Wort
Sein und Gott zufrieden gestellt sind, dann ist da kein wirk-
licher Durst in unserem eigentlichen Sein. Andernfalls,
wenn es da einen wirklichen Durst gibt, dann brauchst du
Wasser und keine Worte. Wie kann jemand durch das Wort
Wasser befriedigt werden? Aber ich sehe, wie jene, die reli-
gits erscheinen, Schriften studieren und damit zufrieden
sind. Deren Durst ist mit Sicherheit falsch.

Ein Durst, der durch Schriften zufriedengestellt wird, kann
nicht wirklich sein. Was gibt es in Schriften anderes als Worte?

112

Es gibt nichts anderes als Worte in den Schriften. Wahrheit ist
in uns — Wahrheit existiert im Sosein der Existenz. Ein
Mensch, der nicht in sich selber und ins Sosein der Existenz
einzutreten bereit ist, der kann die Wahrheit nicht in sich ver-
wirklichen. Aus diesem Grunde wird ein Mensch mit tiefem
Durst, mit einer brennenden Sehnsucht nicht mit Traditionen
tibereinstimmen. Glaubensinhalte wiirden ihn nicht iiberzeu-
gen, und er wiirde alle Glaubensinhalte zerstoren.

Wenn ein Mensch aus allen Glaubensinhalten ausbricht,
aus allen iiberholten Vorgaben, aus Engstirnigkeit, aus so vie-
len Beschrinkungen, wenn er sich von so vielen Stdrungen
befreit, dann entsteht ein enorme Unzufriedenheit in ihm.
Und wenn sich eine derartige Unzufriedenheit in ihm ange-
sammelt hat, dann kann ein loderndes Bediirfnis nach seinem
Leben in ihm entstehen, dann kann er sich weit iiber das nor-
male Bewusstsein eines weltlichen Lebens erheben und er
kann mit dem ultimativen Bewusstsein Kontakt aufnehmen.

Aus dem Grund sage ich, wenn jemand behauptet, dass
Religion Zufriedenheit bedeutet, dann sage ich, dass das falsch
ist. Religiositit ist eine tiefe Unzufriedenheit. Wenn jemand
lehrt, dass ein religioser Mensch ein zufriedener Mensch sei,
dann sage ich, das ist falsch. Ein religioser Mensch ist einer,
der am unzufriedensten ist; nichts bringt ihm Zufriedenheit.
Und nur wenn diese Unzufriedenheit sich intensiviert, wird
sein Bewusstsein sich im Feuer dieser Unzufriedenheit hoher
entwickeln. Diese Reise ins Hohere beginnt mit Unzu-
friedenheit.

Ich weifd nicht, ob ihr in euch so eine Unzufriedenheit
spiirt oder nicht. Aber ich bete zum Géttlichen, dass in euch
ein solcher Durst entstchen mdge und dass ihr frei werdet
von allen Gedanken und Ideen, die euch von Geburt an

113



beigebracht worden sind. Jemand, der mit all den Ideen, die
ihm seit seiner Geburt beigebracht worden sind, einverstan-
den ist, der wird auch ganz einverstanden mit ihnen sterben.
Er kann keine eigenstindige Erfahrung machen.

Bitte befreit euch von allen Traditionen. Legt das ab, was
euch von anderen gegeben worden ist und fragt euch selber:
,, Was habe ich selber erfahren?” Im Lichte dieser Erfahrun-
gen, was habe ich selber da erreicht?

Ich habe gehort ...

Ein Sannyasin besuchte den Ashram seines Meisters. Viele
Tage lang horte er sich die Vortrige des Meisters an. Aber
nachdem er zugehért hatte, hatte er das Gefiihl, dass sich
die Vortrige jeden Tag wiederholten. Er dachte, er sollte
gehen und woanders suchen.

Und genau in dem Moment, als ihm die Idee kam, woan-
ders zu suchen, kam ein neuer Sannyasin im Ashram an.
Und dieser fing, kaum angekommen, iiber ganz spezielle
Themen zu reden - iiber Philosophie und ganz grund-
sitzliche Prinzipien. Er machte einen solchen Wirbel um
diese Ideen, dass der Sannyasin, der iiberlegt hatte zu
gehen, dachte: ,Wenn es hier einen wirklichen Meister
gibt, muss er wie dieser neue Sannyasin sein.“ Und er
dachte: ,,Wie arm und minderwertig wird sich mein alter
Meister fithlen, wenn er diese Vortrige hort.

Fiir ein paar Stunden erklirte der neu angekommene
Sannyasin seine Ideen und als er fertig war, blickte er voll-
er Stolz um sich, als wollte er fragen, wie er gewesen sei.
Er schaute auch den Meister an, in dessen Ashram er war.
Der alte Meister fing an zu lachen und was er sagte, war
es wert, sich zu merken.

114

Er sagte: ,Mein Freund, seit zwei Stunden hore ich dir mit
ganzem Herzen zu und hoffe, dass du etwas sagst. Aber
du hast eigentlich nichts gesagt.”

Der Sannyasin war iiberrascht und sagte: ,Du bist ver-
riickt! Ich habe zwei Stunden lang geredet. Was sonst habe
ich denn gemacht?«

Der alte Meister sagte: ,Ich hérte zu, wihrend zu geredet
hattest. Aber das warst nicht du, der geredet hat. Jemand
anderes sprach aus dir: die Schriften sprachen, die Kultur
sprach, die Tradition sprach. Du hast nicht gesprochen.“

Also sucht in eurem Innern. Die Wahrnehmungen, die ihr
habt, die Erfahrungen von euch, die ihr als wahrhaftig in euch
spiirt, sind es deine? Es gibt niemanden, der schwicher und
drmer wire als ein Mensch, der nicht eine eigene Stimme in
seinem Innern hat, und alle Stimmen in ihm sind die von
jemand anderem. So ein Mensch ist nur eine Widerspiege-
lung. Er ist voller Stimmen von anderen und gibt sie nur als
Echos zuriick. Das ist wie das Mikrophon, in das ich spreche
und das meine Stimme wiedergibt.

Spiirt ihr nicht, dass die Stimmen von Mahavira, Buddha,
Krishna, Christus und Mohammed von euch wiedergegeben
werden? Habt ihr denn keine eigene Stimme? Hast du ein
Lied, das dein eigenes ist? Wenn alles, was du hast, eine
Wiederholung ist, dann bist du nackt — und du bist tot, du
bist nicht lebendig. Keine Schriften kénnen dir Leben geben;
kein Meister kann dir Leben geben. Nur deine eigene Erfah-
rung gibt dir Leben. Und je mehr Erfahrungen ein Mensch
hat, desto reicher ist er, desto mehr blitht er, desto mehr
Reichtiimer hat er in sich. Aber keiner von uns sucht nach
solchen Reichtiimern.

115



Wir suchen nach Reichtiimern, aus denen wir grofle
Hiuser bauen konnen, sodass wir berithmter werden kon-
nen, dass wir riesige Villen, dass wir einflussreiche Positionen
bekommen. Nach solchen Reichtiimern suchen wir. Wir
jagen nach oberflichlichen Reichtiimern, aber beziiglich der
hochsten Schitze geben wir uns mit dem zufrieden, was
andere uns erzihlen. Zeigt das nicht, dass wir keinen Durst
nach dem hochsten, dem letztendlichen ultimativen Schatz
in uns selber haben? Wir glauben normalerweise nicht, dass
Mahavira und Buddha weltlich eingestellt sind. Was also
haben sie mit Reichtiimern am Hut?

Nach unseren eigenen Reichtiimer suchen wir selber,
wenn es aber um Wahrheit geht, dann reden wir plétzlich
von Mahavira, Buddha, der Gita, dem Koran, der Bibel und
wir sagen, sie enthalten die Wahrheit. Wenn es um Wahr-
heit geht, dann akzeptieren wir die Wahrheit anderer; und
wenn es um Reichtiimer geht, dann suchen wir sie fiir uns.
Ein Mensch kann sich nicht selbstbetriigerischer verhalten
als auf diese Art und Weise. Wenn wir nach unseren eigenen
Reichtiimern streben, nach unseren oberflichlichen Besitz-
tiimern, dann muss Wahrheit und das Hochste zu erreichen
ebentfalls unsere persdnliche Suche werden. Und bevor diese
Suche beginnt, miissen wir verstehen, ob wir tiberhaupt
irgendetwas besitzen.

Ich bin in alle Winkel dieses Landes gereist. Ich weif} nicht,
wie viele Priester und Philosophen ich gesehen und ihnen
zugehort habe. Ich habe festgestellt, dass sie alle immer wie-
der die Schriften zitiert haben. Sie haben iiberhaupt nichts
Eigenes zu sagen. Grofie philosophische Worte kommen aus
thren Miindern, aber sie sind alle falsch, denn was man auch
immer von jemand anderem nimmt, das war seins, und nicht

116

deins. Was du gerade wiederholst, was du gerade fiir Echos
aufsagst, kann nicht deine Wahrheit sein. Wahrheit ist nur
dann Wahrheit, wenn sie deine eigene Erfahrung ist. Wenn
es die Erfahrung von jemand anderem ist, dann ist sie nicht
wahr. Und aus diesem Grund sind alle Religionen, wenn sie
geboren werden, lebendig. Sie leben mit dem Menschen, der
die Wahrheit erfahren hat. Und mit seinem Weggang begin-
nen sie zu sterben, und nur ein Leichnam bleibt zuriick. Nur
die toten Worte, die wir immer wieder wiederholen, bleiben
schlieflich.

Auf diese Weise wurde unsere Welt vor lauter toten
Religionen morsch. Es sind alles tote Religionen, und sie sind
deshalb tot, weil ihre Anhinger iiber keine eigene Wahrheit
verfiigen. Eine eigene Wahrheit zu haben ist das grofite, was
es gibt. Ich sage euch, es ist der grofite Schatz, den es gibt.
Jemand, der diesen Schatz nicht selber zusammentrigt, der
wird das eines Tages bereuen. Und dann wird er erkennen,
dass alle Schiitze, die er angehiuft hat, nutzlos sind. Der Tod
wird alles wegnehmen aufler der Erfahrung deiner Wahr-
heit, und wir sind so beschrinkt, dass wir in diesem Leben
nach allem Méglichen suchen, nur nicht nach Wahrheit.

Ich habe eine Geschichte gehort und geliebt, und ich habe
sie an ganz unterschiedlichen Plitzen Leuten erzihlt ...
Nanak reiste durch eine Stadt. Er blieb iiber Nacht, und
ein reicher Mann der Stadt trat an ithn heran, beriihrte
seine Fiifle und sagte: ,,Bitte nimm alles was ich habe und
gib diesen Reichtum jemanden fiir einem guten Zweck.
Wie konnte ich einen besseren Menschen finden als dich?
Also, sage es mir, und ich werde es tun. Was auch immer
du sagen wirst, ich werde es tun.”

17



Nanak schaute ihn von oben bis unten an und schlug dann
die Augen nieder.

Der Mann fragte: ,, Warum sagst du nichts?!

Nanak sagte: ,, Ich kann sehen, dass du gar nichts hast. Ich
habe den Eindruck, dass du ein sehr armer Mann bist.*
Der Mann sagte: ,Lass dich nicht von meinen Kleidern
tiuschen. Mag sein, dass ich den Eindruck mache, als wire
ich ein einfacher Mensch, aber du kannst dir meinen
Reichtum gar nicht vorstellen. Niemand in dieser Gegend
hat mehr als ich.*

Nanak sagte: ,,Ich sehe gar nichts, was darauf hinweisen
wiirde, dass du iiberhaupt etwas hast. Ich habe viele arme
Leute getroffen, aber du bist der drmste. Wenn du mir
immer noch glaubst, dann mach doch zuerst einmal eine
ganz einfache Sache. Wenn du das durchfiihrst, dann zeige
ich dir groflere Aufgaben, die du ausfithren solltest. Das
wird dann ein Test sein.*

Der Mann sagte: ,Sag’s mir einfach, und ich werde das
dann tun, selbst wenn es all meinen Reichtum verlangt.
Nanak nahm eine Nadel aus seinen Kleidern - es war
eine Nihnadel - und sagte zu dem Mann: ,Nimm das
hier, und gib sie mir wieder zuriick, wenn wir beide, du
und ich, tot sind.*

Der Mann dachte: ,,Dieser Mann muss verriickt sein! Ich
bin zum falschen Mann gekommen. Zuerst sagt er, dass
ich ein armer Mensch sei und jetzt sagt er, ich solle ihm
diese Nadel zuriickzugeben, wenn wir beide tot sind. Und
doch scheint es nicht recht, ihm die Nadel sofort zuriick-
zugeben. Gerade habe ich doch noch gesagt, ich wiirde
alles tun, was er von mir verlangt.

Der Mann nahm die Nadel und ging. Er holte sich einen

118

Ratschlag von seinem Freund, er dachte die ganze Nacht
dariiber nach, aber er konnte es nicht verstehen. Er ver-
suchte, die Nadel auf verschiedene Weise in seiner Faust
zu verbergen. Und er stellte sich mehrere Moglichkeiten
vor, die Nadel mit sich zu nehmen, wenn er sterben
wiirde, aber alle diese Gedanken fiihrten zu nichts. Keine
Faust wiirde noch nach dem Tod eine Faust bleiben.
Gleich am nichsten Morgen in aller Frithe kam er zu
Nanak gerannt, beriihrte seine Fiifle und sagte: ,Bevor
noch andere Leute kommen, lass mich dir bekennen, dass
ich arm bin. Und bitte nimm diese Nadel wieder zuriick,
schliefflich kénnte ich ja sterben und ich hitte sie nicht
zuriickgegeben. Dann hitte ich meine Schuld nicht abge-
tragen. Ich wire nicht in der Lage, sie zuriickzugeben,
nachdem ich gestorben bin, also gebe ich sie jetzt zuriick.”
Nanak sagte: ,Mach nicht den Fehler, Dinge anzusam-
meln, die du nach dem Tod nicht mit dir nehmen kannst.
Und was du zuriickgeben willst — weil du es nach dem
Tod nicht zuriickgeben kannst —, gib all das ans Leben
zuriick. Sammle erst gar nicht. Gib die Nadel nicht an
mich zuriick. Gib alles zuriick, was du angesammelt hast,
was du nach dem Tod nicht mitnehmen kannst.“

In Wirklichkeit verbergen wir unsere innere Armut hinter
einer falschen und leeren Fassade von Reichtum und Besitz-
tiimern. Je drmer ein Mensch ist, desto begieriger ist er nach
Reichtum. Je niedriger sein Stand ist, desto grofler ist sein
Verlangen nach gesellschaftlicher Bedeutung. Diejenigen, die
in einer hohen Position sind, sind sehr umgingliche und eher
bescheidene Leute. Sie begehren hohe Amter, um ihre Be-
deutungslosigkeit zu verschleiern. Und die, die nach groflem

19



Reichtum streben, sind sehr arme Leute. Sie versuchen, ihre
Armut mit Reichtum und Besitztiimern zu verschleiern.
Insofern sieht es in unserer Welt so aus, als sei ein armer
Mensch sehr reich, und einer, der schwach ist und auf einer
unteren Stufe steht, der macht den Eindruck, als wire er in
einer hohen, michtigen Position.

Christus sagte: ,,Selig sind die, die die Letzten sein konnen.
Sie kénnen auch die Ersten sein. Selig sind die, die arm sein
konnen, denn ihre Armut zeigt, dass sie ihre Armut nicht mit
Reichtum verschleiert haben. Selig sind die, die niedriger
Herkunft und bescheiden sein kénnen, denn sie denken
nicht einmal daran, hoher aufzusteigen.

In ihren Herzen ist niemand niedriger als jemand anderer,
also miissen sie nicht hoher aufsteigen als irgend jemand
anderer. Deshalb sechen die Reichen in dieser Welt arm aus
und die Armen reich. Und die, die Kaiser sind, sind Bettler
geblieben und die, die Bettler sind, haben versucht, Kaiser zu
sein.

An jenem Morgen sagte Nanak zu dem Mann: ,Denke
noch einmal dariiber nach, was du hast! Alles was nicht iiber
den Tod hinaus Bestand hat, das nenne ich eine Plage, und
was iiber den Tod hinaus Bestand hat, das nenne ich einen
Schatz.«

Ich wiirde zu euch ebenso sagen, dass der einzige Schatz
das ist, was iiber den Tod hinaus andauert — und der einzige
derartige Schatz ist Wahrheit. Es gibt keinen anderen Schatz;
es gibt keinen anderen, der nicht durch das Feuer des Todes
vernichtet werden wiirde. Es gibt nur einen einzigen Schatz,
den der Wahrheit. Aber fiir euch ist sie eine entlichene
Wahrheit. Du hast sie dir von anderen genommen. Du hast
sie von Mahavira, Krishna und Christus bekommen. Du hast

120

sie aus der Gita genommen, aus dem Koran und aus der
Bibel. Dieser Schatz ist nicht deiner, obwohl er ein Schatz ist.
Und das, von dem du meinst, es wire dein Schatz, ist nicht
dein und kann auch gar nicht dein sein. Du musst dich von
thm verabschieden. Du sammelst etwas in dir an, wovon du
dich verabschieden musst, und du gehst dem aus dem Weg,
was in dir bleiben kann, weil du groflen Worten und grofien
Namen nachliufst.

Bitte erinnert euch daran, dass Wahrheit deine eigene sein
kann, aber nur dann, wenn die Wahrheit aus deinem eige-
nen Innern kommt. Deshalb musst du nicht glauben, was dir
auch immer von der Gesellschaft, von Traditionen und von
Erziehung gegeben wurde.

Ich kam einmal in ein Dorf ...

Die Leute dort zeigten mir ein Waisenhaus. Sie sagten mir,
dass sie den kleinen Kindern Religion beibrachten. Ich war
schockiert, denn meine Intelligenz sieht das anders. Ich
finde, dass Religion iiberhaupt nicht gelehrt werden kann.
Und immer, wenn Religion gelehrt wird, dann wird sich
das um falsche Ideen im Namen von Religion handeln. In
Wirklichkeit kann Religiositit nur gesucht werden, sie
kann nicht gelehrt werden.

Ich sagte: ,Ich bin verbliifft. Wie kann man denn Religion
lehren? Lasst mich sehen, was ihr lehrt!*

Sie sagten: ,Du kannst die Kinder alles fragen, sie wissen
alle Antworten.”

Ich sagte: , Ihr fragt sie und ich will zuhéren, denn ich weif3
nicht einmal welche Fragen religioser Natur sind. Ich finde,
dass alle Fragen, die in den religidsen Schriften stehen, hohl
sind. Keine dieser Fragen ist eine religise Frage, und die

121



Antworten auf diese Fragen sind sogar noch hohler.“

Ich sagte: ,Bitte fragt.

Also fragten sie die Kinder: ,,Wo ist die Seele?*

Alle Kinder legten die Hand auf ihre Brust und sagten:
LHier.”

Ich fragte eines der Kinder: ,,Du sagst, sie ist da. Wie meinst
du das?

Das Kind sagte: ,Uns wurde gesagt, dass die Seele im
Herzen sei1.”

Ich fragte: ,,Und wo ist das Herz?“

Der Junge sagte: ,,Das ist uns nicht gesagt worden.”

Ich sagte zu meinem Begleiter: ,Ihr misshandelt diese
Kinder; ihr seid ihnen gegeniiber unfair. Thnen wird gesagt,
dass das Sein hier wire, und das lernen sie dann. Und
immer, wenn in ihrem Leben eine Frage auftaucht, wo die
Seele sei, wird ihre Hand automatisch zu ihrer Brust gehen
und sie werden sagen, da. Diese Antwort ist falsch; andere
haben sie gegeben.

Aufgrund so einer Antwort wird die Frage unterdriickt. Die
Fragestellung, die sie auf eine Suche nach dem Sein mitneh-
men koénnte, wird in ithnen nicht mehr entstehen. Fine Ant-
wort ist thnen vorgefertigt geliefert worden. Sie werden sie
in ihrem Kindsein akzeptieren, in einem Stadium, in dem sie
ihrer selbst noch gar nicht bewusst sind. Wenn sie kleine
Kinder sind, dann gibt es da noch kein hoheres Bewusstsein,
kein kritisches Denken, also wollen alle sogenannten reli-
giosen Leute den unschuldigen Verstand der Kinder mit
ihren Lehren und ihren Ideen auffiillen. Es gibt nichts
Schlimmeres als das und es gibt keine Siinde, die grofier ist
als diese, etwas Schlimmeres kann es gar nicht geben. Nur

122

weil ihr das in ihren Verstand eingegeben habt, werden die
Kinder ihr Leben lang diese Dinge wiederholen und sie wer-
den unter der Illusion leben, sie hitten die Wahrheit erkannt.
Aber sie haben sie nicht erkannt; sie haben lediglich ein paar
Konzepte und Worter auswendig gelernt.

Thr habt genauso wie sie Worter gelernt. Versucht sie zu
erinnern und seht nach, ob andere sie euch gegeben haben,
oder ob sie eurer eigenen Erfahrung entstammen. Und
wenn ihr erkennt, dass andere sie euch gegeben haben, dann
lasst sie bitte hinter euch und vergesst sie. Bevor ihr die Wahr-
heit erkennen konnt, miisst ihr alles, was ihr iiber Wahrheit
gelernt habt, vergessen. Thr miisst alles, was ihr iiber Wahr-
heit gelernt habt, vergessen.

Wenn ihr Wahrheit erkennen wollt, wenn thr Gottlichkeit
erfahren wollt, bitte lasst alles los, was ihr iiber das Géttliche
wisst. Das ist nichts anderes als Miill, der euren Verstand
erstickt. Wenn der Verstand von all dem Unfug befreit wird,
den wir gelernt haben, dann wird wahrhaftiges Wissen
geboren werden. Echtes Wissen kann nicht gelehrt werden;
es ist unsere ureigenste Natur. Was gelehrt wird, was in uns
von auflen hineingeschiittet wurde, kann niemals echtes
Wissen sein. Was aus unserem Innern kommt, das ist wirk-
liches Wissen. Wenn wirkliches Wissen unsere eigene Natur
ist, wenn es unsere uns innewohnende Intelligenz ist, dann
kann es uns nicht von auflen eingetrichtert werden. Es wird
von innen kommen. Und damit es von innen her entstehen
kann, ist alles, was uns von auflen eingetrichtert wurde, ein
einziges Hindernis.

Wenn man Wasser von auflen in einen Tank fiillt, dann ist
das auch Wasser. Das Wissen, das in den Kopf von einem
Schriftgelehrten eingegeben wird, ist wie Wasser in einem

123



Tank. Aber Wasser kann auch aus einer Quelle kommen,
und das Wissen von einem, der ein Wissender geworden ist,
ist so frisch wie das Wasser einer Quelle. Daftir fiillst du kein
Wasser von aufien hinein, sondern du entfernst vielmehr
Erde, Steine und Felsen. Dann wird Wasser gefunden, das
aus der Tiefe kommt. Aber das Wissen eines Priesters ist so,
wie wenn man Wasser in einen Tank giefit. Dadurch wird
euer Inneres nicht gereinigt.

Was auch immer fiir ein Wissen dir von auflen beigebracht
worden ist, es wird sich in dir wie in einem Tank ansammeln.
Das ist kein existenzielles Geschehen; deine Strome werden
dadurch nicht gedffnet, und das stehende Wasser wird sehr
schnell schmutzig. Aus diesem Grunde ist kein Verstand auf
dieser Welt abgedroschener als der eines Schriftgelehrten.
Deshalb sind die Priester und Pandits der eigentliche Grund
dafiir, dass es so viel Wahnsinn auf dieser Welt gibt, sie sind
die Ursache fiir all die Kriege und all diesen Kampf. Die
Probleme, die durch Priester und Schriftgelehrte verursacht
wurden, sind so grof}, dass nicht einmal die bésen und krimi-
nellen Menschen so viel Ubel verursachen konnten. Aber
schlechte Menschen sind als Kriminelle eingesperrt worden,
wihrend Priester und Pandits verehrt werden. All diese Blut-
schuld auf dieser Welt, die unglaubliche Unterdriickung von
Menschen und die Abgrenzungen der Menschen unter-
einander in dieser Welt, all das ist von den Priestern und
Schriftgelehrten verursacht worden. Aber sie werden nicht
Kriminelle genannt, sie werden verehrt und angebetet.

Schaut einmal in die Geschichte der Menschheit hinein;
ihr werdet sehen, dass von all dem Blutvergieflen neunund-
neunzig Prozent von den Priestern verursacht worden ist,
und gerade mal ein Prozent von Kriminellen. Und all die

124

Feindschaft unter den Menschen, ihr Kimpfen und Streiten,
ist von Priestern verursacht worden. Ich sage, dem liegt eine
Ursache zugrunde: Wasser, das von draufen hereingebracht
wird, wird schal, es wird schmutzig. Da gibt es kein leben-
diges Flieflen mehr.

Es macht also keinen Unterschied, zu welcher Religion ein
Priester gehort. Das Wissen, das er in sich von auflen ange-
hiuft hat, wird Schritt fiir Schritt triib und es verwest, und
diese Verwesung driickt sich in den verschiedensten Weisen
aus. Das ist die Ursache dafiir, dass sich Hass und Gewalt aus-
breitet. Es ist der Grund dafiir, dass die Menschen unterein-
ander gegeneinander aufgebracht werden.

Wirkliches Wissen kommt aus eurem Innern - nicht von
drauflen. Und es entsteht erst dann, wenn wir das duflerliche
Wissen beiseite tun. Auflerliches Wissen blockiert das innere
Wissen, so wie wenn Kieselsteine und Felsen den Fluss des
Wiassers behindern. Was auch immer Auferliches wir ge-
lernt haben wird zu einem Hindernis des Erblithens unseres
Selbsts. Wenn wir das, was wir an Aufierlichem beigebracht
bekommen haben, ans Auflerliche wieder zuriickgeben,
dann wird das, was in uns an Innerem existiert, erweckt. Das
ist seit Ewigkeiten vorhanden gewesen. Es kommt zu einem
Durchbruch und es beginnt zu flieflen.

Um nach der Wahrheit zu suchen, braucht ihr nirgend-
wohin gehen. Wir miissen alle falschen Ideen und Dinge, die
wir uns antrainiert haben, lassen, und dann in unserem
Innern lokalisieren, um sie schlieflich aus unserem Inneren
komplett zu entfernen. So werdet ihr in euch die Wahrheit
finden. Wir miissen nirgendwohin gehen, um Géttlichkeit
zu suchen. Wir miissen blof§ all die Schichten, die wir iiber
die Géttlichkeit in unserem Innern aufgeschichtet haben,

125



entfernen. Dann werdet ihr Gottlichkeit in euch erfahren.

Einst in einer sehr kalten Nacht ...

Ein Mann klopfte ans Tor eines kleinen Tempels in der
Nihe eines Bergs. Es war gerade um die Mitternacht
herum und es war eine eiskalte Nacht. Eine Stimme er-
klang aus dem Innern und fragte: ,,Wer ist es, so spit in der
Nacht? Komm morgen wieder.

Der Mann antwortete: ,,Ich bin ein grofler Siinder. Ich bin
ein sehr schlechter Mensch. Ich habe oft daran gedacht,
dich am Tag einmal aufzusuchen, aber da wiren dann so
viele andere Menschen um uns herum. Also bin ich jetzt
in der Nacht gekommen.“

Der Tempel gehérte einem Ménch. Er 6ffnete die Tiir. Er
hatte sich gerade fertig gemacht, um sich schlafen zu legen.
Das Feuer in seinem Kamin war dabei zu erldschen, und
es war nur noch Asche tibrig. Er fragte den Mann: , Wieso
sagst du, dass du ein Siinder wirest? Ein Priester muss dir
gesagt haben, dass du ein Siinder bist. Es scheint, dass
Priester nur eine einzige Aufgabe haben in dieser Welt,
und das ist, allen Leuten zu sagen, dass sie Stinder wiren.
Und nach meiner Meinung gibt es keine grofiere Siinde,
als allen Leuten zu sagen, dass sie Siinder sind, denn das ist
die unmittelbare Ursache dafiir, ein Siinder zu werden.
Ein erwachter Mensch sagt, dass du das fleischgewordene
Gottliche bist. Der Priester sagt, dass du ein Siinder bist.
Ein erwachter Mensch sagt, in dir existiert Gottlichkeit
und ein Priester sagt, in dir sei Siinde.*

Der Ménch fuhr fort: ,Du musst einen Priester getroffen
haben. Wer sagte, du seiest ein Siinder? Ich kann das Gott-
liche in dir erkennen.“

126

Der Mann hatte auf den Boden geblickt, aber jetzt blickte
er auf. Das erste Mal in seinem Leben hatte er einen
Menschen getroffen, der ihm sagte, er sei Géttlichkeit. Er
sagte: ,Aber ich bin ein Dieb; mein Interesse besteht darin,
anderer Leute Eigentum zu stehlen. Mein Verstand ist
voller Arger und ich denke sogar daran, Menschen umzu-
bringen.“

Der Monch sagte: ,Du musst verriickt sein, nur iiber
Siinden zu reden und nicht das Géttliche in dir erblicken
zu wollen. Schau dich einfach einmal an, und alle Siinden
werden verschwinden. Es gibt die Siinden nur deshalb,
weil du noch nicht auf die Géttlichkeit in dir geblickt hast.
Siinde gibt es gar nicht; es geht nur darum, die Géttlichkeit
in dir zu sehen.®

Er sagte dem Siinder: ,,Komm herein und setze dich.
Der Mann sagte: ,Mich setzen? Aber ich sehe iiberhaupt
nichts Géttliches. Ich sehe nur Siinden in mir.“

Der Kamin war da und das Feuer war gerade dabei zu
erldschen. Es war eine kalte Nacht. Der Ménch sagte:
»Schau. Es ist eine sehr kalte Nacht. Vielleicht gibt es im
Kamin noch etwas brennende Kohle, komm und unter-
stiitze die Glut.“

Der Mann sah auf und sagte: ,,Alles was ich sehen kann ist
Asche.®

Der Moénch lachte. Er sagte: ,Schau, wie du in die Welt
hineinsiehst, ist es falsch.“

Der Ménch fuhr mit dem Schiirhaken durch die Asche,
nahm etwas brennende Kohle heraus und entfachte sie
noch einmal, indem er auf die Kohle blies und sagte: ,Hier,
das ist ein kleines Stiick brennende Kohle. Aber es hat das
gleiche Feuer wie das Feuer in der Sonne. Es ist das gleiche

127



Feuer. Genauso wie der gesamte Ozean in einem kleinen
Tropfen Wasser ist, ist die gesamte Sonne in diesem klei-
nen Stiick Glut. Und den Fehler, den du gemacht hast
indem du in den Kamin blicktest, hast du auch gemacht,
als du auf dich selber geblickt hast. Du blickst auf dich nur,
als wirest du Asche. Du hiltst dich nur fiir einen Siinder.
Suche einfach ein wenig sorgfiltiger, und du wirst die
Flamme in dir finden, die auch in der Sonne brennt. Diese
Flamme des Kamins kann erldschen, aber es gibt eine
brennende Flamme in jedem menschlichen Wesen, die
nicht ausgeldscht werden kann. Keine noch so hohe An-
zahl von Siinden kann sie ausldschen. Es gibt keine Mog-
lichkeit sie auszuldschen, denn es ist die ultimative
Wahrheit und die Wirklichkeit jedes menschlichen
Wesens. Man kann sie nicht [6schen.”

Ich sage euch, dass diese Flamme der Wahrheit und Géttlich-
keit in jedem von uns ist. Wenn wir sie erfahren wollen, dann
miissen wir alles, was wir von auflen gelernt haben, l6schen -
einfach so, als wiirden wir die Asche aus einem Kamin
herauskehren, weil sie die Glut verbirgt. Wenn ihr die bren-
nende Glut in euch freilegt, wird euer Leben zu einer leiden-
schaftlich lodernden Flamme. Und wenn du diese Flamme
in dir erlebst, wird dein Leben reine Liebe. Sobald die innere
Flamme angeziindet ist, wird dein Leben in ein neues Leben
verwandelt. Wir sind im selben Leben wie zuvor, aber wir
sind verwandelt worden. Wir leben inmitten derselben Men-
schen wie vorher, aber wir sind in ein anderes Individuum
transformiert worden. Die gesamte Herangehensweise, der
gesamte Blickwinkel, das gesamte Verstindnis, alles ist trans-
formiert. Bis dieser neue Mensch in uns geboren wird, wissen

128

wir nicht, was Leben ist, was Gliickseligkeit ist, und was die
Musik dieses Lebens ist. Noch sind wir unbewusst und laufen
herum wie im Schlaf; wir sind uns nicht bewusst. Noch ist
unser Leben ein schlechter Traum,; es ist ein Alptraum und
kein bisschen besser. Erst danach werden wir wissen was
Leben ist, was es ist selig zu sein, was Dankbarkeit ist. Und
wenn Dankbarkeit in uns entsteht, wenn wirkliches Verstind-
nis fir Dankbarkeit entsteht, dann strahlt die wirkliche, die
echte Qualitit eines religiosen Menschen aus uns.

Wie kénnen wir all das, was sich in uns von auflen ange-
hiuft hat, in uns isolieren? Was kann uns helfen, damit wir
das vergessen, was uns beigebracht worden ist? Wie kénnen
wir den Staub, der sich in unserem Bewusstsein festgesetzt
hat, abschiitteln und den Spiegel unseres Bewusstseins wie-
der reinigen? Es gibt einen Weg. Wenn sich Staub ansam-
meln kann, dann muss es auch einen Weg geben, ihn wieder
loszuwerden. Wenn wir verstehen, weshalb sich der Staub in
uns abgesetzt hat, dann wird der Staub sich allmihlich
zuriickziehen, indem wir eine Anstrengung machen, um
nachvollziehen zu kénnen, warum er sich iiberhaupt in uns
abgesetzt hat.

Im Leben gibt es zwei Griinde, warum sich Staub in uns
ansammelt. Der eine Grund ist, dass wir nicht bewusst sind.
Was immer auf uns zukommt, wir nehmen es in uns auf,
gerade so, als ob wir ein Hotel wiren - ein billiges Hotel, bei
dem keiner am Eingang steht und aufpasst. Jeder kann her-
ein und sich in ihm aufhalten solange er will, und jeder kann
gehen wann er will. Es gibt niemanden, der irgendein Verbot
aussprechen wiirde, und niemand ist da, der den Platz iiber-
haupt erst einmal zeigen und erkliren wiirde. Wir haben
unseren Verstand nachgerade zu einem Hotel gemacht, zu

129



einer billigen Absteige, wo jeder reinkommen und bleiben
kann solange er will, und uns ist es egal.

Wenn jemand Miill in unsere Wohnung wirft, dann wer-
den wir irgerlich, aber wenn jemand in unserem Verstand
Abfall ablidt, dann bedanken wir uns und sagen, dass das gut
war. Wir werden auf den wiitend, der Miill in unser Zuhause
wirft, drgern uns aber nicht tiber all jene, die in unserem
Kopf Abfall hinterlassen.

Unsere Kopfe sind vierundzwanzig Stunden am Tag offen
und jede Art von nutzlosen Eindriicken erhalten Einlass. Wir
sind besorgt tiber das, was wir essen und kiimmern uns
darum, dass wir nichts Schlechtes zu uns nehmen. Wenn es
sich aber um Nahrung fiir unseren Mind handelt, dann sind
wir in keiner Weise wihlerisch, und lassen alles und jedes
herein. Sobald ihr morgens aufsteht, lest ihr Zeitung, ihr lest
unsinnige Biicher, fithrt dumme Unterhaltungen, hért un-
niitzem Gerede zu. Was auch immer fiir ein Miill sich in
unserem Verstand ansammelt, wir geben auch noch Unsinn
an andere weiter. Alle Kopfe auf dieser Welt werden mit den
seltsamsten Arten von Wahnsinn und jeglichem Miill ange-
fiillt. Und jeder fiillt es dann weiter in die Képfe von irgend-
jemand anderem.

Da miissen wir aufpassen; dariiber miissen wir ein
Bewusstsein bekommen. Thr miisst sicherstellen, dass nichts
Sinnloses in eure K6pfe eindringt. Wenn ihr dariiber bewusst
werdet ...

Ich reiste neulich ...

Ein Mann safy mir im Zug gegeniiber. Er war sehr bestrebt,
dass ich mich mit ihm unterhalten sollte. Nachdem er sah,
dass ich still blieb, versuchte er verschiedene Anliufe zu

130

einem Gesprich mit mir. Ich nickte hin und wieder, blieb
aber still. Dann blieb auch er fiir ein paar Momente still
und versuchte es aber immer wieder. Er war sehr unruhig
und sehr dngstlich. Er wollte etwas sagen.

Ich hatte nichts mit thm zu tun, aber er wollte etwas los-
werden. Als seine Unruhe noch stirker wurde sagte ich zu
ihm: ,Jetzt fangen sie endlich an, das zu sagen, was sie die
ganze Zeit sagen mochten.“ Er war ein wenig tiberrascht,
denn es hatte zwischen uns ja kein vorheriges Gesprich
gegeben. Ich sagte: ,,Fangen Sie an zu sprechen, woriiber
auch immer Sie reden mochten.”

Er war sehr {iberrascht und sagte: ,, Was meinen Sie?“

Ich sagte: ,,Etwas kocht in Thnen, und Sie mochten das jetzt
auf mich werfen. Werfen Sie es raus, Sie werden keinen
Frieden finden, solange Sie das nicht getan haben. Ich
werde es mir anhéren. Ich bin hilflos, seit ich mit Thnen so
testgefahren bin.*

Er war ein bisschen verbliifft und fragte: , Was meinen Sie?*
Ich sagte: ,Wir alle werfen uns das vierundzwanzig
Stunden am Tag entgegen. Weder ist sich der Werfer des-
sen bewusst, noch ist der Empfinger sich klar dariiber, dass
er es bekommt. Aus diesem Grund ist unser Kopf mit den
trivialsten Dingen angefiillt. Und die Méglichkeit, dass
irgendetwas Grofles in ihm geboren werden konnte,
stirbt.

Je leerer und je stiller unser Verstand ist, desto grofier ist die
Maoglichkeit, dass etwas Grofies in ihn eindringt. Andernfalls
kann nichts Grofies in ihn eintreten und etwas Grofies kann
auch nicht in ihm geboren werden. Schaut euch diese Welt
an, diese unsere Welt, dieses zwanzigste Jahrhundert. Wenn

131



dieses Jahrhundert irgendeine Bezeichnung verdient, dann ist
es ,Das Jahrhundert der bedeutungslosen Gedanken.“ Es gab
niemals so viele unbedeutende Ideen wie jetzt in dieser Welt.
Aber es gab einst ein Zeitalter mit bemerkenswerten Men-
schen.

Ich habe gehort ...

In China lebte einmal ein grofler Seher und Mystiker,
Laotse. Er ging gewdhnlich mit einem Freund zusammen
auf einen tiglichen Spaziergang. Das taten sie schon seit
Jahren. Wenn sie sich auf der Stralle begegneten, dann
kam es zu einem sehr kurzen Gesprich zwischen ihnen.
Sein Freund wiirde ihn begriiflen und nach etwa einer
halben Stunde wiirde Laotse ihn zuriickgriiflen. Nach
ungefihr einer halben Stunde - das war ihre gesamte Kon-
versation.

Eines Tages hatte der Mann einen Gast zu Besuch, und er
brachte ihn mit auf den Spaziergang. Nach diesem Abend-
spaziergang traf Laotse seinen Freund wie immer, und er
sagte: ,Bitte bringe diesen Mann morgen nicht mehr auf
unseren Spaziergang mit. Er macht mir den Eindruck, als
wire er zu redselig.

Was fiir einem Reden hatte sich denn dieser Mann hinge-
geben? Nach dem Spaziergang, der eine Stunde oder
anderthalb Stunden gedauert hatte, war alles, was der Mann
gesagt hatte: ,,Dieser Morgen scheint sehr schon zu sein.”
Laotse sagte, bring diesen Mann nicht mehr mit, er scheint
zu redselig zu sein.

Solche Leute gab es. Es ist keine Uberraschung, dass sie die
Wahrheit erfuhren. Und wir sind so, dass wir Wahrheit nicht

132

erfahren. Mahavira lebte zwolf Jahre lang in Stille. Christus
blieb fiir viele Tage in Stille, Mohammed tagelang, als er auf
den Berg ging. Stille ist aus dieser Welt verschwunden. Wenn
ein Mensch vergisst still zu sein, dann wird alles, was gut und
grofiartig in seinem Leben ist, zerstort, und zwar deshalb, weil
alles Gute aus der Stille geboren wird und alle Schénheit und
Wahrheit ebenfalls.

Erinnert euch also daran, eurer iiberfliissigen Gedanken
bewusst zu werden. Ubernehmt sie nicht von anderen und
gebt sie auch nicht an andere weiter. Je bewusster ihr werdet,
desto deutlicher werdet ihr nach und nach wahrnehmen,
wenn nutzlose Gedanken auftauchen. Sagt einfach ,tschiiss’
zu ihnen. Es gibt keinen Grund, sie in euer Innerstes hinein-
zulassen. Sagt ihnen doch, sie mochten bitte draufien blei-
ben. Wenn ihr véllig bewusst und wach geworden seid, und
wenn dieses Bewusstsein vierundzwanzig Stunden am Tag
anhilt, dann werdet ihr in nur ein paar Tagen von unniitzen
Gedanken befreit bleiben, die zu euch kommen wollten.
Und wenn das Auftauchen von unniitzen Gedanken authért,
dann wird eine tiefe Stille in euch entstehen.

Gedanken von euren fritheren Leben und solche, die sogar
noch frither angesammelt worden waren, werden mit dieser
Methode nicht anhalten. Sie werden weiter in euch kreisen.
Gegen sie wird man etwas anderes machen miissen. Aber
gegen neue Gedanken, von auflen, gegen die Anhiufung
von unniitzen Gedanken in euch, dagegen miisst ihr bewusst
sein. Thr werdet in eurer Aufmerksamkeit konzentriert sein
miissen, wachsam sein miissen, aufmerksam beobachten.
Und ihr miisst die Identifikation mit den Gedanken, die sich
in euch angesammelt haben, auflssen. Wir sind mit den
Gedanken in unserm Innern identifiziert; wir stellen eine

133



Art Identifizierung mit ihnen her. Wenn Arger hochkommt,
dann sagt ihr: ,,Ich bin irgerlich.“

Das ist ein Irrtum. Es ist nicht wahr. Thr solltet sagen:
,,Arger ist in mir entstanden.“ Wenn ein Gedanke in euch
entsteht, solltet ihr nicht sagen: ,Ich denke dies®, ihr solltet
sagen: ,Diese Gedanken zirkulieren vor mir.“ Unterscheidet
dieses ,,Ich“. Trennt dieses ,Ich® von den Gedanken und
Gefiihlen in euch. Es ist Instinkt. Es ist lediglich ein Zeuge.

Die grofle Flut von Gedanken, die in eurem Innern hin
und her flieflen, fiilllen euer Unbewusstes aus; sie werden
dort gespeichert. Euer gesamtes Unbewusstes ist mit ihnen
aufgefiillt. Werdet euch ihrer bewusst und 16st eure Identi-
fikation mit ihnen; l6st eure Verbindung mit ihnen und ver-
steht, dass ihr von ihnen getrennt seid und sie von euch
getrennt sind. Beobachtet sie, werdet der Beobachter und
Zeuge. Wenn sie kommen, stellt euch still neben sie und
beobachtet sie so, wie man eine Menschenmenge auf der
Strafle aus der Ferne beobachtet, wie man Végel beobachtet,
die am Himmel fliegen, so wie man Sterne in der Nacht
sicht, wenn sie aufleuchten, wie man einen Kinofilm auf
einer Leinwand sieht.

Genauso betrachtet sie und haltet Abstand dazu. Wenn ihr
einfach nur zum Zeugen werdet und alle Gedanken von
euch selber abtrennt, dann werdet ihr iiberrascht sein. Denn
in dem Mafle wie eure Verbindung mit den Gedanken
schwicher wird, in dem gleichen Mafl werden die Gedanken
in eurem Innern klarer und unterscheidbar. Sie werden lang-
sam absterben und verschwinden.

Gedanken, die von aulen in euer Inneres hereinstréomen
wollen, werden verschwinden und die Gedanken aus eurem
eigenen Innern werden sich auflésen. Dann werdet ihr an

134

einen Punkt gelangen, wo ihr euch vollkommen leer wahr-
nehmt. Und in dem Moment, wo du Leere erlebst, wirst du
das Ganze erfahren. In genau diesem Moment wirst du in
der Prisenz von Wahrheit sein und wirst Géttlichkeit erfah-
ren. Dann brauchst du keine Schriften mehr. Du wirst un-
mittelbar das erfahren, was in den Schriften steht. Du wirst
erfahren, was von Mahavira und Buddha erfahren wurde. Es
ist fiir jeden da, und es ist das Recht jedes Einzelnen auf der
Welt, das zu erfahren. Wir haben es verloren, weil wir noch
so sind, wie wir sind.

Wenn wir ein wenig bewusster werden, ein wenig wacher,
wenn wir ein wenig mehr Miihe darauf verwenden und
weitersuchen, dann werden wir mit Sicherheit die Wahrheit
erfahren und die Erfahrungen machen, die nur wenige
Menschen erfahren konnten. Was aus einem Samen werden
kann, konnen auch alle anderen Samen werden. Und was im
Sein eines einzigen Menschen mdglich ist, ist in jedem
Menschen moglich.

Gedanken sind die Hindernisse. Falsches Denken ist eine
Barriere. Was gelernt worden ist und was wir daraus
gemacht und kultiviert haben, ist eine Barriere. Davon miisst
ihr euch distanzieren, ihr miisst wieder unschuldig werden.
Dann wird Stille, Leere und Frieden sein. Wenn das méglich
ist, dann wird in dir eine ungeheuere Schonheit entstehen.
Eine neue Erfahrung von Wahrheit wird sich Raum neh-
men. Thr werdet in euch eine neue Energie erleben, einen
neuen Raum, und das wird euer neues Leben sein. Es wird
das werden, was du in deiner Gesamtheit bist. Es wird der
Schatz sein, der in der Lage ist, weit iiber das Leben hinaus
zu reichen, das, was niemand zerstéren kann. Und denkt
daran, nur das, was iiber den Tod hinausreicht, ist Leben,

135



weil Leben das einzige ist, das nicht sterben kann. Gegen-
wirtig habt ihr kein Leben, weil du noch nicht Wahrheit
erfahren hast. Du hast Wahrheit nicht erfahren, weil du nicht
still bist und weil du nicht leer bist. Du bist nicht still und
nicht leer, weil du nicht verhinderst, dass die dufieren Ge-
danken in dein Inneres hereinstrémen, und du brichst nicht
deine Identifikation mit all den Gedanken, die sich in dir
drehen.

Man muss die Ursachen verstehen. Wenn wir die gesamte
Ursachenkette richtig verstehen und begreifen, was unseren
Geist fesselt, was uns an den Boden bindet und uns nicht auf-
stehen lisst — die Ketten, die uns Handschellen anlegen und
uns an die weltliche Welt fesseln und uns nicht zur Wahrheit
gelangen lassen —, dann werden wir sicherlich in der Lage
sein, die Ursachen zu erkennen. Und wenn jemand die
Ursachen sieht und beschliefit, gegen diese Griinde vorzuge-
hen, wird er das Ziel erreichen, er wird das erreichen, was
das eigentliche Ziel des Lebens ist.

Wo die Schriften dich nicht hinfiithren kénnen, wird dich
deine Wahrheit hinfithren. Und wenn du deine Wahrheit
erkennst, werden alle Schriften wahr werden. Wenn deine
eigene Erfahrung der Wahrheit geschicht, werden alle Tir-
thankaras und alle Propheten und alle Inkarnationen und
Sohne Gottes in diese Erfahrung einbezogen. Und dann
wirst du sehen, dass das, was sie gesagt haben, wahr ist. Thr
werdet nicht sehen, dass das, was Christus gesagt hat, wahr
ist und was Mahavira gesagt hat, falsch ist. Ihr werdet nicht
erkennen, dass das, was Mohammed gesagt hat, richtig ist
und das, was Rama gesagt hat, falsch ist. Wenn du das nur auf
diese Weise verstehst, dann kommt es aus den Schriften und

nicht daher, dass du Wahrheit erfahren hast.

136

Nur wenn du deine eigene Wahrheit erkannt hast, wirst
du schen, dass das, was Mahavira gesagt hat, was Moham-
med gesagt hat, was Buddha gesagt hat, was Christus und
Konfuzius gesagt haben, was Ramakrishna gesagt hat, alles
wahr ist und dass die Wahrheit dieselbe ist.

Wenn man Wahrheit erfihrt, dann werden alle Schriften
wahr. Aber bevor du Wahrheit erfihrst, wirst du meinen,
dass nur eine Schrift wahr ist und die anderen nicht. Und
solange du denkst, du seiest ein Hindu, dann wisse sehr
genau, dass du noch nicht religios bist. Solange du meinst,
dass du einfach ein Jaina seist, dann sei dir bewusst, dass du
noch nicht religids bist, denn es gibt nur eine Religion.

Wenn du die Wahrheit erfahren hast, dann wird es nur
Religiositit geben. Es wird weder eine spezifische Religion
geben, noch wird sie auf einer spezifischen Schrift basieren.
Moge das Géttliche die Wahrheit in euch entflammen, die
jedem gehort. Moge die derartige Wahrheit erweckt wer-
den. Sie ist bereits in euch prisent, aber ihr habt euch von ihr
entfernt. Mdge das Géttliche in euch ein derartiges Ver-
langen entziinden, eine derartig grofle Unzufriedenheit. Das
ist mein Wunsch.

Ich bin dankbar und gliicklich, dass ihr mir mit einer so
grofien Liebe und Stille zugehort habt. Und schlieflich danke
ich euch allen und biete euch meinen Respekt vor dem Gott-
lichen in euch. Bitte nehmt meinen Respekt an.

137



Offne deine Fliigel der Liebe

Bewusste Seelen!

Wahrheit oder Géttlichkeit zu erfahren ist keine intellektuelle
Suche oder etwas, iber das man nachsinnen miisste. Um
Wahrheit zu erfahren, muss man in der Lage sein, sich dieser
Wahrheit hinzugeben; nur jemand mit einer derartigen
Fihigkeit kann Wahrheit erkennen. Wir kénnen nur in dem
Mafle wissen, wie die Fihigkeit zu wissen in uns entwickelt
ist. Wahrheit ist nicht in dem Maf} begrenzt, wie wir uns das
vorstellen. Wahrheit ist ungeheuer viel grofier und geht in
vielfacher Hinsicht iiber unsere Vorstellungskraft hinaus.

Warum? Wil alles, was wir iiberhaupt wissen konnen,
immer nur ein Bruchteil von Wahrheit ist. Das, was wir
wissen konnen, ist nicht Wahrheit; Wahrheit ist immer
grofler als unser Wissen. Und das ist deshalb so, weil unsere
Kapazitit zu wissen nicht absolut ist. Jemand, der meint, sein
Wissen wiirde alle Wahrheit umfassen, ist bereits blockiert;
er hat bereits sein Wachstum begrenzt.

Was auch immer wir wissen kénnen ist aufgrund unserer

138

Sinne begrenzt. Wenn jemand blind ist, fiir den wird Licht
nicht existieren. Wenn es eine Gesellschaft von Blinden
geben wiirde, wo niemand sehen kann, in einer derartigen
Gesellschaft wiirde es kein Vorstellung iiber das Sehen geben.
Und nicht nur iiber das Sehen von Licht; sie werden auch
kein Konzept iiber Dunkelheit haben. Um etwas iiber
Dunkelheit zu wissen, miissen sie Augenlicht haben und die
Erfahrung von Dunkelheit. Oder wenn wir nicht héren kén-
nen, dann existiert fiir uns auch kein Klang.

Nur das, was die Wirklichkeit uns offenbart, offenbart sich
auch unserer Erkenntnis. Die Begrenzung unserer Welt ist
die Begrenzung unserer Aufnahmefihigkeit. Aber die Welt
ist ja nicht nur das. Unsere Welten und die wirkliche Welt
haben nicht die gleichen Begrenzungen. Unsere Welt hat
ihre eigene Begrenzung, und auf diese Weise gibt es viele
Welten in einer Welt. Wenn man genau hinsieht, gibt es so
viele Welten, wie es Menschen gibt. Es gibt unzihlige
Welten innerhalb einer Welt, weil es unzihlige Wissende,
Sehende und Erfahrende gibt. Die Welt ist in so viele ima-
ginire Bereiche unterteilt, wie es Identititen gibt.

Es gibt viele Tiere, die auf einer Stufe hinter dem Men-
schen stehen, die weniger Sinne haben als der Mensch.
Einige Arten auf den unteren Stufen der Evolution haben
keine Augen, einige haben keine Ohren, einige haben kei-
nen Geschmacks- oder Geruchssinn. Sie sind nicht in der
Lage, die Existenz von Licht, Geriuschen oder Geriichen zu
erkennen. Und ebenso ist das Wissen des Menschen auf
seine Sinne begrenzt. Es wire reine Ignoranz, wenn man
glauben wiirde, das wire die Grenze der Welt. Hitten wir
mehr Sinne, dann wiirden sich auch die Grenzen unserer
Welt verschieben — und das ist tatsichlich aufgrund der

139



wissenschaftlichen Méglichkeiten geschehen. Ich sage das,
weil ich méchte, dass du verstehst, dass wir nur das wissen,
was wir mit unserer Fihigkeit zu wissen schaffen. Unser
Wissen hingt von unserer Fihigkeit ab. Und was fiir die
manifeste Welt gilt, gilt auch fiir die unmanifeste.

Wenn mich die Leute fragen, ob Gott existiert oder die
Seele, dann frage ich sie, ob sie das erfahren kénnen. Die
Frage dreht sich immer um unsere Kapazitit unserer Erfah-
rung, nicht um deren Existenz. Wenn ihr die Erfahrung habt,
dann werdet ihr die Wahrheiten unmittelbar erfahren kén-
nen, die ihr jetzt nicht erfahren kénnt. Und wenn ihr die
Erfahrungen nicht machen kénnt, dann werden euch der-
artige Wahrheiten unwirklich erscheinen. Und wenn ihr sie
blof aus Angst akzeptiert, dann konnen sie nicht Wahr-
heiten sein. Die einzige Wahrheit, die fiir dich Wahrheit sein
kann, ist die Wahrheit, die deine Erfahrung geworden ist.

Vor ungefihr zweitausendfiinthundert Jahren hat jemand
Buddhas Fiifle beriihrt und gesagt: ,,Ich bin zu dir gekom-
men, um die Wahrheit zu wissen. Was ist deine Vorstel-
lung? Was ist dein Konzept?“

Buddha sagte: ,,Was auch immer mein Konzept sein mag,
es wird fiir dich sinnlos sein, denn du hast nicht das Auge,
um die Wahrheit zu sehen. Was auch immer ich sagen
wiirde, wiirde dir unwahr erscheinen. Wie kannst du die
Wahrheit von etwas kennen, das du nicht erfahren hast?”
Buddha sagte zu ihm auch: ,,Ich habe ein Dorf besucht, wo
Leute einen blinden Mann zu mir brachten. Sie baten
mich, ihn davon zu iiberzeugen, dass es Licht gibt. Ich
sagte zu ihnen, das ist verriickt. Wie kann ich jemanden
tiberzeugen, der kein Augenlicht hat? Bringt ihn nicht zu

140

mir. Bringt ihn zu einem Arzt und lasst den seine Augen
behandeln. Es ist Unsinn ihm etwas iiber Licht zu er-
zihlen. Zuerst miissen die Augen geheilt werden. Licht
existiert fiir uns, wenn wir Augenlicht haben.“

Das ist es, was ich euch sagen méochte. Macht euch keine Sor-
gen dariiber was Wahrheit ist. Versucht sicherzustellen, dass
ihr die Sinne entwickelt, die jenseits des Sichtbaren sehen
konnen. Was auch immer wir sehen kénnen ist das Mate-
rielle. Alles, was anders ist als die Materie, liegt auflerhalb des
Bereichs unserer Erfahrung. Solche Empfindungen, diese
Schwingungen, erreichen uns nicht.

Selbst wenn ihr einen Freund trefft, begegnet ihr nur sei-
nem Korper; es gibt kein Treffen mit seinem Sein. Wenn ihr
die Biume drauflen anseht, selbst dann seht ihr nur den
Korper dieser Biume; ihr kénnt nicht die Seele des Baums
treffen. Denn wenn jemand nicht mit seinem eigenen Sein
Kontakt aufgenommen hat, und nicht die Energie seines
eigenen Bewusstseins erfahren hat, wie konnte er denn dann
das Bewusstsein erfahren, welches die Welt durchdringt?

Es geht ja nicht um das Géttliche, nicht um die Wahrheit
oder um Licht; es geht immer um unsere Fihigkeit zu sehen.
Aus diesem Grund ist fiir mich Religion kein Konzept; Reli-
gion ist nach meiner Uberzeugung Therapie. Religion ist
keine Ideologie, vielmehr ist sie Therapie. Wenn es uns
gelingt, die in uns schlummernden Sinne zu aktivieren,
konnen sich neue Erfahrungshorizonte vor uns auftun, und
erst dann werden wir etwas erkennen. Wenn wir sie nicht
erkennen, gibt es weder einen Sinn im Leben noch eine Be-
deutung, noch Gliickseligkeit. Je feinfiihliger ihr seid, desto
tiefer wird eure Empfinglichkeit sein. Mehr und mehr wird

141



sich das Grobe in euch verabschieden, und ihr werdet anfan-
gen, das Besondere, das Feine zu schen. Es wird ein Moment
auftauchen, in dem ihr wahrnehmen werdet, dass diese Welt
aufhort, wie Materie zu erscheinen - ihr fangt an, Gott-
lichkeit in ihr zu sehen.

Darauf miisst ihr euch vorbereiten. Genauso wie ein Bauer
den Boden bereitet, bevor er die Saat siht, in gleicher Weise
muss der, der sich fir Goéttlichkeit 6ffnen méchte, seinen
Boden bereiten. Er muss Musik in sich entstehen lassen;
denn nur dann kann er die Musik erfahren, die um ihn
herum, im Draufien, sich ausbreitet.

Wir kénnen zum Beispiel die Sonne sehen, weil wir
Augen haben. Die Sonne kann uns erreichen, weil wir einen
Sinn und die Fihigkeit haben, uns fiir sie zu 6ffnen. Ich spre-
che, meine Stimme dringt in euch ein, und was ich sage, hat
in eurem Innern Wiederhall, weil ihr eine Empfinglichkeit
habt, der den Klang meiner Stimme in euch hineintrigt.
Gottlichkeit ist jederzeit um uns herum. Jeder Atemzug
gehort ihr, alle unsere Organe gehoren ihr, aber wir sind uns
dessen nicht bewusst — wir halten das Tor geschlossen, wel-
ches sie zu uns bringen kann.

Ich mochte euch drei Schliissel vorstellen, die dieses Tor
offnen kénnen, sodass sich Feinfiihligkeit in euch ausbreiten
kann, durch die das Grobe in euch sich auflsst und das Gott-
liche sichtbar wird. Diese drei Schliissel werden euch vom
Sichtbaren zum Unsichtbaren fithren, vom Groben zum
Subtilen, von der Materie zu Géttlichkeit.

Der erste Schliissel ist: Liebe dich selbst.

Man muss sich selbst lieben und diese Liebe muss unge-
hindert flieflen, bedingungslos, weil ein Mensch, der sich
selbst nicht liebt, auch niemand anderen lieben kann. Und

142

wo Liebe fehlt, ist es unmaglich, das Materielle zu transzen-
dieren. Die Kraft der Liebe ist die einzige Kraft, die der
Mensch zur Verfiigung hat, die nicht materiell ist. Nur
indem er dieses nichtmaterielle Seil in Hinden hilt, kann er
die Leiter zur Géttlichkeit emporsteigen.

Es wird fiir euch sicherlich ein wenig schwierig sein, diese
Selbstliebe zu verstehen, denn eure sogenannten religiésen
Lehren widersprechen dem. Sie bringen euch direkt oder
indirekt bei, dass ihr euch gegeniiber euch selber verletzend
verhaltet. Wir lernen, uns selber zu unterdriicken und zwar
genau auf dieser Basis. Unsere sogenannte Moral und Reli-
giositit bestehen aus nichts anderem als auf Selbstunter-
driickung. Und wie ist Selbstunterdriickung anders denkbar,
als dass wir uns selber hassen und dass wir uns selber gegen-
tiber feindlich eingestellt wiren? Die Religiositit der
Menschheit besteht bislang darin, dich zweizuteilen und so
lebt er in Konflikt und einer Zweiteilung mit sich selber. Es
ist keine Uberraschung, wenn ein Leben, das auf so einer
Grundlage gefiihrt wird, hisslich ist.

Die Schénheit des Lebens kann nicht im Widerspruch mit
sich selbst gelebt werden, denn ein Mensch, der mit sich
selbst kimpft, verliert seine Energie. Und jede Art des
Siegens ist in seinem Leben unméglich. Er kann niemals ge-
winnen, und zwar aus dem einfachen Grund, weil dann
seine beiden Hinde gegeneinander kimpfen - und hinter
diesen zwei Hinden steht er ja selber. Wenn es also einen
Sieg gibt, wer wird dann gegen wen gewinnen? Es wird dann
weder Sieg noch Niederlage geben, sondern lediglich einen
internen Kampf. Und in diesem Kampf findet dann nichts
anderes als ein Raubbau gegen sich selber statt, und ein
bestindiger Energieverlust, und letztlich Tod.

143



Also werden alle Energien des Menschen in Selbstzer-
storung gebunden, sein Leben wird hisslich, verkriippelt und
verschwendet. Nur wenn das Leben sich darin erfiillt, sich zu
vervollkommnen, nur dann wird es durch Wahrheit gekront,
durch Giite und durch Schénheit. Die Lehren der Selbst-
unterdriickung kénnen keine Musik in einem Menschen
entstehen lassen. Im Gegenteil, sie erschaffen Disharmonie.
Und diese Disharmonie besteht aus Schmerz, Qual, Angst.

Jemand, der voll innerer Konflikte ist, fingt an, mit sich
selbst zu kimpfen und spaltet sich in zwei Teile: Ein Teil ist
sein Feind und ein anderer Teil ist er selbst, der einige seiner
Energien als feindlich und andere als freundlich behandelt
und sich so selbst die Hélle schafft. Wir haben ein solches
Leben ein religiéses Leben genannt. Meiner Meinung nach
ist ein religises Leben ein anderes Phinomen. Es ist nicht
ein Leben des inneren Konflikts, sondern der inneren Stille
und Harmonie. Es ist kein Leben der Selbstaufspaltung,
sondern der geistigen Einheit und Ganzheit. Wer diese spiri-
tuelle Harmonie haben will, muss von Anfang an das Funda-
ment dafiir legen.

Niemand kann das Nichtduale erreichen, indem er mit der
Dualitit beginnt, denn das Ende ist bereits im Anfang
begriindet. Erinnert euch also daran, der erste Schritt ist
weitaus wichtiger als der letzte. Gottlichkeit ist die hochste
Harmonie. Und bevor ich eins werde mit dieser Harmonie
ist es entscheidend, dass ich eine Harmonie werde. Diese
Harmonie wird durch Selbstliebe erreicht, nicht durch
Selbstverurteilung, durch Selbsthass oder dadurch, dass man
mit sich selbst kimpft.

Die erste Grundlage eines spirituellen Lebens ist Selbst-
liebe. Das wird euch sicherlich ein wenig verbliiffen, denn

144

uns wurde beigebracht, dass in uns etwas existiert, das unter-
driickt oder zerstért werden muss. Aber lasst mich euch
sagen, dass es nichts in euch gibt, das unterdriickt oder zer-
stort werden miisste. Mit Sicherheit habt ihr Energien, die
transformiert werden miissen, aber nicht zerstort. Sie miis-
sen geliebt, erweckt, aber nicht unterdriickt werden. Sie
miissen kanalisiert, ausgerichtet werden.

Diejenigen, die gegen diese Energien sind, konnen sie mit
Sicherheit nicht erfolgreich transformieren. Erinnert euch
also daran, jemand, der ein Verstindnis hat, kann das Gift in
thm in Nektar verwandeln, aber ein Mensch, der kein Ver-
stindnis hat, verwandelt seinen Nektar in Gift. Deshalb ist
Verstehen fiir mich Nektar, und fehlendes Verstehen ist Gitt.

Wir haben gesehen, dass verweste, stinkende Dinge zu
Diinger werden kénnen. Gerade jetzt hat mir jemand einen
Blumenstrauf} iiberreicht. Wie er duftet! Und in dem
Moment, in dem sein Duft mein Herz erreicht hatte, habe ich
den Ursprung dieses Dufts wahrgenommen. Der Gestank
des Diingers kommt so in den Samen und wird dadurch zum
Duft. Wenn man Diinger direkt am Haus aufbewahrt, wird
man ununterbrochen einen fauligen Geruch riechen. Aber
wenn du diesen Diinger dazu beniitzt, einen Garten anzu-
legen, dann wirst du nach und nach in einem Duft leben. Der
faulige Geruch ist eine unentwickelte Variante von einem
reichen Duft. Ein Missklang ist eine unentwickelte, unorga-
nisierte Form der Musik.

Im Leben eines Menschen gibt es nichts, das zerstdrt oder
zerbrochen werden miisste. Aber ganz viel im menschlichen
Leben muss transformiert, erweitert, entwickelt werden.
Der Mensch hat Energien, und diese Energien sind neutral.
Sie sind weder verdichtig noch unverdichtig, weder gut

145



noch schlecht. Sie werden gut oder schlecht durch die Art
wie wir sie beniitzen. Die Energie, die Sex oder Sexualitit
genannt wird, die die sogenannten religiosen Leute gegen-
einander ausspielen, diese Energie ist vollig neutral. Denn
die gleiche Energie ist gottlich, wenn sie transformiert wird.
Sie ist eine wesentliche Energie der Kreativitit. Und ihre
Ergebnisse hingen davon ab, wie sie genutzt wird. Das hingt
nicht von der Energie selber ab, sondern von unserem Ver-
stindnis und unserer Lebensweise, und wie wir diese nutzen.

Die gleiche Energie wird — wenn sie transformiert wird,
zum Zolibat. Zslibat ist nicht gegen die Sexualitit; sie ist die
Transformation der Sexualitit. Was ihr Arger nennt, die
Energie, die durch Arger ausgedriickt wird, kann zu Frieden
werden. Es ist eine Frage der Transformation. Im Leben geht
es nicht um Zerstérung, sondern um Entstehung, um eine
hohere Art des Entstehens. Wenn dies in kompromissloser
Klarheit begriffen wird, dann geht es nicht mehr um Kon-
flikt oder Feindseligkeit sich selber gegeniiber, sondern viel-
mehr darum, sich selbst zu lieben.

Und das deshalb, weil alles Entstehen, alles Erschaffen bei
dir anfingt, von dir ausgeht, in dir: Betrachte deinen Kérper
nicht als etwas Auflerliches, sondern als etwas, dass unbe-
dingt miteinbezogen sein sollte. Liebe ihn. Er erwacht, wenn
er Liebe empfingt und seine schlafenden Krifte werden
aktiviert.

Der Hass des genusssiichtigen Menschen auf seinen
Korper driickt sich in seiner Genusssucht aus. Wegen dieses
Hasses kann er seinem Korper schaden. Und da die Asketen
eine Reaktion auf diese Genusssiichtigen sind, sind auch sie
nicht weit davon entfernt, ihren Kérper zu hassen. Aber ihre
Richtung ist anders: Sie quilen ihren Kérper im Namen der

146

Enthaltsamkeit. Der eine quilt im Namen der Genusssucht,
der andere im Namen der Entsagung. Aber keiner von ihnen
hat ein Gefiihl von Liebe und Gliickseligkeit gegeniiber dem
Kérper. Die einen missachten ihn im Namen der Askese, die
andern im Namen der Begierde. Keiner von beiden hat ein
wirklich liebevolles, inniges und spirituelles Empfinden fiir
den Korper. Freundlich zum Kérper zu sein, einen liebe-
vollen Bezug zu ihm zu haben, das sind wesentliche Krite-
rien eines gesundheitsbewussten Menschen. Den Kérper zu
missbrauchen ist dagegen das Zeichen eines kranken und
geschidigten Geistes.

Es gibt zwei unterschiedliche Arten von Krankheit: Die
Verirrung der Gierigen und die der Asketen. Aus diesem
Grund wenden sich die Gierigen sofort der Entsagung zu.
Wenn sie nur auf dem Mittelweg anhalten kénnten! Aber es
ist immer leicht, von der einen Ubertreibung zur anderen zu
wechseln, geschweige denn von einer Krankheit in eine
noch groflere! Diese Art der leidenschaftlichen Prediger habe
uns viel eingebrockt. Sie lehren uns, der Korper sei unser
Feind; kimpfe gegen ihn. Und das Ergebnis solcher vergifte-
ten Ratschlige ist, dass die Religion so fixiert ist auf Korper-
lichkeit.

Feindselig gegeniiber dem Kérper zu sein, fithrt auflerdem
dazu, dass man sich auf den Kérper fixiert. Deshalb muss der
Koper transzendiert werden, wenn du iiber ihn hinausgehen
willst. Kimpfe nicht mit ihm, stell dich nicht gegen ihn -
sondern liebe ihn, befreunde dich mit ihm. Der Kérper ist
kein Feind; er ist ein Instrument und in diesem Sinne sogar
ein duBerst faszinierendes Instrument. Beniitze ihn. Thr soll-
tet das, was ithr beniitzen wollt, besonders lieben.

Erstens miissen wir die Liebe zu unserem Korper steigern.

147



Der Korper ist so eine einzigartige Schopfung der Existenz —
er ist eine magische Leiter. Du musst auf ihr emporsteigen,
sie beniitzen, um zur Géttlichkeit zu gelangen. Wer auf
einer Treppe nicht emporsteigt, ist nicht ganz bei Trost,
wenn er dagegen ankimpft. Solche kranken Menschen gibt
es {iberall, hiitet euch vor thnen! Es ist schwer, den Schaden
fiir die Menschheit zu beziffern, der durch sie entstanden ist.
Wir haben keine Vorstellung davon, wie viele Geheimnisse
in unserem Korper verborgen sind, den wir so selbstver-
stindlich erhalten haben.

Jemand, der die Geheimnisse des Korpers erkennen kann,
hat den Schliissel zur Géttlichkeit in Hinden. So klein der
Kérper auch ist, eine unendliche Weite ist in ihm verborgen.
Der Verstand ist in ihm. Die Seele ist in thm. Und in der
Seele verborgen ist Géttlichkeit.

Einst ist ein Heiliger gestorben ...

Er verabschiedete sich von den Menschen um ihn herum,
dankte ihnen allen und bevor er starb, richtete er sich mit
gefalteten Hinden auf und sagte: ,Meine Geliebten, ihr
seid es, die mir geholfen habt, Géttlichkeit zu erreichen.
Bitte nehmt meinen Dank an. Ich konnte gar nichts fiir
euch tun, im Gegenteil, ich habe euch nur dauernd ge-
quilt, verletzt. Ich habe immerzu eure Dienste beniitzt
und euch gar nichts zuriickgegeben. Ich bin voller
Dankbarkeit und entschuldige mich bei euch in diesem
Moment des Abschieds. Welche Fehler ich auch immer im
Umgang mit euch gemacht haben mag, bitte vergebt mir.
Meine Verpflichtung euch gegeniiber ist unendlich grof.
Ohne euch wire ich nicht in der Lage gewesen, diesen
Zustand der Géttlichkeit zu erreichen.

148

Diese Einstellung zum Korper ist notwendig, diese Art der
Dankbarkeit, diese Liebe. Der Heilige sagte zu seinem Kor-
per: ,,Oh, mein geliebter Kérper! Diese Worte fiillen mein
Herz mit unglaublicher Gliickseligkeit. Kann denn nicht das
gleiche Verstindnis euren Kérper erfiillen? Kann ich euch
fragen, ob ihr mit einer derartigen Liebe auf euren Kérper
geblickt habt? Wart ihr jemals fiir seine Dienste dankbar?
Wenn nicht, was ist das dann fiir eine Undankbarkeit? Was
ist das denn dann fiir eine Missachtung, was fiir eine Igno-
ranz? Was fiir ein unhofliches Verhalten?

Wir brauchen ein tieferes Verstindnis tiber den Kérper,
ein neues Bewusstsein, achtsam mit dem Koérper umzuge-
hen, wir brauchen einen freundlicheren Zugang zu ihm. Auf
deiner langen Reise ist er dein Begleiter — im Schmerz wie
in der Freude. Er ist ein Mittel, eine Leiter nach oben.

Deshalb wird ein verstindiger Mensch meiner Meinung
nach nicht grausam sein und den Kérper quilen. Aber es gab
so viele krankhafte Menschen auf dieser Welt, und es gibt sie
immer noch - Menschen, die ihren Kérper Qualen ausge-
setzt haben, Gewalt und Unterdriickung. Sie haben ihre
Korper derart tyrannisiert, dass mir die Trinen kommen.
Und ich bete, dass die Menschheit von dieser Art der Spiri-
tualitit befreit werden moge.

Das Verhalten dieser krankhaften Leute beweist lediglich,
dass sie ihre Intelligenz verloren haben, und sonst gar nichts.
Aber die korrupten Einfliisse solcher Leute sind immer noch
tiberall zu spiiren und sie tiben immer noch Einfluss aus.
Bitte befreit euch von solchen krankhaften Lehren. Diese
Leute diirfen nicht verehrt werden. Sie sollten behandelt
werden. Ich hoffe, dass wir das eines Tages tun kénnen.

Nur auf der korperlichen Ebene zu schwelgen, verursacht

149



Schwiche, Fehlverhalten, Unzufriedenheit. Hass auf den
Korper ist das Ergebnis solch eines unausgewogenen Lebens-
konzepts. Auf diese Weise werden unsere Fehler dem
Korper zugeschoben, der daran véllig unschuldig ist.

Ich bitte euch instindig, euch der strengen Praktiken
bewusst zu sein, die auf dem Hass des Korpers beruhen,
denn so wie ihr euch dem Kérper hingegeben habt, habt ihr
euch entsprechend zu diesen strengen Praktiken hingezogen
gefiihlt. Wenn jemand gierig wird, wenn er Reichtum sieht
oder die Schénheit von jemandem zu schitzen weifl, und
wenn er seine Augen blendet, wiirde ich ihn als verriickt
bezeichnen, denn es sind nicht die Augen die verlangen, dass
man gierig oder lustvoll ist. Die Augen sagen iiberhaupt
nichts aus sich heraus. Sie sind in Einklang mit dem, wie du
sie nutzt. Der Korper ist dein Untergebener; der Korper ist
in jeder Hinsicht dein Diener, er ist bereit, in die Holle zu
gehen. Und wenn du von ihm verlangst, er mége in den
Himmel gehen, dann wird er auch das tun.

Es geht also nicht um den Korper, es geht um deine
Willenskraft. Und denk daran, der Korper gehorcht immer
dem Willen. Wenn wir den Willen nicht verindern, son-
dern stattdessen anfangen, den Kérper zu misshandeln,
wenn wir ihn schikanieren oder gar zerstoren, dann ist das
ein Fehler. Den Kérper zu misshandeln ist eine Art der Ge-
waltausiibung - Selbstmisshandlung. Ich unterstiitze das
nicht. Was ich unterstiitze ist Selbstliebe. Und ich kann
sehen, dass es nichts Idiotischeres gibt, als Gewalt gegen sich
selbst.

Aber Selbstliebe — und damit meine ich jetzt nicht eine
Personlichkeit, die sich nur um sich selbst dreht. Ein selbst-
bezogener Mensch liebt sich niemals selber. Hitte er sich

150

geliebt, dann wire er frei von Ego, denn keine Hélle ist
schmerzhafter als das Ego. Der egozentrische Mensch hingt
die Religion an den Nagel und wird selbstzerstorerisch.
Nichts belohnt und ernihrt das Ego mehr als diese Art des
Handelns. Und aus genau diesem Grund kann man eine der-
artige Arroganz bei den sogenannten Asketen feststellen, die
angeblich der Gesellschaft den Riicken gekehrt haben, den
Heiligen, und den Pseudomystikern. Sie sind Egoisten, denn
sie sind Heilige aufgrund ihres Egos.

Es kann in der Existenz nichts geben, das fiir dich ungiin-
stig ist; es kann nichts geben, das gegen dich wire. Wenn du
aber der Existenz nicht folgst, oder du missbrauchst sie sogar,
dann ist das etwas anderes. Wenn ein Stein auf der Strafie
liegt, dann macht der intelligente Mensch ein Sprungbrett
aus ihm. Aber fiir einen ignoranten Menschen ist so ein vor-
gefertigtes Trittbrett eine Barriere, ein Hindernis. Im Leben
geht es um nichts anderes als darum, was du in den Dingen
sichst. Wenn die Perspektive falsch ist, macht das einen enor-
men Unterschied. Und auf alle Fille ist ein Kérper, den ein
Mensch als seinen Feind sieht, dann auch tatsichlich ein
Feind fiir ihn.

Fange an, deinen Kérper als Freund zu sehen; sehe in ihm
einen Freund, er ist dein Freund. In dem Moment, in dem
Kampf und Hass iiberwunden worden sind, ist es so, als wire
eine Last von dir abgefallen; Anspannungen verschwinden,
du nimmst Frieden und Entspannung wahr. Probier es aus,
spiire es. Erinnere dich aber, der Kérper ist nur ein Medium;
er fithrt nicht irgendjemanden irgendwohin. Lass alle Ab-
neigungen ihm gegeniiber fallen. Wenn du auf ihn ohne
Vorurteil siehst, wird dein Herz mit Liebe fiir seine stillen
Dienste erfiillt sein. Und du musst nicht an der physischen

151



Ebene halt machen; es gibt weitaus mehr Tiefen auszuloten.
Der Koper ist der unmittelbare Anfangspunkt deiner Reise
zur Selbstliebe. In dem Mafle wie du tiefer in deinen Korper
hineingehst, wirst du sehen: Da gibt es keinen Mind — weder
Verstand noch Urteil. Auch der Mind muss geliebt werden;
auch er muss zu deinem Freund werden. Wir kennen iib-
licherweise nur diese beiden Ebenen unserer Personlichkeit.
Um iiber sie hinauszugehen oder tiefer in sie einzudringen,
miissen sie genutzt werden.

Genauso wie beim Korper, so gibt es auch Propaganda
gegen den Verstand — sogar noch mehr. Der Verstand steht
im absoluten Zentrum des Widerspruchs in den sogenann-
ten Religionen. Wenn wir uns davon befreien wollen, dann
miissen wir uns zuerst von diesem Hass befreien, der gegen
den Verstand gerichtet ist.

Der Verstand ist eine Energie - die gleiche wie alle anderen
Energien in der Existenz. Wenn wir vom Verstand befreit
sein wollen, dann miissen wir uns zuallererst vom Hass be-
freien, der gegen den Verstand gerichtet ist.

Der Verstand ist eine Energie und insofern unterscheidet
er sich nicht von all den anderen Phinomenen der Existenz.
Und es ist sogar so, dass er nicht nur so eine Energie ist wie
all die anderen Energien, sondern er ist hoher entwickelt
und von einer sehr subtilen Qualitit. Es ist nicht nur tdricht,
ihn zu verurteilen, zu bekimpfen und zu missbrauchen, son-
dern auch duflerst destruktiv.

Wir miissen zunichst erkennen, dass der Mensch nicht
mit allen Mysterien des Geistes vertraut ist und nicht weif},
wie er diese geistige Energie nutzen kann. Mit dem Geist
verhilt es sich genau so wie einst mit der Elektrizitit. Es gab
eine Zeit, in der Elektrizitit immer zerstorte, aber heute

152

wird sie in schopferische Arbeit kanalisiert. Der Tag, an dem
der Mensch wirklich mit der geistigen Energie vertraut wird,
wird ein gesegneter und schopferischer Moment in der
Geschichte der Menschheit sein.

Der Verstand ist eine Schatzinsel voll zahlloser Krifte.
Aber die, die gegen den Verstand sind, kimpfen mit diesen
Kriften und zerstoren sich selber. Fiir sie liegt der Haupt-
grund fiir die Verurteilung und fiir die Gegnerschaft zum
Verstand in seiner Ruhelosigkeit. Aber Ruhelosigkeit ist das
Symbol fiir Leben schlechthin. Allerdings sind sehr viele
Menschen dem Leben gegeniiber negativ eingestellt und sie
sehnen sich selbst nach dem Tod. Diese Leute finden es gut,
sich ihrer Lethargie hinzugeben, weil sie in diesem Zustand
Frieden finden.

Lasst mich euch sagen: Frieden, der aus Lethargie entsteht
ist falsch. Eine Lethargie des Verstands ist selbstmérderisch.
Die Stille, die ihr in dieser Lethargie seht, ist die Stille eines
Friedhofs. Was wertvoll ist, ist der Frieden, der aus der
Kenntnis des Verstands entsteht, nicht daraus, den Verstand
abzutdten. Nur so ein Frieden ist hilfreich. Diese Art des
Friedens kann zu einem Motor werden, der uns zu hoheren
Bereichen emporhebt. Ein toter Frieden richtet sich auf die
Materie, nicht hin zum Géttlichen.

Ein lebendiger Frieden und lebendige Stille sind notwen-
dig, weil nur das, was lebendig ist, ein Tor zum ultimativen
Leben fithren kann. Deshalb verlange ich nicht von euch,
still zu werden indem ihr den Verstand abtétet und mit ihm
seine Ruhelosigkeit. Lasst euch niemals auf diese Art von
Dummbeit und Dumptheit ein. So wie es ist, gibt es schon
jede Menge Trigheit; bitte vermehrt sie nicht auch noch.

Ich méchte einen Verstand, der lebendig und gleichzeitig

153



friedlich ist. Nur so ein Frieden wird lebendig sein und
gleichzeitig friedfertig. Nur ein Frieden, der ohne die Ruhe-
losigkeit zu verlieren erlangt werden kann, kann lebendig
sein - eine Qualitit lebendigen Flieflens. Wir brauchen nicht
den Frieden eines Teichs. Wir brauchen den Frieden von
Fliissen, die sich unermiidlich in den Ozean ergieflen. Wenn
das passiert, dann konnt ihr Géttlichkeit erlangen.

Deshalb sage ich euch: Seid nicht ungliicklich iiber die Un-
ruhe des Geistes, verurteilt ihn nicht und werdet nicht sein
Feind. Seid ihm vielmehr dankbar. Andernfalls wirt ihr
lingst zu einem Weiher geworden. Wenn der Verstand nicht
ruhelos wire, wiirdet ihr euch zu einer Miillhalde entwickelt
haben, die aus konzentriertem Dreck besteht. Wenn der
Verstand nicht ruhelos wire, wiirden die Gierigen an der
Gier kleben, die Sinnlichen an der Sinnlichkeit, und die
Sexuellen wiirden fiir alle Zeiten am Sex kleben. Und dann
gibe es keine Moglichkeit, sich zur Géttlichkeit zu erheben.
Irgendwo in der Mitte der Reise wiirde irgendetwas als Ersatz
tir reine Gottlichkeit gefunden werden miissen. Aber
falsche Gotter werden angesichts der Ruhelosigkeit des Ver-
stands hinweggespiilt, und der Verstand schreitet voran.
Denn der Verstand ist Ruhelosigkeit, er bewegt sich vorwirts
und erlaubt euch nicht, einzuschlafen.

Es gibt einen groflen geheimen Schliissel hinter der Ruhe-
losigkeit des Verstands, den ich euch verraten méchte. Der
Grund, warum der Geist ruhelos ist, liegt darin, dass er es
nicht zulisst, sich auszuruhen, bevor man nicht das endgiil-
tige Ziel erreicht hat. Der Verstand stoppt seine Ruhelosig-
keit nur im Géttlichen und niemals eher. Das ist ein grofies
Geschenk; andernfalls hittet ihr euch irgendwo davor zur
Ruhe gesetzt, auf dem Marktplatz vielleicht, und ihr hittet

154

eure ultimative Bestimmung vergessen. Also beklagt bitte
nicht die Ruhelosigkeit des Verstands, verdammt ihn nicht.
Betrachte ihn als einen Segen und nutze ihn fiir deine
Entwicklung,

Erinnere dich daran, dass etwas nicht stimmen muss, wenn
dein Verstand nicht still ist, deshalb will der Verstand dort
nicht ruhen. Du willst dich hinsetzen, der Verstand will es
nicht - sicherlich bist du nicht am richtigen Ort. Der Geist
weckt dich auf, indem er unruhig wird, aber du weigerst
dich, aufzuwachen und schaust stattdessen auf den Verstand,
als wire er dein Feind.

Ich habe gehért ...

Es gab einen Kénig in Agypten, der in einem kleinen Dorf
einen Mystiker aufsuchte. Der Kénig hatte grofien
Respekt vor diesem Mystiker, also ging er in sein Dorf, um
ihn in seinen Palast einzuladen. Er hatte den Mystiker vor-
her nicht informiert, dass er ithn besuchen wiirde, und als
er die Hiitte des Mystikers erreichte, safl da einer seiner
Schiiler. Er bat den Kénig, sich zu setzen und vor der
Hiitte zu warten. Er sagte, er wiirde den Meister holen.
Aber der Kénig setzte sich nicht, sondern lief stattdessen
herum. Dann bat ihn der Schiiler, in der Hiitte Platz zu
nehmen, aber der Kénig wollte nicht in die Hiitte und
blieb stattdessen draufien und lief weiterhin vor der Hiitte
auf und ab. Als der junge Schiiler das sah, war er verbliifft.
Er ging und rief den Meister und fragte ihn beziiglich des
seltsamen Verhaltens des Konigs.

Der alte Mystiker sagte: ,,Wir haben nicht den richtigen
Stuhl fiir den Konig, deshalb liuft er lieber auf und ab.*

155



Ich mochte euch sagen, dass der Verstand aus dem gleichen
Grund ruhelos ist. Bislang ist er nicht in der Lage gewesen,
tiir sich selbst den angemessenen Thron zu finden - aus die-
sem Grund ist er unruhig. Findet den angemessenen Thron
fiir ihn! Aber statt das zu tun, fillt euch nur ein, euch iiber
seine Ruhelosigkeit zu beschweren.

Habt ihr jemals dariiber nachgedacht, welche Plitze ihr
alle fiir ihn besorgen kénntet, an denen er sich niedersetzen
konnte? Mochtet ihr, dass er sich auf einem jener Sitze nie-
derlassen wiirde? Mein Freund, die Ruhelosigkeit des Minds
ist ein grofler Segen fiir dich. Er setzt sich nicht nieder, wo du
es mochtest. Der Mind setzt sich nirgendwo nieder, ehe er
nicht Gottlichkeit findet. Das ist ein grofler Segen.

Die Ruhelosigkeit des Geistes ist sehr hilfreich. Denkt
daran, wo auch immer der Geist sich weigert, sich niederzu-
lassen, begreife, dieser Platz ist nicht der richtige fiir ihn. Mag
sein, du versuchst, ihn mit Gewalt zum Sitzen zu bewegen,
aber er wird wieder und wieder aufstehen und anfangen, wie
ein Verriickter herumzulaufen. Diese Herumlauferei wird
bis zum Platz fiir die ultimative Ruhe anhalten. Und dieser
Platz der ultimativen Ruhe ist die Géttlichkeit.

Die Leute sagen, der Verstand miisse sich konzentrieren,
um Géttlichkeit zu finden. Ich sage, wenn du Géttlichkeit
findest, wird der Verstand auf einen einzigen Punkt konzen-
triert sein. Sie sagen, beruhige den Verstand, und du wirst
Gottlichkeit finden. Ich sage, wenn du das Géttliche findest
wird der Verstand ruhig sein.

Der Verstand bewegt sich tiberall da hin, wo Gliick vor-
handen ist. Der Verstand bewegt sich nicht Richtung Un-
gliick, er bewegt sich Richtung Gliicklichsein. Und in dem
Moment, wo das Gliicklichsein verschwindet, rennt der

156

Verstand wieder weg. Deshalb macht der Verstand auch
keine Pause - nirgendwo.

»Du kannst bis zu zehntausend Rupies gewinnen!* -
Zuerst konnte der Verstand dariiber gliicklich sein. Zehn-
tausend Rupies sind schon beisammen! Aber dann rennt der
Verstand schon wieder los. Er konnte kaum fiir zehntausend
Rupies anhalten, und dann wurde er desillusioniert. Man
kann eine Million Rupies zusammensammeln, aber der Ver-
stand wird auch dann wieder desillusioniert sein. Versuche
eine Million zusammenzubekommen, aber es wird immer
das Gleiche sein, der Verstand rennt weiter und weiter. Wo
auch immer eine Ahnung von Gliick auftaucht, er rennt in
diese Richtung. Und mit der Erkenntnis der Enttiuschung
wendet er sich ab.

Der Verstand hoért auf zu rennen, wenn er wirkliches
Gliick findet, das nicht mehr auf Hlusionen basiert. In dem
Moment, wo er sich getiuscht fiihlt, wird er ruhelos. Solange
er aber im Banne eines Zaubers ist, hat er immer noch etwas
Zeit; hat er aber wirkliches Gliick gefunden, dann wird er
wirklich still sein. Dann ist das Herumrennen keine Option
mehr fiir ihn.

Ich werde dich also nicht auffordern, deinen Verstand
gewaltsam anzuhalten. Erzwungene Ruhe fiihrt zur Dumpf-
heit, fithrt aber keinesfalls zum endgiiltigen Ziel. Der Ver-
stand ist erst am wirklichen Ziel ruhig. Das hat zu dem
Missverstindnis gefiihrt, dass man dem endgiiltigen Ziel
niherkime, wenn man ihn nur zur Ruhe bringen kénnte.
Damit spannt man aber den Wagen vor das Pferd. Das ist so,
als wiirde man die Augen schlieflen um zu schlafen, man
kénnte dann meinen, jemand wiirde schlafen, weil er die
Augen geschlossen hat.

157



Ich méchte, dass ihr dem Verstand dabei helft, sich langsam
und liebevoll in Richtung eines Erblithens aufzumachen, in
die Richtung, in der wirkliches Gliick und Gliickseligkeit
aufscheint. Schickt den Verstand Schritt fiir Schritt in so eine
Richtung. Erhebe deine Augen, um Gliickseligkeit zu erfah-
ren, und der Verstand wird im selben Moment folgen.
Zwinge deinen Verstand nicht, manipuliere ihn nicht; das
wiirde genau zum Gegenteil fithren: Der Verstand beginne
dann, sich dir zu widersetzen, gegen dich zu arbeiten. Dann
werden deine Ziigel fiir deinen Verstand zu einer Einladung
und deine Widerspriiche zu einer Aufforderung. Er beginnt
dann Gefallen daran zu finden, sich in die Richtung zu
bewegen, die du versucht hast, ihm auszureden. Das ist ganz
natiirlich. Du wirst unnétigerweise frustriert werden, weil
du diese einfache Gesetzmifigkeit nicht kennst.

Das erste, was man also wissen muss, ist, dass der Verstand
nicht dein Feind ist. Begleite ihn liebevoll auf seinem Weg
und unterriicke nicht seine Instinkte. Verschaffe dir Bewusst-
heit tiber ihn. Im Licht deines Wissens wird nur das iibrig
bleiben, was gut ist. Und wir wissen, dass wir das erobern,
was wir lieben. Mach dir immer wieder diese goldene
Maxime bewusst: Wir kénnen nicht das besiegen, was wir
hassen. Wir koénnen niemals gewinnen. Niemand. Es ist
unmdglich das zu erobern, was wir hassen und was wir als
unseren Feind begreifen. Wir konnen nur das erobern, was
wir lieben. Diejenigen, die ihren Verstand erobern wollen,
miissen ihn lieben. Aufler Liebe gibt es keinen anderen Weg,
um zu gewinnen.

Also ist der erste Schliissel, dich selbst zu lieben, und nicht,
dich zu hassen. Transformiere dich, unterdriicke dich nicht.
Verursache keinen Konflikt in dir. Mache aus dir ein organi-

158

sches Ganzes — und das kann nur die Liebe vollbringen.
Wenn ich damit beginne, mich zu lieben, so wie ich bin und
was auch immer ich bin, dann bin ich mit Liebe erfiillt, und
aller Hass und alle Verurteilung verschwinden aus meinem
Verstand. Fange an, das ganze Sein zu lieben, und ein unge-
teiltes Sein wird in dir geboren. Das Sein kann nur auf diese
Weise geboren werden.

Weil Liebe vereint, integriert sie alle Einzelteile in mir.
Und wenn ihr integer seid, werden unglaubliche Energien
und Krifte in euch geboren. Die Energie, die vergeudet
wird, wenn sie aufgeteilt ist, wird unendlich, wenn sie zu-
sammengefiihrt wird und sich nicht mehr verzettelt. Und
das Erstaunlichste ist, dass diese Energie, diese Kraft die
unbedeutenden Dinge, fiir die man frither gekidmpft hat und
die man doch nicht besiegen konnte, umwandelt.

Ein integriertes Sein ist die Grundlage dafiir, dich zu trans-
formieren. Wenn du dich verindern willst, wenn du dich
erneuern willst, dann werde erst eins in dir. Ein fragmentier-
ter Mensch verschwendet seine ganze Energie damit, mit
seinen inneren Anteilen zu kiimpfen, sie innerlich zu organi-
sieren und zu versuchen, sie in eine Balance miteinander zu
bringen. Er hat dann keine Energie mehr iibrig, um sich
noch zu transformieren. Nur jemand, der sich selbst so liebt,
dass er mit sich eins werden kann, der hat diese Energie.

Und was ist der andere Schliissel beim Flug der Liebe? Der
erste Schliissel ist, dich zu lieben. Und der zweite Schliissel
ist, andere zu lieben. Seid wohlwollend, liebt, seid gewaltlos
und habt Mitgefiihl gegeniiber all dem Leben, das ihr um
euch herum seht. Sonst werdet ihr euch nie zu der Art von
Liebe hinbewegen, die euch zur Géttlichkeit fithrt.

Christus hat gesagt: ,,Wenn du in die Kirche gehst, kniest

159



du nieder und erhebst deine Hinde zum Géttlichen. Aber
wenn dein Nachbar iiber dich idrgerlich ist, dann gehe zuerst
zu ihm und zeige ihm, dass du ihn liebst. Da verwirkliche das
Gottliche. Geh zu ihm, sei liebevoll zu ihm, entschuldige
dich und mache deinen Frieden mit ihm.“

Wen jemand keinen Frieden machen kann mit Menschen,
wie kann er denn dann mit dem Géttlichen und mit sich
selbst Frieden machen? Ein Mensch, der die Liebe auf der
menschlichen Ebene nicht teilen kann, kann auch sein Gebet
auf dem spirituellen Weg nicht teilen.

Ein Ménch lebte in einem Dorf.

Ein Mann kam ins Dorf und fragte ihn, wie er Géttlichkeit
finden konnte. Was konnte ihm dabei helfen?

Der Moénch sah thn von oben bis unten an, innerlich und
duflerlich, und sagte: ,Ich mochte dir eine Frage stellen,
und erst dann kann ich dir etwas dazu sagen. Liebst du
jemanden?“

Dieser Mann musste wohl gedacht haben, dass Liebe eine
Disqualifikation auf dem spirituellen Pfad sei, also sagte er:
,Ich liebe niemanden. Ich mochte nur Selbstverwirk-
lichung erreichen.“

Der Monch sagte: ,,Denke noch einmal genauer nach, und
zwar in der ganzen Tiefe. Erkenne dich innerlich. Liebst
du deine Frau, deine Kinder, deine Familie, deine
Freunde?”

Der Mann sagte: ,,Nein! Ich liebe niemanden. Ich méchte
Géttlichkeit erfahren.®

Der Ménch wurde ganz still; Trinen stiegen in seinen
Augen auf. Der Sucher war verbliifft.

Er fragte: , Warum weinst du, und warum sagst du nichts?*

160

Der Ménch sagte: ,Wenn du jemanden lieben wiirdest,
hitte ich diese Liebe in eine Géttlichkeitserfahrung trans-
formieren kénnen. Aber du hast keine Liebe in deinem
Herzen, also ist dieses Tor geschlossen.

Im Namen der Religion sagen euch viele Lehren, niemanden
zu lieben. Alle diese Lehren stirken euer Ego. Sie erlauben
euch nicht, Selbstverwirklichung zu erlangen, denn die Liebe
ist das Eingangstor dazu.

Wieso diese Angst vor der Liebe? Das liegt vermutlich an
der ganz einfachen Tatsache, dass sie euch einsperren kénnte.
Aber Liebe kann dich nur einsperren, wenn du nicht in der
Lage bist, sie weiterzugeben.

Das heifit also, der Mangel an Liebe sperrt dich ein, nicht
die Liebe als solche. Wenn deine Liebe sehr klein ist, dann
bindet sie dich. Ein Mangel an Liebe schrinkt dich ein.
Wenn deine Liebe grenzenlos ist, dann durchbricht sie alle
Schranken und fingt an, tiberzuflieflen. Wenn sie so unend-
lich ist wie der Himmel, dann gibt es keine Grenzen mehr
fiir sie.

Aus diesem Grund bitte ich euch, eure Liebe auszudeh-
nen, sie ins Grenzenlose auszuweiten. Richtet keine Schran-
ken auf, keine Bedingungen. Lasst sie sich ins Grenzenlose
ausdehnen; lasst sie sogar iiber die Person hinauswachsen,
die diese Liebe betrifft. Sie sollte nirgendwo authoren, sie
sollte keinen Halt machen - nirgendwo. Die Furcht, dass sie
sich irgendwo niederlassen konnte, macht den sogenannten
religidsen Menschen Angst. Aber wenn meine Liebe irgend-
wo Halt macht, dann ist das mein Fehler, nicht der Fehler
der Liebe. Wie lisst sich Antagonismus aus Liebe damit
rechtfertigen? Der Liebhaber muss getadelt werden, nicht

161



die Liebe selber. Die Liebe endet, wo der Liebhaber versagt.
Einer, der gegen Liebe ist, wird engstirniger und oberflichli-
cher. Selbst wenn es moglich wire, dass die Liebe sich ins
Unendliche ausbreitet, wird das verhindert. Das ist der
Grund, warum der Geist der religiosen Menschen so eng ist.
Meine Vision ist, dass Liebe entwickelt werden muss und ein
Mensch muss sich in der Liebe verlieren. Wer auch immer
die Liebe verliert, hat nur sein Ego gerettet.

Dehnt eure Liebe aus. Wenn wir einen Stein in einen Teich
werfen, dann breiten sich seine Wellen zu den Grenzen des
Teichs hin aus. Und sie breiten sich solange aus, bis sie die
weitentfernten Grenzen des Teichs erreichen. In der gleichen
Weise sollte die Liebe, wo auch immer und fiir wen auch
immer sie entstand, sich wie Wellen ausbreiten, bis sie die
Ufer der Gottlichkeit erreicht. Eine solche Liebe wird zu
Gebet; dann ist die Liebe selbst Gebet.

Ich sage nicht, dass ihr eure Eltern, eure Frau und eure
Kinder hassen sollt; tatsichlich bitte ich euch nicht, jeman-
den zu hassen. Ich bitte euch, sie so sehr zu lieben, dass all
diese Liebe nicht in ihnen festgehalten werden kann und zu
tiberflieflen beginnt. Liebt so sehr, dass die Liebe nirgendwo
festgehalten werden kann und beginnt iiberzuflieflen. Er-
schafft so viel Liebe in euch, so unendliche Liebe, dass nichts
aufler der Existenz diese Liebe halten kann, denn nur das
Unendliche kann das Unendliche halten. Wenn die Liebe
unendlich ist, kann das Endliche sie nicht halten. Die Liebe
wird weit dariiber hinausgehen.

Die anderen aber werden diese grofle Liebe sehr wohl
bekommen; sie werden mit Liebe erfiillt sein, aber deine Art,
sie zu lieben, wird keine Grenze fiir dich sein. Es wire erst
dann eine Grenze, wenn die Liebe nicht im Fluss wire,

162

wenn sie stagnieren wiirde. Wenn Liebe stagniert, wird sie
zu Anhinglichkeit, zu Abhingigkeit, wird sie zur Begierde.
Aber Liebe, die wichst, wird zum Gebet, zu Géttlichkeit —
sie wird befreit. Wenn Liebe ohne zu verebben wichst, dann
wird sie zu Freiheit. Sie sollte weiterwachsen bis es nieman-
den mehr gibt, den du nicht lieben konntest. An diesem
Punkt kommt es zu einer Vereinigung, die eine wirkliche
Vereinigung ist. Es ist die Vereinigung mit dem Ganzen.

Also erinnert euch daran, ich schlage euch vor, euch selbst
zu lieben und jeden zu lieben. Betrachtet niemals Liebe als
etwas Schlechtes; achtet nur darauf, dass sie nicht authort zu
flieflen. Den Fluss der Liebe zu stoppen ist schlecht. Aber die
Leute haben die Liebe missverstanden, und seitdem sie sie
missverstanden haben, schrumpft sie. Sie wissen nicht, dass
eine schrumpfende Liebe zu einer stagnierenden Liebe wird.
Je unbeweglicher sie wird, desto schmutziger wird sie, und
desto mehr wird sie sich in sich verschlieflen.

Wenn ein Mensch seine Liebe von allen anderen Men-
schen abzieht, was wird dann passieren? - er wird auf sein
Ego zuriickgeworfen werden. Einer, der Liebe von allen
anderen abzieht, zieht sich in sich selbst zuriick, er zieht sich
schwerpunktmifig auf sein Selbst zuriick, auf sein Ego, aufs
Ich, Ich, Ich. Das ist die grofite Distanz zwischen dem Brah-
man und dem Ich.

In der Existenz sind es diese zwei Punkte, die am weitesten
voneinander entfernt sind. Fin Mensch, der in seinem Ich
eingefroren ist, ist in der Hoélle seines Ichs. Sein Elend und
sein Schmerz sind endlos. Sein Elend wird unendlich sein,
seine Leiden werden unendlich sein, denn seine Tore zur
Gliickseligkeit sind verschlossen. Sie 6ffnen sich nur durch
die Liebe. Die Tore zu Schénheit sind fiir ihn geschlossen, sie

163



offnen sich mit Liebe. Die Tore zu Musik sind geschlossen,
denn sie 6ffnen sich durch Liebe.

Liebe ist der Schliissel zu Wahrheit, Giite und Schonheit.
Sie ist ein Geheimschliissel. Alles Hochste im Leben wird
durch Liebe offenbart und vom Ego geschlossen. Gewiss, das
Ego ist ein weiterer Schliissel, aber der 6ffnet kein anderes
Tor als das zur Hélle. Und denkt daran, es gibt keine anderen
Schliissel als diese zwei Schliissel. Und denkt weiter daran:
Man kann nur einen Schliissel gleichzeitig haben. In der
Struktur der Existenz kann eine Person keine zwei Schliissel
gleichzeitig haben. Nur ein Mensch, der bereit ist, einen die-
ser Schliissel dranzugeben, bekommt den anderen Schliissel.

Liebe ist nicht nur der Schliissel, mit dem die Tore des
menschlichen Herzens gedffnet werden, sondern sie 6ffnet
das Herz als solches, sei es nun ein Stein, sei es eine Pflanze,
ein Tier oder das Géttliche.

Die Liebe des Botanikers Luther Burbanks zu Pflanzen
war allgemein bekannt. Dadurch, dass er die Pflanzen
liebte, konnte er sie dazu bringen, ihm zu gehorchen.

Er wiirde zu dornigen Pflanzen sagen: ,Freunde, ihr
braucht keine Angst zu haben. Ihr braucht diese Dornen
nicht, um euch zu beschiitzen. Reicht meine Liebe nicht
aus, um fiir euch zu sorgen?”

Und als Antwort auf seinen Liebessegen horten die dorni-
gen Pflanzen aus der Wiiste ihm zu, und er konnte mit
Erfolg eine neue Art von Pflanzen ohne Dornen ziichten.

Ich sage, dass Liebe selbst das Unmégliche maglich machen

kann. Und wirklich, was ist unméglicher als Géttlichkeit?
Aber auch sie wird durch Liebe méglich. Und Liebe ist nicht

164

unméglich - sie ist in jeder Hinsicht einfach. In Wahrheit
existiert sie ja bereits in jedem von uns, ihr miisst sie nur ent-
wickeln und ausweiten. Die Samen der Liebe sind in jedem
von uns, doch nur sehr wenige sind so gliicklich, dass sie an
die Bliiten der Liebe herankommen. Warum? - weil wir
thnen nicht erlauben, zu keimen.

Wir wollen Liebe, aber wir reichen sie nicht weiter. Liebe
wichst nicht dadurch, dass wir sie behalten; sie wichst da-
durch, dass wir sie geben. Liebe ist ein bedingungsloses
Geschenk. Und wer auch immer diese Art der Liebe leicht
geben kann, der bekommt sie auch in verschwenderischer
Art und Weise.

Wenn ihr Liebe weitergebt, dann erschafft ihr in euch die
Fihigkeit, sie zu erlangen; das fiihrt dazu, dass ihr ihrer wiir-
dig seid. Und je mehr Liebe ihr bekommt, desto mehr gebt
ihr sie an andere weiter. Auf diese Weise entstehen mehr
und mehr tiefe Liebeserfahrungen und nach und nach trans-
formiert sich das Sein in Liebe - in nichts anderes als Liebe.

Diejenigen, die anfangen um Liebe zu betteln, werden
niemals in der Lage sein, tiberhaupt mit dem Lieben anzu-
fangen. Liebe ist ein Kaiser; sie ist kein Bettler. Wer darum
bittet, erhilt sie nicht, und in seinem Versagen wird er lang-
sam unfihig, sie zu geben. Und in dem Mafle, wie dieses
Versagen grofier wird, wird es immer unméglicher, Liebe zu
empfangen.

Denkt also daran, dass Liebe ein Geben ist, ohne irgendet-
was dafiir zu verlangen. Befreit die Liebe von der Erwartung
nach einem Gegengeschenk. Liebe ist kein Deal; sie ist ganz
einfach Geben. Die Freuden der Liebe sind in ihr selbst
begriindet, nicht dadurch, etwas zuriickzubekommen. Der
schlichte Akt des Gebens gibt dir selber so viel, dass es keine

165



Frage ist, etwas daftir zuriickzubekommen. Aus diesem
Grund ist derjenige, der Liebe gibt, immer denen dankbar,
die sie empfangen.

Im Liebegeben, total und grenzenlos, wachsen dem Sein
Fliigel, die den Geber zum Géttlichen fiihren kénnen. Mein
Freund, offne deine Fliigel der Liebe und fliege in den
Himmel des Géttlichen. In dem Moment, in dem du Fliigel
der Liebe hast, verschwinden alle Unterschiede zwischen
Freunden und Fremden und was iibrig bleibt ist Gottlich-
keit. Fehlt die Liebe, miissen die Menschen im schroffen
Land des Egos leben, wo die dornigen Pflanzen von Hass,
Gewalt und Arger ungehindert wachsen.

Seid also voller Liebe gegeniiber jedem - ganz ohne
Grund. Seid liebevoll, in all euren Aktivititen. Ob du wachst
oder schlifst, lass die Liebe dein Herz iiberfluten, lass die
Liebe dein Atem sein. Dann gibt es keinen Grund, in den
Tempel zu gehen. Liebe ist dein Tempel, denn alle anderen
Tempel sind aus Stein, also sind sie nicht echt. Und deshalb
ist es auch kein Wunder, wenn die, die diese Tempel besu-
chen, steinerne Herzen haben. In den Tempeln aus Stein
reden sie iiber Liebe, aber geben Hass weiter. Da tragen Hass
und Gewalt das Gewand der Liebe.

Deshalb sage ich: Betrachte kein anderes Gebiude als die
Liebe als echten Tempel. Tempel sind erfunden worden,
damit die Menschen nicht die wirkliche Liebe kennenler-
nen; das ist nur das Bestreben des Teufels.

Die Liebe ist der Tempel, und die Liebe ist die wahrhaftige
heilige Schrift. Kabir sagte: ,Einer, der das Wort Liebe lesen
und verstehen kann, der wird wirklich weise.* Tatsichlich
bleibt fiir einen Menschen, der die Liebe erkannt hat, nichts
mehr zu wissen. Er hat alle Schriften verstanden.

166

Aber ein Mensch, der die Liebe nicht kennengelernt hat,
der hat gar nichts kennengelernt. Es gibt keine groflere
Weisheit, keine grofleren Gefiihle, keine bedeutendere
Erfahrung als Liebe. Die Augen der Liebe lesen alles auf
jedem Blatt, in jedem kleinsten Teilchen, in jeder Welle.
Meine Freunde, die Schriftzeichen des Géttlichen sind all-
tiberall.

Wofiir heilige Biicher? Was wollt ihr denn mit ihnen
herausfinden? Wohin sollen euch denn diese Worte fithren?
Sicherlich kénnen Worte, die von Menschen geschrieben
worden sind, euch nicht tiber diese Menschen hinaustragen,
die sie schreiben. Um iiber all das, was menschlich ist, hin-
auszugehen, miisst ihr das Menschsein zuriicklassen. Die
Worte, Schriften, all die Lehren, die von Menschen erfunden
worden sind, sind Barrieren, das Ultimative zu erreichen.
Um dieses Stadium zu erreichen, miisst ihr das, was existen-
ziell ist, lesen, und was in Liebe geschrieben steht. Mensch-
liche Sprachen miissen gelernt werden, damit man die
Schriften lesen kann, die von Menschen geschrieben worden
sind. Um das Buch der Gottlichkeit zu lesen, musst du eine
andere Sprache lernen, die Sprache der Liebe.

Lerne die Liebe, wenn du das Hochste erreichen willst.

Die Existenz ist iiberall. In der Existenz gibt es nichts aufler
Gottlichkeit. Aber ohne Liebe kann sie nicht gesehen oder
erfahren werden. In dem Moment, wo du mit den Augen
der Liebe blickst, geschieht ein Wunder. Was gesehen wurde
verschwindet, und das, was nicht gesehen wurde, taucht auf.
Und dann ist da nichts aufler Géttlichkeit.

Fin intellektueller Mensch verfehlt sein Ziel, und ein
Liebender findet das, wonach er sucht. Fiir einen weisen
Menschen, der das Alphabet der Liebe gelernt hat, wird alles

167



anders. Du kannst nicht ins Leben eintreten ohne die Liebe.
An allen Ecken und Enden oberflichliches Wissen, aber
dieser Widerspruch kann niemals geheilt werden, das kann
nur durch die Liebe allein geschehen. Wissen geht niemals
tiefer als der Korper, aber Liebe macht nicht Halt, bevor
nicht die Seele erreicht ist. Deshalb ist ohne die Liebe alles
Wissen unvollstindig und sogar illusorisch. Die Weisheit, die
durch Liebe erméglicht wird, ist das einzig wirkliche Wissen.

Was ist die Bedeutung der Liebe? Muss man ,Liebe,
Liebe* singen, so wie manche verriickten Leute ,Rama,
Rama“ oder , Krishna, Krishna“ singen? Nein, mein Freund.
Worte aufsagen wird iiberhaupt nicht helfen.

Lebe die Liebe. Mach die Liebe zu deinem Leben. Aber
Liebe ist nur dann bedeutsam, wenn es zu einem lebendigen
Lebensgetiihl wird. Lass die Energie der Liebe in dir selber
lebendig werden. Lass keine Gelegenheit zur Liebe aus,
nicht, dass du sie verschlifst!

Verpasse keine Herausforderung, zu lieben! Deine Liebe
muss auf jede Einladung antworten. Und wenn es keine Ein-
ladung gibt, selbst dann sollte Liebe flieflen, gerade so wie
das Licht aus einer Lampe herausstrahlt oder wie der Duft
von einer Blume ausstrdmt. Thr stiller unablissiger Fluss
muss iiberall spiirbar sein.

Wenn Liebe im Herzen pulsiert, dann schmelzen alle
Widerstinde, und der Lebensweg wird klar, so wie die hir-
testen Felsen dem bestindigen Flieflen von Wasser weichen.

Sicherlich gibt es Widerstinde auf dem Pfad der Liebe,
hartes Gestein, aber die Kraft der Liebe ist unendlich. Lass
diese unbegrenzte Kraft arbeiten, lass sie aktiv werden. Sie
arbeitet sehr langsam und still, aber riesige Felsen werden
von ihr zu Sand zermahlen und fliefen in stillem Geschehen

168

dahin. Lautstirke ist ein Zeichen von Schwiche; starke Krifte
arbeiten immer in Stille, sie finden in Stille statt. Wie leise,
friedlich und im Verborgenen geschieht doch die schopferi-
sche Kraft der Existenz!

Freunde, bitte gebt der Liebe eine Chance, damit sie euch
radikal transformieren kann. Die Alchemie der Liebe kann
euch eine Neugeburt geben, eine Geburt, die nicht mehr
sterben kann. Liebe kennt keinen Tod. Deshalb ist sie im
Angesicht des Todes ohne Furcht.

Wihrend der Revolution 1857 hatte ein Sannyasin einen
Schwur getan, in die Stille zu gehen und so stellte er jedes
Reden ein. Die Briten, die meinten, er wire ein Geheim-
agent und ein freiheitskimpfender Spion, bedrohten ihn
mit Bajonetten.

Der Sannyasin, der seit Jahren nicht mehr geredet hatte,
lachte und sagte: , Tatvamasi - that art thou. Du bist auch das
Gottliche.“ Er sagte das zu dem Mann, der ihn mit dem
Bajonett verletzt hatte, und wihrend er das sagte, war das
50, als hitte er seinen Moérder umarmt. Im Moment seines
Todes stromten Liebe und Dankbarkeit aus seinen Augen.
Er hatte sich von sich selbst entleert und von seinen
Worten, aber sein Herz war von Liebe erfiillt. Das geschah
deshalb, weil das Bajonett sein Herz beriihrte und dadurch
seine Liebe im Uberfluss stromte. Sein Herz war nicht nur
seit siebzehn Jahren in Stille gewesen, sondern es war auch
siebzehn Jahre lang mit Liebe angefiillt worden. Er war ein
Liebesstrom geworden. Aus diesem Grunde konnte er in
seinem Morder keinen Feind sehen. Er sah seinen Ge-
liebten in ihm. Liebe machte aus einem Feind einen
Freund, und den Tod zu einer Befreiung.

169



Liebe verwandelt Dunkelheit in Licht. Gibt es eine groflere
Magie als die Liebe? Nein, es gibt keine grofiere Magie als
die Liebe und auch kein grofleres Geheimnis als die Liebe.
Liebe transformiert alles, weil sie unseren visioniren Blick
transformiert und zu unserer Vision auf das gesamte Uni-
versum macht. Sie verzaubert unseren Blick auf unsere Welt.
Denn unsere Vision ist unsere Welt. Aus diesem Grund ver-
indert sich alles fiir uns, je nach unserer Vision. Wenn unsere
Vision voller Liebe ist, dann lebt iiberall nur das Liebende.
Aber wenn es keine Liebe gibt, dann siehst du iiberall nur
Feinde. Wo Liebe ist, ist Gottlichkeit; wo es keine Liebe gibt,
gibt es keine Gottlichkeit.

Ich habe euch eine Geschichte erzihlt ...

Ein Reisender gelangte friih am Morgen in ein Dorf. Ein
alter Mann sa} am Tor, der in dieses Dorf fithrte. Der
Besucher fragte. ,,Darf ich dich fragen wie die Leute in die-
sem Dorf sind? Ich méchte mich hier niederlassen, weil
ich das Dorf, in dem ich lebte, verlassen méchte.“

Der alte Mann beobachtete ihn fiir einen Moment und
fragte dann: ,,Darf ich dich fragen, wie die Leute in deinem
Dorf waren, aus dem du gerade kommst?*

Bei dieser Frage fiillten sich die Augen des Reisenden mit
Hass und Arger und er sagte: ,,Ich werde irgerlich, wenn
ich mich nur an sie erinnere. Rede nicht von ihnen zu mir.
Ich musste dieses Dorf wegen ihnen verlassen. Es gibt kei-
nen Platz in der Welt, an dem solche Menschen leben.*
Der alte Mann sagte: ,,Ich bedauere es sehr, dir sagen zu
miissen, dass die Leute in diesem Dorf nicht besser sind als
diese Leute. Es sind genauso schreckliche Leute. Du musst
dir einen anderen Platz suchen.“

170

Unmittelbar danach kam ein anderer Reisender und auch
er fragte den alten Mann, was fiir Leute denn in diesem
Dotf leben wiirden, er mochte da leben, denn er hitte sein
Dorf verlassen miissen.

Der alte Mann fragte ihn: ,,Bevor ich etwas sage, lass mich
dich fragen, wie die Leute in dem Dorf sind, aus dem du
kommst.“

Der Reisende sagte: ,,Oh, fragen Sie nicht nach ihnen.“
Seine Augen wurden feucht, als er sich an sie erinnerte:
,Ich habe nirgendwo so gutherzige Menschen gesehen.
Aber ich musste diesen Ort aufgrund einiger Umstinde
verlassen.”

Der alte Mann sagte: ,,Dann kommt und seid willkommen.
Du wirst hier noch freundlichere Leute finden als in dem
Dorf, aus dem du kommst. Hier leben ebensolche guten
Leute.“ Und der alte Mann sagte weiter: ,,Gehe in irgend-
ein Dorf, und du wirst willkommen sein. Du wirst immer
und iiberall bessere Leute als in deinem Dorf finden.“

Die Welt ist entsprechend der Vision, die ihr habt. Diese
Welt ist nichts fiir sich genommen; sie ist nichts aufler unserer
Art und Weise, wie wir auf sie schen. Wenn ihr eine Vision
der Liebe habt, dann werdet ihr iiberall Menschen mit einem
liebevoll pulsierenden Herzen vorfinden. Und an dem Tag,
an dem du auf der ganzen Welt nur Menschen mit pulsie-
renden Herzen spiirst, dann wisse, dass du Gottlichkeit er-
langt hast. Wenn du diese Welt erlebst, dann heifit das nicht,
dass Lord Rama da herumstehen wird mit Pfeil und Bogen,
oder dass Krishna auf seiner Flote spielt.

Gottlichkeit zu erlangen bedeutet nicht, dass ein graubir-
tiger alter Mann das Universum kontrolliert. Géttlichkeit zu

171



erlangen bedeutet, einen Raum zu erleben, in dem die Welt
nicht aus Materie besteht - lediglich aus Gottlichkeit. Das ist
kein Objekt, das ist Energie. Gottlichkeit zu erlangen bedeu-
tet die Gliickseligkeit zu erfahren.

Gottlichkeit zu erfahren bedeutet Wahrheit, Schénheit
und Unsterblichkeit zu erreichen. Géttlichkeit ist keine
Sache; sie ist eine Erfahrung - sie ist Gliickseligkeit, sie ist ein
unbegrenzter Ozean von Gliickseligkeit. Aber bevor ihr die-
sen Ozean erreicht, miisst ihr ihn erst in euch selber er-
fahren. Ich habe euch zwei Schliissel vorgestellt, um euch
dorthin zu fithren. Der erste Schliissel ist Selbstliebe, der
zweite Schliissel ist die Liebe zu anderen. Und jetzt lasst uns
den dritten Schliissel erértern.

Der dritte Schliissel ist die Liebe zur Existenz. Bevor ihr
dieses Stadium erreicht, miissen die ersten beiden Schliissel
transzendiert werden. Wenn du den ersten Schliissel trans-
zendierst, erreichst du den zweiten Schliissel, und wenn du
den zweiten Schiissel transzendierst, wird dich das zum drit-
ten Schliissel bringen. Auf der dritten Ebene dann sind die
beiden ersten Schliissel transzendiert.

Auf der Ebene des ersten Schliissels hast du dieses ,,Ich bin“
akzeptiert. Das ist die wichtigste Tatsache der Unwissenheit.
Man kann nicht vor ihr weglaufen, aber man kann in ihr auf-
wachen. Alle, die davor weglaufen wollen, stellen letztlich
fest, dass es nicht moglich ist, vor seinem Schatten davonzu-
laufen. Wenn du wegrennst, folgt dir dieser Schatten umso
mehr. Deshalb muss du dieses ,,Ich bin“ des Schattens akzep-
tieren, um dann nach der Liebe zu suchen.

Und wenn die Liebe wichst, dann wird dieses ,,Ich bin“
zwangsliufig verschwinden. Wer den Schatten akzeptiert
und nach dem Licht sucht, wird von allen Variationen von

172

Schatten befreit. Das Verhiltnis von Schatten und Licht ist
das gleiche wie das von Ego zur Liebe. Sobald das Licht der
Liebe dich ertiillt, wird die Dunkelheit des Egos verschwin-
den. Das ,Ich* zu akzeptieren fiihrt zur Geburt des Anderen.
Ich bin mein Ich; deshalb ist der andere der Andere. Aus die-
sem Grund verschwindet im Licht der Liebe das Gefiihl von
einem Anderen. Und schliefilich bleibt nur noch die Liebe.
Weder ich noch du - einfach Liebe.

Ich nenne dieses Stadium der Liebe die Liebe zur Existenz.
Es ist nicht die Liebe zu einem Anderen, und sie fliefdt auch
nicht zu jemandem hin. Sie ist einfach. Ich nenne dieses
reine Stadium der Liebe: Liebe zum Ganzen.

Was heifit das, eine Liebe zum Ganzen zu haben? — Die
Bedeutung besteht darin, mit der Illusion aufzuriumen, dass
ich etwas bin, dass ich stets meine, ich wiirde sein. Nichts
kann falscher sein als das. Ihr seid tiberhaupt nicht; ihr habt
als Person keine Existenz.

Atem stromt in mich hinein und wieder aus mir heraus;
wenn ich denke: ,Ich atme*, liege ich falsch. An dem Tag, an
dem der Atem nicht wiederkommt, was werde ich dann ein-
atmen? Wenn ich denke, ich lebe, dann liege ich falsch. An
dem Tag, an dem das Leben aus mir rausgeht, werde ich
dann in der Lage sein, hier mit euch auch nur noch einen
Moment zu verweilen? Ich meine, ich wire geboren, aber
auch das ist ein Irrtum, und ich denke, ich werde sterben,
aber auch das ist ein Irrtum. Weder ist der Atem mein Atem
noch habe ich auch nur die geringste Kontrolle iiber ihn.
Weder ist das Leben meins noch der Tod. Jemand anderer
spielt in mir; jemand anderer spricht in mir; jemand anderer
liuft durch mich. Jemand anderer ist in mir geboren, und
jemand anderer verschwindet in mir und geht wieder.

173



Ich bin lediglich der Boden, das Spielfeld, auf das jemand
kommt und dann wieder geht. Ich bin nur eine Fléte, auf der
jemand spielt. Kabir hat gesagt: ,,Ich bin nicht mehr als die
leere Flote der Existenz, und alle meine Licbeslieder ge-
horen der Existenz.“ Es ist nicht schwer, das wahrzunehmen,
das zu verstehen und insofern die ersten zwei Sprossen zu
transzendieren. Es ist sehr einfach; es ist duflerst simpel.

Auf dieser Welt gibt es nicht so etwas wie eine ,,Person®.
Was auch immer in diesem Leben existiert ist kollektiv, ist
ein Zusammen. Niemand ist hier einzeln. Der Atem, von
dem ich denke, er sei mein, hat Millionen und Millionen von
Menschen vor mir gehort. Und der Atem, den ich ausatme,
wird wieder durch Millionen weiterer Menschen fliefien.
Die Partikel, die sich in diesem meinem Kérper vereint
haben, sind in unzihligen anderen Kérpern vor mir gewe-
sen. Wie konnen sie mein sein? Und spiter, wenn ich diesen
Korper verlasse, werden sie wieder unzihligen Menschen
gehoren. Und jetzt, wo ich noch in diesem Kérper bin, ist
der Korper nicht einmal in diesem Moment statisch. Er
indert sich jeden Tag. Jeden Tag nimmst du neue Teilchen in
dir auf und wirfst die alten wieder aus. Die Teilchen, die du
in dich aufnimmst, kommen von anderen Kérpern. Mein
Korper hat in Tausenden, in Millionen von Wesen gelebt
und er wird es so auch in der Zukunft sein. Wie kann er
mein sein? Auch der Verstand ist nicht meiner, denn die Ge-
dankenpartikel kommen und gehen genau wie physika-
lischen Teilchen. Nichts ist mein.

Dieses Gefiihl, dass nichts mein ist, ist der Anfang der
Liebe zur Existenz. Langsam, ganz langsam, wenn du spiirst,
dass nichts mein ist, wird dieses Gefiihl, dass nichts mein ist,
sich in dir vertiefen; eines Tages wirst du sehen, dass wenn

174

nichts mein ist, wie kann dann ein Ich existieren. Wenn
nichts mein ist, wie kann dann ich sein? Das Gefiihl, dass
etwas mein ist, kreiert die Illusion des ,,Ich bin“. Je bedeuten-
der meine Position ist, desto grofler wird mein Ego werden.
Je grofler mein Reichtum sein wird, desto grofier wird Ich
werden. Je grofler meine Autoritit, desto grofler bin Ich.

Warum? — Weil mit dem Wachstum meiner Objekte auch
mein Ego wichst. Besitz lisst mein Ego wachsen. Das ,Ich“
wichst zusammen mit dem ,,Meins“. Die Grenze von ,mein®
wird zur Grenze von ,ich“. Wenn also die Illusion des
»Meins*“ zerbricht, wird auch das Stiitzsystem des ,,Ich“ zer-
stort. Wenn nichts mein ist, wo bin dann ich? Ich 16st sich
auf. Ich hat keine Substanz; Ich wird zu einer Null.

Die Leute fragen mich oft: ,,Sollten wir von Besitz Abstand
nehmen und sollten wir ihm entsagen, um die Illusion des
»Ich* zu zerstoren? Nein, die Frage der Entsagung stellt sich
nicht und es geht auch nicht darum, Besitz aufzugeben. Die
wirkliche Frage ist, ob ihr mit eurem Besitz identifiziert seid.
Dieses Gettihl kann sogar auch dann noch bleiben, nachdem
ihr euch von euren Besitztiimern getrennt habt. Ein solches
Gefiihl existiert auch im Falle des Entsagens; aus diesem
Grund rechnen die sogenannten Entsagenden immer noch
aus, wie viel Besitz sie aufgegeben haben. Und der Wert des
Entsagens hingt dann von der Summe der Besitztiimer ab,
die sie aufgegeben haben.

Ein Sannyasin erzihlte mir einmal, wie viele Rupies er
weggegeben hitte. Ich fragte ihn: ,,Wann war das?* Er sagte:
»Vor etwa dreiflig Jahren.“ Ich musste lachen und sagte zu
ihm: ,Guter Mann, dieses Weggeben war nicht stark genug.
Sonst hitten Sie diese Millionen lingst vergessen.«

Die Frage nach der Entsagung stellt sich also nicht; die

175



Frage dreht sich um das Verstindnis. Ein Entsagen ohne Ver-
stindnis stirkt euer Ego. Es ist falsch, wenn man empfindet:
»Diese Dinge sind mein.“ Die Gegenstinde haben keine
Schuld; sie als seinen Besitz zu begreifen ist falsch.

Es gibt zwei Arten dieser Fehler. Das eine ist Genusssucht:
Jemand sagt, sie gehdren mir, ich werde sie genieflen.“ Und
das andere ist Entsagung, diese Person sagt: ,,Sie gehdren mir,
also werde ich ihnen entsagen.“ Aber beide glauben, die
Gegenstinde wiirden ihnen gehéren.

Aber die Erkenntnis ist der dritte Schritt. So eine Person
sagt: ,, Was auch immer existiert gehdrt dem Ganzen. Alles ist
Teil der Existenz, weder mein noch dein. Selbst wir gehéren
uns nicht. Ich bin gar nicht. ,Ich bin“ ist eine Ilusion. Alles
geschieht, und ich bin Teil dieses Geschehens, nur ein Teil.

Wenn ihr das wahrnehmen kénnt und euch dessen immer
wieder erinnert, wird das Leben wie Luft und Wasser, ein-
fach und natiirlich. Nur so ein Leben ist ein Leben der Ent-
sagung; nur ein derartiges Leben ist ein Leben der Liebe.

Die Existenz lieben heifit, das Ego loszulassen. Der indi-
sche Mystiker Maluk hat gesagt: ,,Die Python dient nieman-
dem, und die Végel miissen nicht arbeiten. Die Existenz
kiimmert sich um alle.*

Das wurde sehr missverstanden. Die Leute dachten,
Maluk hitte gesagt, man miisse nicht arbeiten, aber das ist es
nicht, was er gesagt hatte. Die Vogel arbeiten Tag und Nacht;
sie bauen ihre Nester, suchen nach Futter — sie tun alles.
Aber das ist keine ,Arbeit’ fiir sie, denn Maluk sagt, sie sind
sich ihres Daseins nicht bewusst. Sie fithlen nicht ,,Ich bin.”

Ihr solltet ohne ein Gefiihl von ,Ich bin* arbeiten. Es sollte
keinen Besitz geben, kein Gefiihl von ,mein“. Und in dem
Mafle, wie sich dieses Gefiihl entfaltet, nimmt existenzielle

176

Liebe zu. An dem Tag, an dem dieses Getiihl total ist, und
ihr fithlt: ,Ich bin nicht®, das ist dann der Punkt der Revo-
lution, tiber die ich gesprochen habe.

Es gibt einen Sufisong ...

Ein Liebhaber klopft an die Tiir seiner Geliebten, und eine
Stimme fragt: ,, Wer bist du?“

Der Mann sagt: ,Ich bin dein Liebhaber.

Darauf herrscht im Zimmer Stille; niemand spricht. Er
klopft noch einmal an die Tiir.

,Antworte mir, das Haus fiihlt sich so leer an, als wiire nie-
mand da.“

Jemand antwortet: ,,Geh fort. In diesem Haus ist kein Platz
fiir zwei.

Der Liebhaber geht nach Hause. Jahre vergehen. Es regnet
und es ist Sommer; der Winter kommt, viele Monde
gehen auf und gehen wieder unter. Viele Tage gehen vor-
bei.

Dann kommt der Liebhaber wieder und klopft an der Tiir.
Und wieder wird von drinnen her gefragt: ,, Wer bist du?“
Der Liebhaber sagt: ,Jetzt nur du.“

Entsprechend dem Lied wurden die Tiiren gedftnet. Wenn
ich dieses Lied gesungen hitte, hitte ich die Tiir nicht so
schnell gedfinet, denn ich fiihle, der Gedanke des ,,Du bist“
driickt die Anwesenheit des ,Ich“ aus. Ich hitte den Lieb-
haber noch einmal fortgeschickt. Meine Geschichte wiirde
noch ein wenig weitergehen, und in dem Moment wo er
sagt: ,Nur du,“ da hitte ich gesagt — wieder Stille. Und da
keine Antwort gekommen war, wiirde er sagen: ,,Jetzt lass die
Tiir offen. Jetzt bin ich nicht; du bist.“

177



Die Antwort wire aus dem Innern des Liebhabers gekom-
men. Jemand, der sich seiner selbst bewusst ist in seinem
Alleinsein, der ist sich auch des Andern bewusst. Wer sich
des einen bewusst ist, der ist auch des andern gleichermafien
bewusst. Einer, der sich des ,,Du* erinnert, erinnert sich auch
des ,,Ich®. Nur ein Mensch kann in diesem Haus unterkom-
men. Ich wiirde sagen, der Liebhaber kehrt ein zweites Mal
nach Hause zuriick. Wieder gab es eine Regenperiode,
Sommer, das Auf und Ab des Mondes, Sonnenaufginge,
Sonnenunterginge. Schliefllich kommt der Liebhaber wie-
der und sagt: ,Komm, meine Geliebte, jetzt sind die Tiiren
offen.“

Sobald das ,,Ich“ iiberwunden ist, ist auch das ,,Du* iiber-
wunden. Und was ist, ist iibrig — es ist das, was wirklich ist -
das, was gesucht worden ist. Nachdem das Du und das Ich
sich aufldsen, bleibt nur Géttlichkeit. Was bleibt, ist die ewig
sich erneuernde Wirklichkeit, wo du und ich nicht existie-
ren. Es ist die anfangslose und die endlose Existenz, es ist der
Ozean der Bewusstheit, die sogenannte Géttlichkeit. Sie
kann erkannt werden. Ihr koénnt in ihr leben, ihr konnt in thr
sein. Wir alle sind in ihr.

Wir stehen in ihr, wir leben in ihr, aber wir sind uns ithrer
nicht bewusst. Wir kennen sie nicht; wir haben keine Erin-
nerung an sie, weil wir mit uns selbst angefiillt sind, und so
haben wir keinen Platz fiir sie iibrig, wohinein sie einstro-
men konnte. Wir sind so mit Ego angefiillt, dass wir nicht
,nichts* werden kénnen.

Einer, der vom Ego geleert ist, ist voller Nichtssein. Werdet
leer, leer vom Ego.

178

Ich habe euch drei Schliissel an die Hand gegeben, um das zu
verwirklichen. Ein Mensch, der sich in sich selbst in Liebe
versenkt, versinkt in Leere. Bewegt euch Schritt fiir Schritt in
die Liebe hinein.

Lost euch in der Liebe auf, Schritt fiir Schritt. Und schliefllich
16st euch in ihr auf, so wie ein Tropfen im Ozean verschwin-
det. Wisset, dass der Tropfen sich dann verliert und zum
Ozean wird.

179



Uber Osho

Oshos Lehren widerstehen jeglicher Kategorisierung, sie reichen
von der persdnlichen Sinnsuche bis hin zu den dringendsten
sozialen und politischen Fragen, mit denen die Welt heute kon-
frontiert ist. Seine Biicher wurden aus zahllosen Tonband- und
Videoaufnahmen transkribiert. Er hat iber einen Zeitraum von
35 Jahren vor einer internationalen Zuhdrerschaft stets aus dem
Stegreif gesprochen. Er sagte:,.Denkt daran, was immer ich sage,
ist nicht nur fiir euch ... ich spreche auch fiir die kommenden
Generationen.”

Der Londoner Sunday Times zufolge zdhlt Osho zu den ,1000
Machern des 20. Jahrhunderts”; der amerikanische Romanautor
Tom Robbins hat ihn einmal ,,den geféhrlichsten Mann seit Jesus
Christus” genannt. Sunday Mid-Day (Indien) hat Osho als einen
der zehn Menschen bestimmt, die das Schicksal Indiens veran-
dert haben - wie Gandhi, Nehru und Buddha.

Osho selbst beschreibt sein Werk als ,Beitrag, die Voraussetzun-
gen flr die Entstehung einer neuen menschlichen Lebensweise
zu schaffen”. Diesen neuen Menschentypus hat er immer wieder
als ,Sorbas der Buddha” umschrieben - also einen Menschen,
der nicht nur wie Sorbas der Grieche die irdischen Freuden zu
schdtzen weip, sondern ebenso sehr die stille Heiterkeit eines
Gautam Buddha.

Wie ein roter Faden zieht sich durch alle Aspekte von Oshos
Arbeit die Vision einer Verschmelzung der zeitlosen Weisheit des

180

Ostens mit den hochsten Potenzialen westlicher Wissenschaft
und Technik. Vor allem seine revolutiondren Ansdtze zur Wissen-
schaft der inneren Transformation haben Osho berihmt
gemacht. Seine innovativen ,aktiven Meditationen” basieren auf
dem Gedanken, dass erst der in Kérper und Geist angesammelte
Stress abgebaut werden muss, um, frei von Gedanken und ent-
spannt, einen meditativen Zustand zu erfahren.

https://www.osho.com
https://www.osho.com/resort

181



Abend
Meditationen

Tewls Fim NifpEnd pidafg

Osho
ABEND MEDITATIONEN
Texte zum Tagesausklang

392 Seiten | Integralband
ISBN 978-3-942502-22-1

Osho
DAS CHAKRA BUCH

320 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-910856-00-4

Auch als eBook auf allen bekann-

ten eBook-Portalen erhaltlich.

OSHO

BODY-MIND
BALANCING

Srhlitiy Fonarchabord
i e wew B

Osho

BODY-MIND BALANCING
Schliefe Freundschaft mit
deinem Korper.

180 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-947508-61-7

Auch als eBook auf allen bekann-
ten eBook-Portalen erhaltlich.

Osho
DAS BUCH VOM LEBEN
UND STERBEN

296 Seiten | Broschur
ISBN 978-3-947508-36-5

Auch als eBook auf allen bekann-
ten eBook-Portalen erhaltlich.

www.innenwelt-verlag.de



Mehr gute Biicher fir die Innenwelt

www.innenwelt-verlag.de



