Evi Butzer

Die Anfange der jiddischen
purim shpiln in ihrem
literarischen und kultur-
geschichtlichen Kontext



EVI BUTZER

Die Anfédnge
der jiddischen purim shpiln
in ihrem literarischen und
kulturgeschichtlichen Kontext

4

HELMUT BUSKE VERLAG
HAMBURG




RN N Diese Arbeit wurde mit dem

: : : : : : : drupa-Preis 2002 ausgezeichnet.
‘NN NN N

g EE NN

I EENNNN

EEENNN\DN

d print media messe

rupa

Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der
urspringlichen Ausgabe identisches Exemplar.

Far Links mit Verweisen auf Webseiten Dritter Gbernimmt der Verlag
keine inhaltliche Haftung. Zudem behdlt er sich die Verwertung
der urheberrechtlich geschitzten Inhalte dieses Werkes fur Zwecke
des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte
Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet Uber portal.dnb.de abrufbar.

ISSN 0720-6666
ISBN 978-3-96769-600-4
ISBN eBook 978-3-96769-584-7

© Helmut Buske Verlag GmbH, Hamburg 2003. Alle Rechte
vorbehalten. Dies gilt auch fiir Vervielfaltigungen, Ubertragungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung

in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG
ausdriicklich gestatten. Gesamtherstellung: Libri Plureos GmbH.
Gedruckt in Deutschland.

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Helmut Buske Verlag GmbH

RichardstraBe 47, 22081 Hamburg

info@buske.de



DanKSagUNE ......ocveirriiiiieiiecieiice s s
UmSChrifttabellen ..........cceveereeiirincicciiie e
ADKUIZUNZEN ....ovcvviiiriiiiniiinciirtss e e

L. BINICIUNE ..ottt s
1.1 Die Megilla und die Anfinge des Purimfestes ...........ccoccevvincninnncnnnee
1.2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition ............coccoccvniivcncnncnen.

1.2.1 Interpretationen der Esthererzdhlung ............cccooiiininnni
1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiosen Festpraxis .................
1.2.3 Briuche des Purimfestes in der Frithen Neuzeit ...............occ..c.
1.2.4 EXtra-Purims ........cccovviiniiiiniininiicecn e
1.3 Christliche Rezeption: Die Megilla im christlichen Kanon
und in der christlichen Kultur ...,
1.4 Christliche Theaterpraxis bis zur Frithen Neuzeit .........cccoocenererennnen.
1.5 Theater innerhalb der jiidischen Kultur bis zur Frithen Neuzeit ............
1.5.1 Rabbinische Kritik am Theater ............ccccooevenininccencnincccneens
1.5.2 Nicht-jiddischsprachiges jiidisches Theater ...........c.ccccevverernenne.
1.6 Die Entstehung der ersten Purimspiele (Forschungsmeinungen) ..........

2. DHE TEXLE «oeeeeeiiiiinieitii it e e e et e
2.1 Uberlieferungsformen der TEXLE ......oveereueveveerireeseerreeereeseresesseereseenens
2.1.1 Die Sammlung Menachem Oldendorfs ...........cccveeirieinincnienennee
2.1.2 Die Sammlung Eisik Wallichs .......cc.ccceceriveniniciinininiciceeens
2.1.3 Die anonyme Frankfurter Sammlung ..........ccceccvvenevninincerennnene.
2.1.4 Die Handschrift des dltesten Achaschweroschspiels ...................
2.2 PUNMBEAET ..ottt
2.3 Die frihen purim SRPiln ............cooccoviveiiiiiicienenienteneestr e ecre e
2.3.1 Jonaspiel ......ccoccoiiiiiiiii s
2.3.2 ‘Taub JEKIEin’ ......ccccocoviiiiiiiiiiiiicceseerceceee e
2.3.3 Khazonim=-SPi€l ........ccccovvmimcirnrenreniiririneneeie st sressae s eres e
2.3.4 Esreger-Spiel ........ccccivniiiiinincniiice e
2.3.5 Das frithe Achaschweroschspiel und die Rolle Mordechais ........
2.3.6 Mesires homenim iltesten Achaschweroschspiel ...........c...........
2.3.7 Exkurs: Die vikukhim der Sammlung Menachem Oldendorfs
und spitere hebriisch-jiddische vikukhim .............cccccoveveeveenennn,

3. Die Texte in der Tradition jiidischer Parodie ..........cccccoceeiinnvininncnnnnnn,
3.1 Was ist eine literarische Parodie? ...........ccccoveeveveninnnicenene e,
3.2 Hebriische Parodien bis zum Ausgang des 17. Jahrhunderts ................
3.3 purim shpiln als Parodien ...........c.ccccceveviiininnennnneeeeeveee

109



VI Inhalt

3.3.1 Selichot-Parodien ...........ccccocvviriviiiiiiinniciiiiniceiiiee 114
3.3.2 Andere Gebetsparodien im éltesten Achaschweroschspiel .......... 131
3.3.3 Elia Levitas (Purim-)Parodien ..........ccccoecvvverieniieninncnicnceienene 137
3.3.4 Parodie Yudesher shtam und Al khet .............cccooovvvevirinicvnuennnnne. 145
3.3.5 Die Purim-Drosche im Esreger-Spiel ............c.ccccovivinniiininiann 149
4. Zur Frage nach der Rezeption der Fastnachtspiele in den Purimspielen ...... 155
4.1 DramatiSChe FOIM ........cccoeiiiiiiiiiieecieeececee e enes 156
4.2 Grotesker RealiSmus .........cccoceiiiiiiiniiiiiiniciceceececiee 167
4.2.1 Grotesker Realismus in den Purimspielen ...........ccoccceeneinnene. 170

4.2.2 Das ‘Obszone’ im Niirnberger Fastnachtspiel
(Forschungsmeinungen) ...........cccoccevenieiennniiniineneenenencscneenes 189
4.2.3 Vergleich einiger grotesker MOtive ..........ccccovevveniccncnecnnenene. 194
5. SchluBbetraChtungen ..........cc.ccceiiiieiiinieirciie e 203

Anhang

Jonaspiel aus der Sammlung Eisik Wallichs ..........ccccoooeevvievienennnnieciceciee, 207
Pumay, ir libn gezeln, Purimlied aus der Sammlung Eisik Wallichs ................ 213
Parodie Yudesher shtam aus der Sammlung Eisik Wallichs ..........cccccoeveninin. 217

LAteraturverZEIiChIIS ......covveieiiieecieceeee ettt et eaae e s etne s ennes 225



DANKSAGUNG

Diese Untersuchung iiber die frithesten Purimspiele verdankt ihr Entstehen vor
allem Chone Shmeruk, der mit der Edition der Spieltexte die entscheidende Vorarbeit
geleistet hat. Leider war es aufgrund seines frilhen Todes nicht mehr moglich, mit
ihm selbst iiber die Texte sprechen und einzelne Hypothesen diskutieren zu kénnen.
Danken mochte ich vor allem meiner Doktormutter Prof. Dr. Marion Aptroot, die
diese Arbeit maBgeblich begleitete und deren vielseitige Ratschlidge oftmals auf
einfache Weise zur Losung meiner Probleme beitrugen. Des weiteren waren mir
wichtige Gesprachspartner Frau Prof. Dr. Erika Timm und Prof. Dr. Simon Neuberg
vom Fachbereich Jiddistik an der Universitit Trier. Prof. Dr. Jiirgen Ebach vom
Fach Altes Testament und Biblische Hermeneutik an der Evang. Theologischen
Fakultit der Ruhr-Universitit Bochum motivierte mich zu einer Beschiftigung
mit den Achaschweroschspielen. Dr. Martin Przybilski sah das dritte Kapitel durch
und gab mir zahlreiche Anregungen. Im Mai 2001 wurde diese Untersuchung von
der Philosophischen Fakultit der Heinrich-Heine-Universitit als Dissertation ange-
nommen. Der urspriingliche Plan, noch ein fiinftes Kapitel tiber die Weiterentwick-
lung der Purimspiele in Osteuropa zu schreiben, mufite vorldufig aufgeschoben
werden. Die jiingsten Gespriachsmoglichkeiten durch die an der Heinrich-Heine-
Universitidt Diisseldorf hinzugekommenen Jidischen Studien ergaben neue Ein-
sichten in die hier behandelten Texte, die nur ansatzweise noch aufgenommen
werden konnten.

In den Jahren 1998 bis 2000 erhielt ich ein Promotionsstipendium an der Ruhr-
Universitat Bochum im Rahmen der Graduiertenforderung des Landes Nordrhein-
Westfalen. Der Vergabekommission, insbesondere Herrn Prof. Dr. Gert Konig
und Reinhard Zwink, sei herzlich gedankt. Von der Abteilung fiir Jiddische Kultur,
Sprache und Literatur erhielt ich fiir die letzten drei Monate ein Abschlu3stipendium.
Mein Dank gilt in diesem Zusammenhang auch der Gesellschaft von Freunden
und Forderern der Heinrich-Heine-Universitit e.V.

Die Drucklegung wurde ermdglicht durch den drupa-Preis 2002, der dieser
Doktorarbeit verlichen wurde. Bei den Verantwortlichen der drupa (print media
messe) Diisseldorf bedanke ich mich herzlich.

Die Vorarbeiten fiir die Drucklegung wurden von Melanie Laubach durchgefiihrt,
Judith Zimmermann half beim Korrekturlesen.

Nicht zuletzt mochte ich mich bei den Bibliothekaren bedanken, die mir die
Arbeit an den Originaltexten ermdglichten: Giinter Kroll von der Handschriftenab-
teilung der Stadt- und Universititsbibliothek Frankfurt am Main sowie Richard
Judd und Doris Nicholson vom Oriental Department der Bodleian Library in
Oxford. Chana Milotek vom YIVO Archive und Zachary M. Baker, damaliger
Leiter der YIVO Library in New York, unterstiitzten mich bei der Recherche
spiterer, in Osteuropa entstandener, Purimspiele.



UMSCHRIFTTABELLEN

Umschrifttabelle fiir hebrdische Worter

Konsonanten:
- X m
b a n
g 3 s
d 1 -
h a p
v ] f
z T z
kh n k
t v r
y ’ sh
k ) s
kh 577 t
1 b
Vokale:

a .und |
e .und |
i ~und .

" und 3
u und»



X Umschrifttabellen

Umschrifttabelle fiir jiddische Worter (YIVO Transkription)

- X ay »
a X k 3
o X kh /7
b 2 1 b
\' 3 m n/o
g 3 n 1/
d T s ]
h b e y
u 1 P )
u ) f 5/n
v n ts X/v
oy " k ?
z T .
zh wr sh w
kh n s w
t v t n
y/i > s n

@ =
«
v v



ABKURZUNGEN

Die folgenden Abkiirzungen der Talmudtraktate sind der Einfithrung Giinther Stem-
bergers (1992) entnommen. Die Traktate werden in der von ihm verwendeten
Umschrift wiedergegeben.

Av
Quid
bAZ
bBB
bBer
bEr
bMeg
bQuid
bRH
bSanh
bSof

bTaan
pMeg

Pirke Avot (Spriiche der Viter), Mischna und Siddur

Mischna, Traktat Qidduschin (Ordnung Naschim)
bablylonischer Talmud, Traktat Aboda Zara (Ordnung Neziqin)
babylonischer Talmud, Traktat Baba Batra (Ordnung Neziqin)
babylonischer Talmud, Traktat Berakhot (Ordnung Zera’im)
babylonischer Talmud, Traktat Erubin (Ordnung Moed)
babylonischer Talmud, Traktat Megilla (Ordnung Moed)
babylonischer Talmud, Traktat Quidduschin (Ordnung Naschim)
babylonischer Talmud, Traktat Rosch ha-Schana (Ordnung Moed)
babylonischer Talmud, Traktat Sanhedrin (Ordnung Neziqgin)
babylonischer Talmud, Traktat Soferim (auerkanonischer
Traktat zum babylonischen Talmud)

babylonischer Talmud, Traktat Taanit (Ordnung Moed)
paléstinischer Talmud, Traktat Megilla (Ordnung Moed)

Weitere Abkiirzungen:

stj.
fnhd.
mhd.
ostj.

standardjiddisch
frithneuhochdeutsch
mittelhochdeutsch
ostjiddisch



1. EINLEITUNG

Als Haman, der Bosewicht, das Los werfen wollte, um den giinstigsten Tag heraus-
zufinden, an dem er die Juden vernichten konnte, traten die Herren der Tage vor
Gott und verteidigten sich. Alle Wochentage seien Tage der Schopfung und es
gibe keinen, auf den das Los der Vernichtung geworfen werden kénne. Der Schabbat'
stellte sich schlieBlich vor Gott und erinnerte ihn an Ex 31,13: , Dieser Tag ist ein
Zeichen zwischen mir und den Kindern Israels auf ewig*, ,,willst du sie ausreiflen,
so reiBe erst den Schabbat aus, vernichte ihn zuerst und dann vernichte sie.*?
Haman, der Bosewicht, hatte kein Gliick mit den Wochentagen, also versuchte er
es mit den Monaten und Sternzeichen. Jeder Monat, beginnend mit Nissan, dem
Pessachmonat, konnte etwas gegen das Vorhaben Hamans aufweisen, allein der
letzte Monat, Adar, besaB kein Verdienst fiir das jiidische Volk und so freute sich
Haman. Auch als er schlieBlich zum Sternbild der Fische gelangte, sah er sich
siegen. ,,Dieser Monat hat nichts Giinstiges fiir das jiidische Volk aufzuweisen, in
diesem Monat ist sogar ihr Lehrer gestorben (er wuBte aber nicht, daB derselbe am
1. diesen Monats geboren war)*® und er sprach: ,,Wie die groBen Fische die
kleinen verschlingen, will ich auch sie verschlingen.” Gott antwortete ihm: ,,[...]
zuweilen werden die Fische verschlungen, zuweilen aber verschlingen sie, jetzt
sollst du von den Verschlingenden verschlungen werden.*

Purim, das Fest des Sieges iiber Haman, stellt im alten Jahreszyklus des jiidischen
Kalenders den letzten Monat dar, gefeiert am Abschlul des Winters, abgelost vom
Monat Nissan, dem ersten Friihlingsmonat, an dem Pessach gefeiert und die Be-
freiung aus der dgyptischen Sklaverei erzéhlt wird. Purim ist das weltlichste aller
judischen Feste, insofern das unwichtigste und letzte, aber gerade in seiner utopi-
schen, die Realitdt verkehrenden Funktion das groBte und das am deutlichsten
messianisch ausgerichtete. Die Hamans der Geschichte haben kein Ende, jéhrlich
kehren sie wieder, um im Purimfest besiegt und vernichtet zu werden (vgl. 1.2.3).

Purim ist das Fest einer jiidischen Minderheit innerhalb einer anderen, fremden
Kultur. Gerade deswegen blieb das Estherbuch fiir die christlichen Kommentatoren
schwierig (vgl. 1.3). Juden, so Haman vor dem Konig, seien in ihren Taten und
Gesetzen verschieden von allen Volkern, nicht einzuordnen in eine GroBmacht,

Deutsche Worter hebriisch-aramiischen Ursprungs wie z.B. jiidische Feiertage, Personen-
oder Monatsnamen werden in der im Deutschen gebriuchlichen Schreibweise verwendet.
Weniger gebriuchliche hebriische Worter werden entweder in Ubersetzung oder kursiv gesetzter
Umschrift wiedergegeben. Es bleibt dem fachkundigen Leser vorbehalten, letztere als sefardische
oder aschkenasische Aussprache, Hebriisches im Jiddischen als ‘merged’ oder ‘whole Hebrew’
zu unterscheiden.

2 Midrasch Esther Rabba II, zit. nach Wiinsche (1967a), 50f.

3 vgl. bMeg 13b.

Wiinsche (1967a), 52, Klammersetzung von mir.



2 Einleitung

die alle Bereiche des Lebens zu beherrschen sucht. Esther und Mordechai sind am
Hof eines persischen Konigs. Esther hilt ihre Herkunft geheim,’ sie paBt sich an
und partizipiert an der Macht des fremden Staates. Nahezu vollig abgeschnitten
von ihrem Volk, bleibt sie ihm treu und rettet es schlieBlich (vgl. 1.1).

Haman, Agagiter bzw. Amalekiter und Mordechai, Benjaminiter, Nachfahre
Konig Sauls, sind die antagonistischen Krifte der Esthergeschichte. Der eine,
ohne Verdienst groB gemacht durch den Konig, 148t sich verehren wie ein Gott,
der andere, stur, einen anderen Gott verehrend, verbeugt sich nicht. Haman und
Mordechai sind schwarz und wei, Katz und Maus, kommt der eine zu Fall, steigt
der andere nur um so steiler empor. Und doch kleben sie aneinander, Haman wird,
bewegt von seinem Hal} auf Mordechai, durch die Geschichte getrieben. Mordechai
sitzt trauernd im Tor, wihrend Haman frohlich vom Trinkfest Esthers zuriickkehrt.
Hamans Freude schwindet sofort, er 148t fiir Mordechai einen Galgen aufstellen,
héngt am Ende selbst daran (vgl. 1.2.1 und 1.2.2).

In der aschkenasischen Geschichte geschah es zuweilen, daB eine angedrohte
Strafe plétzlich doch aufgehoben wurde, oder der Vorwurf eines Nichtjuden sich
doch noch - in letzter Minute — als falsch herausstellte. Solche plétzliche Kehrt-
wendungen aus heiterem Himmel geschahen nicht oft und waren die Ausnahme
von der Regel. Vielleicht kam es gerade deswegen zur Einrichtung der ‘Sonder-
Purims’. Sie sind die andere Seite der zusitzlichen Fasttage. Jene erinnern an die
Geschehnisse, die leider ohne Kehrtwendung so verlaufen sind, wie sie von ju-
denfeindlicher Seite geplant waren. Beides, das zusitzliche Fasten und das zusitz-
liche Feiern, hatte eine wichtige Funktion fiir die Gemeinde an einem Ort (vgl.
1.2.4).

Welches der Elemente, die das Purimfest bestimmen — das literarische des
Streites,® des Antagonismus und der Verkehrung der Rollen oder das historische,
das tatsichliche Entkommensein in besonderen Situationen — zu Parodie und Spiel
anregte, 148t sich nicht belegen. Der Begriff Purimspiel (5w 2°7) erscheint in
der jiddischen Literatur seit dem 16. Jahrhundert. Eine erste Erwihnung finden
wir im Prolog des Stanzenromans ‘Paris un Wiene’, der vermutlich auf Elia Levita
(1469-1549) zuriickgeht. Etwa 1555 verwendet Gumbrecht von Szczebrzeszyn im
Prolog zu seiner Esther-Dichtung den Titel Purimspiel’ fiir ebendiese Dichtung.
Sie erzdhlt die Geschichte des biblischen Buches mit reichlicher Nutzung midra-
schischen Materials in Form einer zeitgendssischen Melodie.”

Die jiddischen Texte, die aus der Zeit um 1600 und aus dem 17. Jahrhundert
iiberliefert sind, verweisen auf Spiele zur Zeit des Purimfestes. Was im einzelnen
mit ‘Spiel’ gemeint ist, muB untersucht werden. Um das gesamte Spektrum zu

5 Der Name anox leitet sich von der hebriischen Wurzel 1no (verbergen) ab, vgl. auch das

Pseudonym des jiddischen Schriftstellers Pinchas Kahanowitsch: Der Nister.

Vgl. z.B. den Streit zwischen den Baumen, Targum Scheni zu Est 7,10; des weiteren Kap.
2.3.7.

7 Vgl.Kap. 2.1.

6



Die Megilla und die Anfinge des Purimfestes 3

veranschaulichen werden diejenigen Textsorten in diese Untersuchung einbezogen,
die zu ersten dramatischen Formen in der jiddischen Literatur gefiihrt haben:
Parodien, Wettstreite und die Esthergeschichte selbst. Bisherige Forschungsmei-
nungen zur Entstehung der Purimspiele werden unter 1.6 diskutiert.

DaB das jiddische Theater andere Wege ging als anderssprachiges jiidisches
Theater, aber gegen die gleichen theaterfeindlichen Stimmen unter den Frommen
zu kampfen hatte, soll unter 1.5 veranschaulicht werden.

In dieser Untersuchung stehen die Kleinformen der ersten Purimspiele im Mit-
telpunkt. Sie finden sich zuletzt in den Zwischenspielen der iltesten Achaschwe-
roschspiele von 1697 und 1708 und représentieren eine an das Purimfest gebundene
Praxis, Theater zu spielen. Sie sind Zeugnisse der jiddischsprachigen aschkenasi-
schen Alltagskultur ebenso wie weitergefiihrte literarische Traditionen, die der
hebriischen Parodie nahestehen. Inwiefern sie &sthetisch an den Spielen ihrer
Zeit, insbesondere an den fritheren Fastnachtspielen, partizipieren, soll exemplarisch
untersucht werden. Ein kurzer Uberblick iiber das christliche Theater bis zur Friihen
Neuzeit fithrt zum Vergleich mit dem Fastnachtspiel (1.4). Wie die anderen jiddi-
schen Literaturgattungen jener Zeit stehen die Purimspiele zwischen der hebriisch-
sprachigen Tradition und der sie umgebenden, fremdsprachigen Literatur, wobei
Letztere der Erneuerung und Aktualisierung der Ersteren diente.

1.1 Die Megilla und die Anfinge des Purimfestes

Megillat Esther unterscheidet sich in vielerlei Hinsicht von den anderen Biichern
des Tanach. Sie erzihlt nicht nur eine Geschichte, historische und fiktive Elemente
nutzend, sondern die Geschichte des Purimfestes.? Das Purimfest wird am 14. und
15. Adar (Ende Februar / Anfang Mirz) gefeiert, so wie es schon in der Rolle
steht.” Megillat Esther ist insofern anders als die anderen Festrollen Ruth (Schawuot),
Kohelet (Sukkot), Hoheslied (Pessach) und Klagelieder (9. Aw), da diese erst
spiter dem jeweiligen Fest zugeordnet wurden. Ob ein bereits begangenes Fest
AnlaB zum Verfassen einer Festrolle war, oder ob die Festrolle zuerst vorlag, kann
man heute nicht mehr rekonstruieren. Die Erzéhlung wird immer wieder durch
kalendarische Angaben unterbrochen, die auf das Purimfest verweisen, so daB
man eine der Rolle vorangehende Festpraxis postulieren kénnte.'®

Eine dhnliche Funktion 148t sich fiir die Psalmen ausmachen, aber auch da wei8 man heute
nicht mehr genau, welche Psalmen an welchen Festen eine herausragende Rolle spielten.

Der Monat Adar wird in einem Schaltjahr verdoppelt. In einem solchen Jahr wird Purim im
Adar II gefeiert. Der 14. und 15. Adar I wird dann als vp o (Klein-Purim) bezeichnet und
ist lediglich dadurch von den anderen Tagen unterschieden, daB kein Fasten und keine Beerdi-
gungen erlaubt sind, vgl. bMeg 6b.

' Est3,7;3,13;89; 8,12; 9,15, 9,171 9,21.



4 Einleitung

Im Makkaberbuch'' wird das Fest erstmals als ‘Mordechai-Tag’ erwihnt (I
Makk 15,36), als terminus ante quem wire dann mindestens 50 v. Z. anzunehmen.
Die Estherrolle selbst ist frither, vermutlich schon im 4. Jahrhundert v. Z., im
persischen Kulturraum entstanden, zu Beginn der Epoche des zweiten Tempels.
Sehr bald nach der Entstehung des hebriischen Textes sind griechische Fassungen
entstanden, die in der Septuaginta iiberliefert sind (zwischen 300 und 78 v. Z.). Im
Text der Septuaginta befinden sich verschiedene Zusitze zum Masoretentext, der
als Vorlage diente."” Es handelt sich dabei um Ausschmiickungen poetischer Natur,
aber auch um den Versuch, das Buch religi6s zu interpretieren."

Die Legende berichtet von Achaschwerosch (= elamisch fiir Xerxes 1.), der von
485 bis 465 v. Z. in der elamischen und spéter persischen Stadt Susa iiber das
persische Reich herrschte. Abgesehen von seinem Namen und der Lokalitit Susa
ist die Geschichte des Estherbuches jedoch unhistorisch."

Zunichst wird von zwei Trinkfesten des Konigs erzihlt. Wahrend des zweiten
Festes kommt es zur Entmachtung Konigin Waschtis, da diese sich dem Willen
des Konigs verweigert. Esther, eine jlidische Waise, wird als Nachfolgerin gewihlt.
Sie ist bei ihrem Vetter Mordechai aufgewachsen, der als Angehoriger der jiidischen
Aristokratie mit Jechonja, dem letzten Konig Judas, aus Jerusalem verschleppt
worden war."” Die Verbindung Esthers mit Mordechai bleibt auch nach ihrer
Kronung bestehen. Sie erweist sich gleich zu Beginn der Herrschaft als hilfreich,
da der Konig durch Esther und Mordechai rechtzeitig iiber eine geplante Palastrevolte
informiert wird. Die Aufmerksamkeit richtet sich jedoch zunichst auf Haman, den
Agagiter. Dieser wird oberster Beamter und 148t sich wie ein Gott verehren.
Mordechai verweigert den Fufifall vor Haman, woraufhin Haman ein Pogrom
gegen die gesamte Judenheit plant. Er verschafft sich die Erlaubnis des Konigs,
ein entsprechendes Edikt in Umlauf zu bringen. Der Termin fiir das Pogrom wird
von Haman durch Loswerfen (pur = hebr.: Y1) entschieden (Est 3,7). Es fillt

Das Makkabierbuch ist etwa 50 v. Z. entstanden. Die darin geschilderten geschichtlichen
Ereignisse umfassen den Zeitraum von 175-161 v. Z.

Zum sprachlichen Vergleich zwischen Masoretentext und LXX vgl. Jacob (1890). Zur zeitlichen
Einordnung der griechischen Zusitze siche Gardner (1984).

Das Verhiltnis zwischen dem hebriischen und griechischen Estherbuch 148t sich mit demjenigen
zwischen I und II Makk vergleichen. Auch dort kann man beobachten, daB im zweiten,
spiteren Text die Geschichte heilsgeschichtlich gedeutet und religi6s interpretiert wird, wahrend
das erste Buch die Geschehnisse eher schildert.

Vergleicht man etwa die Darstellung Xerxes I. bei Herodot, so differieren die Beschreibungen
stark. Zu den historischen und unhistorischen Bestandteilen der Esthergeschichte, vgl. Bardtke
(1963), 248 und Meinhold (1983), 17-19.

Allein die Zeitangabe in Est 2,6 zeigt, daB es sich bei der Esthergeschichte um Fiktion handelt.
Denn ein von Nebukadnezar Verschleppter (ca. 586 v. Z.) kann unméglich am Hofe Konig
Achaschweroschs gewesen sein.

Das Wort pur konnte bis heute nicht sicher nachgewiesen werden. Es 148t sich jedoch auf ein
innerhalb der semitischen Sprachen verbreitetes Verb fiir ‘schiitteln, ausschiitteln’ zuriickfiihren,



Die Megilla und die Anfinge des Purimfestes 5

auf den 13. Adar. Mordechai erfihrt von dem Edikt und fastet daraufhin 6ffentlich.
Um das Schlimmste abzuwehren, nimmt er Kontakt zu Esther auf. Esther befielt
ein dreitidgiges Fasten. Danach geht sie zum Konig. Sie veranstaltet zwei Trinkfeste
fiir den Konig und Haman, auf dessen zweitem Fest sie ihre jiidische Herkunft
und den Plan Hamans offenlegt. Zwischen den Trinkfesten erinnert sich der Konig
dessen, was Mordechai fiir ihn getan hat. Er befielt Haman, an Mordechai eine
Huldigung vorzunehmen, die dieser fiir sich selbst ertrdumt: In koniglicher Aus-
stattung auf einem Pferd des Konigs in der Stadt herumgefiihrt und geehrt zu
werden. Haman muf} genau dies fiir Mordechai tun. Nach Esthers zweitem Trinkfest
wird Haman gehingt und das Edikt zuriickgenommen. Esther geht nun nochmals
zum Ko6nig und erbittet die Riicknahme des Edikts. Nun wird ein zweites Edikt
erlassen: Der Konig erlaubt den Juden, alle ihre Feinde zu vernichten (am 13.
Adar bzw. in Susa am 14. Adar). Mordechai wird rehabilitiert und erhilt Hamans
Besitz. Mordechai und Esther verfassen Briefe an ihr Volk, in denen sie die
Anweisungen fiir Purim niederschreiben: Man solle am 14. (bzw. in Susa am 15.)
Adar die Ruhe vor den Feinden in Festgelage (7nwn) und Freude (annw) feiern.

Man solle Freunden EBwaren zuschicken und Arme ebenfalls beschenken (Est
9,22). Esther erginzt die Bestimmungen Mordechais durch das Fasten am 13.
Adar, das an die Gefahr durch das geplante Pogrom erinnert (Est 9,31).

Das Buch Esther spiegelt innerhalb der biblischen Biicher am deutlichsten die
Diasporasituation wider und richtet sich an eine Leserschaft, die in der Diaspora,
im Exil (m%) lebt und dies bejaht.'” Es gibt keinerlei Bezug auf Jerusalem oder

das verheiBene Land, und fast alle Hinweise auf den Gott Israels fehlen.'® Seit
Abraham Ibn Ezra (12. Jh.) hat man sich das Fehlen des Gottesnamens mit der
Uberlieferung der Esthergeschichte in den Geschichtsbiichern der Perser und Meder
oder anderer fremder Volker erklirt, die an die Stelle des Gottes Israels ihre
Gotternamen gesetzt und damit das Buch entheiligt hitten."® Gillis Gerleman inter-

pretiert das gegenseitige Geschenke-Schicken (nun nw) als eine fiir eine Diaspora-

situation typische AuBerung, als ,.eine Manifestation der besonderen Solidaritit“*

das dann durch die Substantivierung zu purru*>puru>pur die Bedeutung ‘Los’ erhielt, so

Christian (1950), 36. Wo es in Est vorkommt, wird es erklirt, d.h. es war schon fiir den

damaligen Leser ein Fremdwort (vgl. Est 3,7 und 9,25).

Vgl. Est 2,6, wo das Wort m% gleich dreimal vorkommt.

Der Hinweis auf den anx owpn in 4,14 ist auf Gott zu beziehen. oypn (Ort) ist einer der Namen

Gottes, da der eigentliche Name nicht ausgesprochen werden darf. Der metonymische Gebrauch

von op» an dieser Stelle ist jedoch durch die ndhere Bestimmung mit “nx unwahrscheinlich.

Die Textstelle steht in Zusammenhang mit dem religidsen Bezugsrahmen, in dem die Esther-

handlung insgesamt steht, vgl. die Uberlegungen Ackroyds (1967) zu opn in Est und Koh.

9 Vgl. Jampel (1905), 517 und z. B. die Krakauer Esther (1589), fol. 125r: Man schreibe
deswegen keinen Gottesnamen in der Megilla, weil man wuBte, daB man sie unter Nicht-Juden
niederschreiben wiirde. Brauch der Nicht-Juden sei es, an die Stelle des Namens Gottes die
Namen ihrer Herrscher einzutragen.

® Ders. (1973), 26.



6 Einleitung

Das Leben und Uberleben unter fremder, wenn auch toleranter Herrschaft wird
in seiner Ambivalenz reflektiert. ,,The very heart of the matter in Esther is survival
in the Diaspora, a paradoxical, ironic union of what is normally seen as incompatible
— assimilation and Jewish identification.”’ Von Beginn an besitzt Esther alias
Hadassa (Myrthe) als Herrscherin eine Doppelrolle. Wihrend der Kapitel 4 bis 7
liest man, wie Esther die Machtstrukturen des Hofes nutzt, um ihrem Volk, zu
dem sie sich nicht 6ffentlich bekennen kann, zu helfen. ,,Esther uses that system,
although she quite naturally takes care to ensure that she is not caught in its
potential traps.“** Die Komik der Figuren Achaschweroschs und Hamans tragen
das ihre dazu bei, die persische Herrschaft distanziert darzustellen. Zugleich wird
das unkritische Adaptieren persischer Herrschaftselemente durch Esther und Mor-
dechai kritisiert. Als sie und Mordechai Macht erlangten, besteht das Problem der
Differenz zwischen persischer und jiidischer Kultur weiter. ,,The huge number of
those killed are not therefore to be seen as deliberate hyperbole that exaggerates
the stupidity of those who attack a people who can now fight back, but as evidence
of the fact that when the process of critical rejection is lost, then Jews become like
Persians.“” Die Umkehrung des Edikts von Haman, das selbst bereits eine Hyper-
bolik darstellt — allein wegen Mordechai sollen alle Juden umgebracht werden —
wird in der Umkehrung in 8,9ff noch einmal iiberboten. ,,The overstatement, the
double request for killing, the preposterous numbers, and the implausibility of the
text — all are self-inflicted critiques of Jewish self-perception.‘®* Auch die Tatsache,
daB Perser zu Juden werden, wird ironisiert. Zwar geht es auf einer oberflachlichen
Ebene um die Akzeptanz des Proselytenwesens. Jedoch wird so dartiber berichtet,
als sei es eine ,.Ironie des Schicksals®, weil ,,der Schrecken* auf die Nichtjuden
gefallen sei.> Gerade dort, wo Loader die ,,versteckte Theologie* des Estherbuches
annimmt, ndmlich in den Passagen der scheinbaren Schicksalshaftigkeit, mu man
doch eher eine Ironisierung historischen Geschehens sehen. Betrachtet man die
Oberfliche des Buches, sein ,,post-exilic Hebrew*?, anstelle des Aramiischen,

das als Staatssprache des persischen Reiches galt, so sto8t man zu jenem Reverenz-
" rahmen vor, in den die ironischen Anspielungen eingebettet sind: die Tora. Die
Leser und Leserinnen werden aufgefordert, innerhalb dieses Rahmens selbst einen
moralischen Standpunkt zu beziehen.

Man hat aus religionsgeschichtlicher Perspektive viele Elemente des persischen
Neujahrsfestes farwadigan, das zum Friihjahrsbeginn gefeiert wird, im Purimfest

2 Goldman (1990), 26.

2 Firth (1997), 23.

2 Ebd.,25.

* Goldman (1990), 25.

» Vgl. Est 8,17, wo das Wort o*1ivma ein einziges Mal innerhalb des Tanach verwendet wird.
% Gordis (1976), 25.



Die Megilla und die Anfinge des Purimfestes 7

wiedergefunden.” Die im Estherbuch verankerten karnevalesken Motive (Verklei-
dungen, Verwechslungen, Schicksalshaftigkeit) verweisen auf nichtjiidischen Ur-
sprung.® Die Namen Esther und Mordechai konnen als ‘Ischtar’ und ‘Marduk’
gelesen werden.?” Das babylonische Neujahrsfest zagmuku bzw. akitu weist Paral-
lelen zu Purim auf. Marduk als Oberster der Gotter veranstaltet zu Beginn des
Jahres eine Gotterversammlung in einem besonderen Gemach (Duka), in dem die
Geschicke fiir das folgende Jahr durch Loswerfen bestimmt werden.” Diese auBer-
kulturellen EinfliiBe sind jedoch bruchstiickhaft und konnen nicht die Geschichte
als ganze erkliren.

Die Figuren des Estherbuches sind gleichermaflen in die israelitischen Ge-
schichten eingebettet. So werden Haman als Nachfahre Agags (Est 3,1)' und
Mordechai als Nachfahre Kischs (Est 2,5), des Vaters Konig Sauls, gezeichnet
und damit die Geschichte der Samuelbiicher fortgesetzt. Die Vernichtung Amaleks
ist an entscheidenden Stellen der Tora geboten (Ex 17; Dtn 25,19), so daB die
Esthergeschichte als Erfiillung dieses Gebotes gelesen werden kann.** Durch die
Linie Haman-Agag-Amalek wird das Estherbuch mit der Tora und den Propheten®
verkniipft** Das Loswerfen kann mit Lev 16,8 in Verbindung gebracht werden:
Ein Los fallt auf den Bock, der Gott als Opfer dargebracht wird, und ein Los auf
den, der zu Asasel in die Wiiste geschickt wird. Moglicherweise trat das Purimfest
urspriinglich in Konkurrenz zu Pessach und zur Exodusgeschichte. Abgesehen
von den inhaltlichen Parallelen der jeweiligen Erzidhlungen (fremder Hof, tédliche
Bedrohung des Volkes, Erwihlung zweier Fiihrer und Retter des Volkes und
Errettung bzw. Sieg) konnten sich Estherbuch und Purimfest an ein Judentum in
der Diaspora und Pessach an ein Judentum im verheiBenen Land richten. Die
Losung des Konflikts wiirde entsprechend gewihlt: einmal ein friedvolles und

7 Die unterschiedlichen religionsgeschichtlichen Forschungen werden z. B. bei Loader (1992)

diskutiert.

Doniach (1933) schreibt, Israel habe lange vor der griechischen Periode (der eigentlichen

Abfassungszeit des Estherbuches) den ,,spirit of carneval* aus der persischen Kultur iibernom-

men, 46.

¥ vgl. Lewy (1939), 132.

% vgl. Christian (1950), 34f. Christian zieht Parallelen zum judischen Neujahrsfest: Auch dort
gehe es wihrend der Hohen Feiertage um das Schicksal der Einzelnen fiir das folgende Jahr.

3 vgl.1Sam 15.

2 Anders I Chr 4,41-43. Das Vernichten der Erinnerung an die Amalekiter ist mit dem Gebot

verbunden, genau dies niemals zu vergessen, Dtn 25,19.

Gemeint sind die vorderen Propheten (Josua, Richter, Samuel, Kénige), die der christlichen

Bezeichnung Geschichtsbiicher entsprechen. Angekniipft wird an I Sam 15.

Amalek als Enkel Esaus (Gen 36,2) und die Amalekiter als die ersten Feinde, die Israel beim

Auszug aus Agypten begegnen (Ex 17,6ff), wurden in der Geschichte Israels und in der

judischen Geschichte zu den Feinden par excellence. Ahnlich fungiert der Begriff ‘Edom’

(Esau) spater fiir die christliche Welt.

28

33

34



8 Einleitung

einflussreiches Leben im Exil und einmal eine Heimkehr in das den Vitern verhei-
Bene Land. ¥

1.2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition

Die folgenden Abschnitte zeichnen den religiosen und hermeneutischen Rahmen
der Purimspiele nach. Dabei sind auch brauchtiimliche Aspekte zu erwihnen. Das
Weiter- und Neuerzéhlen der Esthergeschichte spielte innerhalb der jiddischen
Literatur eine bedeutende Rolle. Jiddische Bearbeitungen der Megilla gingen den
Achaschweroschspielen voraus und dienten ihnen als wichtige Textgrundlage.

1.2.1 Interpretationen der Esthererzéhlung

Die groBe Popularitit des Festes schldgt sich in den reichhaltigen rabbinischen
Auslegungen (Midraschim) nieder. Esther ist dasjenige biblische Buch, zu dem
die meisten Midraschim existieren.”® Die religiose Diskussion um Megillat Esther
blieb dadurch lebendig. Neben dem Midrasch im babylonischen Talmud (bMeg
10b-17a)”” gibt es drei Targumim zu Esther, die sich iiber einen Zeitraum von
acht Jahrhunderten erstrecken. In Targum Scheni sind Erzidhlungen, Fabeln und
anderes haggadisches Material eingeflossen, die den Einfallsreichtum und die As-
soziationen widerspiegeln, die das Buch Esther bei den meturgemin, den ‘Dolmet-
schern’, ausgeldst hat*® Nahezu uniiberschaubar aufgrund ihrer Vielfalt sind die
ibrigen rabbinischen Bearbeitungen zum Estherbuch. Fiir das Mittelalter waren

% So Gerleman (1973). Vgl. auch Neusner (1966), rekurrierend auf B. S. Childs und dessen

Uberlegungen zu den Parallelen zwischen Ex 1-3 und dem Estherbuch. Beide Texte verortet

Neusner in der babylonischen Zeit, (1966), 57-64. Das Feiern in Schaltjahren an Adar II wird

ebenfalls mit der Nahe zu Pessach begriindet, vgl. Goldman (1990), 440.

Eine neue Ausgabe der Midraschim zu Esther in deutscher Ubersetzung wurde von Bomer-Klein

und Hollender herausgegeben, vgl. dies. 2000.

7 vgl. dazu Borner-Klein (1994).

% Der Targum Scheni ist, wie der erste Targum, in Palistina entstanden. Da er eindeutige
Beziige zu Targum Rischon hat, wird eine Entstehungszeit um das 8. Jahrhundert angenommen
(die Gelehrten streiten sich allerdings um einen Zeitraum zwischen dem 7. und 12. Jahrhundert).
Zu Targum Scheni vgl. Ego (1996).

36



Megiles Ester in der aschkenasischen Tradition 9

fiir Esther Rabba,” Pirke de Rabbi Eliezer (Kap. 49f), das Sefer Josippon, Abraham
Ibn Ezras und Raschis Kommentar bestimmend.*

Das Sefer Josippon ist im 10. Jahrhundert in Siiditalien entstanden und beschreibt
die jiidische Geschichte ausgehend von der Volkertafel in Gen 10 bis zum Aufstand
in Masada (73 u. Z.). Es nimmt die Werke von Flavius Josephus auf (v. a. Antiquitates
Judaicae), stellt aber ein eigenstindiges Werk dar.* Eine jiddische Fassung des
Josippon (Josifon) wurde erstmals in Ziirich 1546 gedruckt. Der Abschnitt iiber
Esther (Abschnitt 4) wird eingeleitet mit der Erinnerung an das Pogrom, das
beinahe durch Haman stattgefunden hitte. Die Feindschaft Hamans gegeniiber
den Juden wird mit seiner Herkunft begriindet. Das Josifon verkniipft die Geschichte
des benjaminitischen Konigs Saul mit dem Estherbuch:

Y X0T ANVTIVW | 1013 WT 1PN T3 NR YN 1073 N v wIT N3 DR

SUOR TR 1A WT 07 DT PORY PRI | WT TN DIRW 1IMp T U5 00w
PIRD WT | VORI W IR AT DR KXW PI3 OYT X 1WA Y17 | PR BRWTIMA
1012 VIYHW

([...] und wegen dieses vergossenen Blutes und wegen des groBen Kampfes,
den Konig Saul gegen das Volk der Amalekiter kdampfte, hatte Haman
eine alte Feindschaft in seinem Herzen gegeniiber dem Volk Israel und
Juda und er haBte das ganze Geschlecht Benjamin.)*

Zahlreiche jiddische Esther-Dichtungen entstanden seit dem 15. Jahrhundert. Sie
konnen als Wegbereiter der jiddischen Purim- und Achaschweroschspiele betrachtet
werden.® Formale Elemente werden aus der hofischen Literatur ibernommen und
mit den midraschischen Uberlieferungen verkniipft.* Sie sind voneinander unab-
hingige Werke, in denen jeder Dichter auf seinen eigenen Kanon an midraschischem

* Man unterscheidet heute zwischen Esther Rabba I und Esther Rabba I1. Esther Rabba I (= die
Abschnitte 1-6) ist um 500 abgeschlossen worden, wihrend die Abschnitte 7-10 (= Esther
Rabba II) vermutlich erst um 1100 entstanden sind, vgl. Neusner (1989) und Stemberger
(1992), 312f.

Eine systematische Darstellung mittelalterlicher jiidischer Kommentare, mit ausgezeichneter
Bibliographie versehen, findet sich bei Walfish (1993).

Im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit wurde oftmals das Josippon (jidd. Josifon) félschli-
cherweise mit dem Werk des Josephus gleichgesetzt. Man muB} aber genauer sagen, da8 das
Josippon an die Stelle des Josephus getreten war und zum Beispiel von Raschi und anderen
mittelalterlichen Gelehrten als historische Quelle, vor allem fiir die Zeit des zweiten Tempels
genutzt wurde, vgl. Flusser (1971), 297.

> Josifon, Ziirich 1546, Perek 3, Abschnitt iiber Esther: 30v—40v, hier: 34r, vgl. auch YBM.

* So Shmeruk (1979), 131-136.

Vgl. z. B. DreeBen (1977) iiber die jiddischen Estherparaphrasen.

41



10 Einleitung

Material zurtickgreift.45 Warum Haman zum Knecht Mordechais wurde, kann man
beispielsweise aus der ‘Oxforder Esther’ erfahren. Im Achaschweroschspiel wird
dieses Wissen vorausgesetzt.* Mordechai und Haman werden vom Konig ausge-
sandt. Dabei geschieht ihnen folgendes:

Nun wisst, ds sie Gf dem wildn mer zwalf wochn miisstn farn,
da miisstn sie sich an kost gar wol bewarn.

Mordechai was kluog, sinnig un’ wis.

da er uf ds mer kam, da spart er sin spfs.

Er gedoht: ,,0b uns ein wetter uber gat,

ds mir spis gebriht, wie ward minr rat.*

Haman was ein lecker un’ ein grossr frass,

er ass un’ trank fast, die wil ih in sinem schrin was.

Nun seht wie ein on gewind da begiind Gf zu stén,

ds sie if dem mer ein jar fiirn odr mén.

da Haman ds sin Gf geass un’ in der hunger bezwang,
er was noht hungers tot, unmehtig un’ krank.

Er sprach: ,,herr Mordechai, teil mit mir die spis din.
wiltu silbr odr, golt, ds sol din eigen sin.*

da sprach Mordechai: ,,was solt mir din golt so rot?
tousnt mark nem ich nit vur ein stiick brot.

Was solt mir din golt, so ich laeg tot

hestu din spis gespart, so waer dir ds kein not.*

er sprach: ,herr Mordechai, teil mit mir din spis die disn.
din eigen wil ich hiut un’ umer wesen.

Was ich umer mer arwerb, ds sol din eigen wesen,
beid, Iib un’ guot, ds ich niiert mag genesn.*

ds sprach Mordechai: ,,ds selb sol sin geton.*

er schreib es mit einem messer an sinen stirn schon.

Haman der was Mordechais eigner kneht,
er hat in zu kneht gekouft redlich un’ reht.*’

L.]

Neben den gereimten Esther-Paraphrasen gibt es auch jiddische Prosabearbei-
tungen, die den Text nacherzihlen. In einer spiteren Bearbeitung, der ‘Krakauer

“ Es 148t sich nur zwischen der Miinchner Esther und der Basler Esther eine gewisse Nihe

feststellen, die eine gemeinsame Uberlieferungstradition erahnen 1a8t, vgl. die Untersuchung
Baum-Sheridans (1994), 51-55.
Vgl. unten zum Kaufbrief in Mordechais Korper, Kap. 4.2.1.

41 7it. nach der transkribierten Ausgabe des Textes bei Landau (1919), 518f, Zeilen 283-308.



Megiles Ester in der aschkenasischen Tradition 11

Esther’ oder einfach lange megile, wird der Esthertext zu einer Ezyklopadie jiidi-
schen Wissens ausgeweitet, insbesondere zur Lektiire fiir Frauen und Midchen.

In der ‘Zenerene’ wird gleich zu Beginn des Abschnitts ‘Megilla’ die Frage
aufgeworfen, warum man an Purim eine Festrolle lese und an Chanukka nicht. An
Chanukka, so wird geantwortet, habe man klar sehen konnen, wie das Wunder
geschah, wihrend man es an Purim nicht direkt sehen konne. Vielmehr wiirde
man mit Achaschwerosch einen =1 1x ‘nx yywyn (Verriickten und Narren) vorfinden,
der nur um seiner Liebe zu Esther willen so viele Amalekiter habe umbringen
lassen. Damit man aber das Wunder begreifen konne, miisse man die Ereignisse
um Waschti lesen, denn dort habe Achaschwerosch keineswegs zugunsten einer
Frau, die sogar von viel vornehmerer Herkunft war, entschieden *®

Im jiddischen Mayse-bukh von 1701 befindet sich eine Erzidhlung zu Esther
6,11, die Ehrung Mordechais durch Haman. Haman und Mordechai diskutieren
dariiber, ob es Mordechai erlaubt sei, iiber Haman zu lachen.

DR 137K 91512) 120Va RT LB 37 WWORDY DIIRN 13T TN 197 VART RT
RIT 2R XI5 02 T IWWIRT AR VHRE 7375 U7 YN WUV PR IRT (MWD

0 T vwRM™MD

AT RN WWIN YW KIT A7 TN 23T VIRT KT JTIRN 12 2EW AR PR M
ANR) 127w BB BW KIT IR YW DIMR X2 NAR YR DR K12 VW 10D
JOYI0 DR DWIRT RIT I PUT MR WOTD PR IRT (TATN wma by

(Haman said: ,,Mordechai, why do you laugh at me? Is it not written:
‘Rejoice not when thine enemy falleth’ (Prov 24,17) and you are rejoicing
over me because I have sunk so low.“ Then Mordechai replied to Haman:
,»O you wicked man, the verse refers only to a Jewish enemy, but of a
wicked man like you it is said: “Thou shalt tread upon their high places’
(Dtn 33,29).4)%

1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiosen Festpraxis

Das Fehlen jeglicher religioser Komponenten in der Festlegende fiihrte dazu, dafl
Purim bis ins 5. Jahrhundert hinein umstritten blieb.®® Als ein Fest, das erst in der

8 Fol. 27r, vgl. auch YBM.

9 Ubersetzung von Gaster (1981), 232. Inhaltlich entspricht die Episode bMeg 16a zu Est 6,11.
Das jiddische Original wurde zitiert aus dem Druck Amsterdam 1701, vgl. Steinschneider
(1964), Nr. 3897 und YBM. Die Geschichte iiber Haman und Mordechai ist dort als Nr. 129
auf den Folioseiten 44v—45r abgedruckt, das Zitat findet sich auf 45r.

Die Gebete, die iiblicherweise vor und nach einer Lesung gesprochen werden, sind vor 200 u.
Z. unbekannt und vor 400 u. Z. nicht erwihnt, vgl. Bickerman (1967), 210. Mit der Frage nach

50



12 Einleitung

Periode des zweiten Tempels etabliert wurde,” war Purim ebenso wie Chanukka
nicht an die Opferpraxis des Tempels gebunden. Wihrend Chanukka aber die
Wiedererlangung religioser und kultureller Selbstindigkeit innerhalb des seleukidi-
schen Herrschaftsbereichs feiert, fehlen die religiosen Beziige beim Purimfest.
Andererseits befindet sich in der Mischna und in beiden Talmuden ein eigener
Traktat iiber Purim (Traktat Megilla), in dem die Vorschriften des Festes diskutiert
werden, wihrend es zum Chanukkafest keinen eigenen Traktat gibt. Ausgehend
vom Traktat Megilla kann man vermuten, daf} die Integration des Purimfestes in
den jiidischen Ritus durch die Megilla und deren Verlesen in der Synagoge vollzogen
wurde. In bMeg 3a und 3b werden Priester aufgefordert, wihrend der Megilla-Lesung
den Opferdienst zu unterbrechen. Die in der Mischna enthaltenen Bestimmungen
beziehen sich auf die Art und Weise des Lesens der Rolle, die Beschaffenheit der
Rolle und den Zeitpunkt des Lesens an unterschiedlichen Orten — eine differenzierte
Diskussion iiber die in Est 9 benannten Unterscheidungen. Auch die Toralesung
Ex 17,8-16 (die Vernichtung Amaleks) wird in bMeg 3,6 festgesetzt. Seit der
amordischen Zeit (225-500) ist eine zweimalige Lesung vorgesehen: einmal am
Abend nach der Tefilla und am Morgen nach der Toralesung. Die Rezitation wird
durch drei Benediktionen eingeleitet (bMeg 21b). Nach der Lesung folgt wieder
eine Benediktion und als AbschluB der Pijut shoshanat yaakov (Lilie Jakobs).*
Die Estherrolle wird vor dem Verlesen aufgerollt und gefaltet. Das Falten soll an
die Briefe erinnern, die Esther und Mordechai geschrieben haben.

TI0 T DR T 9 AP WY IRT X 037 1 1IN KT PR U3 wY N oM
DY TTIIX 2N LI KT VI I3 IOR XM P9 IR A7 KT 0URIDW

(An Purim, wenn es Nacht ist, ziindet man Kerzen an, denn es soll Freude
sein. Und der Vorsédnger breitet die Estherrolle aus wie einen Brief. Er
148t sie nicht iibereinander gewickelt [sein].)”

der Heiligkeit des Buches Esther und damit seiner Aufnahme in den Tanach befaBt sich bMeg
7a (Ex 17,14 interpretierend). Die Mehrheit der Rabbinen halten das Estherbuch fiir heilig (z.
B. Elieser, Meir und Akiva). Esther war — neben Kohelet und Schir ha-Schirim — bis ca. 90 u.
Z. als kanonische Schrift umstritten. Zur weiteren Diskussion vgl. Jampel (1905), 513-533.

1 vgl. 1 Makk 2-4; II Makk 10,1-8.

52 Text und Melodie z. B. bei Goodman (1988), 469-472.

33 Dieses und die folgenden Zitate sind dem jiddischen Minhagimbuch Venedig (1600/1601)
entnommen (Bodleian Library, Oxford, Opp. 4° 1004), hier: 87v., vgl. Steinschneider (1964),
Nr. 3821 u. Cowley (1971), 638. Diese Ausgabe ist der zweite Nachdruck des Minhagim
Buches von Isaak Tyrnau (erste jiddische Ausgabe gedruckt bei Simon Giinzburg, Mantua
1590) dem der erste Nachdruck von Venedig 1593 zugrundelag. Die jiddischen Minhagimbiicher
wurden héufig gedruckt, mehrfach in Amsterdam und Frankfurt am Main. In den Abschnitten
iiber Purim, die ich miteinander verglichen habe, konnte ich keine inhaltlich relevanten Textab-
weichungen feststellen, vgl. YBM.



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Danksagung
	Umschrifttabellen
	Abkürzungen
	1. Einleitung
	1.1 Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes
	1.2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition
	1.2.1 Interpretationen der Esthererzählung
	1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiösen Festpraxis
	1.2.3 Bräuche des Purimfestes in der Frühen Neuzeit
	1.2.4 Extra-Purims

	1.3 Christliche Rezeption: Die Megilla im christlichen Kanon und in der christlichen Kultur
	1.4 Christliche Theaterpraxis bis zur Frühen Neuzeit
	1.5 Theater innerhalb der jüdischen Kultur bis zur Frühen Neuzeit
	1.5.1 Rabbinische Kritik am Theater
	1.5.2 Nicht-jiddischsprachiges jüdisches Theater

	1.6 Die Entstehung der ersten Purimspiele (Forschungsmeinungen)

	2. Die Texte
	2.1 Überlieferungsformen der Texte
	2.1.1 Die Sammlung Menachem Oldendorfs
	2.1.2 Die Sammlung Eisik Wallichs
	2.1.3 Die anonyme Frankfurter Sammlung
	2.1.4 Die Handschrift des ältesten Achaschweroschspiels

	2.2 Purimlieder
	2.3 Die frühen purim shpiln
	2.3.1 Jonaspiel
	2.3.2 'Taub Jeklein'
	2.3.3 Khazonim-Spiel
	2.3.4 Esreger-Spiel
	2.3.5 Das frühe Achaschweroschspiel und die Rolle Mordechais
	2.3.6 Mesires hornen im ältesten Achaschweroschspiel
	2.3.7 Exkurs: Die vikukhim der Sammlung Menachem Oldendorfs und späterehebräisch-jiddische vikukhim


	3. Die Texte in der Tradition jüdischer Parodie
	3.1 Was ist eine literarische Parodie?
	3.2 Hebräische Parodien bis zum Ausgang des 17. Jahrhunderts
	3.3 purim shpiln als Parodien
	3.3.1 Selichot-Parodien
	3.3.2 Andere Gebetsparodien im ältesten Achaschweroschspiel
	3.3.3 Elia Levitas (Purim-)Parodien
	3.3.4 Parodie Yudesher shtam und Al khet
	3.3.5 Die Purim-Drosche im Esreger-Spiel


	4. Zur Frage nach der Rezeption der Fastnachtspiele in den Purimspielen
	4.1 Dramatische Form
	4.2 Grotesker Realismus
	4.2.1 Grotesker Realismus in den Purimspielen
	4.2.2 Das 'Obszöne' im Nürnberger Fastnachtspiel (Forschungsmeinungen)
	4.2.3 Vergleich einiger grotesker Motive


	5. Schlußbetrachtungen :
	Anhang
	Jonaspiel aus der Sammlung Eisik Wallichs
	Pumay, ir libn gez:eln, Purimlied aus der Sammlung Eisik Wallichs
	Parodie Yudesher shtam aus der Sammlung Eisik Wallichs

	Literaturverzeichnis



