
Buske

Evi Butzer

J ID IS CHE  S CH T UD IE S   ·   B A ND  10

Die Anfänge der jiddischen  
purim shpiln in ihrem 
literarischen und kultur­
geschichtlichen Kontext



EVIBUTZER 

Die Anfänge 
der jiddischen purim shpiln 
in ihrem literarischen und 

kulturgeschichtlichen Kontext 

n 
HELMUT BUSKE VERLAG 

HAMBURG 



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der 
 ursprünglichen Ausgabe identisches Exemplar.

Für Links mit Verweisen auf Webseiten Dritter übernimmt der  Verlag 
keine inhaltliche  Haftung. Zudem behält er sich die Verwertung 
der urheberrechtlich geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke 
des Text- und  Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. Jegliche unbefugte 
 Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliogra phische 
Daten sind im Internet über portal.dnb.de abrufbar.

ISSN 0720-6666
ISBN 978-3-96769-600-4
ISBN eBook 978-3-96769-584-7

© Helmut Buske Verlag GmbH, Hamburg 2003. Alle Rechte 
 vorbehalten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen,  Übertragungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und  Verarbeitung 
in  elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG 
 ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: Libri  Plureos GmbH. 
 Gedruckt in Deutschland. 

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Helmut Buske Verlag GmbH 
Richardstraße 47, 22081 Hamburg 
info@buske.de

Diese Arbeit wurde mit dem  
drupa-Preis 2002 ausgezeichnet.



INHALT 

Danksagung .. . .. . ........ ... . . . .. . . ... . . .. . .. . ...... .. .. . . . . . . ... . .. . . . . .. . ... . . . . ... . . . . . . . . ... . .. . .. . . .. .. . . . ... VII 
Umschrifttabellen ....... ..... ..... .. . ... . ...... ..... .. . . ... . . ... .. . .. . .. . ........ ... ... . .... ... .. . . ..... ....... IX 
Abkürzungen ... ..... ....... ..... ...... .. ...... ... . ..... ... . . ... . .. ..... ........ ...... .. . .... ... ... . .. . . .... ... ... XI 

1. Einleitung . ........... ....... ... . ..... .... ... . ..... ... . ...... ............ ....... .... ........ .. ..... ... . . ........ 1 
1.1 Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes . ........ ... . .. . .. . .. . ... . ... ... ...... 3 
1.2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition ..................................... 8 

1.2.1 Interpretationen der Esthererzählung . . ... . ..... .. . .. . ........ .. ... . ...... ...... 8 
1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiösen Festpraxis ................. 11 
1.2.3 Bräuche des Purimfestes in der Frühen Neuzeit .......................... 17 
1.2.4 Extra-Purims................................................................................ 19 

1.3 Christliche Rezeption: Die Megilla im christlichen Kanon 
und in der christlichen Kultur................................................................ 21 

1.4 Christliche Theaterpraxis bis zur Frühen Neuzeit . . . ... ... . . .. . ... .. . . ... . . ... . . . . 23 
1.5 Theater innerhalb der jüdischen Kultur bis zur Frühen Neuzeit ............ 30 

1.5.1 Rabbinische Kritik am Theater ......................... ........................... 30 
1.5.2 Nicht-jiddischsprachiges jüdisches Theater................................. 32 

1.6 Die Entstehung der ersten Purimspiele (Forschungsmeinungen) .......... 34 

2. Die Texte ..................................................................................................... . 41 
2.1 Überlieferungsformen der Texte............................................................ 41 

2.1.1 Die Sammlung Menachem Oldendorfs ........................................ 42 
2.1.2 Die Sammlung Eisik Wallichs ..................................................... 43 
2.1.3 Die anonyme Frankfurter Sammlung .. . ... . . ....... ... . .. . .. . .. . ... . ...... ..... 44 
2.1.4 Die Handschrift des ältesten Achaschweroschspiels ................... 45 

2.2 Purimlieder .. . ..... .. ...... ... .. . ... .. . ...... .. . . ..... ... ..... .. .... ... ...... .. . ... . .. . .. . .... .. .. . . . ... 50 
2.3 Die frühen purim shpiln ........................................................................ . 

2.3.1 Jonaspiel ...................................................................................... . 
2.3.2 'Taub Jeklein' ............................................................................. . 
2.3.3 Khazonim-Spiel ........................................................................... . 
2.3.4 Esreger-Spiel ............................................................................... . 
2.3.5 Das frühe Achaschweroschspiel und die Rolle Mordechais ....... . 
2.3.6 Mesires hornen im ältesten Achaschweroschspiel ...................... . 
2.3.7 Exkurs: Die vikukhim der Sammlung Menachem Oldendorfs 

und spätere hebräisch-jiddische vikukhim ................................... . 

61 
61 
68 
73 
77 
81 
97 

103 

3. Die Texte in der Tradition jüdischer Parodie ............................................... 109 
3.1 Was ist eine literarische Parodie? .......................................................... 109 
3.2 Hebräische Parodien bis zum Ausgang des 17. Jahrhunderts ................ 111 
3.3 purim shpiln als Parodien ....................................................................... 114 



VI Inhalt 

3.3.1 Selichot-Parodien ......................................................................... 114 
3.3.2 Andere Gebetsparodien im ältesten Achaschweroschspiel .......... 131 
3.3.3 Elia Levitas (Purim-)Parodien ..................................................... 137 
3.3.4 Parodie Yudesher shtam und Al khet ............................................. 145 
3.3.5 Die Purim-Drosche im Esreger-Spiel .......................................... 149 

4. Zur Frage nach der Rezeption der Fastnachtspiele in den Purimspielen ...... 155 
4.1 Dramatische Form ................................................................. , ................ 156 
4.2 Grotesker Realismus .............................................................................. 167 

4.2.1 Grotesker Realismus in den Purimspielen .... .... ................. .......... 170 
4.2.2 Das 'Obszöne' im Nürnberger Fastnachtspiel 

(Forschungsmeinungen) ............................................................... 189 
4.2.3 Vergleich einiger grotesker Motive .......... ... ............................. ... 194 

5. Schlußbetrachtungen :................................................................................... 203 

Anhang 

Jonaspiel aus der Sammlung Eisik Wallichs ..................................................... 207 
Pumay, ir libn gez:eln, Purimlied aus der Sammlung Eisik Wallichs ................ 213 
Parodie Yudesher shtam aus der Sammlung Eisik Wallichs ............................. 217 

Literaturverzeichnis ............ ........ ........ ... .................... ..... ....................... ............ 225 



DANKSAGUNG 

Diese Untersuchung über die frühesten Purimspiele verdankt ihr Entstehen vor 
allem Chane Shmeruk, der mit der Edition der Spieltexte die entscheidende Vorarbeit 
geleistet hat. Leider war es aufgrund seines frühen Todes nicht mehr möglich, mit 
ihm selbst über die Texte sprechen und einzelne Hypothesen diskutieren zu können. 
Danken möchte ich vor allem meiner Doktormutter Prof. Dr. Marion Aptroot, die 
diese Arbeit maßgeblich begleitete und deren vielseitige Ratschläge oftmals auf 
einfache Weise zur Lösung meiner Probleme beitrugen. Des weiteren waren mir 
wichtige Gesprächspartner Frau Prof. Dr. Erika Timm und Prof. Dr. Simon Neuberg 
vom Fachbereich Jiddistik an der Universität Trier. Prof. Dr. Jürgen Ebach vom 
Fach Altes Testament und Biblische Hermeneutik an der Evang. Theologischen 
Fakultät der Ruhr-Universität Bochum motivierte mich zu einer Beschäftigung 
mit den Achaschweroschspielen. Dr. Martin Przybilski sah das dritte Kapitel durch 
und gab mir zahlreiche Anregungen. Im Mai 2001 wurde diese Untersuchung von 
der Philosophischen Fakultät der Heinrich-Heine-Universität als Dissertation ange­
nommen. Der ursprüngliche Plan, noch ein fünftes Kapitel über die Weiterentwick­
lung der Purimspiele in Osteuropa zu schreiben, mußte vorläufig aufgeschoben 
werden. Die jüngsten Gesprächsmöglichkeiten durch die an der Heinrich-Heine­
Universität Düsseldorf hinzugekommenen Jüdischen Studien ergaben neue Ein­
sichten in die hier behandelten Texte, die nur ansatzweise noch aufgenommen 
werden konnten. 

In den Jahren 1998 bis 2000 erhielt ich ein Promotionsstipendium an der Ruhr­
Universität Bochum im Rahmen der Graduiertenförderung des Landes Nordrhein­
Westfalen. Der Vergabekommission, insbesondere Herrn Prof. Dr. Gert König 
und Reinhard Zwink, sei herzlich gedankt. Von der Abteilung für Jiddische Kultur, 
Sprache und Literatur erhielt ich für die letzten drei Monate ein Abschlußstipendium. 
Mein Dank gilt in diesem Zusammenhang auch der Gesells<;:haft von Freunden 
und Förderern der Heinrich-Heine-Universität e.V. 

Die Drucklegung wurde ermöglicht durch den drupa-Preis 2002, der dieser 
Doktorarbeit verliehen wurde. Bei den Verantwortlichen der drupa (print media 
messe) Düsseldorf bedanke ich mich herzlich. 

Die Vorarbeiten für die Drucklegung wurden von Melanie Laubach durchgeführt, 
Judith Zimmermann half beim Korrekturlesen. 

Nicht zuletzt möchte ich mich bei den Bibliothekaren bedanken, die mir die 
Arbeit an den Originaltexten ermöglichten: Günter Kroll von der Handschriftenab­
teilung der Stadt- und Universitätsbibliothek Frankfurt am Main sowie Richard 
Judd und Doris Nicholson vom Oriental Department der Bodleian Library in 
Oxford. Chana Mlotek vom YIVO Archive und Zachary M. Baker, damaliger 
Leiter der YIVO Library in New York, unterstützten mich bei der Recherche 
späterer, in Osteuropa entstandener, Purimspiele. 



U MSCHRIFIT ABELLEN 

Umschrifttabelle für hebräische Wörter 

Konsonanten: 

M m C / 7.l 

b :i n l / l 
g l s C 

d , ll 

h :, p 9 

V f !) 

z z i/f 

kh n k p 

t t) r , 
y sh r,zj 

k :., s tu 
kh :l/1 r, 

', 

Vokale: 

a und 
e und 

und' 
0 und i 

u und i 



X Umschrifttabellen 

Umschrifttabelle fü.r jiddische Wörter (YIVO Transkription) 

1( ay ,, 

a l;C k :;,, 

0 tt kh :u, 
b ::1 ' V 5 m 7:l / C 

g l n l / 1 
d , s 0 

h :, e ll 

u p !;) 

u f !5 /., 

V ,, ts iur 
oy ,, k p 

z r , 
zh tl.lT sh tu 

kh n s iu 

t t) l'1 

y /i , s n 

ey ,, 



ABKÜRZUNGEN 

Die folgenden Abkürzungen der Talmudtraktate sind der Einführung Günther Stem­
bergers (1992) entnommen. Die Traktate werden in der von ihm verwendeten 
Umschrift wiedergegeben. 

Av 
Quid 
bAZ 
bBB 
bBer 
bEr 
bMeg 
bQuid 
bRH 
bSanh 
bSof 

bTaan 
pMeg 

Pirke Avot (Sprüche der Väter), Mischna und Siddur 
Mischna, Traktat Qidduschin (Ordnung Naschim) 
bablylonischer Talmud, Traktat Aboda Zara (Ordnung Neziqin) 
babylonischer Talmud, Traktat Baba Batra (Ordnung Neziqin) 
babylonischer Talmud, Traktat Berakhot (Ordnung Zera'im) 
babylonischer Talmud, Traktat Erubin (Ordnung Moed) 
babylonischer Talmud, Traktat Megilla (Ordnung Moed) 
babylonischer Talmud, Traktat Quidduschin (Ordnung Naschim) 
babylonischer Talmud, Traktat Rosch ha-Schana (Ordnung Moed) 
babylonischer Talmud, Traktat Sanhedrin (Ordnung Neziqin) 
babylonischer Talmud, Traktat Soferim (außerkanonischer 
Traktat zum babylonischen Talmud) 
babylonischer Talmud, Traktat Taanit (Ordnung Moed) 
palästinischer Talmud, Traktat Megilla (Ordnung Moed) 

Weitere Abkürzungen: 

stj. standardjiddisch 
fnhd. frühneuhochdeutsch 
mhd. mittelhochdeutsch 
ostj. ostjiddisch 



1. EINLEITUNG 

Als Haman, der Bösewicht, das Los werfen wollte, um den günstigsten Tag heraus­
zufinden, an dem er die Juden vernichten könnte, traten die Herren der Tage vor 
Gott und verteidigten sich. Alle Wochentage seien Tage der Schöpfung und es 
gäbe keinen, auf den das Los der Vernichtung geworfen werden könne. Der Schabbat' 
stellte sich schließlich vor Gott und erinnerte ihn an Ex 31, 13: ,,Dieser Tag ist ein 
Zeichen zwischen mir und den Kindern Israels auf ewig", ,,willst du sie ausreißen, 
so reiße erst den Schabbat aus, vernichte ihn zuerst und dann vernichte sie. "2 

Haman, der Bösewicht, hatte kein Glück mit den Wochentagen, also versuchte er 
es mit den Monaten und Sternzeichen. Jeder Monat, beginnend mit Nissan, dem 
Pessachmonat, konnte etwas gegen das Vorhaben Hamans aufweisen, allein der 
letzte Monat, Adar, besaß kein Verdienst für das jüdische Volk und so freute sich 
Haman. Auch als er schließlich zum Sternbild der Fische gelangte, sah er sich 
siegen. ,,Dieser Monat hat nichts Günstiges für das jüdische Volk aufzuweisen, in 
diesem Monat ist sogar ihr Lehrer gestorben (er wußte aber nicht, daß derselbe am 
1. diesen Monats geboren war)"3 und er sprach: ,,Wie die großen Fische die 
kleinen verschlingen, will ich auch sie verschlingen." Gott antwortete ihm: ,,[ ... ] 
zuweilen werden die Fische verschlungen, zuweilen aber verschlingen sie, jetzt 
sollst du von den Verschlingenden verschlungen werden.''4 

Purim, das Fest des Sieges über Haman, stellt im alten Jahreszyklus des jüdischen 
Kalenders den letzten Monat dar, gefeiert am Abschluß des Winters, abgelöst vom 
Monat Nissan, dem ersten Frühlingsmonat, an dem Pessach gefeiert und die Be­
freiung aus der ägyptischen Sklaverei erzählt wird. Purim ist das weltlichste aller 
jüdischen Feste, insofern das unwichtigste und letzte, aber gerade in seiner utopi­
schen, die Realität verkehrenden Funktion das größte und das am deutlichsten 
messianisch ausgerichtete. Die Hamans der Geschichte haben kein Ende, jährlich 
kehren sie wieder, um im Purimfest besiegt und vernichtet zu werden (vgl. 1.2.3). 

Purim ist das Fest einer jüdischen Minderheit innerhalb einer anderen, fremden 
Kultur. Gerade deswegen blieb das Estherbuch für die christlichen Kommentatoren 
schwierig (vgl. 1.3). Juden, so Haman vor dem König, seien in ihren Taten und 
Gesetzen verschieden von allen Völkern, nicht einzuordnen in eine Großmacht, 

4 

Deutsche Wörter hebräisch-aramäischen Ursprungs wie z.B. jüdische Feiertage, Personen­
oder Monatsnamen werden in der im Deutschen gebräuchlichen Schreibweise verwendet. 
Weniger gebräuchliche hebräische Wörter werden entweder in Übersetzung oder kursiv gesetzter 
Umschrift wiedergegeben. Es bleibt dem fachkundigen Leser vorbehalten, letztere als sefardische 
oder aschkenasische Aussprache, Hebräisches im Jiddischen als 'merged' oder 'whole Hebrew' 
zu unterscheiden. 
Midrasch Esther Rabba II, zit. nach Wünsche (1967a), SOf. 
Vgl. bMeg 13b. 
Wünsche (1967a), 52, Klammersetzung von mir. 



2 Einleitung 

die alle Bereiche des Lebens zu beherrschen sucht. Esther und Mordechai sind am 
Hof eines persischen Königs. Esther hält ihre Herkunft geheim,5 sie paßt sich an 
und partizipiert an der Macht des fremden Staates. Nahezu völlig abgeschnitten 
von ihrem Volk, bleibt sie ihm treu und rettet es schließlich (vgl. 1.1). 

Haman, Agagiter bzw. Amalekiter und Mordechai, Benjaminiter, Nachfahre 
König Sauls, sind die antagonistischen Kräfte der Esthergeschichte. Der eine, 
ohne Verdienst groß gemacht durch den König, läßt sich verehren wie ein Gott, 
der andere, stur, einen anderen Gott verehrend, verbeugt sich nicht. Haman und 
Mordechai sind schwarz und weiß, Katz und Maus, kommt der eine zu Fall, steigt 
der andere nur um so steiler empor. Und doch kleben sie aneinander, Haman wird, 
bewegt von seinem Haß aufMordechai, durch die Geschichte getrieben. Mordechai 
sitzt trauernd im Tor, während Haman fröhlich vom Trinkfest Esthers zurückkehrt. 
Hamans Freude schwindet sofort, er läßt für Mordechai einen Galgen aufstellen, 
hängt am Ende selbst daran (vgl. 1.2.1 und 1.2.2). 

In der aschkenasischen Geschichte geschah es zuweilen, daß eine angedrohte 
Strafe plötzlich doch aufgehoben wurde, oder der Vorwurf eines Nichtjuden sich 
doch noch - in letzter Minute - als falsch herausstellte. Solche plötzliche Kehrt­
wendungen aus heiterem Himmel geschahen nicht oft und waren die Ausnahme 
von der Regel. Vielleicht kam es gerade deswegen zur Einrichtung der 'Sonder­
Purims'. Sie sind die andere Seite der zusätzlichen Fasttage. Jene erinnern an die 
Geschehnisse, die leider ohne Kehrtwendung so verlaufen sind, wie sie von ju­
denfeindlicher Seite geplant waren. Beides, das zusätzliche Fasten und das zusätz­
liche Feiern, hatte eine wichtige Funktion für die Gemeinde an einem Ort (vgl. 
1.2.4). 

Welches der Elemente, die das Purimfest bestimmen - das literarische des 
Streites,6 des Antagonismus und der Verkehrung der Rollen oder das historische, 
das tatsächliche Entkommensein in besonderen Situationen - zu Parodie und Spiel 
anregte, läßt sich nicht belegen. Der Begriff Purimspiel (',•9w c•ii!il) erscheint in 
der jiddischen Literatur seit dem 16. Jahrhundert. Eine erste Erwähnung finden 
wir im Prolog des Stanzenromans 'Paris un Wiene', der vermutlich auf Elia Levita 
(1469-1549) zurückgeht. Etwa 1555 verwendet Gumbrecht von Szczebrzeszyn im 
Prolog zu seiner Esther-Dichtung den Titel 'Purimspiel' für ebendiese Dichtung. 
Sie erzählt die Geschichte des biblischen Buches mit reichlicher Nutzung midra­
schischen Materials in Form einer zeitgenössischen Melodie.7 

Die jiddischen Texte, die aus der Zeit um 1600 und aus dem 17. Jahrhundert 
überliefert sind, verweisen auf Spiele zur Zeit des Purimfestes. Was im einzelnen 
mit 'Spiel' gemeint ist, muß untersucht werden. Um das gesamte Spektrum zu 

6 

Der Name ,noK leitet sich von der hebräischen Wurzel ino (verbergen) ab, vgl. auch das 
Pseudonym des jiddischen Schriftstellers Pinchas Kahanowitsch: Der Nister. 
Vgl. z.B. den Streit zwischen den Bäumen, Targum Scheni zu Est 7,10; des weiteren Kap. 
2.3.7. 
Vgl. Kap. 2.1. 



Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes 3 

veranschaulichen werden diejenigen Textsorten in diese Untersuchung einbezogen, 
die zu ersten dramatischen Formen in der jiddischen Literatur geführt haben: 
Parodien, Wettstreite und die Esthergeschichte selbst. Bisherige Forschungsmei­
nungen zur Entstehung der Purimspiele werden unter 1.6 diskutiert. 

Daß das jiddische Theater andere Wege ging als anderssprachiges jüdisches 
Theater, aber gegen die gleichen theaterfeindlichen Stimmen unter den Frommen 
zu kämpfen hatte, soll unter 1.5 veranschaulicht werden. 

In dieser Untersuchung stehen die Kleinformen der ersten Purimspiele im Mit­
telpunkt. Sie finden sich zuletzt in den Zwischenspielen der ältesten Achaschwe­
roschspiele von 1697 und 1708 und repräsentieren eine an das Purimfest gebundene 
Praxis, Theater zu spielen. Sie sind Zeugnisse der jiddischsprachigen aschkenasi­
schen Alltagskultur ebenso wie weitergeführte literarische Traditionen, die der 
hebräischen Parodie nahestehen. Inwiefern sie ästhetisch an den Spielen ihrer 
Zeit, insbesondere an den früheren Fastnachtspielen, partizipieren, soll exemplarisch 
untersucht werden. Ein kurzer Überblick über das christliche Theater bis zur Frühen 
Neuzeit führt zum Vergleich mit dem Fastnachtspiel (1.4). Wie die anderen jiddi­
schen Literaturgattungen jener Zeit stehen die Purimspiele zwischen der hebräisch­
sprachigen Tradition und der sie umgebenden, fremdsprachigen Literatur, wobei 
Letztere der Erneuerung und Aktualisierung der Ersteren diente. 

1.1 Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes 

Megillat Esther unterscheidet sich in vielerlei Hinsicht von den anderen Büchern 
des Tanach. Sie erzählt nicht nur eine Geschichte, historische und fiktive Elemente 
nutzend, sondern die Geschichte des Purimfestes.8 Das Purimfest wird am 14. und 
15. Adar (Ende Februar/ Anfang März) gefeiert, so wie es schon in der Rolle 
steht.9 Megillat Esther ist insofern anders als die anderen Festrollen Ruth (Schawuot), 
Kohelet (Sukkot), Hoheslied (Pessach) und Klagelieder (9. Aw), da diese erst 
später dem jeweiligen Fest zugeordnet wurden. Ob ein bereits begangenes Fest 
Anlaß zum Verfassen einer Festrolle war, oder ob die Festrolle zuerst vorlag, kann 
man heute nicht mehr rekonstruieren. Die Erzählung wird immer wieder durch 
kalendarische Angaben unterbrochen, die auf das Purimfest verweisen, so daß 
man eine der Rolle vorangehende Festpraxis postulieren könnte.10 

9 

Eine ähnliche Funktion läßt sich für die Psalmen ausmachen, aber auch da weiß man heute 
nicht mehr genau, welche Psalmen an welchen Festen eine herausragende Rolle spielten. 
Der Monat Adar wird in einem Schaltjahr verdoppelt. In einem solchen Jahr wird Purim im 
Adar II gefeiert. Der 14. und 15. Adar I wird dann als lDi' 0'"119 (Klein-Purim) bezeichnet und 
ist lediglich dadurch von den anderen Tagen unterschieden, daß kein Fasten und keine Beerdi­
gungen erlaubt sind, vgl. bMeg 6b. 

10 Est 3,7; 3,13; 8,9; 8,12; 9,15; 9,17f; 9,21. 



4 Einleitung 

Im Makkabäerbuch11 wird das Fest erstmals als 'Mordechai-Tag' erwähnt (II 
Makk 15,36), als terminus ante quem wäre dann mindestens 50 v. Z. anzunehmen. 
Die Estherrolle selbst ist früher, vermutlich schon im 4. Jahrhundert v. Z., im 
persischen Kulturraum entstanden, zu Beginn der Epoche des zweiten Tempels. 
Sehr bald nach der Entstehung des hebräischen Textes sind griechische Fassungen 
entstanden, die in der Septuaginta überliefert sind (zwischen 300 und 78 v. Z.). Im 
Text der Septuaginta befinden sich verschiedene Zusätze zum Masoretentext, der 
als Vorlage diente.12 Es handelt sich dabei um Ausschmückungen poetischer Natur, 
aber auch um den Versuch, das Buch religiös zu interpretieren.13 

Die Legende berichtet von Achaschwerosch (= elamisch für Xerxes 1.), der von 
485 bis 465 v. Z. in der elamischen und später persischen Stadt Susa über das 
persische Reich herrschte. Abgesehen von seinem Namen und der Lokalität Susa 
ist die Geschichte des Estherbuches jedoch unhistorisch.14 

Zunächst wird von zwei Trinkfesten des Königs erzählt. Während des zweiten 
Festes kommt es zur Entmachtung Königin Waschtis, da diese sich dem Willen 
des Königs verweigert. Esther, eine jüdische Waise, wird als Nachfolgerin gewählt. 
Sie ist bei ihrem Vetter Mordechai aufgewachsen, der als Angehöriger der jüdischen 
Aristokratie mit Jechonja, dem letzten König Judas, aus Jerusalem verschleppt 
worden war.15 Die Verbindung Esthers mit Mordechai bleibt auch nach ihrer 
Krönung bestehen. Sie erweist sich gleich zu Beginn der Herrschaft als hilfreich, 
da der König durch Esther und Mordechai rechtzeitig über eine geplante Palastrevolte 
informiert wird. Die Aufmerksamkeit richtet sich jedoch zunächst auf Haman, den 
Agagiter. Dieser wird oberster Beamter und läßt sich wie ein Gott verehren. 
Mordechai verweigert den Fußfall vor Haman, woraufhin Haman ein Pogrom 
gegen die gesamte Judenheit plant. Er verschafft sich die Erlaubnis des Königs, 
ein entsprechendes Edikt in Umlauf zu bringen. Der Termin für das Pogrom wird 
von Haman durch Loswerfen (pur= hebr.: ,,il}16 entschieden (Est 3,7). Es fällt 

11 Das Makkabäerbuch ist etwa 50 v. Z. entstanden. Die darin geschilderten geschichtlichen 
Ereignisse umfassen den Zeitraum von 175-161 v. Z. 

12 Zum sprachlichen Vergleich zwischen Masoretentext und LXX vgl. Jacob (1890). Zur zeitlichen 
Einordnung der griechischen Zusätze siehe Gardner (1984). 

13 Das Verhältnis zwischen dem hebräischen und griechischen Estherbuch läßt sich mit demjenigen 
zwischen I und II Makk vergleichen. Auch dort kann man beobachten, daß im zweiten, 
späteren Text die Geschichte heilsgeschichtlich gedeutet und religiös interpretiert wird, während 
das erste Buch die Geschehnisse eher schildert. 

14 Vergleicht man etwa die Darstellung Xerxes 1. bei Herodot, so differieren die Beschreibungen 
stark. Zu den historischen und unhistorischen Bestandteilen der Esthergeschichte, vgl. Bardtke 
(1963), 248 und Meinhold (1983), 17-19. 

15 Allein die Zeitangabe in Est 2,6 zeigt, daß es sich bei der Esthergeschichte um Fiktion handelt. 
Denn ein von Nebukadnezar Verschleppter (ca. 586 v. Z.) kann unmöglich am Hofe König 
Achaschweroschs gewesen sein. 

16 Das Wort pur konnte bis heute nicht sicher nachgewiesen werden. Es läßt sich jedoch auf ein 
innerhalb der semitischen Sprachen verbreitetes V erb für 'schütteln, ausschütteln' zurückführen, 



Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes 5 

auf den 13. Adar. Mordechai erfährt von dem Edikt und fastet daraufhin öffentlich. 
Um das Schlimmste abzuwehren, nimmt er Kontakt zu Esther auf. Esther befielt 
ein dreitägiges Fasten. Danach geht sie zum König. Sie veranstaltet zwei Trinkfeste 
für den König und Haman, auf dessen zweitem Fest sie ihre jüdische Herkunft 
und den Plan Hamans offenlegt. Zwischen den Trinkfesten erinnert sich der König 
dessen, was Mordechai für ihn getan hat. Er befielt Haman, an Mordechai eine 
Huldigung vorzunehmen, die dieser für sich selbst erträumt: In königlicher Aus­
stattung auf einem Pferd des Königs in der Stadt herumgeführt und geehrt zu 
werden. Haman muß genau dies für Mordechai tun. Nach Esthers zweitem Trinkfest 
wird Haman gehängt und das Edikt zurückgenommen. Esther geht nun nochmals 
zum König und erbittet die Rücknahme des Edikts. Nun wird ein zweites Edikt 
erlassen: Der König erlaubt den Juden, alle ihre Feinde zu vernichten (am 13. 
Adar bzw. in Susa am 14. Adar). Mordechai wird rehabilitiert und erhält Hamans 
Besitz. Mordechai und Esther verfassen Briefe an ihr Volk, in denen sie die 
Anweisungen für Purim niederschreiben: Man solle am 14. (bzw. in Susa am 15.) 
Adar die Ruhe vor den Feinden in Festgelage (:mwo) und Freude (;inow) feiern. 
Man solle Freunden Eßwaren zuschicken und Arme ebenfalls beschenken (Est 
9,22). Esther ergänzt die Bestimmungen Mordechais durch das Fasten am 13. 
Adar, das an die Gefahr durch das geplante Pogrom erinnert (Est 9,31). 

Das Buch Esther spiegelt innerhalb der biblischen Bücher am deutlichsten die 
Diasporasituation wider und richtet sich an eine Leserschaft, die in der Diaspora, 
im Exil (m':il) lebt und dies bejaht. 17 Es gibt keinerlei Bezug auf Jerusalem oder 
das verheißene Land, und fast alle Hinweise auf den Gott Israels fehlen.18 Seit 
Abraham Ibn Ezra (12. Jh.) hat man sich das Fehlen des Gottesnamens mit der 
Überlieferung der Esthergeschichte in den Geschichtsbüchern der Perser und Meder 
oder anderer fremder Völker erklärt, die an die Stelle des Gottes Israels ihre 
Götternamen gesetzt und damit das Buch entheiligt hätten.19 Gillis Gerleman inter­
pretiert das gegenseitige Geschenke-Schicken (1mo n',w) als eine für eine Diaspora­
situation typische Äußerung, als „eine Manifestation der besonderen Solidarität".20 

das dann durch die Substantivierung zu purru*>pur11>pur die Bedeutung 'Los' erhielt, so 
Cliristian (1950), 36. Wo es in Est vorkommt, wird es erklärt, d.h. es war schon für den 
damaligen Leser ein Fremdwort (vgl. Est 3,7 und 9,25). 

17 Vgl. Est 2,6, wo das Wort n,',1 gleich dreimal vorkommt. 
18 Der Hinweis auf den inK c1p,:i in 4,14 ist auf Gott zu beziehen. c1p0 (Ort) ist einer der Namen 

Gottes, da der eigentliche Name nicht ausgesprochen werden darf. Der metonymische Gebrauch 
von c1p,:i an dieser Stelle ist jedoch durch die nähere Bestimmung mit ,nK unwahrscheinlich. 
Die Textstelle steht in Zusammenhang mit dem religiösen Bezugsrahmen, in dem die Esther­
handlung insgesamt steht, vgl. die Überlegungen Ackroyds (1967) zu c1p0 in Est und Koh. 

19 Vgl. Jampel (1905), 517 und z. B. die Krakauer Esther (1589), fol. 125r: Man schreibe 
deswegen keinen Gottesnamen in der Megilla, weil man wußte, daß man sie unter Nicht-Juden 
niederschreiben würde. Brauch der Nicht-Juden sei es, an die Stelle des Namens Gottes die 
Namen ihrer Herrscher einzutragen. 

20 Ders. ( 1973 ), 26. 



6 Einleitung 

Das Leben und Überleben unter fremder, wenn auch toleranter Herrschaft wird 
in seiner Ambivalenz reflektiert. ,,The very heart of the matter in Esther is survival 
in the Diaspora, a paradoxical, ironic union of what is normally seen as incompatible 
- assimilation and Jewish identification.'121 Von Beginn an besitzt Esther alias 
Hadassa (Myrthe) als Herrscherin eine Doppelrolle. Während der Kapitel 4 bis 7 
liest man, wie Esther die Machtstrukturen des Hofes nutzt, um ihrem Volk, zu 
dem sie sich nicht öffentlich bekennen kann, zu helfen. ,,Esther uses that system, 
although she quite naturally takes care to ensure that she is not caught in its 
potential traps. "22 Die Komik der Figuren Achaschweroschs und Hamans tragen 
das ihre dazu bei, die persische Herrschaft distanziert darzustellen. Zugleich wird 
das unkritische Adaptieren persischer Herrschaftselemente durch Esther und Mor­
dechai kritisiert. Als sie und Mordechai Macht erlangten, besteht das Problem der 
Differenz zwischen persischer und jüdischer Kultur weiter. ,,The huge number of 
those killed are not therefore tobe seen as deliberate hyperbole that exaggerates 
the stupidity of those who attack a people who can now fight back, but as evidence 
of the fact that when the process of critical rejection is lost, then Jews become like 
Persians."23 Die Umkehrung des Edikts von Haman, das selbst bereits eine Hyper­
bolik darstellt - allein wegen Mordechai sollen alle Juden umgebracht werden -
wird in der Umkehrung in 8,9ff noch einmal überboten. ,,The overstatement, the 
double request for killing, the preposterous numbers, and the implausibility of the 
text - all are self-inflicted critiques of Jewish self-perception.'124 Auch die Tatsache, 
daß Perser zu Juden werden, wird ironisiert. Zwar geht es auf einer oberflächlichen 
Ebene um die Akzeptanz des Proselytenwesens. Jedoch wird so darüber berichtet, 
als sei es eine „Ironie des Schicksals", weil „der Schrecken" auf die Nichtjuden 
gefallen sei.25 Gerade dort, wo Loader die „versteckte Theologie" des Estherbuches 
annimmt, nämlich in den Passagen der scheinbaren Schicksalshaftigkeit, muß man 
doch eher eine lronisierung historischen Geschehens sehen. Betrachtet man die 
Oberfläche des Buches, sein „post-exilic Hebrew'.u, anstelle des Aramäischen, 
das als Staatssprache des persischen Reiches galt, so stößt man zu jenem Reverenz-

• rahmen vor, in den die ironischen Anspielungen eingebettet sind: die Tora. Die 
Leser und Leserinnen werden aufgefordert, innerhalb dieses Rahmens selbst einen 
moralischen Standpunkt zu beziehen. 

Man hat aus religionsgeschichtlicher Perspektive viele Elemente des persischen 
Neujahrsfestesfarwadigan, das zum Frühjahrsbeginn gefeiert wird, im Purimfest 

21 Goldman (1990), 26. 
22 Firth (1997), 23. 
23 Ebd., 25. 
24 Goldrnan (1990), 25. 
25 Vgl. Est 8,17, wo das Wort c•,:i•n?J ein einziges Mal innerhalb des Tanach verwendet wird. 
26 Gordis (1976), 25. 



Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes 7 

wiedergefunden.27 Die im Estherbuch verankerten kamevalesken Motive (Verklei­
dungen, Verwechslungen, Schicksalshaftigkeit) verweisen auf nichtjüdischen Ur­
sprung.28 Die Namen Esther und Mordechai können als 'Ischtar' und 'Marduk' 
gelesen werden.29 Das babylonische Neujahrsfest zagmuku bzw. akitu weist Paral­
lelen zu Purim auf. Marduk als Oberster der Götter veranstaltet zu Beginn des 
Jahres eine Götterversammlung in einem besonderen Gemach (Duka), in dem die 
Geschicke für das folgende Jahr durch Loswerfen bestimmt werden.30 Diese außer­
kulturellen Einflüße sind jedoch bruchstückhaft und können nicht die Geschichte 
als ganze erklären. 

Die Figuren des Estherbuches sind gleichermaßen in die israelitischen Ge­
schichten eingebettet. So werden Haman als Nachfahre Agags (Est 3,1)31 und 
Mordechai als Nachfahre Kischs (Est 2,5), des Vaters König Sauls, gezeichnet 
und damit die Geschichte der Samuelbücher fortgesetzt. Die Vernichtung Amaleks 
ist an entscheidenden Stellen der Tora geboten (Ex 17; Dtn 25,19), so daß die 
Esthergeschichte als Erfüllung dieses Gebotes gelesen werden kann.32 Durch die 
Linie Haman-Agag-Amalek wird das Estherbuch mit der Tora und den Propheten33 

verknüpft.34 Das Loswerfen kann mit Lev 16,8 in Verbindung gebracht werden: 
Ein Los fällt auf den Bock, der Gott als Opfer dargebracht wird, und ein Los auf 
den, der zu Asasel in die Wüste geschickt wird. Möglicherweise trat das Purimfest 
ursprünglich in Konkurrenz zu Pessach und zur Exodusgeschichte. Abgesehen 
von den inhaltlichen Parallelen der jeweiligen Erzählungen (fremder Hof, tödliche 
Bedrohung des Volkes, Erwählung zweier Führer und Retter des Volkes und 
Errettung bzw. Sieg) könnten sich Estherbuch und Purimfest an ein Judentum in 
der Diaspora und Pessach an ein Judentum im verheißenen Land richten. Die 
Lösung des Konflikts würde entsprechend gewählt: einmal ein friedvolles und 

27 Die unterschiedlichen religionsgeschichtlichen Forschungen werden z. B. bei Loader (1992) 
diskutiert. 

28 Doniach (1933) schreibt, Israel habe lange vor der griechischen Periode (der eigentlichen 
Abfassungszeit des Estherbuches) den „spirit of cameval" aus der persischen Kultur übernom­
men, 46. 

29 Vgl. Lewy (1939), 132. 
30 Vgl. Christian (1950), 34f. Christian zieht Parallelen zum jüdischen Neujahrsfest: Auch dort 

gehe es während der Hohen Feiertage um das Schicksal der Einzelnen für das folgende Jahr. 
31 Vgl. I Sam 15. 
32 Anders I Chr 4,41-43. Das Vernichten der Erinnerung an die Amalekiter ist mit dem Gebot 

verbunden, genau dies niemals zu vergessen, Dto 25,19. 
33 Gemeint sind die vorderen Propheten (Josua, Richter, Samuel, Könige), die der christlichen 

Bezeichnung Geschichtsbücher entsprechen. Angeknüpft wird an I Sam 15. 
34 Amalek als Enkel Esaus (Gen 36,2) und die Amalekiter als die ersten Feinde, die Israel beim 

Auszug aus Ägypten begegnen (Ex 17,6ff), wurden in der Geschichte Israels und in der 
jüdischen Geschichte zu den Feinden par excellence. Ähnlich fungiert der Begriff 'Edom' 
(Esau) später für die christliche Welt. 



8 Einleitung 

einflussreiches Leben im Exil und einmal eine Heimkehr in das den Vätern verhei­
ßene Land. 35 

1. 2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition 

Die folgenden Abschnitte zeichnen den religiösen und hermeneutischen Rahmen 
der Purimspiele nach. Dabei sind auch brauchtümliche Aspekte zu erwähnen. Das 
Weiter- und Neuerzählen der Esthergeschichte spielte innerhalb der jiddischen 
Literatur eine bedeutende Rolle. Jiddische Bearbeitungen der Megilla gingen den 
Achaschweroschspielen voraus und dienten ihnen als wichtige Textgrundlage. 

1.2.1 Interpretationen der Esthererzählung 

Die große Popularität des Festes schlägt sich in den reichhaltigen rabbinischen 
Auslegungen (Midraschim) nieder. Esther ist dasjenige biblische Buch, zu dem 
die meisten Midraschim existieren.36 Die religiöse Diskussion um Megillat Esther 
blieb dadurch lebendig. Neben dem Midrasch im babylonischen Talmud (bMeg 
10b-17a)37 gibt es drei Targumim zu Esther, die sich über einen Zeitraum von 
acht Jahrhunderten erstrecken. In Targum Scheni sind Erzählungen, Fabeln und 
anderes haggadisches Material eingeflossen, die den Einfallsreichtum und die As­
soziationen widerspiegeln, die das Buch Esther bei den meturgemin, den 'Dolmet­
schern', ausgelöst hat.38 Nahezu unüberschaubar aufgrund ihrer Vielfalt sind die 
übrigen rabbinischen Bearbeitungen zum Estherbuch. Für das Mittelalter waren 

35 So Gerleman (1973). Vgl. auch Neusner (1966), rekurrierend auf B. S. Childs und dessen 
Überlegungen zu den Parallelen zwischen Ex 1-3 und dem Estherbuch. Beide Texte verortet 
Neusner in der babylonischen Zeit, (1966), 57-64. Das Feiern in Schaltjahren an Adar II wird 
ebenfalls mit der Nähe zu Pessach begründet, vgl. Goldman (1990), 440. 

36 Eine neue Ausgabe der Midraschim zu Esther in deutscher Übersetzung wurde von Börner-Klein 
und Hollender herausgegeben, vgl. dies. 2000. 

37 Vgl. dazu Börner-Klein (1994). 
38 Der Targum Scheni ist, wie der erste Targum, in Palästina entstanden. Da er eindeutige 

Bezüge zu Targum Rischon hat, wird eine Entstehungszeit um das 8. Jahrhundert angenommen 
(die Gelehrten streiten sich allerdings um einen Zeitraum zwischen dem 7. und 12. Jahrhundert). 
Zu Targum Scheni vgl. Ego (1996). 



Megiles Ester in der aschkenasischen Tradition 9 

für &ther Rabba, 39 Pirke de Rabbi Eliezer (Kap. 49t), das Sefer Josippon, Abraham 
Ibn Ezras und Raschis Kommentar bestimmend. 40 

Das Sefer Josippon ist im 10. Jahrhundert in Süditalien entstanden und beschreibt 
die jüdische Geschichte ausgehend von der Völkertafel in Gen 10 bis zum Aufstand 
in Masada (73 u. Z.). Es nimmt die Werke von Flavius Josephus auf (v. a. Antiquitates 
Judaicae), stellt aber ein eigenständiges Werk dar.41 Eine jiddische Fassung des 
Josippon (Josifon) wurde erstmals in Zürich 1546 gedruckt. Der Abschnitt über 
Esther (Abschnitt 4) wird eingeleitet mit der Erinnerung an das Pogrom, das 
beinahe durch Haman stattgefunden hätte. Die Feindschaft Hamans gegenüber 
den Juden wird mit seiner Herkunft begründet. Das Josifon verknüpft die Geschichte 
des benjaminitischen Königs Saul mit dem Estherbuch: 

ill 1('1 ll1'0"i'Otv I lC1il ill1 l)ll11 115 'l1M Pll11 l0'1l ,, '017::l tl."1 l15 'l1M 

•u,M l"M ti'.l:i i:s,,1 u:, c1,M1 p71.ll.' ;;,,,5 1 w, ,,,,, 71Mtv l'J'1P illi u:, 1u•,utvl 

flMl tu1 1 'OCl(:'1 ill 'l11( :,11:,• 'l11( 7Mitv• p',15 Cll1 1ll tllill:, Yl"T I l'M 'O!:iMtu1l"5 

:t'i'.l'l:l '05ll7tll'l 

([ ... ] und wegen dieses vergossenen Blutes und wegen des großen Kampfes, 
den König Saul gegen das Volk der Amalekiter kämpfte, hatte Haman 
eine alte Feindschaft in seinem Herzen gegenüber dem Volk Israel und 
Juda und er haßte das ganze Geschlecht Benjamin.)42 

Zahlreiche jiddische Esther-Dichtungen entstanden seit dem 15. Jahrhundert. Sie 
können als Wegbereiter der jiddischen Purim- und Achaschweroschspiele betrachtet 
werden.43 Formale Elemente werden aus der höfischen Literatur übernommen und 
mit den midraschischen Überlieferungen verknüpft.44 Sie sind voneinander unab­
hängige Werke, in denen jeder Dichter auf seinen eigenen Kanon an midraschischem 

39 Man unterscheidet heute zwischen Esther Rabba I und Esther Rabba II. Esther Rabba I (= die 
Abschnitte 1-6) ist um 500 abgeschlossen worden, während die Abschnitte 7-10 (= Esther 
Rabba II) vermutlich erst um ll00 entstanden sind, vgl. Neusner (1989) und Stemberger 
(1992), 312f. 

40 Eine systematische Darstellung mittelalterlicher jüdischer Kommentare, mit ausgezeichneter 
Bibliographie versehen, findet sich bei Walfish (1993). 

41 Im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit wurde oftmals das Josippon (jidd. Josifon) fälschli­
cherweise mit dem Werk des Josephus gleichgesetzt. Man muß aber genauer sagen, daß das 
Josippon an die Stelle des Josephus getreten war und zum Beispiel von Raschi und anderen 
mittelalterlichen Gelehrten als historische Quelle, vor allem für die Zeit des zweiten Tempels 
genutzt wurde, vgl. Flusser (1971), 297. 

42 Josifon, Zürich 1546, Perek l, Abschnitt über Esther: 30v-40v, hier; 34r, vgl. auch YBM. 
43 So Shmeruk (1979), 131-136. 
44 Vgl. z. B. Dreeßen ( 1977) über die jiddischen Estherparaphrasen. 



10 Einleitung 

Material zurückgreift.45 Warum Haman zum Knecht Mordechais wurde, kann man 
beispielsweise aus der 'Oxforder Esther' erfahren. Im Achaschweroschspiel wird 
dieses Wissen vorausgesetzt.46 Mordechai und Haman werden vom König ausge­
sandt. Dabei geschieht ihnen folgendes: 

Nun wisst, ds sie uf dem wildn mer zwalf wochn müsstn farn, 
da müsstn sie sich an kost gar wo! bewam. 
Mordechai was kluog, sinnig un' wis. 
da er uf ds mer kam, da spart er sin spis. 

Er gedoht: ,,ob uns ein wetter uber gat, 
ds mir spis gebriht, wie ward rninr rat." 
Haman was ein lecker un' ein grossr frass, 
er ass un' trank fast, die wil ih in sinem schrin was. 

Nun seht wie ein on gewind da begünd uf zu sten, 
ds sie uf dem mer ein jar film odr men. 
da Haman ds sin uf geass un' in der hunger bezwang, 
er was noht hungers tot, unmehtig un' krank. 

Er sprach: ,,herr Mordechai, teil mit mir die spis din. 
wiltu silbr odr, golt, ds so! din eigen sin." 
da sprach Mordechai: ,,was solt mir din golt so rot? 
tousnt mark nem ich nit vur ein stück brot. 

Was solt mir din golt, so ich laeg tot 
hestu din spis gespart, so waer dir ds kein not." 
er sprach: ,,herr Mordechai, teil mit mir din spis die disn. 
din eigen wil ich hiut un' umer wesen. 

Was ich umer mer arwerb, ds so! din eigen wesen, 
beid, lib un' guot, ds ich nüert mag genesn." 
ds sprach Mordechai: ,,ds seih so! sin geton." 
er schreib es mit einem messer an sinen stim schon. 

Haman der was Mordechais eigner kneht, 
er hat in zu kneht gekouft redlich un' reht.47 

[ ... ] 

Neben den gereimten Esther-Paraphrasen gibt es auch jiddische Prosabearbei­
tungen, die den Text nacherzählen. In einer späteren Bearbeitung, der 'Krakauer 

45 Es läßt sich nur zwischen der Münchner Esther und der Basler Esther eine gewisse Nähe 
feststellen, die eine gemeinsame Überlieferungstradition erahnen läßt, vgl. die Untersuchung 
Baum-Sheridans (1994), 51-55. 

46 Vgl. unten zum Kaufbrief in Mordechais Körper, Kap. 4.2.l. 
47 Zit. nach der transkribierten Ausgabe des Textes bei Landau (1919), 518f, Zeilen 283-308. 



Megiles Ester in der aschkenasischen Tradition II 

Esther' oder einfach lange megile, wird der Esthertext zu einer Ezyklopädie jüdi­
schen Wissens ausgeweitet, insbesondere zur Lektüre für Frauen und Mädchen. 

In der 'Zenerene' wird gleich zu Beginn des Abschnitts 'Megilla' die Frage 
aufgeworfen, warum man an Purim eine Festrolle lese und an Chanukka nicht. An 
Chanukka, so wird geantwortet, habe man klar sehen können, wie das Wunder 
geschah, während man es an Purim nicht direkt sehen könne. Vielmehr würde 
man mit Achaschwerosch einen iJ l"N 'l1N lll1Wll~ (Verrückten und Narren) vorfinden, 
der nur um seiner Liebe zu Esther willen so viele Amalekiter habe umbringen 
lassen. Damit man aber das Wunder begreifen könne, müsse man die Ereignisse 
um Waschti lesen, denn dort habe Achaschwerosch keineswegs zugunsten einer 
Frau, die sogar von viel vornehmerer Herkunft war, entschieden.48 

Im jiddischen Mayse-bukh von 1701 befindet sich eine Erzählung zu Esther 
6,11, die Ehrung Mordechais durch Haman. Haman und Mordechai diskutieren 
darüber, ob es Mordechai erlaubt sei, über Haman zu lachen. 

'i'N l:1'1N 'i'1!il:l) p•itulll 7N1 C'C'IU il"~ 1C!UCN!l!U c1,N11 •51,~ ,1•11 1~:, ClNT N1 

N11 'l1N lN"i!i C'l 7'1 1Ctu'i'NT 1TN c'i'N!i 1l"!i 1"1 13111 'IUC"C T'N TN1 (n~tun 

.il"~ 7'1 C'IUN"i!i 

il11 1N11 1C'IU"11 lltui N11 -1~:, i1•11 •51,~ ClNT N1 . 11iN11'l l':l 'i'!i'IU 1TN 7'N 'i'"11 

:inN) 1::i•i'IU'l O'C'IU ctu•::i N11 TN lltui Cl"N N":l ,::iN 'i'Niw• Cl"N N":l C'C'IU j:'10!) 

-lClliC C'N Ctu'i'NT N11 71:, 1"1 1')'1N !UC"C T'N TN1 (71,111 1~'Tl1~:l 'i'll 

(Haman said: ,,Mordechai, why do you laugh at me? Is it not written: 
'Rejoice not when thine enemy falleth' (Prov 24, 17) and you are rejoicing 
over me because I have sunk so low." Then Mordechai replied to Haman: 
„0 you wicked man, the verse refers only to a Jewish enemy, but of a 
wicked man like you it is said: 'Thou shalt tread upon their high places' 
(Dtn 33,29).")49 

1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiösen Festpraxis 

Das Fehlen jeglicher religiöser Komponenten in der Festlegende führte dazu, daß 
Purim bis ins 5. Jahrhundert hinein umstritten blieb.50 Als ein Fest, das erst in der 

48 Fol. 27r, vgl. auch YBM. 
49 Übersetzung von Gaster ( 198 l ), 232. Inhaltlich entspricht die Episode bMeg 16a zu Est 6, 11. 

Das jiddische Original wurde zitiert aus dem Druck Amsterdam 1701, vgl. Steinschneider 
(1964), Nr. 3897 und YBM. Die Geschichte über Haman und Mordechai ist dort als Nr. 129 
auf den Folioseiten 44v-45r abgedruckt, das Zitat findet sich auf 45r. 

50 Die Gebete, die üblicherweise vor und nach einer Lesung gesprochen werden, sind vor 200 u. 
Z. unbekannt und vor 400 u. z. nicht erwähnt, vgl. Bickerman (1967), 210. Mit der Frage nach 



12 Einleitung 

Periode des zweiten Tempels etabliert wurde,51 war Purim ebenso wie Chanukka 
nicht an die Opferpraxis des Tempels gebunden. Während Chanukka aber die 
Wiedererlangung religiöser und kultureller Selbständigkeit innerhalb des seleukidi­
schen Herrschaftsbereichs feiert, fehlen die religiösen Bezüge beim Purimfest. 
Andererseits befindet sich in der Mischna und in beiden Talmuden ein eigener 
Traktat über Purim (Traktat Megilla), in dem die Vorschriften des Festes diskutiert 
werden, während es zum Chanukkafest keinen eigenen Traktat gibt. Ausgehend 
vom Traktat Megilla kann man vermuten, daß die Integration des Purimfestes in 
den jüdischen Ritus durch die Megilla und deren Verlesen in der Synagoge vollzogen 
wurde. In bMeg 3a und 3b werden Priester aufgefordert, während der Megilla-Lesung 
den Opferdienst zu unterbrechen. Die in der Mischna enthaltenen Bestimmungen 
beziehen sich auf die Art und Weise des Lesens der Rolle, die Beschaffenheit der 
Rolle und den Zeitpunkt des Lesens an unterschiedlichen Orten - eine differenzierte 
Diskussion über die in Est 9 benannten Unterscheidungen. Auch die Toralesung 
Ex 17,8-16 (die Vernichtung Amaleks) wird in bMeg 3,6 festgesetzt. Seit der 
amoräischen Zeit (225-500) ist eine zweimalige Lesung vorgesehen: einmal am 
Abend nach der Tefilla und am Morgen nach der Toralesung. Die Rezitation wird 
durch drei Benediktionen eingeleitet (bMeg 21b). Nach der Lesung folgt wieder 
eine Benediktion und als Abschluß der Pijut shoshanat yaakov (Lilie Jakobs).52 

Die Estherrolle wird vor dem Verlesen aufgerollt und gefaltet. Das Falten soll an 
die Briefe erinnern, die Esther und Mordechai geschrieben haben. 

l!IJ ill1 'l1N 1„T 1?1T :ii;i7?i?f !Ull TN1 JN io5•', 1~ t:ll'1lit NT T'N t:l5l !Ull Jll11 c•i1!l 

o',p•m ,illN ,:i•1N t:l'l N'T 01', j•i:i ,,,N N'11 ,,,.,,. T'1N :,?"'? N'1 t:l„N,!)IU 

(An Purim, wenn es Nacht ist, zündet man Kerzen an, denn es soll Freude 
sein. Und der Vorsänger breitet die Estherrolle aus wie einen Brief. Er 
läßt sie nicht übereinander gewickelt [sein].f3 

der Heiligkeit des Buches Esther und damit seiner Aufnahme in den Tanach befaßt sich bMeg 
7a (Ex 17,14 interpretierend). Die Mehrheit der Rabbinen halten das Estherbuch f(ir heilig (z. 
B. Elieser, Meir und Akiva). Esther war - neben Kohelet und Schir ha-Schirim - bis ca. 90 u. 
Z. als kanonische Schrift umstritten. Zur weiteren Diskussion vgl. Jampel ( 1905), 513-533. 

51 Vgl. I Makk 2-4; II Makk 10,1-8. 
52 Text und Melodie z.B. bei Goodman (1988), 469-472. 
53 Dieses und die folgenden Zitate sind dem jiddischen Minhagimbuch Venedig (1600/1601) 

entnommen (Bodleian Library, Oxford, Opp. 4° 1004), hier: 87v., vgl. Steinschneider (1964), 
Nr. 3821 u. Cowley (1971), 638. Diese Ausgabe ist der zweite Nachdruck des Minhagim 
Buches von Isaak Tyrnau (erste jiddische Ausgabe gedruckt bei Simon Günzburg, Mantua 
1590) dem der erste Nachdruck von Venedig 1593 zugrundelag. Die jiddischen Minhagimbücher 
wurden häufig gedruckt, mehrfach in Amsterdam und Frankfurt am Main. In den Abschnitten 
über Purim, die ich miteinander verglichen habe, konnte ich keine inhaltlich relevanten Textab­
weichungen feststellen, vgl. YBM. 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Danksagung
	Umschrifttabellen
	Abkürzungen
	1. Einleitung
	1.1 Die Megilla und die Anfänge des Purimfestes
	1.2 Megiles ester in der aschkenasischen Tradition
	1.2.1 Interpretationen der Esthererzählung
	1.2.2 Verankerung der Megilla in der religiösen Festpraxis
	1.2.3 Bräuche des Purimfestes in der Frühen Neuzeit
	1.2.4 Extra-Purims

	1.3 Christliche Rezeption: Die Megilla im christlichen Kanon und in der christlichen Kultur
	1.4 Christliche Theaterpraxis bis zur Frühen Neuzeit
	1.5 Theater innerhalb der jüdischen Kultur bis zur Frühen Neuzeit
	1.5.1 Rabbinische Kritik am Theater
	1.5.2 Nicht-jiddischsprachiges jüdisches Theater

	1.6 Die Entstehung der ersten Purimspiele (Forschungsmeinungen)

	2. Die Texte
	2.1 Überlieferungsformen der Texte
	2.1.1 Die Sammlung Menachem Oldendorfs
	2.1.2 Die Sammlung Eisik Wallichs
	2.1.3 Die anonyme Frankfurter Sammlung
	2.1.4 Die Handschrift des ältesten Achaschweroschspiels

	2.2 Purimlieder
	2.3 Die frühen purim shpiln
	2.3.1 Jonaspiel
	2.3.2 'Taub Jeklein'
	2.3.3 Khazonim-Spiel
	2.3.4 Esreger-Spiel
	2.3.5 Das frühe Achaschweroschspiel und die Rolle Mordechais
	2.3.6 Mesires hornen im ältesten Achaschweroschspiel
	2.3.7 Exkurs: Die vikukhim der Sammlung Menachem Oldendorfs und späterehebräisch-jiddische vikukhim


	3. Die Texte in der Tradition jüdischer Parodie
	3.1 Was ist eine literarische Parodie?
	3.2 Hebräische Parodien bis zum Ausgang des 17. Jahrhunderts
	3.3 purim shpiln als Parodien
	3.3.1 Selichot-Parodien
	3.3.2 Andere Gebetsparodien im ältesten Achaschweroschspiel
	3.3.3 Elia Levitas (Purim-)Parodien
	3.3.4 Parodie Yudesher shtam und Al khet
	3.3.5 Die Purim-Drosche im Esreger-Spiel


	4. Zur Frage nach der Rezeption der Fastnachtspiele in den Purimspielen
	4.1 Dramatische Form
	4.2 Grotesker Realismus
	4.2.1 Grotesker Realismus in den Purimspielen
	4.2.2 Das 'Obszöne' im Nürnberger Fastnachtspiel (Forschungsmeinungen)
	4.2.3 Vergleich einiger grotesker Motive


	5. Schlußbetrachtungen :
	Anhang
	Jonaspiel aus der Sammlung Eisik Wallichs
	Pumay, ir libn gez:eln, Purimlied aus der Sammlung Eisik Wallichs
	Parodie Yudesher shtam aus der Sammlung Eisik Wallichs

	Literaturverzeichnis



