
UREREIGNIS LIEBE



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begründet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SÖDING

QD 342

UREREIGNIS LIEBE

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



UREREIGNIS LIEBE

Große Theologen des 20. Jahrhunderts
und die Frauen an ihrer Seite

Herausgegeben von
Eckhard Frick, Roman A. Siebenrock und

Christoph Theobald



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Straße 4, D-79104 Freiburg

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02342-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84342-6



Inhalt

Geleitwort von Johanna Rahner . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I.
Große Theologen des 20. Jahrhunderts und die Frauen an ihrer Seite

Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser – eine
mystagogische Deutung aus psychodynamischer Sicht . . . . . 15
Bruno Lautenschlager SJ

Karl Barth, Nelly Barth und Charlotte von Kirschbaum . . . . 27
Christiane Tietz

Hans Urs von Balthasar und Adrienne von Speyr –
Doppelsendung und Doppelwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Manfred Lochbrunner

II.
Annäherungen an ein bislang kaum reflektiertes Phänomen aus

theologischer und humanwissenschaftlicher Perspektive

„Hinsichtlich des Zölibats ist jeder ein Einmaliger“
(Karl Rahner). Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und
Luise Rinser – Provokation und Anfrage . . . . . . . . . . . . . 95
Bruno Lautenschlager SJ

Briefe an Luise Rinser als Quelle biografischer Aspekte
Karl Rahners . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Hernán Rojas SJ

Liebe lässt keine Wahl. Die Beziehung von Luise Rinser und
Karl Rahner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Anni Findl-Ludescher

5



Aus Frauensicht. Ergänzende Gesichtspunkte zur Freundschaft
von Adrienne von Speyr und Hans Urs von Balthasar . . . . 154
Lydia Maidl

Zwei junge Frauen und ihr Gebieter. Psychodynamik eines
lebenslangen Projekts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Brigitte Boothe

Drei Paare und drei Weisen der Triangulierung. Ein psycho-
analytischer Zugang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Eckhard Frick SJ

Unterscheidung der Geister in unvorhersehbaren
Freundschafts- und Liebesbeziehungen. Zu Grenzsituationen
ignatianischer Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238
Christoph Theobald SJ

Mystagogische Konkretisierung auf ein geschichtliches Du.
Wie die Freundschaft mit Luise Rinser das Werk Karl Rahners
verändert hat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258
Roman A. Siebenrock

„Entscheidend ist, daß du auf Unendliches bezogen bist …“
(C. G. Jung). Von der transzendenzerschließenden Kraft der
Freundschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280
Joachim Negel

Autor:innen-Verzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 302

Inhalt6



Geleitwort

Die drei hier versammelten ‚Beziehungsgeschichten‘ teilen nicht nur
das Renommee ihrer männlichen Protagonisten – es geht ja nicht
um irgendjemanden, sondern um drei der führenden theologischen
Köpfe des 20. Jahrhunderts, die einen bleibenden Eindruck auf die
Theologie bis in unsere Tage hinterlassen haben. Die Geschichten ver-
bindet auch das leicht skandalisierbare ‚Story-telling‘ verbotener (?)
Liebe: Zölibatsbruch ja oder nein? Eine ‚rein platonische‘ oder doch
eine sexuelle Beziehung? Eine Ménage à trois …? Zwei der drei Ge-
schichten leben vom archivalischen ‚Glücksfall‘, dass ein Großteil des
Briefwechsels der Protagonist:innen erhalten und auch öffentlich zu-
gänglich ist. Bei Hans Urs von Balthasar und Adrienne von Speyr
können die Gerüchte weiter ins Kraut schießen, weil die entsprechen-
den Dokumente noch unter Verschluss sind. Das Unternehmen einer
literarischen wie theologischen Bearbeitung dieser drei Lebens- und
Beziehungsgeschichten ist daher gewagt, bleibt doch stets das mög-
liche Abgleiten ins Voyeuristische als Menetekel spürbar.

Der Leitgedanke des Bandes ist indes ein anderer: ‚Biographie‘ als
Quellort von Theologie, deren Kanon – so hat das einmal Johann
Baptist Metz im Blick auf Karl Rahners Theologie formuliert – „das
Leben“ ist, aber „nicht das geschmäcklerisch gewählte, sondern das
aufgedrängte, das unbequeme“1. Dadurch erst wird aus Theologie
Mystagogie: Einweisung ins Leben. Auch wenn es für die Geschichte
der Mystik ‚klar‘ ist, dass „durchschlagende und großzügige Lösungen
innerkirchlicher Probleme immer nur auf Grund symbiotischer Ver-
hältnisse zwischen Männern und Frauen gefunden werden konnten“2,
bleibt „der unerwartete Einbruch personaler Liebe als einer Erfahrung
von Transzendenz, das heißt als Erfahrung unbedingten Bejahtseins
trotz Grenze und Hinfälligkeit menschlicher Beziehung“3 in den vor-
liegenden Biographien das Außergewöhnliche, der ‚Kipp-Punkt‘.

1 Metz, Johann Baptist, Theologie als Biographie. Eine These und ein Paradigma,
in: Concilium 12 (1976) 311–315; 313.
2 Lydia Maidl in diesem Band, 181.
3 Bruno Lautenschlager in diesem Band, 26.

7



„Die drei im vorliegenden Buch behandelten Theologen und die
Frauen an ihrer Seite entstammen einer Generation“4 – das ist mehr
als eine rein historische Feststellung. Sie nötigt heute zu einer gewissen
Distanzierung, ja Skepsis. Wir sind nicht nur sensibler geworden für den
historischen Unterschied zwischen einer Relektüre ex eventu abge-
schlossener Lebensgeschichten und all den unvorhersehbaren Ereignis-
sen, die unsere Wege vor mehr oder weniger wichtige Wegkreuzungen
bringen und unser Steuer- und Unterscheidungsvermögen herausfor-
dern. Beziehungsgeschichten als solche gelten heute nicht mehr einfach-
hin als ‚unschuldig‘. Manches klingt in den Beiträgen an, wenn z. B. im
Blick auf Adrienne von Speyr daran erinnert wird, „wie Frauen ihre Ein-
sichten in einem hierarchisch strukturierten und paternalistischen Um-
feld öffentlichkeitswirksam einbringen konnten“, eben „ohne Zugang
zu wissenschaftlicher Reputation und Autorität des Amtes“5. Die allge-
meine Bemerkung – „Dreiecksbeziehungen stellen hohe Herausforde-
rungen an die Beteiligten, und sie sind alle mit Leidensgeschichten
verbunden“6 – gewinnt dann ihre Schärfe, wenn festzuhalten ist: Wäh-
rend Karl Barth „von der Zuwendung beider Frauen“ profitiert, sind
diese „Barth gegenüber in einer schwächeren Position und arrangieren
sich auf je eigene Weise mit der triadischen Beziehungskonstellation“7.
Nur von Karl Rahner und Luise Rinser mag am Ende gelten: „Sie sind
aneinander gehangen. Bis zum Schluss. Beide verband eine enge Ver-
trautheit, beide haben von dieser Beziehung profitiert“8.

Die Frage, ob dadurch ein Perspektivenwechsel auf die Theologie ge-
lingen kann, wage ich nicht zu beantworten. „Der Anteil von Frauen an
der Arbeit von Männern wird so lange positiv vermerkt, wie er die ‚ge-
niale Einzelleistung‘ nicht in Frage stellt […] Frauen [haben] durch die
Jahrhunderte hindurch immer ihren angestammten Platz in der männ-
lichen Produktion gehabt“ – als Ehefrauen, als Musen, „als Heerschar
namenloser Mitarbeiterinnen, die zum Gelingen des ‚großen Werkes‘
beigetragen haben“9. Der Grund meiner Skepsis bleibt!

Johanna Rahner

4 Eckhard Frick in diesem Band, 232.
5 Lydia Maidl in diesem Band, 161.
6 Ebd., 174.
7 Brigitte Boothe in diesem Band, 200f.
8 Anni Findl-Ludescher in diesem Band, 152.
9 Brigitte Boothe in diesem Band, 201.

8 Geleitwort



Einleitung

P. Bruno Lautenschlager SJ konnte erstmals den Briefwechsel von
Karl Rahner und Luise Rinser im Literaturarchiv Marbach umfas-
send einsehen. Daraus entstanden zwei Tagungen in Innsbruck
(2019 und 2022). Es hat sich gezeigt, dass die Fragestellung, die
sich daraus ergeben hat, weit über eine individuelle Beziehung
hinausgeht und auf Konstellationen in der Theologiegeschichte des
20. Jahrhunderts verweist, vor allem für die Bedeutung der Frauen
in der Genese der Theologieentwürfe von Männern. Deshalb ist es
an der Zeit, auf diese grundlegenden Fragen wie „Theologie und
Biographie“ sowie „Theologie und Humanwissenschaften, v. a. Psy-
chologie“ näher einzugehen. Das hat uns entscheidend motiviert,
diese Publikation als Eröffnung eines noch kaum begangenen Feldes
vorzulegen.

Im ersten Beitrag stellt P. Bruno Lautenschlager SJ die Freund-
schaft zwischen P. Karl Rahner SJ und Luise Rinser unter der Per-
spektive der Mystagogie dar. In seinem zweiten Aufsatz wird die Fra-
ge nach dem Zölibat im Zusammenhang der Ordensgelübde von
Karl Rahner zum Thema. Hernán Rojas SJ hatte im Sommer 2024
die Möglichkeit, den Briefwechsel im Deutschen Literaturarchiv auf
theologie- und konzilsgeschichtliche Fragen hin zu untersuchen. Er
kann exemplarisch zeigen, dass in den Briefen wertvolle Hinweise
auf Rahners Selbstverständnis und noch unbekannte Aspekte der
jüngeren Theologie- und Kirchengeschichte zu finden sind. Chris-
tiane Tietz arbeitet die Beziehung von Karl Barth, seiner Ehefrau
Nelly und Charlotte von Kirschbaum auf. Der Austausch zwischen
Hans Urs von Balthasar und Adrienne von Speyr wird von Manfred
Lochbrunner vergegenwärtigt. Lydia Maidl und Anni Findl-Lude-
scher verdeutlichen mit ihrem Blick auf diese Konstellationen, dass
die Theologie des 20. Jahrhunderts keine ausschließlich „männliche
Größe“ war. Brigitte Boothe und P. Eckhard Frick SJ eröffnen einen
psychologischen Zugang. Während P. Christoph Theobald SJ die
ignatianische Tradition der Unterscheidung der Geister bei den bei-
den Jesuiten aufarbeitet, fragt Roman A. Siebenrock danach, wie
und in welchen Themenbereichen sich die Theologie Rahners durch

9



die Begegnung mit Luise Rinser verändert hat. Ein Beitrag zur
Freundschaft von Joachim Negel verortet diese Perspektiven in ei-
nem breiteren Rahmen als bevorzugter Ort gegenwärtig möglicher
Transzendenzerfahrung.

„Theologie und Biographie“ ist eigentlich ein klassischer Topos,
im Sinne vieler Versuche (man denke nur an die Konfessionen des
Kirchenvaters Augustinus), Lebensgeschichten als Entwicklung
christlicher Lebensstile und der in ihnen mitgegebenen Theologie
zu entfalten. Johann Baptist Metz ist zum ersten Mal den umgekehr-
ten Weg gegangen und hat in seiner Laudatio zum 70. Geburtstag
seines Lehrers Karl Rahner dessen Theologie als „mystische Biogra-
phie eines Christenmenschen heute“ verstanden. Vermutlich sind
wir heute sensibler geworden für den historischen Unterschied zwi-
schen einer Relektüre ex eventu abgeschlossener Lebensgeschichten
und all den unvorhersehbaren Ereignissen, die unsere Wege vor
mehr oder weniger wichtige Wegkreuzungen bringen und unser
Steuer- und Unterscheidungsvermögen herausfordern. Für alle drei
in diesem Band gegenwärtigen Theologen sind das auf einer Makro-
ebene die Nachkriegsjahre (nach dem Ersten und Zweiten Welt-
krieg), für Karl Rahner vor allem die Einberufung und Durchfüh-
rung des Zweiten Vatikanischen Konzils (1959 –1962). Zu diesen,
ihre Theologie prägenden Ereignissen gehören aber auch und ver-
mutlich ganz besonders eingreifende Erfahrungen wie Begegnungen
und unvorhergesehene Freundschafts- und Liebeserfahrungen. Für
Ordensleute, wie Hans Urs von Balthasar und Karl Rahner, aber
auch für den Ehemann Karl Barth stellen sie nochmals eine spezi-
fische Herausforderung dar, da sie bereits unwiderruflich gefällte
Entscheidungen, die ja in christlichen Biographien auf die ein für
alle Mal gegebene Zusage Gottes antworten, neu geistlich unter-
scheiden und entscheiden können. Man könnte diese Erfahrungen
als lebensgefährlich verschweigen oder einfach dem privaten Leben
überlassen, kurz sie unabhängig vom theologischen Werk der drei
hier betroffenen großen Theologen behandeln. Die hier vorgelegten
Studien wollen zeigen, dass diese Strategie heute nicht nur nicht
mehr möglich ist, sondern uns wichtiger biographischer Ressourcen
für unsere eigenen Unterscheidungsprozesse in der Theologie
beraubt.

Wenn neue Argumente, Sichtweisen und Erfahrungen in unser
Leben treten und damit auch in unsere Diskurse, können wir mit

Einleitung10



defensiver Zurückhaltung, Neugier oder einer Mischung aus beiden
Haltungen reagieren. In spiritueller Hinsicht ist dem Neuen gegen-
über die Unterscheidung der Geister herausgefordert: „Prüfet alles,
das Gute behaltet!“ (1 Thess 5,21) In psychoanalytischer Hinsicht
dient die Abwehr dem Schutz vor bedrohlichen oder sogar zerstöre-
rischen Impulsen des Unbewussten, in Analogie zum Schutz, den die
Armee eines Volkes dem eigenen Gemeinwesen angesichts andrän-
gender Feinde bietet. Ebenso aber wie ein Land die Militarisierung
zum eigenen Schaden übertreiben kann, weil es sich von den Fein-
den verfolgt und bedroht fühlt, kann auch die Abwehr einer Gruppe
oder eines Individuums aus Angst vor Veränderung unverhältnis-
mäßig und selbstschädigend werden. Wenn die psychische Abwehr
realitätsfremd (neurotisch) wird, führt sie zu Einschränkungen und
Verkümmerungen des Erlebens, des Verhaltens und der Beziehungs-
fähigkeit. Die Kreativität unbewusster Ressourcen wird dann durch
innere oder äußere Verbote reglementiert oder vollständig zerstört.

Die römisch-katholische Kirche glich am Vorabend des Zweiten
Vatikanischen Konzils einer wohlverteidigten Burg, die sich einer-
seits gegenüber den Angriffen des „Modernismus“ und vielfältiger
Neuerungen der säkularen Welt zu verteidigen wusste, andererseits
interne Kämpfe um das rechte Verhältnis zwischen Tradition und
Reform zu bestehen hatte. Viele Christinnen und Christen wollten
in der Trutzburg der vorkonziliaren Kirche nicht mehr wohnen
und wandten sich vollends von der Kirche ab. Die drei in diesem
Buch in ihren Beziehungen zu Frauen beschriebenen Theologen
sind große Denker, die in Theologie und kirchlicher Tradition ver-
wurzelt sind und doch Brücken für Dialog und Erneuerung bauten.

Jede der im vorliegenden Buch thematisierten Beziehungen trägt
auf ihre Weise zur Schleifung der Bastionen1 bei. Auch die Rezeption
von Texten dieser großen Theologen und der Frauen an ihrer Seite
stellt die Frage nach der Abwägung zwischen Schutzbedürfnis
(„Trutzburg“) einerseits und dem Öffnen der Fenster durch Johan-
nes XIII. und das Konzil andererseits. Die in den einzelnen Kapiteln
diskutierten Persönlichkeitsstile und Lebensgeschichten weisen gro-
ße Unterschiede auf. Gerade diese Differenzierungen machen jedoch
deutlich, wie Individuen und Beziehungen mit Ereignissen der Le-

1 Balthasar, Hans Urs Von, Schleifung der Bastionen: von der Kirche in dieser
Zeit. 4. Aufl. Einsiedeln 1954.

Einleitung 11



bens- und Kirchengeschichte umgehen müssen und wie diese Um-
gangsweisen wiederum ein Licht auf die Verschiedenheit theologi-
scher Entwürfe fallen lassen. Die Rezeptionsgeschichte war lange
einseitig vom Schutz der beteiligten Personen und der mit ihnen
verbundenen Narrative bestimmt. Dies gilt nicht nur für die katho-
lischen Theologen Rahner und Balthasar, sondern auch für den re-
formierten Theologen Barth.

Liebe Leserin, lieber Leser: Mit dem vorliegenden Buch wollen
wir Ihr persönliches Urteils- und Unterscheidungsvermögen anspre-
chen. Wir freuen uns auf den Austausch mit Ihnen und hoffen, dass
die zur Verfügung gestellten Texte und Reflexionen der Verhältnis-
bestimmung zwischen Biografie und Theologie im 21. Jahrhundert
dienen werden.

Eckhard Frick SJ, Roman A. Siebenrock, Christoph Theobald SJ

Einleitung12



I.
Große Theologen des 20. Jahrhunderts und

die Frauen an ihrer Seite





Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser –
eine mystagogische Deutung aus psychodynamischer Sicht

Bruno Lautenschlager SJ

Am 17. Juli 1963 schreibt Karl Rahner an Luise Rinser: „In gewissem
Sinn könnte ich sogar behaupten, dass Du die größere Revolution in
mein Leben gebracht hast als ich in Deines. Oder nicht“?1 Im Kon-
text des Briefes ist das keine reine Feststellung – es ist ein Positions-
bezug. „Revolution“ meint hier Erschütterung, ja Umsturz der bis-
herigen Wertordnung. Was will Karl Rahner also sagen? In einem
anderen Brief wird er deutlicher: „Du weißt, dass diese zwei Jahre
die größte Revolution (dummes Wort, ich weiß) in meinem Leben
seit 1922 waren und jetzt es für mich noch so aussieht, als ob es
von diesen zwei Jahren aus nicht mehr gradlinig weitergehe, als ob
das alles eben im Grund doch eine leichtsinnig heraufbeschworene
Katastrophe gewesen sei, dann darfst Du nicht mir sagen, es war
Schicksal, er sollte eben den größten Schmerz seines Lebens erfah-
ren, den Gott ihm zuschickt, er sollte endlich ‚lieben‘ lernen. Da
würdest Du es Dir zu billig machen.“2 In diesem Zitat kommt die
Dramatik der Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser
bewegend zur Sprache. Wie hat sie sich abgespielt?

Die „größte Revolution […] in meinem Leben seit 1922“. Am
20. April 1922 tritt der 18-jährige Karl Rahner in das Noviziat der
Jesuiten ein. Nach den zwei Noviziatsjahren durchläuft er die übli-
che Ordensausbildung: erste philosophische und theologische Studi-
en und Terziat. Es folgen zwei Freiburger Studienjahre bei Martin
Heidegger. 1937–39 lehrt er als Dozent und nach der Naziherrschaft
1948 – 64 als ordentlicher Professor an der theologischen Fakultät in
Innsbruck.

Im Frühjahr 1962 ersucht die Schriftstellerin Luise Rinser Karl
Rahner um ein Gespräch, da ihm der übliche Theologen-Hochmut
fehle. Schon bei der ersten Begegnung vom 27. Februar 1962 in

1 DLA/KR 200 (17.7.1963).
2 DLA/KR 563 (8.2.1965).

15



Innsbruck wechselt sie bald von der Sachebene zu einem persön-
lichen Problem: zu ihrer Liebe zu einem Ordensmann. Es ist dies
Abt Johannes M. Hoeck, der M. A. ihrer später veröffentlichten
Briefe an Karl Rahner. Aus dem Erstgespräch entwickelt sich rasch
eine freundschaftliche Du-Beziehung, die Rahner als unerwartete
Fügung Gottes versteht: „Es ist seltsam, dass Gott mir, ich bin doch
schon so alt und müde, Dich geschickt hat. Schön ist es. Ich bin
dankbar. Es ist wie wenn man ein Stück Lebenszeit (mit wahrem In-
halt) neu geschenkt bekäme“.3

Im freundschaftlichen Kontakt mit Luise Rinser wird Karl Rahner
sich seiner Isoliertheit bewusst. Er entdeckt auch die Engführung
seines bisherigen Selbst- und Gottesverständnisses. So schreibt er:
„Einer wartete 58 Jahre vor Gott, sagte ihm seine Liebe und merkt
erst dann, dass er noch jemanden anderen immer, ohne es selbst zu
verstehen, mitgemeint hatte. Merkwürdig, nicht wahr“.4 Erst spät
geht ihm also die innere Verschränkung von menschlicher und gött-
licher Liebe auf.

Luise Rinser ist für Karl Rahner der erste und einzige Mensch in
seinem Leben, dem er sein Innerstes anvertrauen konnte. Wie ihre
beiden Söhne Christoph und Stefan nennt er sie „Wuschel“ und
schreibt ihr in der Zeit der ersten Liebe überschwänglich: „Ach,
Schatz, wie viel Liebes möchte ich Dir sagen. Wie oft rede ich mit
Dir bei Tag und bei Nacht. Wenn Gott Gottesliebe und Menschen-
liebe in eins setzt, dann braucht es auch nicht blasphemisch zu klin-
gen, wenn ich sage, es gibt bei mir außer (nein in eins) dem ‚Wandel
in der Gegenwart Gottes‘ auch so etwas wie einen ‚Wandel in Wu-
schels Gegenwart‘“.5 Und an anderer Stelle: „Alle diese Geschichten
(Ehrendoktorat in Münster) sind unwichtig. Wichtig ist nur, dass
ich Dich gefunden habe. Schatz im Acker meines Herzens“.6

Die erste Zeit der Liebe umfasst „die (meist) heiterglücklichen
zwei Jahre der Freundschaft“, wie Luise Rinser sie nennt. Mit dem
„meist“ ist eine Einschränkung verbunden, die ihren tieferen Grund
in der weiterbestehenden und neu auflebenden Bindung Luise Rin-
sers an den Benediktinerabt Hoeck, den M. A. ihrer Briefe, hat. Be-

3 DLA/KR 7 (4.4.1962).
4 DLA/KR 416 (27.10.1964).
5 DLA/KR 223 (13.9.1963).
6 DLA/KR 266 (26. 2.1964).

Bruno Lautenschlager SJ16



reits einen Monat nach den seligen gemeinsamen Ferientagen in Bri-
xen schreibt Luise Rinser: „Ich möchte fast, Du wärest nicht zu wei-
se, um eifersüchtig zu sein, um auch diese Seite der Liebe kennen-
zulernen“.7 Kurz vor Weihnachten verdichtet sich diese Anspielung
zu einem bedrohlichen Traum. Luise Rinser schreibt: „Ich freue
mich so! Obgleich heute die halbe Nacht immer wieder der gleiche
Traum in Variationen kam: M. A. wollte mich immer von Dir weg-
holen. Legte seine Hände auf mich. Immer wieder. (Man legt die
Hand auf etwas heißt doch, es als sein Eigentum bezeichnen. Aber
das darf er nicht.) Ich schlief bis halb 9 heute morgen, bis Christel
kam. Nun, wir werden alles recht machen. Ich freu mich dennoch
ganz heiter, gelöst, frei“.8

Zu Beginn des neuen Jahres berichtet Luise Rinser von einem
zweiten, höchst alarmierenden Traum: „Vorgestern träumte ich, ich
sah viele tote Lämmer, nein, eben nicht tote, sie lebten, lagen aber
wie geschlachtet auf einer Art Fließband, noch im Fell, und sie wa-
ren aufgeschnitten und brannten mit hellen Flammen aus dem In-
nern. Seltsam. Sie taten mir entsetzlich leid. Solltest Du das sein?
Das schon geschlachtete, das heißt geopferte Lamm, aufgeschnitten
(oder aufgerissen) und brennend? Und auf dem Fließband: das ist
wie unser Fluss, der uns hinausträgt ins Unendliche, im kleinen
Boot, dem einen mit uns beiden“.9

Dieser Traum – er ist von archaisch-biblischer Bildkraft – weist
die Richtung, in der das Boot der Freundschaft unaufhaltsam voran-
getragen wird. Luise Rinser nimmt dies schon früh mit wacher
Intuition wahr, während Karl Rahner noch lange am Idealbild der
ersten Liebe festhält. Allerdings fällt auf, dass er sich sehr darum be-
müht, Abt Johannes M. Hoeck – im engeren Kreis „Hansi“ genannt –
nicht einfach sich selbst zu überlassen, sondern ihm im Boot der
Freundschaft einen Platz einzuräumen. So mahnt er Luise Rinser:
„Vergiss den Hansi nicht. Du darfst diesen Schmerz scheinbar ver-
gehender Liebe nicht fliehen. Er braucht Dich“.10 Das ist ein nobler
Hinweis. Tiefer gesehen gilt jedoch: Rahner selber braucht den Han-

7 Rinser, Luise, Gratwanderung. Briefe der Freundschaft an Karl Rahner
1962–1984. Hrsg. v. Bogdan Snela. München 1994, 104.
8 Rinser, Gratwanderung, 115.
9 Rinser, Gratwanderung, 118.
10 DLA/KR 14 (13.5.1962).

Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser 17



si. Wie die spätere Entwicklung nahelegt, findet er im Einbezug des
Abtes eine gewisse Absicherung seiner zölibatären Berufung, der er
sich als Ordensmann – ungeachtet aller Turbulenzen der Liebe – ver-
pflichtet weiß. Wie wir sehen werden, sucht auch Luise Rinser in ih-
ren Beziehungen zu zölibatär festgelegten Männern unbewusst einen
entsprechenden Schutz vor zu großer Verbindlichkeit.

Nach einer Klarstellung der Lage folgt für Karl Rahner eine Zeit
schmerzhafter Trennung, welche die typischen Merkmale eines
Trauerprozesses (nach Verena Kast) aufweist. Vor allem die Phase
des Nicht-Wahrhaben-Wollens und die der aufbrechenden Emotio-
nen, dann aber auch die der verzweifelten Suche und schließlich die
einer sich anbahnenden Neuorientierung sind in der Überfülle der
Rahnerbriefe von 1963 bis Anfang der 70er Jahre reichlich doku-
mentiert, während die Rinserbriefe immer spärlicher werden.

Einen Tiefpunkt der Beziehung erlebt Karl Rahner, als Luise Rin-
ser ihn von der durch den Abt vorgenommenen Einweihung ihres
neu errichteten Hauses in Rocca di Papa ausschließt, weil seine Prä-
senz ihre Andacht stören würde. In einem (nicht abgeschickten)
Brief schreibt er ihr: „Ich dachte: ob ich wohl heute, wenn ich heim-
komme, einen Brief von Dir vorfinde? Als ich (eben vorhin) gleich
ins Büro kam, war er da. Wuschel, der Fisch weint. Hätte der Brief
bitterer sein können? Tiefer mitten ins Herz treffen können? Kann
ich Dir das verschweigen? Wie selbstverständlich bin ich da an den
Rand gedrängt und wie leicht geht Dir das doch von der Hand. Ich
kann es nicht anders sagen: Du kannst vielleicht nicht anders han-
deln. Aber, siehst Du, das zeigt mir meine ganze Situation darin,
erst recht. Natürlich will ich nicht stören. Und die Andacht auch
nicht. Es ist so schon recht. Ich liebe Dich auch so“.11

Wie findet Rahner mit solchen und anderen Beziehungserfahrun-
gen den richtigen Umgang? Hier ist der Ort, auf die mystagogische
Sinndeutung seiner schwierigen Freundschaft näher einzugehen.
Mystagogie ist ein Grundanliegen der Rahner’schen Theologie,
oder – wie der Rahner-Kenner Klaus P. Fischer es ausdrückt –
gleichsam der Grundton im reichen Vielklang seiner theologischen
Reflexionen. Es geht dabei um die Eröffnung und Einübung von
Transzendenz- und darin von Gotteserfahrung. Erfahrungen der All-

11 DLA/KR 412 (20.10.1964).

Bruno Lautenschlager SJ18



tagswelt, also nicht in erster Linie religiöse Vollzüge, sollen auf ihre
transzendente Dimension hin entschlüsselt werden. Dazu gehört
auch die Deutung schwieriger Erlebnisse, die je nach Alter und Le-
benssituation unterschiedlich sein können: Trostlosigkeit bis zur
Verzweiflung, Erfahrung der dunklen Seite Gottes, sein Schweigen.
Aufgabe der Mystagogie ist es, solche Erfahrungen auf das Geheim-
nis des je größeren, unbegreiflichen Gottes hin zu öffnen.

Wenn wir das mystagogische Grundanliegen von Karl Rahner
ernst nehmen, dann können auch seine Lebenserfahrungen, und so-
mit auch seine Freundschaft mit Luise Rinser, unter diesem Blick-
winkel betrachtet werden. Ermöglicht wird eine solche Sicht vorwie-
gend durch die reichhaltige Korrespondenz der beiden, das heißt
durch die in der „Gratwanderung“ veröffentlichten Rinserbriefe
und durch Rahners bisher unveröffentlichte Briefe an Luise Rinser.
Letztere werden im Deutschen Literaturarchiv von Marbach a. N.
sorgfältig katalogisiert aufbewahrt. Sie sind eine Fundgrube tief
menschlicher und eben darin spiritueller Erfahrungen. Ich habe in
meinem Manuskript zur ganzen Thematik wichtige Rahnerbriefe in
den dramatischen Ablauf der Freundschaft eingearbeitet. Dazu zwei
Kostproben. Sie wollen zeigen, wie sehr diese Freundschaft von ei-
nem mystagogischen Grundimpuls getragen war.

Zuerst ein theologisches Fragment aus der Anfangszeit. Rahner
schreibt an Rinser: „Es handelt sich hier darum, den Mut zu finden,
den konkreten Jesus zu sehen, ihm anzuhangen (nicht einer Idee)
und ihn zu lieben. Erst wenn die Fremdheit und Härte seiner ge-
schichtlichen Existenz uns anfängt ins Herz zu schneiden, fangen
wir an, mit ihm selbst und nicht mit unseren frommen Ideen zu
tun zu haben […]. Der Normaltheologe gibt nur in abstracto die
geschichtliche Kontingenz Jesu zu, er will nicht an ihr leiden. Und
doch sind wir nur erlöst, wenn Gott im Menschensohn sein Ja zu
diesem unserem Kerker gesagt hat, ihn uns gelassen hat (denn wir
brauchen ihn auch als die übersehbare Heimat) und ihn so, lassend,
in die Unendlichkeit Gottes geöffnet hat. Eine Mutter [hier der ‚Sitz
im Leben‘ von Rahners Ausführungen, Anm. B. L.], die ein halbidio-
tisches Kind, das sie geboren hat, küsst, es an der Hand hat und
singt (wie Deine Frau neulich auf dem Aventin), hat von Jesus,
dem konkreten, mehr verstanden als die meisten Theologen (von
denen ich mich selbst auch nicht ausnehme: ich muss Dir bald ein-
mal etwas schreiben, über Sinn und Grenzen einer intellektuellen

Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser 19



Antizipation des existentiell noch zu Suchenden und zu Findenden).
Man muss seinen Kuss auf den Lippen spüren (wie Petrus und wie
Judas) und dabei die Dornenkrone, den Geruch seines Gewandes
dabei riechen, erschrecken über das Unbegreifliche, das da nahe ist,
auch das Unbegreifliche an Enge, Fremdheit, dann erst beginnt man
langsam ein ‚Christ‘ zu werden.“

Ein weiterer Briefausschnitt aus extrem schwieriger Zeit, in wel-
cher Rahner mit der Verzweiflung zu kämpfen hatte, zeigt exempla-
risch sein Verständnis von Mystagogie. Er versteht sie als eine Mys-
tik, welche die Realität voll und ganz ernst nimmt und sie vom
Glauben her deutet. Rahner schreibt: „Die wahre Mystik ersetzt
und verdrängt das diesseitige Leben nicht, sondern gibt ihm eine
Tiefe und Erlöstheit, lässt es aber bestehen. Denn Gott ist nicht ein
Stück der Welt. Und wenn einer einsam ist, müde und verloren,
dann ist es falsch zu sagen: bete (und so weiter). Denn das tut er ja
(unter Umständen). Aber die Welt (zu der auch der Nächste und der
Fernste gehören) muss doch getan und erlitten werden. Krebs, Alter,
Einsamkeit. Der wahre Gott fungiert nicht als Analgetikum dafür.
Nur als Erlösung der getanen und erlittenen Welt. Das landläufige
Christentum erniedrigt Gott oft zu diesem „Lückenbüßer“ (um mit
Robinson zu sprechen) und macht ihn so unglaubwürdig. In Wirk-
lichkeit umfasst er den grausamen Un-Sinn des Lebens, hebt diesen
aber nicht auf. Das Kreuz Christi ist ja nicht die erfahrene, sondern
geglaubte Überwindung des Todes dieser Welt in allen seinen Gestal-
ten. ‚Es wird schon besser‘; dieses Wort ist falsch. Es wird immer
schlechter, bis man stirbt. Aber dieser Schmerz des Todes, der sich
hinzieht, setzt sich als seine Möglichkeit voraus den Protest, das An-
ders Habenwollen, den wütenden Hunger nach Nähe, Leben, Heiter-
keit. Sonst wäre er ja gar nicht möglich. Das Tote kann nicht sterben.
Aber die Einsicht in diese Dialektik hebt den Schmerz nicht auf. Die
Gottverlassenheit Christi war nicht gelindert durch sein Wissen, dass
er allzeit beim Vater ist und in seine Hände fällt. Das bilden sich nur
harmlose Aszeten und Spirituäle ein, bis – auch sie ans Sterben
kommen (Meist haben sie dann keine Möglichkeit mehr, ihre bisher
verdrängte Erfahrung kund zu machen). Wodurch unterscheidet
sich also das Sterben des rechten und des linken Schächers? Nicht
durch die Qual des Sterbens. Der Unterschied ist empirisch nicht
mehr recht nachweisbar (dort, wo das Letzte geschieht) und eigent-
lich ist es nur Gott bekannt. Die Christen sollten mehr Mut haben,

Bruno Lautenschlager SJ20



zu verzweifeln. Dann erst begännen sie recht zu glauben. Jetzt habe
ich doch Theologie getrieben. Es war nur sehr theoretisch gemeint.
‚Die dabei vorkommenden Personen sind freie Erfindungen des Ver-
fassers‘. Der (Fisch K.)“12

Der inhaltsschwere Brief endet somit in einer bitter-ironischen
Schlussbemerkung und mit grußloser Unterschrift. Beides ent-
spricht Rahners verzweifelter Seelenlage, ist also, in Verbindung mit
dem Glaubensappell, Mystagogie in extremis – Mystagogie in höchs-
tem Ernstfall.

Wir sind jetzt darauf vorbereitet, auch die psychologischen Vo-
raussetzungen der Freundschaftsbeziehung zwischen Karl Rahner
und Luise Rinser näher ins Auge zu fassen – nicht als ein entbehr-
liches, überflüssiges Zubehör, sondern als ein Wesenselement der
ganzheitlichen Matrix einer mystagogischen Deutung. Beginnen wir
mit den typologischen Vorgaben dieser Freundschaft.

Fritz Riemann hat in seinem Klassiker „Grundformen der Angst“
vier Persönlichkeitstypen beschrieben, von denen zwei für uns be-
sonders aufschlussreich sind. Es handelt sich dabei nicht um kli-
nische Krankheitsbilder, sondern um Persönlichkeitsvarianten.
Zum sogenannten schizoiden Typus schreibt er: „Das Vermeiden je-
der vertrauten Nähe aus Angst vor dem Du, vor sich öffnender Hin-
gabe, läßt den schizoiden Menschen mehr und mehr isoliert und
einsam werden“.13 Es sei für diese Menschen charakteristisch, dass
sie – bei oft überdurchschnittlicher Entwicklung ihrer Intelligenz –
im Emotionalen zurückgeblieben wirken. Riemann beschließt seine
Charakterisierung dieses Typs, welcher unübersehbare Bezüge zu
Karl Rahner aufweist, mit der Feststellung: „Für den schizoiden
Menschen ist es am wichtigsten, den Gegenpol zu seinem Streben
nach Selbstbewahrung und Autarkie, die Seite der Hingabe, nicht
zu vernachlässigen, sondern sie zur Ergänzung in dem Maße zu in-
tegrieren, dass die einseitige und überwertige ‚Eigendrehung‘ sich
nicht verabsolutiert.“14

Eine nähere Kenntnis der Lebensgeschichte Luise Rinsers legt es
nahe, sie dem hysterischen Typus nach Fritz Riemann zuzuordnen.

12 DLA/KR 530 (30.1.1965, 17:15 abends).
13 Riemann, Fritz, Grundformen der Angst – Eine tiefenpsychologische Studie.
München/Basel 1984, 21
14 Riemann, Grundformen der Angst, 58.

Die Freundschaft zwischen Karl Rahner und Luise Rinser 21




