Monika Renz

MEINE HOFFNUNG
LASS’ ICH MIR
NICHT NEHMEN

Wege der Erlosung und der Spiritualitit heute

EEEEEEEEEEEEEEEEEEE



MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung
FSC

wiscog  FSC® C014496

Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Strafle 4, 79104 Freiburg
Alle Rechte Vorbehalten
www.herder.de

Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich an
produktsicherheit@herder.de

Wenn nicht anders gekennzeichnet, sind die Bibelzitate enthommen
der Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift
© 2016 Katholische Bibelanstalt GmbH, Stuttgart
Alle Rechte vorbehalten.

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: »Sonne fiir den Winter«, Monika Renz, 1983
Satz: Carsten Klein, Daniel Forster
Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany

ISBN Print: 978-3-451-60151-4
ISBN E-Book (EPUB): 978-3-451-83670-1



Inhalt

Einleitung ... . ..

Blitzlichter aus meinem Leben .. ...t ...

Leitgebende Themengebiete und Personen .....................

1. Im Letzten ist das Ganze — Grundannahmen und
aulBerste Befindlichkeiten ...........................
1.1 Im Ursprung und im Ende eine andere Wirklichkeit ..........
1.2 Was Sterbende erahnen — Beispiele .........................
1.3 Die andere Wirklichkeit bleibt im Hintergrund stindigda ......
1.4 Der Angst auf der Spur — Kreaturgeftthl .....................
1.5 Angstverstehen ......... ... i i
1.6 Urvertrauen verstehen — Was vor und aufserhalb aller Angst ist . .

1.7 Frau Holle — eine Reise durch Urangst und Urvertrauen hindurch

2. Subjektwerdung als Herauskristallisierung aus dem
Ganzen ... .
2.1 Was bedeutet es, ein Subjekt zu sein? .......................

2.2 Subjekthafte Wahrnehmungsweise und ihre Vorstufen (Ich-
Bezogenheit) ....... ...

2.3 Subjektwerdung beinhaltet Anfang und Abschied .............

2.4 Subjektwerdung beinhaltet Selektion — eine Eingrenzung und
AufspaltungdesGanzen . ...,

2.5 Dynamische Perspektive: Unter welchen Vorzeichen geschieht
Subjektwerdung? . ....... ... . oo

27

27
30
36
39
42
46
50

55
55

57
60

62

64



2.6 Subjektwerdung als fortschreitender Prozess betrachtet:
ein Ubergang .. .....ovuiiii i 71

2.7 Bilder zur Ich- und Menschwerdung (Triume, Mirchen, Mythen) 76

3. Pragung und das menschliche Unbewusste ........... 83

3.1 Zum Wesen und zur Entstehung von Pragung ............... 83

3.2 Thematische Sicht von Prigung: Seelenschichten und ihre Bilder 86

3.3 Ein Modell der Seelenschichten ............................ 92
3.4 Dynamische Sicht von Pragung: Anbahnungen ............... 98
3.5 Fehlgeleitete Energien schon als Pragung .................... 100
3.6 In Beziehung sein, im Fluss sein versus Verhirten —

Erfahrungen aus einem Schleudertrauma ................... 101
3.7 Der Punkt der Ent-Scheidung .. ........ ... ...l 106
3.8 Stinde und Prigung ist etwas anderes als Schuld .............. 108
3.9 Fremdbestimmung und das Bése als Summe abgespaltener

Energien ...... ... 112
4. Erldsung — was berechtigt heute zur Hoffnung? ....... 117
4.1 Hebridische Urspriinge des Begriffs Erlosung ................. 117
4.2 Erlosung im interreligiosen Dialog ................ ... .. ... 121
4.3 Was Hoffnung gibt ....... .. .. i 123
4.4 Hoffnung — gelebte Entscheidung zum Ja und zum Jetzt und

zur Zukunft ... 124
4.5 Hoffnung als Fruchtausder Tiefe .......................... 127
5.Wege der Erlosung ........ ... ...l 131
5.1 Der therapeutisch-spirituell begleitete Weg .................. 131
5.2 Glauben aus Erfahrung — Glaubensgemeinschaften ........... 140
5.3 Der Weg tiber die auflerordentliche Liebe .................... 149

5.4 Der Weg tiber Versohnung und Vergebung .................. 156



6.Jesus als Erloser ...

6.17esusals Weg . ..o
6.2 Mystisch angeschlossen und in starker Personlichkeit .........
6.3 Den Wirkmechanismus von Erlgsung iiber Jesus verstehen . . ...
6.4 Erlosung tiber Passion und Kreuzestod ......................
6.5 Spiritualitit als NachfolgeJesu ................ ... .. ...

6.6 Als Mystiker wird Jesus zum zeitlosen Christus —
Jesuserfahrungen heute ............ ... ... ... L.

7. Sinnfrage — Zielzustand ist mehr als Urzustand ........

7.1 Die Frage nach Hoffnung ist die Frage nach Sinn .............
7.2 Neue Identititund Wirde ........... ... ... ... .. ...,
7.3 Neue Beziehungsfihigkeit und Gemeinschaft ................
7.4 Dialogik und Anerkennung von Differenz ...................
7.5 Tjob — Neue Nihe zum eigenen Urgrund, zum Ganzen, zu Gott

7.6 Gottesbilder im Wandel ........... ... ... ... . i il

7.7 Sinnfrage: Gibt es eine Entwicklung im Ganzen? .............

Erganzungen ........ ... ...

Anhang A .. ...

Anhang B
Wie weiterleben — Spirituelle Leitgedanken zur Riickkehr in den
Alltag . ..o

Anhang C
Anmerkungen und Hintergrundinformationen ..................

Literatur ... .o






Einleitung

Hoffnung zu finden in der heutigen Zeit ist herausfordernd. Einfach so
ereignet sie sich nicht. Doch genau jene Hoffnungen, die durch schein-
bar Unmogliches hindurch entstanden sind, tragen auch in unserer
Zeit und geben Zukunft. Sie sind wie Perlen. Eine Perle entsteht durch
eine Verwundung: Ein Fremdkorper, etwa ein Sandkorn, dringt in eine
Muschel ein und verletzt sie. Der Fremdkorper wird dann von der Mu-
schel iiber lange Zeit mit kostbarem Perlmutt ummantelt.

Hoffnung ist mehr als etwas, das sich der Mensch wiinscht wie
etwa Gesundheit oder langes Leben. Nicht ein Gut, das wir haben kon-
nen. Hoffnung ist unbegriindet, nicht an gute Gegebenheiten gebun-
den. Von der schwangeren Frau sagt der Volksmund, sie sei in guter
Hoffnung. Nicht die Realititen berechtigen sie dazu. Im Gegenteil,
ihre Hoffnung und das Kind veridndern die Welt. Das gilt auch sonst
im Leben: Hoffnung entsteht nicht, weil die Weltsituation zukunfts-
versprechend wire, sondern durch Leiden hindurch. Und sie ist es, die
Zukunft schafft (vgl. Kap. 4.4). Um Hoffnung als Frucht aus tiefen see-
lischen Prozessen geht es in diesem Buch.

Dieses Buch ist selbst aus solchen Prozessen geworden. Immer
wieder kimpfte ich um Hoffnung — mit andern, fiir andere und fiir
mich selbst. Immer wieder gingen Wege durch Zeiten der Hoffnungs-
losigkeit hindurch — und dies wird zukuinftig dhnlich sein. Und doch
scheint es im Letzten eine Quelle der Hoffnung zu geben, jenes Al-
pha und Omega, von dem alles Leben ausgeht und neu wird. Gott, die
Ganzheit, das eine Licht, das Ewige und Ganze sind nur Namen da-
fiir. Niemand kennt die Quelle so genau und doch kénnen wir uns ihr
immer wieder annihern. Beriihrt von der Quelle, keimt auch in uns,
einem Naturgesetz dhnlich, neue Lebendigkeit und Hoffnung auf.



10 Einleitung

Uber ein Land, das man noch nie besucht hat, schreibt man keinen
Reisebericht. Dennoch geschieht genau dies im vorliegenden Buch.
Ich werde von einem Land berichten, das die meisten von uns nicht
kennen. Namentlich von einem Grenzgelinde, wo Leben beginnt, der-
einst verlgscht und wo Lebendigkeit immer neu aufersteht. Es geht
um Fragen menschlicher Entwicklung, die tiber das hinausgehen, was
wir wissenschaftlich tiberhaupt wissen konnen: Was ist der seelisch-
geistige Ursprung des Menschen? Gibt es eine verborgene Zielvorgabe
menschlicher Entwicklung und was lehren uns Sterbende dariiber?
Was konnen wir iiber extremes Leiden sagen? Wie bewusst wird es er-
lebt, gibt es Grenzen des menschlichen Bewusstseins und was heifst
tiberhaupt Bewusstsein? Wie fithlen sich bewusstseinsferne Zustinde
an; kénnen sie uns etwas itber den Menschen auch im Allgemeinen
sagen (vgl. van Lommel, 2011, Scharfetter, 1994)? Nur wenn ich du-
Rerste Zustinde des Menschen hineinhole in eine Schau menschli-
chen Daseins und Soseins, werden Phinomene wie aufkommende
Hoffnung, Urvertrauen, innerer Friede, aber auch Angst in ihrer Ur-
form erklirbar. Sie haben zu tun mit dieser irgendwie duflersten Be-
wusstseinsschwelle, ja sie entstanden genau dort.

Bilder aus heiligen Schriften wie »Paradies«, »Himmelreich«, »die
enge Tiire«, ferner Mythen und alte Mirchen wie jenes der Frau Holle
mit ihrer unteren Welt und der grilnen Wiese umschreiben solch entfern-
teste Landschaften und Befindlichkeiten. Doch als heutige, vernunftbe-
stimmte Menschen verstehen wir sie kaum. Dasselbe gilt fiir viele nicht-
liche Triume: Hier spricht etwas in uns in einer Sprache, die wir nicht
mehr kennen. Dieses Buch enthilt zwar nicht wie das frithere »Angst
verstehen« (Renz, 2018) eine systematische Auflistung und Beschrei-
bung zahlreicher Symbole. Und doch hilft es, innere Bilder zu verste-
hen. Es speist sich aus jenem Buch und bringt diese neu gereift, kiirzer.

An solch duflerster Schwelle, so nahe an der Quelle, entspringt
auch alle Energie. Hier werden Krifte frei, die das Alltigliche tiber-
steigen. Es sind ebenso heilsame, nihrende wie tiberfordernde Krifte.
Wenn wir tiber den Menschen, seine Verfasstheit, seine Prigungen



Einleitung 11

und Chancen nachdenken, so gibt es stets zwei Sichtweisen: die the-
matische und die dynamische. Urvertrauen oder Sehnsucht beispiels-
weise sind einerseits Inhalt (thematische Sichtweise), andererseits
wohnt ihnen auch eine bestimmte Energie inne (dynamische Sicht-
weise). Erst recht verspiiren wir dies bei der Hoffnung: sie ist nicht nur
Inhalt, sondern auch Kraft.

Wenn wir also auf unser Unbewusstes blicken und uns ihm anni-
hern, haben wir es sowohl mit verborgenen Inhalten zu tun wie auch
mit den namenlosen Energien, die unser Tun und Lassen, unsere Be-
wusstwerdung und unser Verdringen wesentlich bestimmen. Das-
selbe gilt fur den Anfang von Leben vor Urzeiten und fiir den An-
fang unserer individuellen Lebenszeit — der Zeit, in welcher das meiste
an Prigung entstand. Stets geht es um Inhalte und um Energien. Sie
scheinen ineinander verwoben, miteinander wie verheiratet zu sein
und konnen nie ganz voneinander geschieden werden. Trotzdem
brauchen wir Menschen in unserer Begrenztheit getrennte Annihe-
rungsweisen. Entsprechend wird in diesem Buch vieles doppelt be-
dacht, thematisch wie dynamisch: die frithe menschliche Entwicklung
(vgl. Kap. 2), die Pragung (vgl. Kap. 3) und Wege der Heilung und Erlo-
sung (vgl. Kap. 4; 5.1). Im Ursprung und im Aufersten gibt es diesem
Denkansatz zufolge keine Trennung zwischen thematisch und dyna-
misch, sondern nur das Eine, die Quelle, eine andere Wirklichkeit (vgl.
Kap. 1): Inbegriff von Substanz und Energie.

Charakteristisch fiir dieses Buch ist es, selbst duflerste menschli-
che Befindlichkeiten und Bewusstseinszustinde als Teil unserer Seele
mitzudenken, ja uns genau von dort her nochmals anders zu verste-
hen. Vom AuRersten her sind wir — seelisch-geistig betrachtet — gewor-
den. An der Nahtstelle zum Aufersten, zur Quelle, entstanden erste
Grenzsetzungen, Eingrenzungen, Abgrenzungen und energetische
Anbahnungen. Ein wie auch immer genanntes AufRerstes scheint uns
entfernt zu begleiten und auch gewihren zu lassen. Und auf ein Au-
Rerstes hin scheinen wir uns letztlich wieder zuzubewegen. Zumu-
tung und Hoffnung in einem.



12 Einleitung

Dieses Buch schopft aus dem Fundus zahlreicher Erfahrungen von
Menschen unserer Tage. Namentlich aus dem, was mir mehr als tau-
send Sterbende in ihren Néten und Visionen anvertraut haben. Ei-
nige Beispiele aus Vortrigen oder aus fritheren Biichern (vgl. Renz,
2003, 2007, 2017a, 2018, 2019, 2022b) sind nochmals aufgenommen,
andere sind neu. Es flossen aber auch viele Berichte iiber Kranke mit
guter Prognose oder von spirituell Suchenden drauflen im Leben ein:
Was hatten sie inmitten ihrer Leiden und in ihren Nichten erlebt?
Was hatte ihnen geholfen? Selbstverstindlich waren/sind alle hier er-
wihnten Menschen — oder bei Sterbenden die nichste Bezugsper-
son — zum heutigen oder zu einem fritheren Zeitpunkt mit einer Ver-
offentlichung einverstanden. Wo Eigennamen auftauchen, sind dies
Pseudonyme; Angaben zu Personen wurden verindert und sind doch
dem Sinne nach wiedergegeben. Nicht zuletzt trugen eigene Erfah-
rungen aus langen Leidenszeiten zur Entstehung dieses Buches bei.

Besonders eindrucksvoll waren fiir mich die vielen Grenz- oder Ext-
remerfahrungen der Kranken. Diese beinhalten meist Tiefpunkte und
Gipfelerfahrungen in einem. Gerade sie fithren uns zur Quelle. Sie
tauchen etwa nach einem Unfall, nach einer schwierigen Diagnose,
in einem Ausnahmezustand mitten im Leben oder im nichtelangen
Warten und verzweifelten Nachdenken iiber Leben und Sterben auf.
Das Gehirn schiittet Stresshormone aus. Unbewusste Erinnerungs-
spuren aus lingst vergangener Zeit werden dabei angeriihrt oder erst-
mals ins Bewusstsein gespiilt. Vorerst Angste und Traumata, aber
auch jener uralte Mutterboden guten Seins, der aller Angst und allen
Traumata vorauszugehen scheint und den wir offenbar alle in uns tra-
gen. In schlimmen Schicksalen ist er zwar wie verschiittet und doch
verborgen da. Ja, gerade dies ist eine Quintessenz dieses Buches und
Grund zur Hoffnung.

In vielen Grenz- oder Extremerfahrungen sehen wir, was wir nie
wussten. Wir erleben im Traum etwa Befindlichkeiten aus der Zeit
im Mutterleib. Verdringte Kriegserfahrungen kénnen wieder leben-
dig werden. Oder es leuchten Zusammenhinge rund um unsere Her-



Einleitung i}

kunft oder um verschattete elterliche Prigungen auf. Dann plétzlich —
und erstaunlich oft — brechen hinter und unter all diesen schwierigen
Erfahrungen erlésende Ahnungen um ein wunderbares, uns tiberstei-
gendes Dasein hervor. Eine andere Wirklichkeit, einem fernen Land
dhnlich. Biblisch gesprochen: das Himmelreich.

In solchen Erfahrungen gibt es gleichsam eine Gesetzmifigkeit:
Wenn das Ich sich der schier unertriglichen Unsicherheit, Anfechtung,
Ohnmacht oder auch den koérperlichen Schmerzen stellt und diese
durchschreitet, 6ffnet sich ihm haufig frither oder spiter eine unsaglich
schone innere Welt von Friede, Erfiillung, Dankbarkeit und Lebendig-
keit. Diese Gesetzmifligkeit hat mit der Beschaffenheit des menschli-
chen Unbewussten zu tun, welches nach dem vorliegenden Denkan-
satz nicht von einem Nullpunkt oder einem unbeschriebenen Blatt als
Ausgangspunkt allen Seins ausgeht, sondern von der einen Quelle und
ihrer ganz anderen Wirklichkeit (Abbildungen, Seelenschichtenmodell,
vgl. Kap. 3.3). Zuinnerst, zuunterst oder zuoberst — wie immer man das
sieht — erfihrt der Mensch dieses andere Sein. Patienten und Patientin-
nen beschreiben sich dann als beriihrt, genihrt, gestillt, getragen, ge-
borgen, gewiirdigt, von Licht durchflutet, in »wohltuender Leere« und
manchmal sogar wie aulerhalb von Raum, Zeit und ihrem Korperge-
fithl. Die Stimmung in solchen Erfahrungen ist fast heilig. Abraham A.
Maslow sprach von »peak experiences« (Gipfelerfahrungen) (Maslow,
1968, 1970a). Nach ihm ereignen sich diese etwa in der Liebe, in artis-
tischen, athletischen oder religiésen Erfahrungen (vgl. Maslow, 1970b).

Ich erkenne Ahnlichkeiten zu Nahtoderfahrungen. Doch im Unter-
schied zu diesen sind die Gipfel- und Extremerfahrungen der Kranken
fluchtiger und wiederkehrend: ein »Wackelkontakt zum Ewigen«', zur
Quelle. Die meisten Patienten und Patientinnen sind darin mindes-
tens teilweise auch im uns vertrauten Bewusstsein anwesend und ver-
suchen das Unfassbare zu fassen. Das heifst: Sie sind erfiillt, durchflu-
tet und zugleich als Person da und treten zu den erfahrenen Zustinden
in Beziehung. Die Ahnlichkeit zu Nahtoderfahrungen wurde mir be-
richtet von tiber fiinfzig Patienten und Patientinnen, die in fritheren



14 Einleitung

Jahren aufgrund von Unfillen, Operationen oder Herzversagen eine
Nahtoderfahrung erlebt hatten. Sie alle waren mit der nun einbrechen-
den Krebserkrankung an das Frithere erinnert, im Schwierigen wie
im hochst Angenehmen. Dasselbe gilt fiir drei Bergsteiger, die frii-
her einen Bergsturz iiberlebt hatten. Auch ihre Berichte prigten mein
Menschenbild und fliefen ins vorliegende Buch ein.

Wie muss man sich die Arbeit mit Suchenden und ernsthaft Kran-
ken vorstellen? Was tat ich in all den Jahren, was erreichte diese Men-
schen? Wir redeten und schwiegen. Unsere gemeinsame Aufmerk-
samkeit galt meist dem, was jetzt dran war. Ich lobte sie inmitten
ihrer Not etwa fiir ihre Leistung im Aushalten und ermutigte sie, in-
nerlich weiterzugehen. Vielen half meine wiederholte Beobachtung
und Erfahrung, wonach das Schlimme nicht Endzustand, sondern
eher Durchgang zu etwas ungeahnt Schénem, ganz Anderem zu sein
scheint. Das zu horen, weckte Neugierde. Bei Trinen oder aufkom-
mender Wut war ich schlicht da. Manchmal halfen Techniken der Ent-
spannung, der Traumatherapie oder sogenannte Klangreisen (offene
oder angeleitete Imaginationen im Anschluss an eine kérperliche Ent-
spannung, bei der die Musik fithrt und Instrumente — etwa Gong,
Monochord, Gesang — intuitiv gespielt werden (vgl. Renz, 2018, S. 55;
Strobel, 1988). Manchmal half Beriihrung oder das Umkreisen eines
nichtlichen Traumes, dann wieder das Gebet, die gemeinsame Klage
oder eine Segensspendung.

In alldem half wohl das ausgesprochene oder stille »Ja« zu dem,
was ist, auch die Vergebung. Wenn sich dann die Befindlichkeit in-
dern durfte und es von der Katastrophe (griechisch: Umwendung, He-
runter-Wendung) zu einer Gipfelerfahrung kam, wenn immer Patien-
ten und Patientinnen ergriffen waren, etwa von einem inneren Frieden
oder einem Traum, so gab es eigentlich nur ein Wort, das zu tun jetzt
richtig war: feiern. Feiern heifdt: in Worten oder wortlos sowie in Musik
zusammen zu sein — im Beisein von etwas Drittem, Spirituellem. Eine
uns iibersteigende Wirklichkeit — nenne man sie Gott oder anderswie —
war meist spiirbar gegenwirtig. Und wir waren Teil dieser Wirklichkeit.



Einleitung 15

Solchermaflen unterstiitzt werden Patienten, Patientinnen und Su-
chende von vielen Begleitern und Begleiterinnen. Es geht also nicht da-
rum, ob eine begleitende Person besondere Fihigkeiten hat, sondern ob
sie — in und mit den eigenen Fihigkeiten — prisent ist, wach, offen, und
ob dabei die uns tibersteigende Wirklichkeit ihrerseits da sein kann. In
unserem Spital sind wir ein kleines Team, von Fall zu Fall aber auch er-
ginzt durch einen mit uns zusammenarbeitenden Seelsorger, eine Arz-
tin, einen Arzt oder einzelne Pflegefachpersonen. Auch bei ihnen lautet
die Frage, wie sehr und auf welche Weise sie in der Beziehung zu einem
Patienten oder einer Patientin gegenwirtig, wach und offen sind. In an-
deren Krankenhiusern und drauflen in der Welt sind es andere Perso-
nen und ohnehin auch viele Angehérige. Immer wieder hére ich von
begleitenden Menschen, dass ihnen ein solcher Denkansatz hilft.

Bewegt von unzihligen Erfahrungen mit Suchenden und Kranken
und vor allem tief beeindruckt von deren Grenz- oder Extremerfahrun-
gen ist dieses Buch entstanden. Mehr als bei fritheren Biichern flossen
hier auch Gespriche und Supervisionen mit Therapeuten, Therapeu-
tinnen, Seelsorgern, Seelsorgerinnen, Pflegefachpersonen ein. Auch
diese beschrieben, dass sie und die ihnen Anvertrauten, das existen-
zielle Leid aushaltend, schlieflich Teil einer anderen Wirklichkeit ge-
worden seien.

Was ist es denn, genauer betrachtet, das wirkt und leidende Men-
schen erreicht oder erlost? Einfacher lasst sich sagen, was in Beglei-
tungen und an Krankenbetten nicht geschehen sollte. Weder diirfen
wir die uns Anvertrauten iiberschiitten, iiberfordern, noch diirfen wir
an ihnen vorbeireden oder sie zu beeinflussen versuchen. Gelingende
therapeutische oder generell heilsame Handlungen setzen voraus,
dass auch ich, solchermafien bei mir, das Gebot des Augenblicks intui-
tiv erspiire. Gelingt mir das aber Mal um Mal? Es kann auch sein, dass
ich zu mude oder abgelenkt bin, dass ich mich unerwiinscht fiihle
oder dass eigene frithere Wunden neu aufgerissen werden. Intuitio-
nen fliefen, wo ich in grofler Ehrlichkeit — auch mir selbst gegen-



16 Einleitung

iiber — nicht besser sein will, als ich bin. Ich darf genau ich sein. In-
tuitionen fliefen ferner, wenn der »Kanal nach innen und nach obenc
offen ist. Ich meine damit jenen unsichtbaren Kanal zwischen mir
und meiner Seelentiefe und darin zu etwas Groferem, Géttlichem,
zur Quelle. Bisweilen braucht es da auch eine Kanalreinigung.

Dabei ist die Deutung von Grenz- oder Extremerfahrungen auch
Entscheidung. Sind diese allein hirnphysiologisch bedingt durch die
Ausschiittung von Stresshormonen, und sind die dabei heraufgespiil-
ten uralten Bilder folglich nur Fantasieprodukt? Oder glaube ich da-
ran, dass hier ein Mehr geschieht? Auch Ignatius von Loyola sprach
von einer Entscheidung und einem »Mehr« (Kiechle, 2020, S. 33). Als
Begleiterin, aber auch als spirituell Suchende stehe ich oft vor solchen
Entscheidungen.

Dieses Buch basiert auf der Entscheidung, dass hier ein Mehr ge-
schieht, aber auch auf der Freiheit unserer Wortfindung. Hier geht es
nicht um dogmatische Glaubenssitze, sondern um eine sich durch
und durch aus der Erfahrung speisende Religiositit oder Spirituali-
tat. Diese ist je personlich. Ich bin inzwischen iiberzeugt, dass dort,
wo wir in Hingabe und Offenheit therapeutisch, drztlich, pflegerisch
und anderswie begleitend arbeiten, dieses >Mehr als< auch wirklich ge-
schieht — Gnade. In solcher Hingabe ist wichtig, dass diese — mit Gae-
tano Benedetti (1998, 2000) gesprochen — nicht neurotisch ist; viel eher
geht es um unser existenzielles Mit-Sein (vgl. Kap. 5.3) und unser Of-
fensein. Die Offenheit charakterisiert meine Haltung gegeniiber der
mir anvertrauten Person, aber auch gegeniiber dem ewig Grofleren,
Unverstehbaren — Gott. Ich muss nicht an den Gott meiner Kindertage
glauben, wenn dieses Gottesbild fiir mich nachhaltig nicht stimmt.
Wohl aber der Gnade eine Chance geben.

Mit dem Wort Gnade bin ich der Frage nach Erlésung nahe, wel-
che wir schon vom Wort her allein aus uns selbst heraus nicht vermo-
gen. Dieses Buch spiirt diesem uralten und doch nicht veralteten Begrift
auf neue Weise nach (vgl. Kap. 4.1). Um Erlésung aus Prigungen geht
es aber auch in vielen therapeutisch-spirituellen Wegen. Doch kénnen



Einleitung 7

nicht alle Menschen therapeutisch-spirituelle Hilfe in Anspruch neh-
men, fiihlen sich aber vielleicht getragen vom Glauben aus Erfahrung,
von einer Weggemeinschaft oder einem liebenden Nahestehenden. Und
dies so sehr, dass dabei ein Stiick Erlosung geschieht. Bei wieder anderen
wirkt die Vergebung. In all diesen und weiteren Wegen (vgl. Kap. 5) kén-
nen Christen auch Jesus erkennen und in ihm Orientierung finden. Und
doch lohnt sich die Frage: Warum gerade er? Was macht Jesus zum Er-
loser und Christus fiir so viele (vgl. Kap. 6)? Vertreter anderer Religionen
kénnen auf ihre Weise fragen, was genau bei ihren Religionsgriindern
oder vorbildhaften Personen heilsam ist (vgl. Kap. 4.2 und Renz, 2017a).

Schlieflich 6ffnet ein Menschenbild wie das hier vorgestellte auch
ungeahnte Perspektiven der Zukunft. Das wird vor allem aus dynami-
scher Sichtweise deutlich: Die Quelle bleibt Quelle, duflerste wie auch
innerste Instanz und Inbegriff von Energie. Das Dringen von ihr her
geht weiter. Und unsere erneute Nihe zur Quelle ldsst in uns neue
Hoffnung aufbrechen und einen letztlichen Sinn erahnen (vgl. Kap. 4
und 7). Dies legen zumindest die Grenz- und Extremerfahrungen von
ganz vielen Menschen nahe.

Dieses Buch mag zum Wegweiser werden auf unseren vielfachen
spirituellen Wegen. Fiir manche ist es ein Lehrbuch, fiir andere ein
Zeugnis in einfacher Sprache. Moge es den inneren Durst wecken,
im Verstehen helfen und ermutigen, Durststrecken zu durchschrei-
ten. Im Kern ist es dann Mal um Mal die Erfahrung selbst — die urei-
gene Erfahrung nahe der Quelle und Erfahrung schlechthin -, die den
Durst wirklich stillt und Hoffnung aufkommen lisst: Gott als »das
letzte Wort vor dem Verstummen« (Rahner, 1999, S. 56).

Mein erster Dank geht an Claudio Gloggner (Psychotherapeut, Psycho-
loge) fuir seine engagierte und treue Mitarbeit an diesem Buch. Das-
selbe gilt fir meine Mutter, Helen Renz (Dipl.-Psychologin, Wiener
theol. Kurse), auch ihr danke ich auflerordentlich. Mein grofer Dank
geht an Regina Stillhart (Religionspiadagogin), an Paul Zulehner (Univ.-
Prof. i. R. fiir Pastoraltheologie), Dr. med Urs Riiegg (Psychiater, Psy-



18 Einleitung

chotherapeut), Roman Siebenrock (Univ.-Prof. i. R. fiir Systematische
Theologie) und an Dr. Dennis Stammer vom Herder Verlag fur ihre
wertvollen Anregungen. Prof. Dr. theol. Adrian Schenker (Univ.-Prof.
i. R. fur Bibelwissenschaften, Exegese) danke ich fiir seine Hilfe bei
mancher Bibelstelle. Ich danke Dr. med. Gisela Leyting (Supervisorin,
Psychoanalytikerin) und Dr. med. Daniel Biiche (Palliativmediziner) fiir
ihr treues Dasein. Ich danke vielen Arzten, Arztinnen, Pflegefachperso-
nen, weiteren Mitarbeitern und meinem Chef Prof. Dr. med. Christoph
Driessen vom Kantonsspital St. Gallen (neu: HOCH Health Ostschweiz)
fitr ihr Vertrauen in meine Arbeit. Ein besonderer Dank geht an die lei-
denden und suchenden Menschen, die mir etwas aus ihrer Erfahrung
liehen, sowie an meinen Mann Jiirg, der stets an meiner Seite geht.

Blitzlichter aus meinem Leben

»Ich bin unheilbar religios«, so bekannte sich einer meiner Lehrer zu
seinem Glauben. Meine Worte wiren dhnlich und anders: »Ich bin un-
heilbar angezogen von einer anderen Wirklichkeit.« Angezogen und
doch abgeschreckt vom Géttlichen, von Gott. Es ist die Erfahrung die-
ser Wirklichkeit, die mich — wenn es geschehen darf — anzieht, und
dies schon seit Kindertagen. Und ausgehend von der Erfahrung sind
es viele Fragen tiber Gott und an Gott. — Aus meinem Leben mochte
ich vier Umstinde einbringen:

Erster Umstand: Ich wurde immer wieder krank. Es waren Unfille
mit Gehirnerschiitterungen, Autoimmunerkrankungen, rheumati-
sche Krankheiten, chronische Entztindungen, ein den Atem deutlich
einschrinkendes Asthma und Bronchialleiden, Allergien, Immuner-
krankungen und anderes mehr. Voriibergehende Diagnosen waren
teils wirklich beunruhigend, auch lebensbedrohlich. Und die Tatsa-
che, dass es mehrere Phasen in meinem Leben gab, wo diese Krank-
heiten Schlag auf Schlag kamen, nicht minder. Nur wenige Wochen
Gesundheit waren mir dann geschenkt, und schon war das Nichste da.



Einleitung 19

All dies miindete in das Gefiihl, dass ich tiefer tauchen miisse und
auch tiefer angefragt bin, als mir lieb war. Ich musste tiefer nach Ant-
worten auf die Zumutungen des Lebens suchen, als mir durch Psycho-
logie, Spiritualitit, Coaching und weitere Erklirungsgebiude gegeben
war. Ich studierte pidagogische Psychologie, Psychopathologie und
Musikethnologie und interessierte mich fuir die Heilriten verschiede-
ner Volker und darin fiir die Bedeutung der Musik.

Im Aufspiiren solcher Heilriten wurde ich teils fiindig und doch
verwirrt. Fliindig wurde ich auf der weltweiten Fihrte menschlicher
Sehnsucht. Verwirrt wurde ich etwa in der Begegnung mit dem Leiter
eines Aschrams, der seine Partnerin ebenso wie mich fast betorte. Er
war davon iiberzeugt, dass er wisse, was wir nie wissen kénnen. Was
blieb, ist Faszination von der Musik: Musik befliigelt, beruhigt und
scheint an verschiedensten Orten unseres Erdballs bevorzugtes Me-
dium an der Schwelle zu sein. Sie entgrenzt — bald den Heiler, bald den
Heilsuchenden. Und wiederum ist es Musik, die schlussendlich auch
begrenzt und den Menschen aus der Trance heraus- und ins Hier und
Jetzt zuriickfithrt. Auch blieb der Eindruck, dass es in verschiedensten
Riten zwischen der Entgrenzung und der Begrenzung das Unsagbare
gibt. Uberhaupt blieb die Anziehung vom Heiligen, so unterschiedlich
es je nach Kultur und Gemeinschaft auch verehrt wird. Und ich lernte,
dass ich vor dem Heiligen nicht genug ehrfiirchtig sein kann; sonst
kommt es zu Grenzverwischungen.

In meiner Suche nach Verstehen und Heilung war ich nie alleine:
Ich hatte Verbiindete in der Familie, in Freundschaften und im Be-
ruf. Solchermaflen umgeben, wagte ich auch in meinen Erkrankun-
gen Mal um Mal den Sprung ins Bodenlose.

Ein zweiter Umstand, den ich hier preisgeben mochte, ist mein Ge-
fithrt-Sein durch Traume. Das begann schon als Kind, ich soll ein spi-
rituelles Kind gewesen sein. Ich spiirte, malte, sang und musizierte
und mir triumte. Da war etwa ein Traum von Jesus, der mir — Mo-
nika — ganz personlich zum Begleiter wurde und mich an die Hand



20 Einleitung

nahm. Da war aber auch ein Traum mit entsetzlicher Angst vor einem
verschlingenden Wolf. Die Triume wurden spiter, als ich erwachsen
und auf der Suche nach Gesundheit war, zum Lichtblick, dann wieder
zum Ritsel. Einmal vernahm ich im Traum die durch eine ehrwiirdige
Stimme gesprochenen Worte: »Im Anfang warst du eben ganz.« Ich
sah, ich horte, ich sptirte ...

So konnten Traumfetzen zu Bausteinen meiner Biicher und des
vorliegenden Denkansatzes werden. Ich lernte — durchaus auch kri-
tisch — meinen Triumen zu vertrauen. Sie wurden mir zu Seelenfiih-
rern. Und ich begriff: Ich bin gefithrt. Doch nicht nur ich bin dies:
Auch andere Menschen, deren Triume wir gemeinsam betrachteten,
erlebten sich gefiithrt. Unsere Traume konnen sich uns Brocken um
Brocken neu erschlieflen. Und ich begriff: Hinter vielen Triumen
steckt ein Mehr, eine letzte Quelle.

Ein drittes Detail, das ich hier erzihle, ist meine Verbindung zum
Wort erldsen. Schon als siebenjihriges Kind war mein Lieblingswort —
so seltsam das klingt — erlosen. Ich liebte die Erlosungswege in Mar-
chen. Ich spiirte, dass von Jesus etwas Erlésendes ausging, etwa, wenn
ich in meiner Kinderbibel las. Insgesamt lag darin wohl eine ver-
schwommene Sehnsucht nach Erlésung; verstehen jedoch konnte ich
nicht. Aus meiner Jugendzeit erinnere ich mich, dass das Wort in der
Berufsberatung eine zentrale Rolle gespielt hatte. War da — dynamisch
betrachtet — ein inneres Drangen am Werk?

Alter werdend, etwa im Rahmen meines Zweitstudiums in Theolo-
gie, stellte ich viele Fragen, zumal ich nun auch die Fragen vieler lei-
dender Patienten und Patientinnen in mir trug. Immer wieder begeg-
nete mir die Rede von Erlosung und von Jesus als dem Erloser. Aber
auf den Zahn gefiihlt, konnte mir niemand erklaren, wovon eigentlich
Jesus erlost habe und wie dieser Mechanismus funktioniere. Auch
konnte mir niemand sagen, warum ich so schwer schuldig sei fiir
Dinge, die ich gar nicht getan habe oder die Generationen zuriick-
liegen. Anders gesagt, fehlte mir eine glaubwiirdige, psychologisch



Einleitung 21

haltbare, rational zugingliche und zugleich bibelnahe Erlésungslehre
(Soteriologie). Mit einer Ausnahme: das, was ich in den frithen 1980er-
Jahren mit dem Namen Eugen Drewermann verband. Es miisse halt
doch etwas in Richtung Aufschliisselung von Verborgenem geben,
das sagten mir zumindest einige Traume. Mehr und mehr durfte ich
mit meinen Fragen ins personliche Gesprich kommen mit erfah-
renen Therapeuten, Therapeutinnen, Arzten und entsprechend da-
fiir offenen Theologen und Theologinnen. Einzelne erhellende Sitze
wurden zu eigentlichen Durchbriichen. Auch sie wurden zu Bau-
steinen meiner Biicher und des vorliegenden Denkansatzes. Inzwi-
schen ist die Suchbewegung zum Thema Erlésung in Kirchen und
Theologie breiter geworden. Doch noch immer fehlt weitgehend jene
Briicke Theologie—Psychologie oder Spiritualitit-Psychologie, die ich
ersehnte.

Der vierte und letzte Umstand, den ich von meinem Leben erzihlen
mochte, ist ein spezielles Ereignis, welches mir als 11-jahriges Kind
widerfuhr und welches in eine tiefgreifende Erfahrung miindete. War
es eine Nahtoderfahrung? Es geschah in einem Lager. Erinnerungen
ans Lager hatte ich wenige, etwa jene, dass ich in Gedanken versunken
die festliche Mahlzeit am Freitagabend am Lagerfeuer gar nicht ein-
nahm und verpasste. Ich hatte in dieser Stunde nichts und niemanden
mehr gesehen. Da war nur Grau in Grau. Oder ich erinnerte »Wald,
»Nacht« und »gelb«, welches so grof§ und stark war, dass Gelb seither
meine Lieblingsfarbe ist. Nach dem Lager soll ich auffallend abwesend
gewesen sein. Wie innerlich hohl, beschrieb meine Mutter. Ich wurde
tiber Jahre vielfach medizinisch und psychologisch abgeklirt, aber es
kam nie ans Licht, was im Lager geschehen war.

Viel spiter, als Erwachsene, aufgertittelt durch die Krankheiten und
gewohnt, mich in Selbsterfahrung und Therapie kérperlich zu spiiren,
realisierte ich Graubereiche meiner Kindheit. Ich hatte Triume {iber
Triume und verstand viele meiner Kinderzeichnungen und Wortbro-
cken aus meinem Tagebuch neu. Diese beinhalteten Einzelheiten von



22 Einleitung

Vergewaltigungen, Verhéhnung und Mobbing sowie verschliisselte
Namen, vermischt mit wunderschonen Farben, Regenbogen, Him-
mels- und Seelenlandschaften. So intensiv, wie es sie hier auf Erden
kaum gibt und wie ein Kind normalerweise nicht malt. Nun war so klar
wie der helllichte Tag, dass ich nicht nur von Mitschiilern gemobbt,
sondern auch iiber Jahre von mehr als einer Tatergruppe (Manner und
Frauen) missbraucht, geschindet und vergewaltigt worden war.

Das besagte Ereignis im Lager brauchte mehrere Jahre der Bewusst-
werdung. Immer wieder kreiste ich nebst dieser offensichtlich speziell
grausamen Vergewaltigung und deren Schmerzen auch um einen Kilte-
schock. Mittels Psychotherapie, Hypnose und teils mithilfe von irztlich
begleiteten Erfahrungen mit Ketamin? und tiber Triume wurde deutlich,
dass ich damals — wihrend oder nach der Vergewaltigung — den Geist
aufgegeben hatte. Ich muss wohl reanimiert und beatmet und dann viele
Stunden im Wald liegen gelassen worden sein. Im Rahmen einer Hiift-
operation wurde viel spiter offensichtlich, dass meine Knochen recht
stark zugewachsen waren und so ausschauen wiirden, als wire ich ein
Lawinenopfer mit entsprechenden Reaktionen auf anhaltende Kilte.

Die bewusstlose Nacht im Wald im Lager wurde zum Schliissel-
erlebnis: In der Hypnose sah ich stindig meine eigene Seele grofl und
tiber mir schwebend. Wie ein hellgriin bis blau leuchtendes Polarlicht.
Intensive Farben! Ich war vorerst offenbar nicht mit meiner iiber mir
schwebenden Seele identifiziert, sondern mit meinem Korper, was ge-
mifl Gespriachen mit Pim van Lommel und Peter Fenwick, je Ken-
ner im Gebiet Nahtoderfahrungen und Sterbebettvisionen, bedeuten
kann, dass ich es schaffte, auf diese Weise den Kérper noch am Leben
zu erhalten. Dann, fiir einen Moment, habe ich offenbar den Korper
verlassen und das absolute Licht — Gelb (Lieblingsfarbe, vgl. Cover) —
gesehen. Da kamen auch die Titer und Titerinnen wieder und hol-
ten mich unter Schmerzen erneut ins Bewusstsein zuriick. Das Licht
war weg, ich fror und brauchte nochmals Stunden, um mich zu erhe-
ben und rechtzeitig — in der Dimmerung — ins Lager zuriick und auf
meine Matratze zu schleichen. So viel aus der Aufarbeitung.



Einleitung 23

Diese andere — normalerweise ferne — Wirklichkeit blieb mir nahe
und leuchtete seither bisweilen in Triumen auf. Sie hat mein Men-
schenbild, mein Welt- und Gottesbild geprigt. Fachliteratur und vielfa-
che Erfahrungen mit Patienten und Patientinnen mit dhnlichen Hin-
tergriinden bestitigten mir mehr und mehr, was ich ahnte: Gewalt und
Vergewaltigungen scheinen umso grausamer gewesen zu sein, wenn
sie spurlos und direkt verdringt werden/wurden. Aber auch trost-
lich: Keine noch so brutale Realitit vermag uns die andere Wirklich-
keit wegzunehmen. Diese ist verborgen noch da. Sie ist/wire unsere
eigentliche und tiefere Wirklichkeit. Sie gehort und gilt jedem von uns
und scheint zugleich von iiberpersénlicher als auch personlicher Art
zu sein. Sie ist Anfang und Ende fiir jeden. Daseinsgrundlage fiir heil-
same Wege aus der Tiefe und Quelle zur Hoffnung. Mit diesem Wis-
sen und daraus heraus lebe und arbeite ich bis heute.

Kindersehnsucht

Wo bist du wohl, mein inneres Kind?
Ich frage Erde, Feuer, Wasser, Wind.

Verlor ich dich vor langer Zeit,
leer es wurde weit und breit.

Dir voraus geht nun dein Herz,
lasst mich fithlen deinen Schmerz.

Bertihrt — da bin ich gleich erfiillt,
mit Sehnsucht, welche dich umbhiillt.

2015

(Erstpublikation vgl. Renz, 2017a, S. 137, vgl. Anmerkung 7)



24

Einleitung

Leitgebende Themengebiete und Personen

Themengebiete und Personen, welche ich tiber Literatur kennenler-

nen oder von denen ich im Gesprich viel lernen durfte, waren:

Angst, Urangst: E. Drewermann; Klassiker: E. H. Erikson,

F. Riemann.

Therapie und existenzielles Mitsein: C. G. Jung, H. St. Herzka,

G. Leyting, G. Benedetti, A. Bernhard-Hegglin, S. Sinclair,

U. Rilegg u.a.

Traumaforschung, Trauma und Gipfelerfahrungen: A. A. Maslow,
J. Herman, M. Huber, L. Reddemann, M. Scotoni, U. Speck,

M. Peus, P. van Lommel.

Neurobiologische Grundlagen subjektiven Erlebens: D. Siegel,

G. Hiither, N. Doidge, L. Cozolino, M. Opendak & R. M. Sullivan.
Intrauterines Horen, intrauterines Erleben, Selbstempfinden des
Sauglings, praverbaler Dialog, Musiktherapie: A. Tomatis, L. Salk,
A.]. DeCaspar, R. Sullivan et al., D. N. Stern & M. Papousek,

G. K. Loos, F. Hegi, W. Strobel, B. Nitzschke, M. Nocker-
Ribeaupierre, J. P. Lecanuet & B. Schaal.

Musik in Heilritualen: B. Ebersoll, A. Simon, [. Eibl-Eibesfeld u. a.
Frithe Bewusstseinsentwicklung (ontogenetisch, phylogenetisch),
deren Symbolik und in diesem Zusammenhang auch Mdrchen,
Mythen, Bibel und Interpretationen: C. G. Jung, E. Neumann,

E. Drewermann, . Riedel, S. Huirlimann.

Bibelinterpretation: M. Kuichler, A. Schenker, R. Siebenrock,

P. Zulehner, U. Luz, G. Theissen u.a.

Nahtoderfahrungen, non-duales Bewusstsein, Sterbebettvisionen,
Sterbeforschung, spirituelle Erfahrungen im Sterben: P. van Lommel,
E. Strasser, D. Biiche, C. Zaleski, P. Long, P. Fenwick & S. Brayne,
A. Kellehear, M. A. S. Holloway et al., B. L. Arnold & L. S. Lloyd.



Einleitung 25

Andere Bewusstseinszustinde und transpersonale Psychologie:

S. Grof und Ch. Grof, S. R. Joyce, C. Scharfetter.

Spiritualitit, Mystik, religiose Erfahrung: W. James, K. Rahner,
P. M. Zulehner, R. Rohr, H. Nouwen, A. Griin, F. Jalics,

Ch. Rutishauser, S. Kiechle, P. Renz, R. Giger u.a.

Das Bose durchschauen: S. Peng.

Kollektive Prigungen, Haben oder Sein: E. Fromm.
Stindenbockmuster: R. Girard, R. Schwager.

Versohnung, Vergebung, Bejahung: K. Stauss, Papst Franziskus,
E. Kuibler-Ross, R. D. Enright und grofe Personlichkeiten der
Weltgeschichte wie D. Hammerskjold, D. Tutu, M. Ghandi,
M. Luther King.

Zukunft als Entwicklung zu immer hoherer Bewusstheit: P. Teilhard
de Chardin, P. A. Corning; Zukunft als Dialogik: H. S. Herzka;
Dialogik und Identitdt: U. Renz.






