
Meiner

Ethik und
ihre Grenzen
Eine Einführung als Erzählung
Wilhelm Vossenkuhl





Wilhelm Vossenkuhl 

Ethik und ihre Grenzen
Eine Einführung als Erzählung 

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4981-4

ISBN eBook 978 - 3-7873- 4982-1 (PDF)

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg 

info@meiner.de

2., korrigierte Auflage 2025

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2021. Alle Rechte vorbehalten. Der Ver-
lag behält sich die Verwertung der  urheberrechtlich geschützten Inhalte 
dieses Werkes für Zwecke des  Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen. Satz: Jens-Sören 
Mann. Druck: Libri Plureos GmbH. Printed in Germany. www.meiner.de



Inhalt

7 Einleitung 104 Integration

22 Sitten 110 Gefährdungen der Freiheit

31 Sittlichkeit 118 Würde 

37 Sorge 127 Leben und Sterben

46 Tugenden 139 Autonomie

56 Natur 143 Sorge und Suizid

62 Lust und Schmerz 152 Natur und Umwelt

71 Freude und Trauer 156 Privat und öffentlich

78 Scham 160 Grenzen der Ethik
82 Ressentiment und  

Moralismus
173 Nachwort

87 Moralische Praxis 181 Danksagung

91 Freiheit und Vernunft 182 Literatur

95 Freiheit und Gerechtigkeit 187 Personenregister

100 Konflikte



 7

Einleitung

 E thische Theorien beziehen sich auf das menschliche Leben von 
der Geburt bis zum Tod, seit einiger Zeit auch auf alles nicht-

menschliche Leben in der Natur und alle biologischen und phy-
sischen Lebensgrundlagen. Sie wollen Maßstäbe für vernünftiges 
Handeln, für gerechte Lebensbedingungen und ein gutes gemein-
schaftliches Leben entwickeln. Dieser Anspruch ist umfassend, 
und die Maßstäbe sollen allgemein unter allen vergleichbaren Be-
dingungen gelten, nicht nur hier und jetzt, sondern überall und im-
mer und für alle Menschen. Wenn dieser Anspruch erfüllt werden 
kann, haben ethische Theorien keine Grenzen. Dann gibt es kein 
Außerhalb der Ethik, weil es ein wesentlicher Anspruch ethischer 
Theorien ist, für das Ganze der menschlichen und nicht-mensch
lichen Lebensverhältnisse und Lebensbedingungen zu gelten. 

Dieser Anspruch ethischer Theorien lässt sich, wie ich zeigen 
will, aber nicht erfüllen. Die Reichweite von ethischen Theorien, 
von Ethiken, ist begrenzt. Ihre Reichweite ist auch durch das be-
grenzt, was Menschen wollen und können. Es genügt nicht einzu-
sehen, was getan werden sollte, es muss auch gewollt und es muss 
gekonnt werden. Es geht in diesem Buch aber nicht um die Gren-
zen des Wollens und Könnens, sondern um die theoretischen und 
praktischen Grenzen der Ethik. Es geht um Grenzen der Reich-
weite und um Grenzen der Voraussetzungen jeder Ethik. Ein Teil 
der herrschenden Sitten einer Kultur sind normative Vorausset-
zungen, auf die Ethiken angewiesen sind und die sie selbst weder 
schaffen noch schaffen können. 

Sitten und Ethiken bilden moralische Räume. Diesseits jeder 
Ethik gibt es Sitten und diesseits und jenseits gibt es die Sorge um 
Leben und Sterben, der keine Ethik vollkommen gerecht werden 
kann. Innerhalb dieser Grenzen können Ethiken ihre Ansprüche 
und Maßstäbe entwickeln. Sie sind für die Praxis menschlichen 
Lebens trotz der Grenzen unverzichtbar. Deswegen will ich klären, 
was Ethiken im menschlichen Leben leisten können und was nicht. 



8 | Einleitung

Es geht mir nicht darum, einem der bekannten tugendethischen, 
deontologischen, utilitaristischen und konsequentialistischen An-
sätze einen weiteren hinzuzufügen. Ich setze auch keine dieser 
Ethiken fort, gehe aber auf historische Entwicklungen und Ein-
sichten ein (Kap. 4 – 9), die unverzichtbar sind. Um aktuelle Fragen 
des Lebens und Sterbens geht es in den Kapiteln, die danach folgen. 
Zunächst geht es mir aber darum, auf erzählende Weise die Le-
bensräume anschaulich zu machen, in denen sich moralische Fra-
gen stellen, und um Begriffe, die für deren Beantwortung geeignet 
und wichtig sind. 

Menschen leben in Zeiten und Räumen. Es sind gebaute und 
natürliche, politische, soziale und moralische Räume. Martin Hei-
degger (1889 – 1976) spricht von der »Räumlichkeit des In-der-Welt-
seins« (Sein und Zeit, § 23) und davon, dass das menschliche Da-
sein immer mit einem Raum verbunden ist (§ 24). Die moralischen 
Räume sind so vielfältig und unübersichtlich wie alle anderen. Es 
gibt darin Gutes und Schlechtes, Sitten und Unsitten, Tugenden und 
Laster, Prinzipien und Normen, Gebote, Verbote und Pflichten, das 
Gewissen und vieles mehr. Ich spreche von moralischen Räumen, 
weil alles Moralische und Unmoralische immer in den Räumen ge-
schieht, in denen wir leben. Es sind die Räume zu Hause, in der 
Natur, auf der Arbeit, in der Öffentlichkeit; überall da, wo wir mit 
anderen leben. Wir leben mit guten oder schlechten Gefühlen, sind 
glücklich oder unglücklich, hoffend oder zweifelnd, voller Freude 
oder traurig. Es gibt keine raum- und zeitlose Moral, und Räume 
und Zeiten lassen sich nicht trennen. Die Zeit scheint, je nach unse-
ren Gefühlen, stehenzubleiben oder zu fliehen, die Räume scheinen 
dabei aber still zu stehen oder sich nur träge zu bewegen. 

Was wir wollen, scheint die Bewegung der Zeit so wenig zu be-
einflussen wie die Räume. Wir glauben aber, dass unser Wille die 
Kraft ist, mit der wir uns in Räumen und Zeiten bewegen – gleich-
gültig, wie erfolgreich wir dabei sind. Die moralischen Räume sind 
auch politische und soziale, wirtschaftliche und wissenschaftliche, 
religiöse und kulturelle Räume. Es sind die Räume, in denen wir 
gut oder schlecht leben, krank und gesund sind und auch sterben. 
Es sind nicht zuletzt die gut oder schlecht gebauten Räume unse-
rer Wohnungen und der Orte und Städte, in denen wir leben und 
arbeiten.



Einleitung | 9

Häufig wissen wir nicht, wo wir in diesen Räumen gerade sind 
und was wir tun sollen. Dann suchen wir nach einer Orientierung 
in den moralischen Räumen, in denen wir leben. Mancher wünscht 
sich vielleicht eine Handlungsanleitung, die sagt, was wann wie zu 
tun ist. Handlungsanleitungen belehren und ersetzen das eigene 
Urteil. Ich will nicht belehren, sondern lieber beschreiben und er-
zählen, weil jeder selbst urteilen, sich selbst orientieren und zum 
Handeln anleiten kann. Niemand lässt sich gern von anderen sa-
gen, was zu tun ist, auch nicht von Ethikexperten. 

Manche Fragen des Lebens und Sterbens, des moralischen und 
amoralischen Verhaltens lassen sich erzählend besser darstellen als 
in theoretischen Analysen. Einige Fragen und Antworten stam-
men in diesem Buch aus früheren Zeiten und Lebensräumen, ei-
nige aus heutigen. Teilweise sind es ethisch-theoretische Fragen, 
teilweise sittlich-lebenspraktische, teilweise ganz andere. Wenn ich 
über ethische Theorien berichte, bin ich weder unvoreingenom-
men noch unentschieden. Ich will zeigen, wie ich mich selbst mit 
und in ihnen orientiere, ohne dies allgemein verbindlich zu ma- 
chen. 

Die erste Orientierung in moralischen Räumen bieten seit der 
griechischen Antike die Sitten an, die Menschen pflegen. Sie pfle-
gen sie in Räumen, in Tempeln, in Landschaften und Städten. Die 
Sitten in Athen sind andere als in Sparta oder Korinth. Die Sitten 
der Freien sind andere als die der Sklaven, der Männer andere als 
die der Frauen. In der Antike gibt es theoretisch anspruchsvolle 
Ethiken. Sie integrieren die besonders geschätzten Sitten, die Tu-
genden großer Vorbilder, und erläutern ihre Bedeutung für ein gu-
tes Leben in der politischen Gemeinschaft. Aus exzellenten sitt-
lichen Tugenden werden Ethiken. Nur aus exzellenten sittlichen 
Tugenden können Ethiken werden. Diesen Zusammenhang zwi-
schen Sitten und ethischen Theorien dürfen wir nicht übersehen. 
Die Ethik gibt es übrigens schon in der Antike nicht. 

Die moralischen Räume sind voller Sitten, die nicht exzellent, 
sondern Unsitten und Laster sind. Aus ethisch-theoretischer Pers-
pektive ist dies unerfreulich und enttäuschend. Ethische Theorien 
gibt es aber nur in Büchern, in Debatten, in sog. Diskursen und 
im Unterricht, aber nicht im Leben. Im Leben bestimmen Sitten 
die moralische Praxis. Manche Sitten sind gut, nicht wenige sind 



10 | Einleitung

schlecht und manche sind verwerflich. Es ist deswegen nicht sinn-
voll, Sitten allgemein eine ethisch-theoretische Bedeutung zu ge-
ben. Viele Sitten säen Zwietracht, erfreuen die einen und verletzen 
die anderen. Es wäre besser, sich an einer Ethik, die Frieden stiftet, 
zu orientieren. Wir werden sehen, warum das nicht geht und auch 
nie ging. Manche Ethiken versuchen, Konflikte zu lösen, andere 
schaffen selbst welche. Schon in der Antike gibt es mehrere Ethi-
ken. Sie sind über die Tugenden miteinander verwandt, aber doch 
unterschiedlich. Die exzellenten sittlichen Tugenden genießen in 
der Antike hohes Ansehen, bevor Platon und Aristoteles sie in ih-
ren Ethiken vorstellen. Die Tugenden gelten bereits diesseits der 
Ethiken in den moralischen Räumen der athenischen Polis. Diese 
Tugenden kennen wir heute noch, aber vor allem aus den Texten 
von und über Platon und Aristoteles. 

Gute Sitten gibt es diesseits jeder Ethik und unabhängig von 
theoretischen Ansprüchen. Jenseits ethischer Theorien gibt es Pro-
bleme, die sie nicht lösen können. Es sind gerade die Probleme, 
zu deren Lösung wir den Rat und die Hilfe ethischer Theorien er-
hoffen. Die Reichweite dieser Theorien ist aber begrenzt. Einige 
der Probleme, die jenseits ethischer Lösungsmöglichkeiten liegen, 
sind mit dem Beginn und dem Ende des Lebens, mit dem Sterben 
und mit Konflikten verbunden, die ethisch nicht lösbar sind. Auch 
dann, wenn es keine ethisch begründete, allgemein gültige Lösung 
für ein Problem gibt, müssen wir bereit sein, Stellung zu nehmen 
und uns für eine Lösung zu entscheiden, die wir selbst unabhängig 
von dem, was andere tun würden, verantworten können. 

Diese Haltung nenne ich Sorge. Das Wort ist umgangssprach-
lich vertraut und philosophisch aus Heideggers Sein und Zeit be-
kannt. Warum ich weniger seine als Goethes Beschreibung der 
Sorge in seiner Tragödie Faust aufgreife, erläutere ich gleich. Ich 
verstehe die Sorge gleichwohl unabhängig von diesen Autoren 
als eine Haltung und eine Grundstimmung des Lebens, eine Le-
bensstimmung. Sie ist eine Art Unruhe, die uns wie ein Dauerton, 
der mal stärker, mal schwächer ist, ständig begleitet. Wir sorgen 
uns um unsere Partner und Kinder, unsere Angehörigen, unsere 
Freunde, unsere Gesundheit, unsere Arbeit, um die Natur und die 
Gesellschaft, um unser Leben und Sterben. Es ist gut, dass wir uns 
sorgen, auch wenn es mühselig ist. 



Einleitung | 11

Die Sorge ist aber nicht nur gut. Sie kann sich als Sympathie und 
Wohlwollen gegenüber anderen äußern und ist dann gut. Sie kann 
aber auch aus Angst und Trauer bestehen und ist dann auf Dauer 
und als Zustand des Leidens nicht gut. Wir können uns auch irr-
tümlich, zu viel und zu wenig um etwas sorgen. Andere können 
uns mit der Versicherung ›Mach dir keine Sorgen‹ eher beruhigen, 
als wir selbst es können. Wer sich keine Sorgen macht, glaubt, dass 
es, wenn nötig, immer Hilfe gibt. Wer dies immer glaubt, ist naiv 
und verantwortungslos. Sorge und Verantwortung sind nicht zu 
trennen, aber nicht dasselbe.

Die vielen schattenhaften und dunklen Seiten der Sorge be-
schreibt Goethe (1749 – 1832) im Ersten und Zweiten Teil seiner 
Tragödie Faust. Im Ersten Teil heißt es: »Die Sorge nistet gleich 
im tiefen Herzen, / Doch wirket sie geheime Schmerzen, / Unru-
hig wiegt sie sich und störet Lust und Ruh« (V.  644 – 646). Das ist 
die Unruhe stiftende Lebensstimmung der Sorge. Im Zweiten Teil 
des Faust erscheint die Sorge als Gestalt, als eine von vier »grauen 
Weibern« (V.  11384 – 11498). Sie kommt um »Mitternacht«, wenn 
sie besonders quälend und ausweglos erscheint. Goethe lässt die 
Sorge als Schicksalsmacht sprechen: »Wen ich einmal mir besitze, / 
Dem ist alle Welt nichts nütze; / Ewiges Düstre steigt herunter, / 
Sonne geht nicht auf noch unter, /… / Glück und Unglück wird 
zur Grille, / Er verhungert in der Fülle« (V.  11453 – 56, 11461 f.). Faust 
will davon nichts wissen: »Hör auf  ! so kommst du mir nicht bei ! / 
Ich mag nicht solchen Unsinn hören« (V.  11467 f.). Faust verdrängt 
seine aussichtslose, verzweifelte Lage.

Das Ängstigende der Sorge kann zur tiefen Trauer und Depres-
sion werden und das Leben verdüstern. Niemand kann sich ohne 
Hilfe von einer Depression befreien, weil eine Depression unfrei 
macht. Es ist moralisch geboten, Menschen mit psychischen Lei-
den zu helfen. Die ärztliche Sorge um diese Menschen erfordert 
Sympathie und Wohlwollen, um sie mit medizinischer Hilfe von 
den Folgen der lebensgefährdenden Sorge zu befreien. Wir sind als 
sorgende Wesen sowohl moralfähig als auch gefährdet und hilfs-
bedürftig. Beide Seiten der Sorge können unser Leben bestimmen. 
Die Sorge um uns selbst und andere, um unser gemeinsames gu-
tes Leben, um die Natur und die Umwelt ist eine Weise zu leben. 
Sie ist so wenig begründbar oder von etwas anderem ableitbar wie 



12 | Einleitung

die Sitten. Sie kann mit Zuneigung, Sympathie und Wohlwollen 
verbunden sein und in Liebe und Freude geschehen. Dabei ist die 
Liebe, wie Robert Spaemann (1927 – 2018) schreibt, ein tiefer Aus-
druck menschlicher Bedürftigkeit. In der bedürftigen Liebe seien 
»Wohlwollen und Begehren nie eindeutig geschieden« (1989, 136). 
In wohlwollender Liebe tragen wir füreinander Sorge und über-
nehmen Verantwortung für das, was wir lieben und für diejeni-
gen, die wir lieben. Wenn wir andere lieben, sind sie uns niemals 
gleichgültig, was immer sie tun oder getan haben mögen. Liebe er-
schöpft sich nicht in einem schönen Gefühl uns selbst und anderen 
gegenüber. Was aus Liebe getan wird, sagt Nietzsche (1844 – 1900), 
geschehe »immer jenseits von Gut und Böse« (KSA 5, 99). Liebe und 
Wohlwollen sind auch Ausdruck der Sorge. Wenn es darum geht, 
wer wir sind, und wie wir leben wollen, welche Verantwortung wir 
uns selbst und anderen gegenüber haben, geht es um die Sorge.  

Die Rede von ›Moral‹, ›Sitte‹, ›Sittlichkeit‹ und ›Ethik‹ ist un-
übersichtlich, weil es so scheint, als würden die Worte mehr oder 
weniger dasselbe bedeuten, und so werden sie auch oft gebraucht. 
Sie bedeuten teilweise dasselbe, teilweise auch Unterschiedliches, 
sind aber miteinander verwandt. Wittgenstein (1889 – 1951) nennt 
solche Verwandtschaften in seinen Philosophischen Untersuchun-
gen »Familienähnlichkeiten« (§ 67). ›Moral‹ nenne ich die prakti-
sche Wirksamkeit von Sitten, Sittlichkeit und Ethik. Von ›sittli-
chen Räumen‹ spreche ich wie von sozialen und geographischen 
Räumen. Sittliche Überzeugungen und Einstellungen gibt es in 
allen Lebensräumen, in den sozialen, kulturellen, politischen und 
wirtschaftlichen, religiösen und wissenschaftlichen. Sitten sind 
ethnisch und kulturell bestimmt, oft äußerlich erkennbar am Stil 
und den Farben der Kleidung in bestimmten Lebensräumen. Die 
sittlich bestimmten moralischen Räume haben eine geographische 
Identität. Es gibt sie nur im Plural. 

In ethischen Theorien gibt es dagegen immer nur einen mora-
lischen Raum, und der ist abstrakt und virtuell. Der moralische 
Raum kann in ethischen Theorien auch nur virtuell existieren. 
Moralische Räume im Plural existieren nie nur virtuell, sondern 
sind immer real. Sie haben eine geographische Identität mit kultu-
rell, ethnisch und religiös geprägte Sitten. Wir werden sehen, dass 
der Unterschied zwischen dem einen virtuellen und den vielen rea-



Einleitung | 13

len moralischen Räumen, zwischen Ethiken und Sitten, selbst eine 
Grenze ethischer Theorien ist. Zunächst geht es aber darum, eine 
Anschauung der moralischen Räume zu gewinnen. In allen virtu-
ellen und realen Räumen können wir uns ähnlich frei bewegen wie 
in Zeiträumen. Wir dürfen nicht meinen, dass alle diese Räume ge-
naue und klare Ortsbezeichnungen haben und sichtbar und begeh-
bar sein müssen. Schon die drei räumlichen Dimensionen sehen 
wir nicht, weil unsere Retina alles zweidimensional abbildet. Schon 
die dritte Dimension denken wir uns, sonst könnten wir sie nicht 
wahrnehmen. Bewegungsfreiheit gibt es in allen Räumen so wie in 
den Zeiträumen, in denen wir sorgend, hoffend, freudig oder ängst-
lich in die Zukunft schauen und uns an das Vergangene erinnern. 

Alle Räume sind mit allen Zeiten in der Gegenwart verbunden. 
Die Gegenwart ist – wie Augustinus (354–430) in seinen Bekennt-
nissen schreibt (11. Buch, 20. Kap.) – eine vierte Dimension, die sich 
aus der Gegenwart des Gegenwärtigen, der Gegenwart des Vergan-
genen und der Gegenwart des Zukünftigen zusammensetzt. Sie ist 
unsere eigene, wirkliche Lebens-Zeit. Die Gegenwart ist ein eige-
ner Raum, und es ist der umfassendste, den es für uns gibt, unser 
zeitliches Dasein. Es ist der Raum unseres Lebens, der mit unserer 
Lebens-Zeit unauflöslich verbunden ist. Die Raum-Zeit des Lebens 
ist eine Einheit. Wir können uns gedanklich in dieser vieldimen-
sionalen Raum-Zeit bewegen und wenigstens in Gedanken überall 
hingehen, wohin wir wollen. So werden wir zu denen, die wir sind 
und sein können, vielleicht auch zu denen, die wir sein wollen. 

Sitten und Ethiken haben in den moralischen Räumen nicht die-
selbe Bedeutung. Sitten leiten das Denken und Handeln mehr oder 
weniger bewusst, Ethiken begründen es, zumindest ist dies in mo-
dernen Ethiken so. Um Handeln begründen zu können, benötigen 
Ethiken Begriffe, die sie in einen theoretischen Rahmen stellen, um 
ihnen Überzeugungskraft und einen schlüssigen Zusammenhang 
zu geben. Die mehr oder weniger bewusst wirkenden Sitten ha-
ben keine begrifflichen Grundlagen, sondern sind Anschauungen 
mit Namen. Anschauungen sind beispielhaft und exemplarisch. Sie 
können erlebt und wahrgenommen, aber nicht begründet werden. 
Sie können als Beispiele menschlichen Verhaltens beschrieben wer-
den. Sie können gutgeheißen oder verworfen, kritisiert, aufgegeben 
oder verändert werden. 



14 | Einleitung

Das mag zunächst nicht einleuchten. Nehmen wir als harmloses 
Beispiel für eine Sitte das Grüßen. Wir können überlegen, warum 
sich Menschen in unterschiedlichen Kulturen unterschiedlich 
grüßen. Wir finden aber weder einen Grund dafür, dass sie sich 
grüßen, noch einen Grund dafür, wie sie sich grüßen. Sie grüßen 
sich einfach und tun dies so, wie sie es gewohnt sind. In manchen 
Kulturen grüßen sich Menschen, ob sie sich kennen oder nicht; in 
anderen grüßen sich nur Bekannte. In einigen Kulturen schütteln 
sich alle Menschen dabei die Hände, in anderen nur Männer, in 
wieder anderen niemand. Wenn Sitten wie das Grüßen Teil eines 
moralischen Raums sind, den wir verstehen wollen, müssen wir 
von vornherein darauf verzichten, diesem Raum eine theoretische 
Struktur zu geben, weil sich Sitten nicht begründen lassen. Wir 
können den Raum dann nur beschreiben und erzählen, was es al-
les in ihm gibt. Auch deswegen ist dieser Text eine Erzählung und 
keine Theorie. 

Jede Erzählung beschreibt etwas, seien es Ereignisse, Beziehun-
gen, Handlungen, Gefühle, Gedanken oder Wünsche, schildert Ab-
läufe und Entwicklungen, erklärt vielleicht, wie das eine mit dem 
anderen zusammenhängt, begründet aber nicht, warum dies so 
sein sollte oder nicht anders sein kann. Eine Ethik schreibt dagegen 
vor, aus welchen Gründen etwas wie getan werden sollte. Sie nor-
miert Handlungen, macht sie verpflichtend. Die Unterscheidung 
zwischen ›ist‹ und ›soll‹ steht für diesen Unterschied zwischen Be-
schreiben und Begründen. Hume und Kant plädieren aus unter-
schiedlichen Gründen für eine strikte Trennung zwischen ›ist‹ und 
›soll‹ und halten einen Übergang vom Beschreiben zum Vorschrei-
ben für einen Begründungsfehler. Seit G. E. Moore (1873 – 1958) wird 
dieser Übergang ›naturalistischer Fehlschluss‹ genannt (1903). Un-
abhängig davon sprechen gute Gründe gegen eine Trennung zwi-
schen Sein und Sollen (Vossenkuhl 2021).

Es wäre aber ein Begründungsfehler, wenn wir die Beschreibung 
einer Sitte als deren Begründung verstehen würden, und zwar aus 
zwei Gründen. Zum einen können Sitten nicht begründet werden, 
zum anderen können sie das Verhalten, das sie anleiten, nicht be-
gründen. Die moralischen Räume sind aber weder begründungsfrei 
noch sakrosankt. Deswegen gibt es gute Gründe, schlechte Sitten 
zu kritisieren und zu meiden. Was sind schlechte Sitten ? Denken 



Einleitung | 15

wir an das harmlose Grüßen. Wenn sich nur Männer beim Grüßen 
die Hand geben und damit Frauen schlechter als Männer behandelt 
werden, diskriminiert diese Sitte Frauen. Ist das so, oder werden 
Frauen dabei nicht besonders respektvoll behandelt ? Es kommt da-
rauf an, in welchem moralischen Raum eine solche Sitte beschrie-
ben wird. Es gibt Kulturen, in denen Frauen von fremden Männern 
nicht berührt werden dürfen. Diskriminierend ist das nicht, nur 
anders als in andern Kulturen. Dann ist es keine schlechte Sitte, 
wenn Frauen in anderen Kulturen als der unseren beim Grüßen 
anders als Männer behandelt werden. 

Sitten sind keine Normen, selbst wenn wir sagen, in der oder 
jener Kultur sei es die Norm, sich so oder so zu verhalten. Für die 
Geltung ethischer oder rechtlicher Normen gibt es Gründe, die un-
abhängig von den Normen selbst sind. Für Sitten gibt es keine von 
ihnen unabhängigen Gründe; sie gelten, weil sie gelten. Es lassen 
sich oft kulturelle und religiöse Gründe finden, die für oder ge-
gen sie sprechen. Sie werden damit nicht begründet, sondern als 
das Übliche verständlich gemacht. Sitten und Normen können 
aber auch miteinander verbunden werden oder in Konflikt gera-
ten. Wenn Sitten als gut oder als schlecht beurteilt werden, setzt 
ihre Beschreibung Normen voraus, die erfüllt oder verletzt werden. 
Wenn es in einer Kultur Sitte ist, Tiere zu schächten, gilt dies in 
dieser einen Kultur als gut, in anderen Kulturen aber nicht. Wenn 
Tierschutzgesetze gelten, ist das Schächten, das Tiere quält, nicht 
nur eine schlechte Sitte, sondern verboten. 

Sitten sind schlecht, wenn sie Menschen diskriminieren, ver-
letzen und respektlos und herabsetzend behandeln. Sie sind auch 
schlecht, wenn Tiere aufgrund einer Sitte unnötig gequält werden. 
Um Sitten als schlecht beurteilen zu können, müssen wir Normen 
voraussetzen, die von ihnen verletzt werden. Die Menschenrechte 
sind solche Normen, die in allen Kulturen gleichermaßen gelten 
sollen. Es ist offensichtlich, dass dieser Anspruch zu Konflikten 
führt. Die Konflikte entstehen, wenn Normen wie die Menschen-
rechte konträr zu den herrschenden Sitten stehen. Aus der Pers-
pektive der Kulturen, für die dies zutrifft, sollen die eigenen Sitten 
herrschen, von außen gesehen sollen die Menschenrechte gelten. 
In vielen Kulturen gelten deren Ansprüche aus religiösen Gründen 
nicht oder nur eingeschränkt.



16 | Einleitung

Wenn wir über Konflikte dieser Art nachdenken, sollten wir 
überlegen, aus welcher Perspektive wir urteilen. Unsere Urteile sind 
nicht schon dadurch begründet, dass wir die eigenen Ansprüche 
als allgemein und die fremden als regional deklarieren. Aus jeder 
Perspektive können Ansprüche geltend gemacht werden, die der ei-
genen Kultur Vorrang vor einer anderen geben. Wir kommen aber 
nicht umhin, uns zu entscheiden und die Folgen von Ungleichhei-
ten, Gegensätzen und Konflikten zu beurteilen. Diskriminierende 
und verletzende Sitten können wir aus unserer Perspektive nicht 
tolerieren oder gar gutheißen. Wir dürfen Konflikten zwischen 
dem Eigenen und dem Fremden nicht ausweichen, sollten aber be-
denken, dass sie vom Vorrang von allgemeinen Normen vor kultu-
rell bedingten Sitten verursacht werden. Die Frage ist, ob es Gründe 
gibt, den eigenen Überzeugungen einen Vorrang vor den konträr 
dazu stehenden fremden anderen einzuräumen, die unabhängig 
von jenen Überzeugungen sind. Solche Gründe müsste es jenseits 
der eigenen Ethik und der Sitten und religiösen Überzeugungen 
anderer Kulturen geben, sonst sind sie selbstbestätigend, parteiisch 
und voreingenommen. Sie müssten im Wesen des Menschen, jen-
seits der eigenen Ethik und der fremden Sitten, zu finden sein. Die-
ses Wesen ist, wie Aristoteles (384–322 v. Chr.) erklärt, aber immer 
etwas Einzelnes und nichts Allgemeines (Metaphysik, 1038b). Es 
geht um den einzelnen Menschen und nicht um allgemeine Merk-
male, die für alle Menschen überall gelten. Diesen Gedanken werde 
ich im Zusammenhang mit der Frage, was ›Würde‹ bedeutet, wie-
der aufnehmen. 

Konflikte zwischen dem Eigenen und dem Fremden gibt es nicht 
nur zwischen, sondern auch innerhalb von Kulturen. Dem diskri-
minierenden und verletzenden Verhalten der Einen gegenüber den 
Anderen können missverstandene oder missbrauchte Ansprüche 
zugrunde liegen. Freiheitsansprüche können missverstanden und 
missbraucht werden. Die freie Meinungsäußerung, die bei uns ver-
fassungsrechtlich verbrieft ist, kann von den Einen den Anderen 
gegenüber missbraucht werden, etwa dann, wenn rassistische oder 
antisemitische Überzeugungen oder Unwahrheiten, Beleidigungen 
und Hass öffentlich geäußert werden. Es kommt darauf an, die-
ses Verhalten als Missbrauch der Meinungsfreiheit zu beschreiben 
und erkennbar zu machen. Die Beurteilung menschlichen Verhal-



Einleitung | 17

tens setzt eine zuverlässige Beschreibung voraus. Vor Gericht ist 
dies eine Selbstverständlichkeit. Sie sollte auch für das moralische 
Urteil gelten. Erst sollten wir eine Anschauung von menschlichem 
Verhalten haben, dann können wir beurteilen, ob es richtig und gut 
oder schlecht und unmoralisch ist. Wir sollten ein Verhalten erst 
genau wahrnehmen und beschreiben und dann normieren. Ras-
sismus, Antisemitismus und andere Diskriminierungen sind nicht 
immer leicht erkennbar.

Die Maxime, erst zu beschreiben und dann zu normieren, mag 
ein Beispiel verständlich machen. Ein und dieselbe Situation kann 
als freundschaftlich-feste Umarmung oder als körperlicher Angriff 
wahrgenommen und entsprechend beschrieben werden. Wer Ers-
teres sieht, wird sich nicht bemühen zu helfen. Wer Letzteres sieht, 
versucht vielleicht, selbst zu helfen oder andere um Hilfe zu bitten. 
Nuancen unterschiedlicher Wahrnehmung können entscheidend 
für das Eine oder Andere sein. Dafür, dass wir ein Verhalten als 
bedrohlich oder freundschaftlich wahrnehmen, gibt es Anzeichen, 
aber keine zwingenden Kriterien. Es kommt, wie Wittgenstein er-
kennt, immer darauf an, als was wir etwas sehen (Philosophische 
Untersuchungen, S. 518 – 544). Dafür gibt es keine klaren und zwin-
genden Kriterien. Es gibt auch keine zwingenden Kriterien des 
richtigen Sprachgebrauchs, da jeder Sprachgebrauch auf paradoxe 
Weise mit einer Regel in Übereinstimmung gebracht werden kann. 
Deswegen ist ›der Regel folgen‹ eine Praxis, wie Wittgenstein sagt 
(Philosophische Untersuchungen, §§ 201, 201). Dafür gibt es keine 
Theorie (Vossenkuhl, 2017).

Dabei ist das sprachliche Verhalten, wenn wir eine Sprache ver-
stehen, leichter als das körperliche zu beschreiben, zumindest glau-
ben wir dies, weil wir die Wörter und Sätze verstehen. So leicht, wie 
es scheint, ist es aber nicht. Eine Äußerung wie ›Frisch ist es hier‹ 
kann eine Aufforderung sein, die Fenster zu schließen, oder ein 
Lob der frischen Luft oder eine ironische Bemerkung. Dem Wort-
laut, der lokutionären Bedeutung, sieht man das, was damit getan 
wird, die illokutionäre oder perlokutionäre Bedeutung, nicht an, 
wie J. L. Austin (How to Do Things with Words) einleuchtend und 
humorvoll beschreibt. 

Wenn wir dem methodischen Grundsatz ›Erst beschreiben, 
dann normieren‹ folgen, werden wir die Bezeichnung ›angewandte 



18 | Einleitung

Ethik‹ verdreht und gedankenlos finden. Diese verbreitete Bezeich-
nung dreht das Verhältnis zwischen Beschreiben und Normieren 
bzw. zwischen Beschreiben und Begründen um, so als gäbe es erst 
eine Ethik und dann erst das ihr angemessene menschliche Verhal-
ten. Die Ethik wäre eine Art Verhaltenskochbuch mit Moralrezep-
ten. Natürlich sollen Gebote und Verpflichtungen eingehalten wer-
den, wenn sie gelten. Wie und wann sie gelten, müssen wir selbst 
beurteilen. Nehmen wir das Gebot ›Halte deine Versprechen !‹. Es 
gilt zweifellos, aber nur dann, wenn jemand etwas versprochen hat, 
was auch versprochen und gehalten werden kann. Wenn er ihr die 
Ehe verspricht, aber schon mit ihr verheiratet ist, ist das Verspre-
chen höchstens ein weinseliger Scherz, aber kein wirkliches Ver-
sprechen. Wir können nichts versprechen, was es schon gibt oder 
was wir nicht halten können. 

Das Gebot ›Du sollst nicht töten !‹ soll wohl immer gelten, au-
ßer in Notwehr oder im Krieg. Die seltenen Ausnahmen scheinen 
dafür zu sprechen, dass ein solches Gebot tatsächlich immer und 
überall gilt. Wir werden später sehen, dass dies zumindest fraglich 
ist, wenn es darum geht, Leben zu retten, und nicht jedes Leben 
gerettet werden kann. Es ist auch fraglich, wenn es um die Hilfe 
beim Suizid geht. Fragen dieser Art zeigen, dass ethische Gebote 
innerhalb von bestimmten Grenzen gelten. Die Sorge reicht aber 
über diese Grenzen hinaus. 

Eine Ethik ist kein Verhaltenskochbuch mit moralischen Rezep-
ten. Pflichten gelten bedarfsorientiert in bestimmten raum-zeit
lichen Zusammenhängen. Ihre allgemeine Geltung bedeutet nicht, 
dass sie immer gegenwärtig sind. Wir leben auch nicht gleichzeitig 
in allen möglichen Räumen und Zeiten. Es gibt keine allgemeine 
Gegenwart aller Gebote und Verbote. Wir müssen zuerst erkennen, 
um was es genau geht, erst dann können wir beurteilen, was zu 
tun ist, und welche Gebote oder Verbote gelten. Wenn wir wissen, 
welche Gebote und Verbote für welches Verhalten gelten und uns 
daran gewöhnt haben, diesen Zusammenhang zu erkennen, fällt es 
uns ohne langes Nachdenken leicht, moralisch zu handeln. Durch 
die Einübung jenes Zusammenhangs und die Gewöhnung daran 
kann das moralische Handeln zur sittlichen Normalität werden. 
Wir neigen dazu, die Einübung und Gewöhnung in ihrer Bedeu-
tung für das moralische Handeln zu unterschätzen. Tatsächlich 



Einleitung | 19

sind sie unersetzlich, nicht nur in der aristotelischen Tugendethik. 
Dem Grundsatz ›Erst beschreiben, dann normieren‹ folge ich, 

wenn ich in dieser Erzählung Verhalten beschreibe. Was ich meis-
tens beschreibe, sind Probleme, aber auch theoretische Angebote 
unterschiedlicher Ethiken. Wenn ich Probleme des Lebens und 
Sterbens, etwa den Lebensschutz unter Bedingungen des Mangels 
an Möglichkeiten der Hilfe, beschreibe, argumentiere ich für die 
Normierung bestimmter Lösungen, nachdem ich Situationen des 
Mangels beschrieben habe. Den erzählerischen Duktus versuche 
ich beizubehalten. Es geht mir auch in diesen Zusammenhängen 
nicht darum, eine ethische Theorie zu entwickeln.

Wenn es um theoretische ethische Fragen geht, nehme ich einen 
Ratgeber besonders ernst, Immanuel Kant (1724–1804). Dabei kann 
er weder mit Sitten noch mit Gefühlen etwas anfangen. Seine Ethik 
hat aber eine bestechende theoretische Gestalt. Sie begegnet uns 
in einer Reihe von Beispielen. Sein Kategorischer Imperativ macht 
aus den moralischen Räumen einen einzigen, strukturiert ihn the-
oretisch, lässt aber auch praktisch seine Grenzen erkennen. Es ist 
der Raum, in dem die Normen, die Kant ›Kategorische Imperative‹ 
nennt, aus rein theoretischen Gründen gelten sollten. Die Normen 
sind aber auch in seiner Theorie keine Konstruktionen, sondern 
existieren, bevor sie zu Normen werden, als Maximen. Der mora-
lische Raum, der aus Kategorischen Imperativen besteht, existiert 
theoretisch und virtuell, soll aber in der moralischen Gesinnung 
und im Handeln praktisch werden. 

Maximen sind in Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
»subjektive Prinzipien des Wollens« (4, 400). Was er damit meint, 
sind Sitten, denen wir folgen, bevor wir dafür eine Moraltheorie 
haben. Sitten gibt es auch für Kant diesseits seiner Ethik. Wenn Sit-
ten allgemein gelten und widerspruchsfrei gewollt werden können, 
eignen sie sich für Kategorische Imperative. Die moralische Qua-
lität der Sitten ist aber Zweifeln ausgesetzt. Nur die guten Sitten 
eignen sich für allgemein geltende Kategorische Imperative. 

Die Sitten, die in den Augen der Menschen als ›gute Sitten‹ gel-
ten, bilden in moralischen Räumen das, was ›Sittlichkeit‹ bedeutet. 
Die Sittlichkeit ist eine Sammlung von moralischen Grundsätzen, 
die zwar allgemein anerkannt, aber nicht begründet werden kön-
nen. Weder für die Sitten noch für die Sittlichkeit gibt es Begrün-



20 | Einleitung

dungen. Sie sind Teil der menschlichen Praxis, für die es auch keine 
Begründungen gibt. Es gibt Theorien, die versuchen, die vielfäl-
tigen Formen menschlicher Praxis zu analysieren. Sie begründen 
aber keine Praxis.

Es ist höchste Zeit, an Hegels Überlegungen zur Sittlichkeit zu 
erinnern. In seiner frühen Schrift System der Sittlichkeit versteht 
er Sittlichkeit als Identität von Anschauung und Begriff (2002, 3). 
Sehr bildlich und anschaulich sagt er, dass die »leiblichen Augen« 
und die »Augen des Geistes« in der Sittlichkeit zusammenfallen 
(48). Auch ich denke, dass das Sittliche als Anschauung präsent ist, 
unterscheide die Anschauung aber von den Begriffen, deren In-
halt sie dann wird. In seiner Phänomenologie des Geistes versteht 
Hegel Sittlichkeit dann als dynamische Gegenwart des sittlichen 
Bewusstseins in der menschlichen Praxis. Das Sittliche ist nun pri-
mär ein geistiges Phänomen. Deswegen sagt er, der Geist sei »die 
sittliche Wirklichkeit« (1988, 288 f.). Diese Wirklichkeit ist nichts 
Theoretisches, sondern das, was wirklich geschieht, was Menschen 
tatsächlich tun, ohne dafür eine Anweisung oder einen Befehl zu 
haben. Sie folgen ihren Sitten, die da gelten, wo sie leben. 

Was Hegel unter ›Geist‹ versteht, erklärt Pirmin Stekeler in sei-
nem dialogischen Kommentar. Der Geist sei »die wirkliche und 
wirksame Form kollektiver Sittlichkeit … das gesamtkulturelle 
Ethos« (Bd. 2, 123). Das ist ein Ganzes, das weit über die guten Sitten, 
aus denen Kategorische Imperative werden können, hinausgeht. Es 
schließt alle Formen der Praxis einer Kultur und Gesellschaft ein. 
Stekeler nennt den Geist auch das »wirkliche gemeinsame Ethos« 
(135). In eben diesem Punkt stimmt mein Verständnis von ›Sitt-
lichkeit‹ mit demjenigen Hegels überein. Dann trennen sich unsere 
Wege. Da das gemeinsame Ethos abhängig von dem kulturellen 
und sozialen Raum ist, in dem Menschen leben, kann ein Ethos 
konfliktreich auf ein anderes treffen. Hegel hat dies nicht erwogen, 
aber auch nicht ausgeschlossen. Kant bietet für solche Konflikte 
keinen theoretischen Rahmen und keinen moralischen Raum an.

In der Enzyklopädie schließlich versteht Hegel die Sittlichkeit 
nach Recht und Moralität als dritte, höchste und letzte Stufe des 
objektiven Geistes und als dessen »Vollendung« (1991, § 513, 402). 
Es ist eine Vollendung im Staat. Demselben Stufenplan von Recht, 
Moralität und Sittlichkeit folgt Hegel auch in den Grundlinien der 



Einleitung | 21

Philosophie des Rechts (2017). Die Sittlichkeit erstarrt in einem Sys-
tem. Es gibt aber weiterhin die Sitten als Gewohnheiten, als »Da-
sein des freien Willens« (1991, § 486, 390). Sie werden von Hegel 
aber integriert in das geltende, symmetrische Verhältnis zwischen 
Pflichten und Rechten, das in Familie, bürgerlicher Gesellschaft 
und Staat hierarchisch geordnet ist. Eine durch kulturelle Konflikte 
erzwungene, dynamische Veränderung der Sitten wird undenkbar, 
kann zumindest in Hegels Theorie nicht nachvollzogen werden. 
Konflikte zwischen kulturell und sozial bedingten Auffassungen 
von Sittlichkeit sind zumindest in seiner Theorie ausgeschlossen. 
Dieser im Staat erstarrten Auffassung von ›Sittlichkeit‹ schließe 
ich mich nicht an. Hegels Gedanke, dass die Sittlichkeit eine enge 
Bindung zwischen dem Recht als dem Ausdruck des freien Willens 
und den Pflichten als Ausdruck der Sitten einschießt, stimme ich 
dagegen nachdrücklich zu (Enzyklopädie, § 486). Konkret bedeutet 
dies, dass die Menschenrechte auch mit Pflichten verbunden sein 
sollten. Wer diese Rechte beansprucht, sollte auch die Pflichten er-
kennen, die mit ihrer Pflege verbunden sind.



22 

Sitten 

 D as Wort »Ethik« ist gebräuchlich geworden und überall gegen-
wärtig. Häufig wird es in Bindestrich-Verbindungen mit Medi-

zin, Politik, Wirtschaft, Umwelt, Bio- oder Wissenschaft gebraucht. 
Es ist von ›Bereichsethiken‹ die Rede, so als hätte jeder der vielen 
eben genannten Bereiche eine eigene Ethik. Darüber hinaus gibt 
es noch die Allgemeine Ethik, von der aber unklar ist, in welchem 
Verhältnis sie zu jenen Bereichen steht, und was das Allgemeine 
daran ist. In der Allgemeinen Ethik gibt es die großen Alternativen 
der Tugendethik, der Sollens-Ethik (Deontologie) und des Utilita-
rismus (Konsequentialismus), die aber selbst wieder einige Varian-
ten haben. Schließlich gibt es noch die Meta-Ethik, in der es darum 
geht, wovon die Ethik eigentlich handelt. Um es kurz zu machen, 
die Ethik gibt es nicht, sondern nur die vielen Verbindungen mit 
diesem Wort und entsprechend viele Bedeutungen, die einander 
teilweise widersprechen. Es gibt keine gemeinsame Bedeutung, 
aber das gemeinsame Ziel, dem Handeln der Menschen eine zu-
verlässige und richtige Orientierung und Begründung zu geben. 

In jeder Inflation wird etwas entwertet, was davor mehr wert 
war. Ist das beim inflationären Gebrauch des Wortes ›Ethik‹ ähn-
lich ? War das, was mit dem Wort gemeint war, einmal mehr wert 
als heute ? War es das Gute, das es nun nicht mehr gibt ? Das Wort 
›Ethik‹ stammt aus dem Griechischen und ist ein Kunstwort. Es 
kann von dem griechischen Wort ethos mit Epsilon am Anfang 
(Sitte, Brauch) abgeleitet werden. Es kann aber auch vom griechi-
schen Wort êthos mit Eta am Anfang (Sitte, Manieren, Charakter) 
abgeleitet werden. Die Bedeutung des Wortes ist in beiden Fällen 
das gewöhnliche Verhalten, das, was sich gehört, was üblich ist, was 
man tut und nicht tut. 

Hegel sagt in der Phänomenologie des Geistes, die gesunde Ver-
nunft wisse unmittelbar, »was recht und gut« ist (278). So verstehe 
auch ich das sittliche Bewusstsein. Es ist dabei zunächst noch un-
bestimmt, wie vernünftig dieses Bewusstsein ist. Klar ist aber, dass 


	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Sitten 
	Sittlichkeit
	Sorge
	Tugenden
	Natur
	Lust und Schmerz 
	Freude und Trauer
	Scham 
	Ressentiment und Moralismus
	Moralische Praxis
	Freiheit und Vernunft
	Freiheit und Gerechtigkeit
	Konflikte
	Integration
	Gefährdungen der Freiheit
	Würde 
	Leben und Sterben
	Autonomie
	Sorge und Suizid
	Natur und Umwelt
	Privat und öffentlich
	Grenzen der Ethik
	Nachwort
	Danksagung
	Literatur
	Personenregister



