HEILIGE KUNST 2022/2023

Mitgliedsgabe des Kunstvereins der Didzese Rottenburg-Stuttgart
43.)ahrgang 2022/2023
Herausgegeben vom Kunstverein,

dem Diozesanmuseum und dem Bischoflichen Bauamt
der Diozese Rottenburg-Stuttgart

Jan Thorbecke Verlag



VERLAGSGRUPPE PATMOS

PATMOS
ESCHBACH
GRUNEWALD
THORBECKE
SCHWABEN
VER SACRUM

Die Verlagsgruppe
mit Sinn fir das Leben

MIX

Papler | Fordert
o Waldnutzu:
FS Qute ng

=iy FSC* CO14138 |

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenuber unserer Umwelt bewusst. Wir folgen dem
Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und
Erhaltung unserer natlrlichen Lebensgrundlagen an. Naheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe
Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Ubereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR) stellen wir sicher, dass
unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfullen. Naheres dazu auf unserer Website www.verlagsgruppe-
patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@
verlagsgruppe-patmos.de

Alle Rechte vorbehalten

© 2025 Jan Thorbecke Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern
www.thorbecke.de

Umschlagabbildung: Titelseite: Marie Lienhard, video still: gold explosion (Ausschnitt),

Bildrechte: © VG Bild-Kunst, Bonn 2024, Umschlagruckseite: Tobias Eder, Stein vom Eingang des Grabes, 2021,
Unikat, Print auf Hahnemuhle Fine Art Papier, Diozesanmuseum Rottenburg, Bildrechte: © Tobias Eder
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern

Druck: Finidr s.r.o., Cesky T&sin

Hergestellt in Tschechien

ISBN 978-3-7995-2109-3



INHALT

13

14

19

29

45

67

33

Zu diesem Band der Heiligen Kunst

WEIHBISCHOF GERHARD SCHNEIDER

EDITORIAL

NADINE NIESTER IM NAMEN DER REDAKTION

Schwerpunktthema: »Traces -
Spuren des Undarstellbaren in der Kunst«

Die Wucht des Undarstellbaren. Bildkulturen des Christentums

KNUT WENZEL

»Sucht mein Angesichtl«
Spuren des Undarstellbaren in der Kunst
des 20. und 21. Jahrhunderts

JUDITH WELSCH-KORNTGEN

Liturgy Specific Art — wenn Kunst auf Liturgie trifft

GABI UND THOMAS ERNE

Materielle Stoffe, textile Imaginationen,
transzendente Verweise

DANIELA BLUM

triplex est lumen: Theologische Uberlegungen zur
Bedeutung der Lichtmotivik im Weihnachtsfestkreis des
liturgischen Jahres fur die biblisch-christliche Gottrede

STEPHAN WINTER



107

119

145

169

183

203

211

215

Kunstgeschichte und Asthetik

Himmlische Weiblichkeit: Die kinstlerische Darstellung des
Frauenideals an Beispielen der Heiligen Barbara und Katharina

LOREDANA COLUMBO

traditio und patrocinium: Neue kunsthistorische Betrachtungen
zu den Retabelfligeln eines von Georg von Ehingen
gestifteten Altars

NADINE NIESTER

An der Schwelle zur Renaissance. Eine aktuelle Perspektive
auf die Sammlung des Didzesanmuseums

MELANIE PRANGE

Neue Erkenntnisse zur Statue des selig gesprochenen
P. Philipp Jeningen S) (1642-1704) und ihrer selektiven
Wahrnehmung in Ellwangen und in Stuttgart

BEATE KOCHER-BENZING

Fundsachen - Loci

MICHAEL KESSLER

Berichte aus dem Bischoflichen Bauamt

NEUGESTALTUNGEN SOWIE INNEN- UND
GESAMTRENOVATIONEN

Werkverzeichnis mit dem zeitlichen Schwerpunkt in den
Jahren 2022-2023

HORST EBERHARDT, ULRIKE HIRN, CHRISTIANE HUPPING,

THOMAS JUTTNER, MARKUS MANGOLD, ROSINA SCHMID, RALF SCHNEIDER,
THOMAS SCHWIEREN, ANTONIUS STOLARCZYK, SUSANNE VOLLMER

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE BAD MERGENTHEIM,
ST. JOHANNES

Dekanat Mergentheim

ULRIKE HIRN

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE BERKHEIM, ST. KONRAD
Dekanat Biberach
ROSINA SCHMID



219

222

224

2206

228

231

239

249

257

KATHOLISCHES DEKANAT BIBERACH, KLINIKKAPELLE,
NEUE SANA KLINIK

Dekanat Biberach

ROSINA SCHMID

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE FRIEDBERG,
MARIA HIMMELFAHRT

Dekanat Saulgau

ROSINA SCHMID

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE HOCHBERG, MARIA GEBURT
Dekanat Saulgau
ROSINA SCHMID

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE OCHSENHAUSEN,
ST. GEORG, PFLEGEHEIM AUF DER ROTTUMINSEL
Dekanat Biberach

ROSINA SCHMID

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE PFRONSTETTEN -
AICHELAU, ST. LAURENTIUS

Dekanat Reutlingen-Zwiefalten

SUSANNE VOLLMER

KATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE STUTTGART-MONCHFELD,
ST. JOHANNES MARIA VIANNEY

Stadtdekanat Stuttgart

THOMAS SCHWIEREN

Berichte der Fachstelle Kunstinventarisierung
des Diozesanmuseums

DEKANAT BIBERACH

IRIS DOSTAL-MELCHINGER

DEKANAT HEILBRONN-NECKARSULM

SEBASTIAN ECKERT

RATIO UND SENSUS: DARSTELLUNGEN DES HL. ANTONIUS
VON PADUA IM DEUTSCHEN SUDWESTEN AN BEISPIELEN AUS
DEM BISTUM ROTTENBURG-STUTTGART

NADINE NIESTER



Ausstellungen, Projekte und Tagungen
AUSSTELLUNGEN

268 STRAHLKRAFT

MELANIE PRANGE/ FEDERICA VIVIANI

271 BANG! Katharina Ganslmeier und Markus Genzwdrker

MELANIE PRANGE / FEDERICA VIVIANI

273 greifbar zart. Susanne Roewer

MELANIE PRANGE / FEDERICA VIVIANI

275 Nackig und voller Heimweh
Oder: Was ich, die Theologin, der Kunst verdanke

ELKE PAHUD DE MORTANGES

PROJEKTE

278 Spur des Lebens: Das Rundbild von Monika Baumhauer im
»Raum der Stillex im Klosterhospiz der Franziskanerinnen in
Schwabisch Gmind

MONIKA BOOSEN

280 Kardinal Walter Kasper im Rathaus der Stadt Rottenburg.
Zum Portrdat von Monika Baumhauer

BIRGIT VOLK-NAGELE

TAGUNGEN

282 Dem Undarstellbaren Ausdruck geben -
ein bemerkenswerter Anlauf

CHRISTOPH SCHMITT



287

291

301

305

307

312

313

314

316

317

Ehrungen und Nachrufe

DIE BEDEUTUNG DES ASTHETISCHEN.
ZUR EMERITIERUNG VON BISCHOF DR. GEBHARD FURST

MELANIE PRANGE

GERHARD TAGWERKER ZUM 90. GEBURTSTAG AM
19. FEBRUAR 2022

MICHAEL KESSLER

RUDOLF KURZ ZUM SIEBZIGSTEN

MICHAEL KESSLER

WEIHBISCHOF KREIDLER FEIERT WEIHEJUBILAUM

GREGOR MOSER

NACHRUF PAUL RATHGEBER (1945-2023)

MICHAEL KESSLER

Literaturumschau - Rezensionen

Andreas Linsenmann (Hg.): Maria Hochheim. Bedeutender
Wallfahrtsort und kulturhistorisches Kleinod.

MICHAEL KESSLER

Josef Nolte: Holderlin und Leonardo. Analogien im Lichte der
Felsgrottenmadonna.

MICHAEL KESSLER

Philipp Singer: Ben Willikens. Raumverzeichnis. Skizzen und
Entwdurfe.

MICHAEL KESSLER

Margaret und Christine Wertheim. Wert und Wandel der
Korallen. Hg. von Udo Kittelmann fur die Stiftung Frieder
Burda und Christine Wertheim und Margaret Wertheim.

MICHAEL KESSLER

Daniela Blum / Melanie Prange (Hg.): Shaping Faith -
Fashioning Splendour. Glauben formen - Pracht gestalten.
Ein Kooperationsprojekt des Di6zesanmuseums Rottenburg
mit der Hochschule Pforzheim.

MICHAEL KESSLER



319

320

321

322

323

323

326

327

328

329

330

10

Christine Bozler-Kieftling / Melanie Prange (Hg.): Vulnerable.
Kunstwettbewerb der Didzese Rottenburg-Stuttgart.

MICHAEL KESSLER

TALITA KUM - STEH AUF! Hg. von der Theodosius Akademie
der Stiftung Kloster Hegne.

MICHAEL KESSLER

O. H. Hajek von Anfang an. 1955-2005. 50 Jahre klnstlerische
Entwicklung. Hg. von Urban Hajek.

MICHAEL KESSLER

UMNACHTET - BESTIRNT. Das Nachtliche in der Kunst.
Hg. von der Stiftung BC - pro arte Kreissparkasse Biberach.

MICHAEL KESSLER

Rudolf Kurz. Arbeiten in Glas.

MICHAEL KESSLER

Elke Pahud de Mortanges: Bodies of Memory and Grace. Der
Korper in den Erinnerungskulturen des Christentums.

MICHAEL KESSLER

Christian Jankowski. Traveling Artist. | was told to go with
the flow.

MICHAEL KESSLER

BEN WILLIKENS. Kalte - Raume / Cold - Chambers.
Ausstellungskatalog Albertina Wien, 4. Marz bis 1. Mai 2022.

MICHAEL KESSLER

Ben Willikens. Raum und Gedachtnis. Hg. v. Christiane
Schaufler-Munch, Barbara Bergmann, Svenja Frank.
Ausstellungskatalog Schauwerk Sindelfingen, 22.5.2022-
12.2.2023.

MICHAEL KESSLER

Hier und jetzt. Ukrainische Moderne 1900-1930 & Daria
Koltsova im Museum Ludwig.

MICHAEL KESSLER

Wolfgang Reinbold: Koran und Bibel. Ein synoptisches
Textbuch flar die Praxis.

BERNHARD LANG



332

333

335

336

337

338

340

340

344

346

Kathrin Mduller: Das Kreuz. Eine Objektgeschichte des
bekanntesten Symbols von der Spatantike bis zur Neuzeit.

CHRISTOPH SCHMITT

Eckhard Nordhofen: Media divina. Die Medienrevolution des
Monotheismus und die Wiederkehr der Bilder.

CHRISTOPH SCHMITT

Sakralitat im Wandel. Religiose Bauten im Stadtraum
des 21. Jahrhunderts in Deutschland. Hg. v. Beate L&ffler und
Dunja Sharbat Dar.

CHRISTOPH SCHMITT

Erik Dremel: Nunc dimittis. Der Lobgesang des Simeon in
Kirche, Kunst und Kultur.

CHRISTOPH SCHMITT

Hans Georg Thummel: Ikonologie der christlichen Kunst,
Band 4: Ostkirche.

CHRISTOPH SCHMITT

Das Kreuz. Erkundungen Uber ein christliches Symbol.
Hg. v. Alois Halbmayr, Ulrike Lienbacher und Alexander ZerfaR
(Salzburger Theologische Studien 66).

CHRISTOPH SCHMITT

Liturgie und Kunst. Asthetische Verflechtungen zwischen
Himmel und Erde. Hg. v. Dorothea Haspelmath-Finatti und
Bridget Nichols (Theologie der Liturgie 19).

STEPHAN WINTER

Interkulturelle Dialoge. Exil- und Gegenwartsliteratur,
Europa- und Kunst-Diskurse. Festschrift fur Paul Michael
Latzeler zum 80. Geburtstag. Hg. v. Michael Kessler.

ELKE PAHUD DE MORTANGES
AUTORINNEN UND AUTOREN

BILD- UND TEXTNACHWEISE






Zu diesem Band der
Heiligen Kunst

Zum dritten Mal wird dieser Band in
inzwischen bewihrter Weise gemeinsam
vom Kunstverein, vom Fachbereich Kunst /
Diézesanmuseum und vom Bischoflichen
Bauamt herausgegeben. Die Kooperation
zwischen dem Kunstverein und dem Fachbe-
reich Kunst der Di6zese wurde in den letzten
Jahren weiter ausgebaut. Im September 2024
begann eine umfangreiche Renovierung und
Neukonzeption des Didzesanmuseums, das
in seiner neuen Gestalt in hoherem Mafle als
bisher die angemessene Prasentation auch
zeitgenossischer Kunst ermoglichen wird.
Damit werden Ausstellungen und Kunstevents
im Zusammenhang mit dem Kunstverein
auch in den Rdumen des Museums moglich
werden. Diese Weiterentwicklung des Mu-
seums ist von Bedeutung, da die Tatigkeit des
Kunstvereins auch kinftig mafdgeblich der
Forderung von Kiinstlerinnen und Kiinstlern
dienen soll.

2024 wird turnusgemafs der neue Vorstand
des Kunstvereins gewiahlt. Der bisherige
Vorsitzende Dekan Paul Magino kandidiert
nach seinem Eintritt in den Ruhestand im ver-
gangenen Jahr nicht mehr fiir den Vorstand.
Ich danke ihm herzlich fiir sein Engagement
fiir den Kunstverein und dariiber hinaus fiir
seinen umfassenden Einsatz fiir die Belange
der Kunst an vielen Orten, der ihn tber Jahr-
zehnte hinweg ausgezeichnet hat! Auch
Michaela A. Fischer kandidiert nach lang-
jahrigem Engagement im Vorstand des Kunst-
vereins und nach grofiem Einsatz als stell-
vertretende Vorsitzende nicht mehr fiir den
Vorstand. Auch ihr danke ich im Namen aller
Mitglieder sehr herzlich! Als Ort fiir ihre Ver-
abschiedung haben wir Grotzingen gewahlt.
Dort fihrte sie in den von ihr gestalteten
Kreuzweg der Kirche ein, den ich Anfang

2024 einweihen durfte. Ein wahrlich beein-
druckendes Kunstwerk!

Der neue Vorstand des Kunstvereins war zum
Zeitpunkt der Drucklegung dieses Bandes
noch nicht gewihlt worden. Wir wiinschen
ihm in jedem Fall ein gelingendes Wirken fiir
den Verein und danken den Neugewdahlten
sehr fiir ihr Engagement.

Wieder einmal gibt der vorliegende Band der
HEILIGEN KUNST Einblicke in das vielfaltige
und beeindruckende Kunstgeschehen in unse-
rer Diozese. Ich danke allen sehr, die an die-
sem Band mitgewirkt haben, und allen Kiinst-
lerinnen und Kiinstlern, die unser Wirken

als Kirche im Medium der Kunst ergénzen,
vertiefen und bereichern. Dr. Nadine Niester
danke ich fiir die sorgfiltige und sachkundige
Ubernahme der Redaktion des vorliegenden
Bandes.

WEIHBISCHOF DR. GERHARD SCHNEIDER



EDITORIAL

Kunst als Tor zum Unsichtbaren? Die Grenzen
des sinnlich Erfahrbaren iibersteigend: Kunst
kann Unsichtbares sichtbar machen, aber wie
verhilt es sich mit der Visualisierung des abso-
lut Transzendenten? Bleibt auch der Kunst nur
das Mittel der Zeichenhaftigkeit, der Darstel-
lungen von Fragmentarischem, von Spuren,
traces? Dieser Spurensuche widmet sich das
Schwerpunkthema des vorliegenden Bandes
der »Heiligen Kunstx.

Ein etymologischer Ursprung des englischen
Begriffs traces findet sich im vulgérlateini-
schen Wort tractio (verfolgen, beschreiben,
umzeichnen), das vom lateinischen trahere fiir
ziehen, herleiten, deuten stammt. Und so ver-
folgen die kunsthistorischen und theologi-
schen Beitrage des ersten Kapitels die Spuren
des Metaphysischen in den Kinsten. Mit der
christlichen Bildkultur in diesem Spannungs-
verhiltnis zwischen dem menschlichen
Bediirfnis nach Bildern und der Abwesenheit
des darzustellenden Gottes beschiftigt sich
Knut Wenzel in »Die Wucht des Undarstellba-
ren: Bildkulturen des Christentums« (Frei-
burg im Breisgau 2019). In seinem gleichna-
migen Vortrag auf den Reichenauer
Kiinstler:innentagen 2023, dessen Transkript
diesen Band eroffnet, nimmt Wenzel die Rezi-
pienten mit auf eine Reise durch subjektive
asthetische Wahrnehmungen von christlicher
Kunst und Architektur. Betrachtet werden

u. a. Werke Giovanni Bellinis und Gerhard
Richters, mit jenen von Judith Hermann aber
auch Beispiele der zeitgendssischen Literatur.
Mit Glaubenserlebnissen und religiosen Aus-
sagen, Traum und Vision in der Kunstge-
schichte des 20. und 21. Jahrhunderts befasst
sich Judith Welsch-Korntgen. In einer Zeich-
nung von Salvador Dali etwa offenbart sich
Gott in der Form eines wie von einem Strom-
schlag getroffenen, bebenden Korpers Mose.
Zur Durchdringung der Werke Mark Rothkos

14

bedarf es eines Adressaten, eines sensiblen
Gegeniibers, der es vermag, iiber die medita-
tive Betrachtung in hohere Ebenen einzutre-
ten.

Dass auch Textilien als Symboltréiger von poli-
tischen und religiosen Botschaften fungieren,
ohne dabei selbst lesbare Zeichen zu enthal-
ten, und dass Gewander weltlichen Korpern
Heiligkeit verleihen konnen, zeigt Daniela
Blum in ihrem Artikel »Materielle Stoffe, tex-
tile Imaginationen, transzendente Verweise«.
Die Kunstperformance kann im Kirchen-
raum Unsichtbares ans Licht bringen: Gabi
und Thomas Erne erldutern die Liturgy-Speci-
fic-Art als zeitgenossische Kunstintervention
im sakralen Raum. Innerhalb des Gottes-
dienstes wird die kiinstlerische Performance
Teil der Liturgie. Sie reizt die Sinnes- und Ima-
ginationskraft, evoziert Ahnungen und kann
sogar Impulse zur Erneuerung der Liturgie
geben. Stephan Winters Aufsatz thematisiert
die Lichtmotivik mit besonderem Augenmerk
auf den christlichen Festen Weihnachten und
Epiphanie. In einen Dialog treten die zitierten
biblischen Textquellen auch mit zeitgenossi-
schen Auseinandersetzungen mit Lichtphéino-
menen der Ausstellung »>STRAHLKRAFT«
zum Jahreswechsel 2022/2023 im Dibzesan-
museum. Im Licht erschlief3t sich Gott sowohl
unzuginglich als auch mit allen Sinnen
erfahrbar.

Der 43. Jahrgang der »Heiligen Kunst« enthalt
in bewéhrter Tradition das Kapitel »Kunstge-
schichte und Asthetike. Seine Beitrige doku-
mentieren Tradition und Wandel: »Himmli-
sche Weiblichkeit: Die kiinstlerische
Darstellung des Frauenideals an Beispielen der
Heiligen Barbara und Katharina«von Lore-
dana Columbo, »traditio und patrocinium:
Neue kunsthistorische Betrachtungen zu den
Retabelfligeln eines von Georg von Ehingen
gestifteten Altars« von Nadine Niester, »An der
Schwelle zur Renaissance. Eine aktuelle Pers-
pektive auf die Sammlung des Didzesanmuse-



ums« von Melanie Prange, »Neue Erkennt-
nisse zur Statue des selig gesprochenen P.
Philipp Jeningen SJ (1642-1704) und ihrer
selektiven Wahrnehmung in Ellwangen und
in Stuttgart« von Beate Kocher-Benzing und
»Fundsachen - Loci«, geschrieben von
Michael Kessler. Eine Bestindigkeit finden
auch die Berichte der Architektinnen und
Architekten des Bischoflichen Bauamts, Horst
Eberhardt, Ulrike Hirn, Christiane Hiipping,
Thomas Jittner, Markus Mangold, Rosina
Schmid, Ralf Schneider, Thomas Schwieren,
Antonius Szolarczyk und Susanne Vollmer
sowie der Autorinnen und Autoren der Fach-
stelle Kunstinventarisierung Iris Dostal-Mel-
chinger, Sebastian Eckert und Nadine Niester
mit Dekanatsberichten zu Biberach und Heil-
bronn und einem dekanatsiibergreifenden
Artikel zur Verehrung des heiligen Antonius
von Padua im Bistum Rottenburg-Stuttgart.
Ihren wertvollen Beitrag leisten weiterhin die
Verfasser der Ausstellungs-, Projekt- und
Tagungsberichte, Elke Pahud de Mortanges
zur Kunst Doris Salcedos, Melanie Prange und
Federica Viviani zu den Ausstellungen im Di6-
zesanmuseum »STRAHLKRAFT«, »Bangl«
und »greifbar zart«, Monika Boosen mit
Heinz Springmann und Birgit Volk-Nigele zur
kiinstlerischen Arbeit von Monika Baumhauer
und Christoph Schmitt tiber die »Reichenauer
Kiinstler:innentage 2023«.

Auch die Ehrungen und Nachrufe - hier seien
die Autoren Gregor Moser und nochmals
Michael Kessler, Melanie Prange sowie Chris-
toph Schmitt in Dank erwéihnt - erscheinen
in gewohnter Weise, so auch der ausfiihrliche
Rezensionsteil von Michael Kessler, Bernhard
Lang, Elke Pahud de Mortanges, Christoph
Schmitt und Stephan Winter.

Die Buchbesprechungen fithren uns zuriick
zum Schwerpunktthema: Wie lasst sich die
Kommunikation zwischen Gott und Mensch
sichtbar machen? Einen zentralen Themen-
komplex bildet der kirchliche Bilderstreit,

dem sich u. a. Eckhard Nordhofen in der Pub-
likation »Media divina. Die Medienrevolution
des Monotheismus und die Wiederkehr der
Bilder« widmet, rezensiert von Christoph
Schmitt.

Dogmatik und Kunsttheorie finden das Ide-
elle sowohl im Inneren des Menschen als auch
im Uberirdischen, dem Firmament. Im Video-
Still des Films »gold explosion« von Marie
Lienhard, das als Coverbild des Bandes
gewihlt wurde, iberschneidet sich die Spu-
rensuche in tiberweltlichen Sphéiren mit dem
kreativen Prozess des Erschaffens von Bildern.
Im Spiel zwischen Surrealismus und Symbolik
bewegt sich der Kiinstler Tobias Eder, dessen
buntfarbiges Werk »Stein vom Eingang des
Grabes« die Ruckseite dieser Ausgabe belebt.
In den Titelbildern driickt sich auch ein
Wunsch nach Erneuerung aus, nach einer
Freisetzung von Energien, der Sprengung von
Stagnation und Krisen sowie das Finden von
Zukiinftigem wber die Inspiration. Und so
spiegelt sich in diesem zweijihrigen Resiimee
des Kunst- und Architekturgeschehens der
Diozese Rottenburg-Stuttgart ein besonders
starkes Pulsieren zwischen dem Bewahren
und dem Erneuern wider.

Den Leserinnen und Lesern wiinsche ich eine
inspirierende Lektiire!

Rottenburg, im Oktober 2024
Im Namen der Redaktion

NADINE NIESTER






Schwerpunktthema
»Traces — Spuren des
Undarstellbaren in der Kunst«




g |
—

l'

l'-‘ ':
L
te:
fii
e
b

127 1% 97 R % gL
é&} LY




Die Wucht des Undarstellbaren.
Bildkulturen des Christentums

KNUT WENZEL

Vorbemerkung

Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um das Transkript einer Audiodatei des auf den
»Reichenauer Kiinstler:innentagen 2023« (13. bis 15. Oktober 2023, Immenstaad am Bodensee)
gehaltenen Vortrages mit dem gleichnamigen Titel. Die Textfassung verzichtet auf Fufinoten und
Zitatbelege.

Fenster Gerhard Richters in der Abtei Tholey

Meine ausgedehnte Reise durch die Kirchen Frankreichs, die ich hier textlich beschreibe, begann
unmittelbar an der deutschen Grenze zu Frankreich, namlich in der Abtei Tholey bei St. Wendel

im Saarland. Hier lief$ Gerhard Richter (*1932) im Jahr 2020 drei Fenster im Chor einrichten

und erklérte, dass diese seine letzte 6ffentlich ausgestellte Arbeit sein wiirde. Dies weckte mein

Interesse, und so besuchte ich die Kirche. Als ich jedoch eintrat, sah ich die Fenster in weiter

Ferne und dachte mir im ersten Moment etwas enttauscht: Warum bist du hierher gefahren,

wenn man den Fenstern nicht nahe kommen und sie nicht aus der Nihe betrachten kann? Die
raumlichen Vorkehrungen in der Abteikirche sind hinderlich, denn es gibt eine Chorschranke,

die weit in den Kirchenraum nach vorne gezogen ist. Ohne diese zu iiberwinden, ist eine ange-

messene Wiirdigung der Fenster kaum moglich. Gliicklicherweise fand ich die Chorschranke

geoffnet vor und konnte die Kunstwerke aus der Nédhe betrachten. Es handelt sich hierbei nicht

um Richters erste Kirchenfenster; bereits einige Jahre zuvor hatte er auf Einladung des Domka-

pitels Fenster fiir ein Seitenschiff des Kélner Doms gestaltet. In beiden Fillen — und dies kénnte

als erster Ansatz zum Thema Negation oder Verneinung verstanden werden - wihlte Richter fiir

die Herstellung dieser Fenster Methoden, die die Intention des Kiinstlers, den Willen des Autors,

scheinbar vollstindig ausschliefen. In Koéln lief er die Anordnung der Farbfelder durch einen
komplizierten Computer-Algorithmus bestimmen, also nicht mittels seines kiinstlerischen Wil-

lens. Bei den Fenstern in Tholey hat man den Eindruck, die Felder seien nach Art eines Kaleidos-

kops gestaltet worden, das - wenn man es dreht - die Farben neu zueinander wirft, oder nach Art

des Rorschachtests, bei dem eben eine Farbfliche gespiegelt wird, die eine Assoziation erweckt.

Es ist eine interessante Methode des Kiinstlers, die eigene Intention auszuschalten, auszuschlie-

8en. Als ich dariiber reflektierte, erinnerte ich mich an eine Aussage von Prof. Dr. Ansgar
Wucherpfennig SJ (*1965), Professor fiir neutesta-

«<AbD1 mentliche Exegese an der Philosophisch-Theologi-
Giovanni Bellini, »Sacra Conversazione«, 1505, schen Hochschule Sankt Georgen. Er hatte einst eine
Ol auf Leinwand, 402 x 273 cm, Venedig, San Zaccaria Perikope aus der Apostelgeschichte zitiert, die von der

19



Nachwahl des Apostels Judas berichtet. Diese Wahl, die auf Matthias durch Loswurf fiel, inter-
pretierte Wucherpfennig folgendermafien: Das Verfahren sollte die personlichen Interessen der
Beteiligten ausschliefRen, um Raum fiir das Wirken des Heiligen Geistes zu schaffen. Ich fand
diese Auslegung damals etwas gewagt, doch im Hinblick auf Richter, der seine Arbeiten bewusst
fir Sakralraume geschaffen hat, konnte ich ihr wieder etwas abgewinnen. Bei der Betrachtung
der Glasfenster versucht die menschliche Psyche, in den abstrakten Figurationen etwas Gegen-
stdndliches zu erkennen. Ich sah fiir einen kurzen Moment die Darstellung eines chinesischen
Tempels oder die Gesichter von Heiligen oder vielleicht auch Fratzen, doch die Bilder schlagen
einem das, was man wiedererkennen will, im Moment dieses Versuchs aus den Handen bezie-
hungsweise aus den Augen und verweigern jede Identifizierung. Die Flichen, auf die man schaut,
scheinen einem nach lingerer kontemplativer Betrachtung den Blick zu triiben, als wiirden sie in
das eigene Schauen eingreifen und uns mitteilen: »Euer Blick ist unmoglich. Thr konnt nichts
sehen! Eine Undarstellbarkeit? Wovon?«

Die Fenster treffen keine Aussagen tiber einen Gegenstand oder ein Thema. Vielmehr entfalten sie
ihre Wirkung durch die Art und Weise, wie der Betrachter sie wahrnimmt. Eine vermutbare
Aussage ergibt sich moglicherweise nur durch ihre Einbettung in den Kirchenraum, in einen
Sakralbau. Richter hat die Motive und die Methoden aus einem sehr viel dlteren Werk, das auf
Papier gearbeitet ist, ibernommen. Eine Serie von Farbarbeiten, die er »Patterns« nennt, nimmt
der Kiinstler nun fiir die Fenster auf. Die Machart ist dhnlich, das Material wandelt aber von
Papier zu Glas und Farbe. Entscheidend ist jedoch der Kontext, in dem diese Arbeiten stehen. Die
»Patterns«, diese Papierarbeiten, vermitteln keine spirituelle oder gar auf Religion oder Glauben
sich beziehende Aussage. Wird aber diese Irritation des Blicks, das Voraugenfiihren der Unmaog-
lichkeit des eigenen Sehenkonnens in einem Kirchenraum inszeniert, dann ist die Assoziation
nicht ganz unnachvollziehbar. Ist das, was die Fenster mit der Wahrnehmung des Betrachters
anstellen, tatsichlich eine im Hier und Jetzt intendierte Aussage iiber das Absolute und dessen
Erreichbarkeit, Darstellbarkeit und Identifizierbarkeit — tiber Gott als den realen Absoluten,
ohne dass er thematisch auftaucht oder identifiziert wird? Diese Interpretation ist angreifbar,
das ist klar.

Die Kathedrale Saint Pierre in Beauvais und der Regensburger Dom

Die Reise fithrte mich weiter in den Nordosten Frankreichs. Im Rahmen eines hypothetischen
Projekts iiber die asthetische Wirkung von Kirchen in Europa nur eine einzige gotische Kathe-
drale aus Nordfrankreich auszuwihlen, ist dreist. Sollte jedoch nur eine gewahlt werden, dann
wire es die Kathedrale Saint Pierre in Beauvais, 70 Kilometer nérdlich von Paris gelegen. In Beau-
vais, einer heute eher verschlafenen Kleinstadt, steht dieser beeindruckende gotische Sakralbau,
der urspriinglich als die grofite und machtigste, hochste und lingste Kathedrale geplant war, die
jemals gebaut werden sollte. Die Geschichte des Baus ist eine Geschichte des Scheiterns, eines
mehrfachen Einsturzes und einer letztendlich unvollendeten Kirche. Was wir heute sehen kon-
nen, sind der Chor und das Querschiff. Auf dem Querschiff war noch im 16. Jahrhundert ein
Vierungsturm mit der unglaublichen Hohe von 153 Metern ausgefithrt worden. Damals war es
das mit Abstand hochste Gebdude der Christenheit und méglicherweise sogar der Welt. Doch an
Christi Himmelfahrt im Jahr 1573, kurz nachdem die Liturgie alle Glaubigen und Kleriker in
einer Prozession aus der Kirche herausgefiihrt hatte, stiirzte der Turm auf das Kirchenschiff. Der

20



Chor und das Querschiff wurden zwar wieder erneuert, doch der Vierungsturm wurde nie wie-
der errichtet. Dieser Torso der riesigen Kathedrale, der heute dort zu sehen ist, ist seitdem stindig
vom Einsturz bedroht. Wer die Kirche betritt, muss unter riesigen Holzkonstruktionen hin-
durchgehen, die zusatzlich kreuz und quer eingefiigt wurden, um die Bégen und Siulen zu stiit-
zen, da das Hauptschiff fehlt. Ohne das Hauptschiff kann dieser Bau eigentlich nicht bestehen.
Der hochste Punkt ist heute ein Arm des Seitenschiffes, die Gewolbehohe betrigt hier 48 Meter.
Im Chor sind es etwa 47 Meter. Die Literatur spricht davon - und damit komme ich zu einem
kurzen Exkurs in die Architektur- und Theologiegeschichte der gotischen Kathedralbaukunst -,
dass man sich an biblischen Grofienangaben orientiert hat. Der Hintergrund ist, dass jede goti-
sche Kathedrale als Realisation des himmlischen Jerusalem auf Erden gebaut wurde. Dies gilt
besonders fiir die nordfranzosischen gotischen Kathedralen, die wir vom Typ her auch in
Deutschland kennen. Die Parlerschule (14. Jahrhundert), die den Kélner Dom und den Prager
Veitsdom errichtet hat, baute auf ihren Wegen zwischen diesen Baustellen auch den Regensbur-
ger Dom. Diese Bauten folgen alle dem Typus der nordfranzésischen gotischen Kathedralbau-
kunst - im Stiden Frankreichs sieht Gotik hingegen ganz anders aus. Der Begriff »himmlisches
Jerusalem« bezieht sich auf Kapitel 21 der Offenbarung des Johannes. In dieser Passage wird das
Ich, das hier spricht, vom Engel an die Hand genommen und vor eine Vision des himmlischen
Jerusalem gefiihrt, das sich gerade auf dem Weg vom Himmel auf die Erde befindet. Diese Bewe-
gung nechmen die Bauherren und Architekten auf, wenn sie das himmlische Jerusalem in jeder
Kathedrale neu ankommen lassen. In der Offenbarung wird beschrieben, wie dieses himmlische
Jerusalem aussieht: Es ist ein Diamant, dann heif$t es, es ist aus Gold, und schliellich, es ist kom-
plett transparent. Diese Metaphorik wird von den gotischen Architekten aufgegriffen, die einen
Bau errichten wollen, in dem alles Materielle zuriickgenommen wird und pures Licht stattfindet.
So geschieht der Ubergang von der Romanik zur Gotik, was einen enormen ingenieurstechni-
schen Fortschritt darstellt. Wahrend die romanische Kirche grofde Wandfliachen hat, die die sta-
tische Last tragen, werden in der Gotik diese Wandflachen aufgelost und durch Saulenbiindel
unterstiitzt, die allesamt verschiedenste Gewolbe tragen. Die Wolbung selbst ist ein wesentliches
Element der Statik, unterstiitzt durch ein weit rausragendes Gespinst an Strebebdgen und Stuitz-
pfeilern im Auflenbereich. Die gotischen Architekten konzentrierten sich zunichst ausschliefs-
lich auf den Innenraum der Kirche - das dufdere Erscheinungsbild war zweitrangig. Ihr Ziel war
es, den Innenraum als Verwirklichung des himmlischen Jerusalem zu gestalten: je hoher, weiter
und lichtdurchfluteter, desto besser. Dies wurde durch riesige Fensterflichen und minimales
Mauerwerk erreicht, wobei dieses aus moglichst hellem Stein errichtet wurde. Die in der Litera-
tur erwihnte Hohe von 48 Metern wird auf eine Passage in Kapitel 21 der Offenbarung zurtck-
gefithrt. Dort wird beschrieben, wie ein Engel mit einem goldenen Maf3stab die Proportionen des
himmlischen Jerusalems vermisst. Es stellt sich heraus, dass die Wande 144 Ellen hoch sind, was
in der Literatur in 48 Meter umgerechnet wurde. Man geht davon aus, dass tatsichlich versucht
wurde, diese biblische Angabe im Verhiltnis eins zu eins oder 450 zu 48 umzusetzen.

Ein Blick in den Chor offenbart einen Abschluss mit eng gestellten Siulen. Aus statischen Griin-
den wurde der urspringliche Abstand zwischen den Saulen halbiert, was zu den charakteristi-
schen schmalen, lanzettférmigen Bogen fithrte. Urspriinglich befand sich hier nur die Halfte der
heutigen Saulenanzahl, die sich als unzureichend fur die Tragfihigkeit des Baus erwiesen hatte.
Hinter dem Chorabschluss erstreckt sich ein Chorumgang mit Seitenkapellen und den Chor
umlaufenden Kapellen, dariiber erhebt sich der Obergaden. Im Idealfall wiren simtliche Fenster

21



mit Glasmalereien ausgefiillt. Allerdings existieren nur wenige Kathedralen, in denen dies voll-
stindig umgesetzt wurde, und noch weniger, in denen diese Kunstwerke bis heute erhalten
geblieben sind. Hohe Kosten, Kriege und Einstiirze fithrten hiufig zu Verlusten. Der Obergaden
wire mit Glasmalereien gefiillt, und die kleinen, detaillierten Fensterfelder zwischen den Bleifas-
sungen wiirden Szenen biblischer und heidnischer Themen zeigen. Ahnlich wie in Regensburg
konnte hier ein Zyklus des Lebens Jesu oder Mariens dargestellt sein. Von Maria weif$ die neutes-
tamentliche Schrift ja herzlich wenig, aber schon in urchristlicher Zeit beginnt die Legendenbil-
dung und bereits die byzantinische Kunst thematisiert das Leben Mariens. Die Chora-Kirche in
Konstantinopel verfiigt iiber einen wunderbaren Marienzyklus. Sie ist vollstindig mit Fresken
und Mosaiken ausgestattet, die seltene Szenen aus dem Leben Mariens darstellen, iiber die die
neutestamentlichen Schriften nicht berichten. Im Mittelpunkt steht die Szene, in der Maria ihre
ersten Schritte macht, wunderbar dargestellt. Warum ist diese Szene so bemerkenswert? Weil in
der Legende Maria ihre Schritte bereits in sehr jungem Alter macht, lange bevor ein Mensch
normalerweise dazu in der Lage ist. An den Seitenridndern sind ihre Eltern Joachim und Anna zu
sehen, wahrend Maria, obwohl noch klein, schon wie eine erwachsene Person dargestellt wird
und vollig autark agiert. Es werden also im Allgemeinen das Leben Mariens oder der Stammbaum
Jesu (Mt 1,1-17) von Abraham her oder andere Szenen aus dem Alten und Neuen Testament darge-
stellt, so wie es im Regensburger Dom zu sehen ist. Die Fenster im Chor und im Seitenschiff sind
zum Teil auflergewohnlich gut erhalten und hinterlassen einen grofSen Eindruck. Sie sind umfas-
send dokumentiert und restauriert. Der Dom ist niedriger als oft angenommen, dennoch sind
auch hier einzelne Szenen aus dem unteren Kirchenraum nicht erkennbar. Warum ist das so?
War es den Bauherren egal, ob die Bilder erkennbar sind oder nicht? Bildzyklen existierten
bereits vor der Gotik. Die romanischen Kirchen waren an den Winden entlang ausgemalt. Auch
fand die Glasmalerei schon ihren Anfang. Die thematische Ausrichtung dieser Wandmalereien
kann man zusammenfassen unter dem hergebrachten Begriff der biblia pauperum, der Heiligen
Schrift fir die Armen, fiir diejenigen, die nicht lesen und schreiben konnten. Und das war ein
Prozentsatz von weit iiber 50. In diesen Bildern werden biblische Geschichten dhnlich wie in
heutigen Comics dargestellt. Besonders in den spitgotischen Malereien ist eine comicahnliche
Dynamik zu erkennen. Diese bildliche Darstellung der Heilsgeschichte diente der Katechese
ohne direkten Riickgriff auf das Evangelium. In der Gotik wanderte diese Funktion in die Fenster.
Wihrend die unteren Bereiche noch dieser Intention folgten, veranderte sich die Funktion der
Bilder in den oberen Fensterbereichen. All diejenigen, die die Kirche aufsuchten, waren in diese
Welt integriert, so dass ihnen die Bedeutung dieser Darstellung grundsitzlich bekannt war. Auch
ohne jedes einzelne Motiv zu erkennen, wussten sie, dass Szenen aus der Heiligen Schrift oder der
christlichen Legendentradition abgebildet waren. Die Idee der Luziditit des Baus erreicht in den
Obergaden eine neue Dimension: Selbst wenn die genauen Darstellungen nicht erkennbar sind,
ist das Wissen um ihren heiligen Charakter prisent. Das konnte man als Intention vermuten,
dass es den Initiatoren darum ging, auch den Obergaden bis auf diese Héhe von knapp 40 Metern
mit Darstellungen des Heiligen zu fiillen, nicht um diese Darstellung identifizieren zu kénnen,
sondern um gewissermaflen das Licht, das aus der profanen Welt in diesen Sakralraum fallt, im
Durchgang durch diese Fenster zu heilen, zu kaufen gewissermafden. Und was kommt davon bei
uns an? Je nach Stellung der Sonne oder je nach Wolkenfreiheit des Himmels: Farbfelder auf den
Saulen und auf den verbliebenen schmalen Mauerbandern. Etwa eine Marienfigur aus Notre
Dame de Paris oder was in den Farbfeldern eben noch zu erkennen ist - ganz ungewollt wird hier

22



sozusagen schnell ein Tigersprung durch die Jahrhunderte vollzogen. Oben sind figitirliche,
gegenstindliche Darstellungen und unten ist die reine Abstraktion. Auch das konnte aufgenom-
men werden in unsere Frage nach der Darstellung des Undarstellbaren. Aber klarerweise ist das
eine sehr weitgehende Spekulative. Es wird etwas dargestellt. Der Sinn dieser Darstellung ist aber
nicht, das Dargestellte erkennen zu kénnen, sondern sozusagen durch das Thema der dargestell-
ten Szenen des Heiligen eine spirituelle Wirkung auszulosen: die Heiligung des Lichts.

Die heilige Kommunikation

Aufzwei Bildern des Malers Giovanni Bellini (um 1430-1516) komme ich im Kontext der Darstel-
lung von Undarstellbarem immer wieder zurtick: zum einen auf das Triptychon der Sakristei der
Frari-Kirche in Venedig von 1488 — Bellini ist ein venezianischer Maler, der fast alles, was er
gemalt hat, in Venedig geschaffen hat -, zum anderen ein Bild, das in der Kirche San Zaccaria
héngt und auch fiir diese entstanden ist, zu Anfang des 16. Jahrhunderts, also einige Jahre spéter,
und es tragt den Namen »Sacra Conversaziones, heilige Kommunikation (Abb. 1). Diese beiden
Bilder verbindet nicht nur, dass sie vom selben Kiinstler stammen, sondern auch ihr Bildtypus.
Ein Triptychon oder ein Polyptichon - also ein Altarretabel, das aus mehreren Bildern, mindes-
tens drei, zusammengeftigt ist - stellt im Falle des Triptychons drei heilige Figuren nebeneinan-
der. Die Zusammenstellung der Drei ist gewissermafSen nicht Teil der kiinstlerischen Intention,
sondern unterliegt aufleren Umstanden, manchmal Zufallen. Es geht um die Frage, welches Pat-
rozinium die jeweilige Kirche hat, fiir die der Altar entstanden ist, oder welche Seitenpatrozinien
dort vorhanden sind. Weiterhin geht es um die Frage, welche Heiligen von den Stiftern verehrt
wurden. Diese Zusammenstellung ist relativ zufallig und fiir den Typus des Triptychons unwich-
tig. Aber dann passiert etwas Neues: Bellini gilt als Erfinder des Bildtypus’ der »Sacra Conversa-
zione«. Wie gelangte er zu diesem? Kiinstlerisch, indem er schlicht und ergreifend die Heiligen-
figuren, die zuvor auf unterschiedliche Bildtafeln verteilt waren, auf einer einzigen Bildtafel
zusammen bringt.

Bellini trifft damit eine asthetische Aussage. Und diese Aussage erschliefit sich, wenn die Stellung
der Figuren zueinander in Verbindung gesetzt wird mit dem Titel »Heilige Kommunikation«.
Keine dieser Figuren ist in Kommunikation mit einer anderen Figur dargestellt, und Bellini malt
mehrere solcher so gestalteten Bilder. Spiter nehmen Andere dieses Konzept auf, bis in der Hoch-
renaissance, in Manierismus und Barock die Kiinstler, die an diesem inzwischen durchgesetzten
Bildtypus der »Sacra Conversazione« arbeiten, die Heiligenfiguren in ihrer Darstellung ins
Gesprich miteinander bringen. Sie wenden sich zu, sie debattieren miteinander. Und mit diesem
spateren Schritt wird das Konzept der »Sacra Conversazione« aufgegeben. Worum es hier aber
eigentlich geht, ist gerade die Spannung zwischen dem Dargestellten und dem Fakt, dass nichts
an Kommunikation dargestellt wird. Heilig oder absolut ist die Kommunikation in der Weise,
dass sie gar nicht erst durchgefiithrt wurde. Sie ist wie von selbst als himmlische Kommunikation
gedacht. Absolut wire eine Kommunikation, die wir gar nicht mehr betreiben, zu der wir uns
nicht aufraffen und in die wir nichts investieren miissten, die einfach méglich ist. Man kann so
etwas erleben, nimlich in der Liturgiefeier. Diese besteht im Wesentlichen aus an Gott adressier-
ten Gebeten. Das ist das wesentliche Material der Kommunikation, aus dem die Liturgie besteht:
Bittgebete, Gedankengebete, Schuldbekenntnisse, vielleicht Klagerufe, Lobpreisungen. Aber
glaubt denn irgendjemand, dass Gott diese Kommunikation braucht, dass wir ihm irgendetwas

23



mitteilen miissten? Das ist vollig unnétig. Und trotzdem kommunizieren wir sie, obwohl wir
allzu selten in unseren Erfahrungen dahin vordringen, eigentlich deswegen, weil die vollige Ent-
lastetheit dieser Kommunikation — wir missen nichts tun — uns in den Stand versetzen konnte,
uns selber zu erfahren als die, die mit Gott kommunizieren, als eine Art Subjektvollzug, ein reli-
gios gepragter Subjektvollzug. Das wird hier angespielt, denn das ist hier nicht in einem gemisch-
ten Kontext, sondern in einem himmlischen Kontext situiert, auch wenn idealtypischerweise ein
Raum, der uns vertraut sein konnte, nachgebildet ist.

Ich habe nichts zu erzahlen

Die letzte Station ist nicht mehr auf Bilder, sondern auf Text bezogen. Judith Hermann (*1970),
eine Berliner Schriftstellerin, die in den 1990er Jahren mit grof8em Erfolg mit einem Erzahlband
»Sommerhaus, spater« debiitiert hat, hielt 2022 in Frankfurt an der Goethe-Universitit Poetik-
vorlesungen - in einer festen Einrichtung, in der schon Ingeborg Bachmann (1926-1973) gelesen,
Paul Celan (1920-1970) seine Theorie der Dichtung vorgetragen hatten. Darum geht es in einer
Poetologie: um die Theorie. Judith Hermann ist sich ganz treu geblieben. Sie hat einen Band mit
Erzahlungen oder erst einmal eine Vorlesungsreihe mit Erzahlungen vorgetragen, in die sie Refle-
xionen tiber ihr Schreiben eingeflochten hat. Sie hat gewissermaflen die Stoffe, die sie schon
erzdhlt hat, noch einmal durchgemustert und hier zum Teil anders neu nacherzihlt. Und bei
dieser neuen Sichtung, bei dieser Revision ihrer Erzahlwelt (und zwar so, dass sie von Anfang an
deutlich gemacht hat, dass die Erzéhlstoffe alle in ihrem biografischen Erleben letztlich veran-
kert sind, auch wenn es nicht das ist, was man heute Autofiction nennt) ist mir etwas aufgefallen.
Sie schreibt: »Ich stelle fest, dass Schreiben immer bedeutet, gleichzeitig zu zeigen und zu verber-
gen.« Was meint sie damit? Mehrfaches. Zum einen will sie damit sagen, dass in ihren Erzihlun-
gen immer etwas eine Dimension des fir sie selber Unzuginglichen ist, an das sie selber nicht
herankommt. Und die zweite Intention ist, dass sie beim Zeigen auch gleichzeitig verbergen will,
dass es ihr darum geht, das, was sie erzahlt, den Gegenstand des Erzahlens, zu schiitzen. Sie
berichtet davon, dass sie mit einem Bekannten, der professioneller und kinstlerischer Fotograf
ist, einen Auftrag bekommen hat, in einer ostdeutschen Provinz ein Museum zu fotografieren,
dass sie mit ihm in diesem Museum unterwegs ist, spitnachmittags, freitags, im Winter. Die Hei-
zungen sind runtergefahren und sie stellen plotzlich fest, dass der Nachtwichter schon durchge-
gangen, das ganze Museum abgeschlossen ist. Und sie richten sich schon daraufein, ein Klausur-
wochenende wider Willen durchleben zu diirfen. Und in dem Zusammenhang fillt auch der
Titel, den Sie fiir das Buch und die ganze Vorlesungsreihe gewihlt hat - die weibliche Figur, mut-
mafSlich Judith Hermann, sagt im Riickblick auf dieses Wochenende zum Fotografen: »Wir hit-
ten uns alles gesagt«. Dass dieser Titel eine Anspielung auf einen anderen Roman der letzten Jahre
ist, der kurzlich verfilmt wurde — namlich den Debiitroman von Daniela Krien (*1975), einer
anderen ostdeutschen Schriftstellerin — ist bekannt. »Irgendwann werden wir uns alles erzihlen«
heiflt dieser Band, und bei Krien ist dieser Titel oder dieser Satz ein Zitat von Dostojewski. Bei
Fjodor Michailowitsch Dostojewski (1821-1881) erscheint das als eine eschatologische Vollen-
dungsbotschaft. Irgendwann, in der Vollendung, wird es nichts mehr Verborgenes geben. Es wird
auch keine Notwendigkeit mehr geben, etwas zu verbergen. Alles wird offen erzihlt werden. Bei
Krien wird das hineingeschrieben in das erzahlte Erleben einer unmoglichen und auch harten
Liebesgeschichte. Und bei Hermann ist der Irrealis entscheidend: Wir hitten uns alles erzihlt,

24



aber es ist nicht dazu gekommen. Und so operiert sie auch, so schreibt sie. Es gibt einen Moment
des Unzuginglichen oder des bewussten Verbergens in ihren Erzédhlungen. Und weil das so ist,
kann sie alte Stoffe auch noch einmal neu erzihlen. Und sie illustriert dies, vor allem diesen
Moment des Schutzes in der Szene mit dem Fotografen im Museum. In diesem Museum héngt ein
wahrscheinlich nicht besonders wertvolles Genrebild aus dem 18. Jahrhundert. Thema des Bildes
ist die Darstellung der ErschiefSung des letzten Wolfes in irgendeiner Region. Ein aktuelles
Thema: Sogar eine griitne Umweltministerin will den Abschuss von Wolfen wieder erleichtern.
Und Judith Hermann spielt nun mit Folgendem: Das Bild ist so alt und verdreckt und verrufi,
dass man den Wolf gar nicht mehr sehen kann. Man sieht diesen aber dann auf dem Foto, weil die
Fotografie offensichtlich die einzelnen Momente viel deutlicher hervorhebt, als es das blof3e Auge
erftllen kann. Und sie sagt dann in ihrer Reflexion auf dieses Erlebnis: »Ich méchte so erzéhlen,
dass der Wolf nicht erschossen wird.« Der Wolf ist die Metapher fiir das, was erzihlt wird, und
das Erzéhlte soll nicht aus dem Halbdunkel gerissen werden, und sozusagen auch nicht getétet
werden. Interessanterweise hat diese Schutzfunktion, die Intention, wahrscheinlich damit zu
tun, dass ihr Erzdhlen, ihr Schreiben eben doch autobiografisch impragniert ist. Sie arbeitet ganz
ohne Theorieballast, aber man kann dieses Schreiben durchaus auch als psychoanalytisches Sch-
reiben lesen — allerdings nicht im Sinne Freuds, der Aufdeckung von allem, sondern des diskreten
Umgangs mit dem, was vielleicht nicht zu sehr in den Vordergrund gezogen werden soll. Und in
dem Zusammenhang kommt sie auf einen Vorwurf zu sprechen, der ihr in einer Rezension
gemacht worden ist, der lautete: »Sie kann nicht schreiben, und sie hat nichts zu erzihlen«. Und
im zweiten Fall bejaht sie und sagt: »Das stimmt! Ich habe nichts zu erzihlen, oder, anders gesagt,
das, was ich eigentlich erzahlen miisste oder wollte, kann ich nicht. Ich kann nur erzahlen davon,
dass ich das Eigentliche nicht erzihlen kann.«

Das Undarstellbare: »Ich habe nichts zu erzihlen, weil ich das, was ich eigentlich zu erzahlen
habe, nicht erzidhlen kann. Aber ich kann davon erzihlen, dass ich das Eigentliche nicht erzihlen
kann.« Dieses Verschweigen des Eigentlichen zieht sich durch alle Texte.

Judith Hermann ist ganz unverdéchtig mit Blick auf Religion. Ich wiisste nicht, dass sie sich in
Interviews oder in Texten bis zu diesem Buch in irgendeiner Art der Anmutung religios zu sein,
»schuldig« gemacht hitte. Die Satze denkt sie sich nicht aus, sie tiberfallen sie. Und dann - das ist
auch ein Wort von ihr - packt sie die Sehnsucht danach, die Geschichte zu finden, die zu diesem
Satz gehort. Und es kann sein, dass — wenn die Geschichte was wird — der Satz am Ende gar nicht
vorkommt, auch wieder verborgen bleibt. Das Ganze kann man als einen Zusammenhang einer
profanen, also gar nicht religios konnotierten Offenbarung auffassen. Ich denke mir nicht etwas
aus, sondern etwas kommt in mir hervor und ich kann das, was kommt, anerkennen als etwas,
was mich tiberzeugt, in dem ich mich wiederfinden kann, mit dem ich arbeiten kann. Und dafr,
dass sie so schlicht erzihlt, dass der eine Rezensent ihr vorwirft, sie konne gar nicht erzihlen,
zeigt sich hier, die Poetikvorlesungen im Hinterkopf behaltend, wie anspruchsvoll dieses Erzih-
len ist. Die Referenzgrofde sind Erzédhler wie Ingo Schulze (¥1962) oder Ernest Hemingway (1899—
1961) und die klassische Tradition der US-amerikanischen Short Story. Und so unscheinbar das
Erzahlen auch daher kommt, es ist so komplex und voraussetzungsreich, durchzogen von einem
Bewusstsein dafiir, dass der eigentliche Motor des Erzihlens, das Aufdecken des Eigentlichen ist.
Und genau so funktioniert dann die Erzdhlung. Dann kann man sich fragen, mit Blick auf die
Stationen, vor allem die mittleren Stationen, die wir heute durchlaufen haben: Warum geschieht
solche Kunst? Die Antwort scheint klar zu sein: Sie vollzieht sich, sie ereignet sich in ihrem Schei-

25



tern oder in ihrer Verschiebung innerhalb des Dargestellten und des Darstellbaren mit Blick auf
den letztlich angezielten Gott.

Die klassische Theologie des Mittelalters unterscheidet zwischen zwei Dimensionen, von einem
so genannten Formalobjekt und einem so genannten Materialobjekt. Das Materialobjekt ist
immer das jeweilige Thema. Welches ist das zweite? Das Formalobjekt ist die Perspektive, in die
jede Thematisierung von irgendeinem Gegenstand gefiigt ist. Gott ist das formale Objekt von
allem, egal welches Materialobjekt betroffen ist. Vielleicht ist dies mutatis mutandis auch auf die
mittleren beiden Stationen anwendbar. Aber wie funktioniert dies bei Judith Hermann? Sie
schreibt ja nicht als christliche Schriftstellerin. Ich vermute, es ist sozusagen die Dichte der Wirk-
lichkeit selbst, die sie zugleich erreichen will und von der sie weif, dass sie sie nicht erreichen
kann oder dass sie sie schiitzen muss. Was fiir Judith Hermann kein Thema sein muss, ist aus
theologischer Wahrnehmung ein Zusammenhang: Wenn es Wirklichkeit schlechthin ist, mit
der sich eine Schriftstellerin wie Judith Hermann auseinandersetzt, dann ist die Wirklichkeit
schlechthin die wirkliche Wirklichkeit, die theologische Wahrnehmung, Gott.

26



