
H E I L I G E  K U N S T  2 0 2 2 / 2 0 2 3

Mitgliedsgabe des Kunstvereins der Diözese Rottenburg-Stuttgart

43. Jahrgang 2022/2023

Herausgegeben vom Kunstverein,  
dem Diözesanmuseum und dem Bischöflichen Bauamt  

der Diözese Rottenburg-Stuttgart

Jan Thorbecke Verlag

21093_heilige Kunst.indb   3 11.02.25   15:57



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer Umwelt bewusst. Wir folgen dem

Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und 

Erhaltung unserer natürlichen Lebensgrundlagen an. Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe 

Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR) stellen wir sicher, dass 

unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfüllen. Näheres dazu auf unserer Website www.verlagsgruppe-

patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@

verlagsgruppe-patmos.de

Alle Rechte vorbehalten

© 2025 Jan Thorbecke Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern

www.thorbecke.de

Umschlagabbildung: Titelseite: Marie Lienhard, video still: gold explosion (Ausschnitt),

Bildrechte: © VG Bild-Kunst, Bonn 2024; Umschlagrückseite: Tobias Eder, Stein vom Eingang des Grabes, 2021,

Unikat, Print auf Hahnemühle Fine Art Papier, Diözesanmuseum Rottenburg, Bildrechte: © Tobias Eder

Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern

Druck: Finidr s.r.o., Český Těšín

Hergestellt in Tschechien

ISBN 978-3-7995-2109-3



5

INHALT

13 Zu diesem Band der Hei l igen Kunst
W e i h b i s c h o f  G e r h a r d  S c h n e i d e r

14 EDITORIAL
N a d i n e  N i e s t e r  i m  N a m e n  d e r  R e d a k t i o n

S c h w e r p u n k t t h e m a :  »Tr a c e s  –  
S p u r e n  d e s  U n d a r s t e l l b a r e n  i n  d e r  K u n s t « 

19 Die Wucht des Undarstel lbaren.  Bi ldkulturen des Chr istentums
K n u t  W e n z e l

29 »Sucht mein Angesicht!« 
Spuren des Undarstel lbaren in der Kunst  
des 20.  und 21 .   Jahrhunder t s 
J u d i t h  W e l s c h - K ö r n t g e n

45 L iturgy Specif ic  Ar t – wenn Kunst auf L iturgie tr i f f t
G a b i  u n d  T h o m a s  E r n e

67 Mater ie l le Stof fe,  tex t i le Imaginat ionen,  
t ranszendente Ver weise
D a n i e l a  B l u m

83  t r ip lex  est  lumen:  Theologische Über legungen zur  
Bedeutung der L ichtmotiv ik im Weihnacht sfestkreis des 
l i turgischen Jahres für die bibl isch-chr ist l iche Gottrede
S t e p h a n  W i n t e r

21093_heilige Kunst.indb   5 11.02.25   15:57



6

K u n s t g e s c h i c h t e  u n d  Ä s t h e t i k

107  Himmlische Weibl ichkeit :  Die künst ler ische Darstel lung des 
Frauenideals an Beispielen der Hei l igen Barbara und Kathar ina
L o r e d a n a  C o l u m b o

1 19  tradit io  und patrocin ium:  Neue kunsthistor ische Betrachtungen 
zu den Retabelf lügeln eines von Georg von Ehingen 
gest i f teten Altars
N a d i n e  N i e s t e r

145  An der Schwelle zur Renaissance.  Eine ak tuel le Perspek t ive 
auf die Sammlung des Diözesanmuseums
M e l a n i e  P r a n g e

169  Neue Erkenntnisse zur Statue des sel ig gesprochenen 
P.  Phi l ipp Jeningen SJ  (164 2–1704) und ihrer selek t iven 
Wahrnehmung in El lwangen und in Stuttgar t
B e a t e  K o c h e r - B e n z i n g

183  Fundsachen – Loci 
M i c h a e l  K e s s l e r

B e r i c h t e  a u s  d e m  B i s c h ö f l i c h e n  B a u a m t

203  NEUGESTALTUNGEN SOWIE INNEN- UND 
GESAMTRENOVATIONEN 
Werk verzeichnis mit dem zeit l ichen Schwerpunk t in den 
Jahren 2022–2023
H O R S T  E B E R H A R D T ,  U L R I K E  H I R N ,  C H R I S T I A N E  H Ü P P I N G ,  

T H O M A S  J Ü T T N E R ,  M A R K U S  M A N G O L D ,  R O S I N A  S C H M I D ,  R A L F  S C H N E I D E R , 

T H O M A S  S C H W I E R E N ,  A N T O N I U S  S T O L A R C Z Y K ,  S U S A N N E  V O L L M E R

211  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE BAD MERGENTHEIM, 
ST.   JOHANNES 
Dekanat Mergentheim
U L R I K E  H I R N

215  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE BERKHEIM, ST.  KONR AD 
Dekanat Biberach
R O S I N A  S C H M I D

21093_heilige Kunst.indb   6 11.02.25   15:57



7

219  K ATHOLISCHES DEK ANAT BIBER ACH, KLINIKK APELLE, 
NEUE SANA KLINIK 
Dekanat Biberach
R O S I N A  S C H M I D

222  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE FRIEDBERG ,  
MARIÄ HIMMELFAHRT 
Dekanat Saulgau
R O S I N A  S C H M I D

224  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE HOCHBERG ,   MARIÄ GEBURT 
Dekanat Saulgau
R O S I N A  S C H M I D

226  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE OCHSENHAUSEN, 
ST.  GEORG , PFLEGEHEIM AUF DER ROT TUMINSEL 
Dekanat Biberach
R O S I N A  S C H M I D

228  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE PFRONSTET TEN – 
AICHEL AU, ST.  L AURENTIUS 
Dekanat Reut l ingen-Zwiefalten
S U S A N N E  V O L L M E R

231  K ATHOLISCHE KIRCHENGEMEINDE STUT TGART-MÖNCHFELD, 
ST.  JOHANNES MARIA VIANNEY 
Stadtdekanat Stuttgar t
T H O M A S  S C H W I E R E N

B e r i c h t e  d e r  F a c h s t e l l e  K u n s t i n v e n t a r i s i e r u n g 
d e s   D i ö z e s a n m u s e u m s

239  DEK ANAT BIBER ACH
I r i s  D o s t a l- M e l c h i n g e r

249  DEK ANAT HEILBRONN-NECK AR SULM
S e b a s t i a n  E c k e r t

257  R ATIO UND SENSUS: DAR STELLUNGEN DES HL .  ANTONIUS 
VON PADUA IM DEUTSCHEN SÜDWESTEN AN BEISPIELEN AUS 
DEM BISTUM ROT TENBURG-STUT TG ART
N a d i n e  N i e s t e r

21093_heilige Kunst.indb   7 11.02.25   15:57



8

A u s s t e l l u n g e n ,  P r o j e k t e  u n d  Ta g u n g e n

AUSSTELLUNGEN

268  STR AHLKR AF T 
M e l a n i e  P r a n g e /  F e d e r i c a  V i v i a n i

27 1  BANG! Kathar ina Ganslmeier und Markus Genzwürker
M e l a n i e  P r a n g e  /  F e d e r i c a  V i v i a n i 

273  greif bar zar t .  Susanne Roewer
M e l a n i e  P r a n g e  /  F e d e r i c a  V i v i a n i

275  Nackig und vol ler Heimweh 
Oder:  Was ich ,  die Theologin ,  der Kunst verdanke
E l k e  P a h u d  d e  M o r t a n g e s

PRO JEK TE

278  Spur des Lebens:  Das Rundbi ld von Monika Baumhauer im 
»R aum der St i l le« im K losterhospiz der Franziskaner innen in 
Schwäbisch Gmünd
M o n i k a  B o o s e n

280  Kardinal  Walter Kasper im R athaus der Stadt Rottenburg.  
Zum Por trät von Monika Baumhauer
B i r g i t  V o l k - N ä g e l e

TAGUNGEN

282  Dem Undarstel lbaren Ausdruck geben –  
e in bemerkenswer ter Anlauf
C h r i s t o p h  S c h m i t t

21093_heilige Kunst.indb   8 11.02.25   15:57



9

E h r u n g e n  u n d  N a c h r u f e

287  DIE BEDEU TUNG DES Ä S THE TISCHEN .  
ZUR EMERITIERUNG VON BISCHOF DR . GEBHARD FÜR ST
M e l a n i e  P r a n g e

291  GERHARD TAGWERKER ZUM 90.  GEBURTSTAG AM  
19.  FEBRUAR 202 2
M i c h a e l  K e s s l e r

301  RUDOLF KUR Z ZUM SIEBZIGSTEN
M i c h a e l  K e s s l e r

305  WEIHBISCHOF KREIDLER FEIERT WEIHEJUBIL ÄUM
G r e g o r  M o s e r

307  NACHRUF PAUL R ATHGEBER (1945–202 3)
M i c h a e l  K e s s l e r

L i t e r a t u r u m s c h a u  –  R e z e n s i o n e n 

312  Andreas L insenmann (Hg.):  Mar ia Hochheim. Bedeutender 
Wall fahr t sor t und kulturhistor isches K leinod.
M i c h a e l  K e s s l e r

313  Josef  Nolte:  Hölder l in und Leonardo.  Analogien im L ichte der 
Felsgrottenmadonna .
M i c h a e l  K e s s l e r

314  Phi l ipp Singer:  Ben Wil l ikens .  R aumverzeichnis .  Sk izzen und 
Entwür fe.
M i c h a e l  K e s s l e r

316  Margaret und Chr ist ine Wer theim. Wer t und Wandel der 
Koral len .  Hg.  von Udo K it telmann für die St i f tung Fr ieder 
Burda und Chr ist ine Wer theim und Margaret Wer theim.
M i c h a e l  K e s s l e r

317  Daniela Blum / Melanie Prange (Hg.):  Shaping Faith – 
Fashioning Splendour.  Glauben formen – Pracht gestalten.  
Ein Kooperat ionsprojek t des Diözesanmuseums Rottenburg 
mit der Hochschule P forzheim.
M i c h a e l  K e s s l e r

21093_heilige Kunst.indb   9 11.02.25   15:57



10

319  Chr ist ine Bozler-K ießl ing /  Melanie Prange (Hg.):  Vulnerable. 
Kunstwettbewerb der Diözese Rottenburg-Stuttgar t .
M i c h a e l  K e s s l e r

320  TALITA KUM – STEH AUF! Hg.  von der Theodosius Akademie 
der St i f tung K loster Hegne.
M i c h a e l  K e s s l e r

321  O.  H .  Hajek von Anfang an.  1955–2005 . 50 Jahre künst ler ische 
Entwicklung.  Hg.  von Urban Hajek .
M i c h a e l  K e s s l e r

322  UMNACHTET – BESTIRNT. Das Nächt l iche in der Kunst .  
Hg.  von der St i f tung BC – pro ar te Kreissparkasse Biberach.
M i c h a e l  K e s s l e r

323  Rudolf  Kurz .  Arbeiten in Glas .
M i c h a e l  K e s s l e r

323  E lke Pahud de Mor tanges:  Bodies of  Memor y and Grace.  Der 
Körper in den Er innerungskulturen des Chr istentums.
M i c h a e l  K e s s l e r

326  Chr ist ian Jankowski .  Travel ing Ar t ist .  I  was told to go with 
the f low.
M i c h a e l  K e s s l e r

327  BEN WILLIKENS . Kälte – R äume / Cold – Chambers . 
Ausstel lungskatalog Alber t ina Wien,  4 .  März bis  1 .  Mai 2022 .
M i c h a e l  K e s s l e r

328  Ben Wil l ikens .  R aum und Gedächtnis .  Hg.  v.  Chr ist iane 
Schauf ler-Münch,  Barbara Bergmann,  Svenja Frank . 
Ausstel lungskatalog Schauwerk Sindelf ingen,  22 .5 . 2022–
12 . 2 . 2023 .
M i c h a e l  K e s s l e r

329  Hier und jet zt .  Ukrainische Moderne 1900–1930 & Dar ia 
Kolt sova im Museum Ludwig.
M i c h a e l  K e s s l e r 

330  Wolfgang Reinbold:  Koran und Bibel .  Ein synopt isches 
Tex tbuch für die Pra xis .
B e r n h a r d  L a n g

01_21093_inhalt.indd   10 12.02.25   07:00



11

332  Kathr in Müller :  Das Kreuz.  Eine Objek tgeschichte des 
bekanntesten Symbols von der Spätant ike bis  zur Neuzeit .
C h r i s t o p h  S c h m i t t

333  Eckhard Nordhofen: Media div ina .  Die Medienrevolut ion des 
Monotheismus und die Wiederkehr der Bi lder.
C h r i s t o p h  S c h m i t t

335  Sakral i tät im Wandel .  Rel igiöse Bauten im Stadtraum  
des 21 .  Jahrhunder t s in Deut schland.  Hg.  v.  Beate Löf f ler  und 
Dunja Sharbat Dar.
C h r i s t o p h  S c h m i t t

336  Er ik Dremel:  Nunc dimit t is .  Der Lobgesang des Simeon in 
K irche,  Kunst und Kultur.
C h r i s t o p h  S c h m i t t

337  Hans Georg Thümmel:  Ikonologie der chr ist l ichen Kunst , 
Band 4:  Ostkirche.
C h r i s t o p h  S c h m i t t

338  Das Kreuz.  Erkundungen über ein chr ist l iches Symbol .  
Hg.  v.  A lois  Halbmayr,  Ulr ike L ienbacher und Alexander Zer faß 
(Salzburger Theologische Studien 66).
C h r i s t o p h  S c h m i t t

340  L iturgie und Kunst .  Ä sthet ische Ver f lechtungen zwischen 
Himmel und Erde.  Hg.  v.  Dorothea Haspelmath-Finatt i  und 
Br idget Nichols ( Theologie der L iturgie 19) .
S t e p h a n  W i n t e r

340  Interkulturel le Dialoge.  Exi l-  und Gegenwar t sl i teratur, 
Europa- und Kunst-Diskurse.  Fest schr if t  für Paul  Michael 
Lüt zeler zum 80. Gebur t stag.  Hg.  v.  Michael  Kessler. 
E l k e  P a h u d  d e  M o r t a n g e s 

34 4  AUTORINNEN UND AUTOREN

346  B ILD- UND TE X TNACHWEISE

21093_heilige Kunst.indb   11 11.02.25   15:57



21093_heilige Kunst.indb   12 11.02.25   15:57



13

Zu diesem Band der 
Heiligen Kunst

Zum dritten Mal wird dieser Band in 
in zwischen bewährter Weise gemeinsam 
vom Kunstverein, vom Fachbereich Kunst / 
Diözesanmuseum und vom Bischöflichen 
Bauamt herausgegeben. Die Kooperation 
zwischen dem Kunstverein und dem Fachbe-
reich Kunst der Diözese wurde in den letzten 
Jahren weiter ausgebaut. Im September 2024 
begann eine umfang reiche Renovierung und 
Neukonzeption des Diözesanmuseums, das 
in seiner neuen Gestalt in höherem Maße als 
bisher die angemessene Präsentation auch 
zeitge nössischer Kunst ermöglichen wird. 
Damit werden Ausstellungen und Kunstevents 
im Zusammenhang mit dem Kunstverein 
auch in den Räumen des Mu  seums möglich 
werden. Diese Weiterentwicklung des Mu -
seums ist von Bedeutung, da die Tätigkeit des 
Kunstvereins auch künftig maßgeblich der 
Förderung von Künstlerinnen und Künstlern 
dienen soll.
2024 wird turnusgemäß der neue Vorstand 
des Kunstvereins gewählt. Der bisherige 
Vorsitzende Dekan Paul Magino kandidiert 
nach seinem Eintritt in den Ruhestand im ver-
gangenen Jahr nicht mehr für den Vorstand. 
Ich danke ihm herzlich für sein Engagement 
für den Kunstverein und darüber hinaus für 
seinen um  fassenden Einsatz für die Belange 
der Kunst an vielen Orten, der ihn über Jahr-
zehnte hinweg ausgezeichnet hat! Auch 
Michaela A. Fischer kandidiert nach lang-
jährigem Engagement im Vorstand des Kunst-
vereins und nach großem Einsatz als stell-
vertretende Vorsitzende nicht mehr für den 
Vorstand. Auch ihr danke ich im Namen aller 
Mitglieder sehr herzlich! Als Ort für ihre Ver-
abschiedung haben wir Grötzingen gewählt. 
Dort führte sie in den von ihr gestalteten 
Kreuzweg der Kirche ein, den ich Anfang 

2024 einweihen durfte. Ein wahrlich beein-
druckendes Kunstwerk! 
Der neue Vorstand des Kunstvereins war zum 
Zeitpunkt der Drucklegung dieses Bandes 
noch nicht gewählt worden. Wir wünschen 
ihm in jedem Fall ein gelingendes Wirken für 
den Verein und danken den Neugewählten 
sehr für ihr Engagement.
Wieder einmal gibt der vorliegende Band der 
HEI LIGEN KUNST Einblicke in das vielfältige 
und beein druckende Kunstgeschehen in unse-
rer Diözese. Ich danke allen sehr, die an die-
sem Band mitgewirkt haben, und allen Künst-
lerinnen und Künstlern, die unser Wirken 
als Kirche im Medium der Kunst ergänzen, 
vertiefen und bereichern. Dr. Nadine Niester 
danke ich für die sorgfältige und sachkundige 
Übernahme der Redaktion des vorliegenden 
Bandes.

WEIHBISCHOF DR. GERHARD SCHNEIDER

21093_heilige Kunst.indb   13 11.02.25   15:57



14

EDITORIAL

Kunst als Tor zum Unsichtbaren? Die Grenzen 
des sinnlich Erfahrbaren übersteigend: Kunst 
kann Unsichtbares sichtbar machen, aber wie 
verhält es sich mit der Visualisierung des abso-
lut Transzendenten? Bleibt auch der Kunst nur 
das Mittel der Zeichenhaftigkeit, der Darstel-
lungen von Fragmentarischem, von Spuren, 
traces? Dieser Spurensuche widmet sich das 
Schwerpunkthema des vorliegenden Bandes 
der »Heiligen Kunst«. 
Ein etymologischer Ursprung des englischen 
Begriffs traces findet sich im vulgärlateini-
schen Wort tractiō (verfolgen, beschreiben, 
umzeichnen), das vom lateinischen trahere für 
ziehen, herleiten, deuten stammt. Und so ver-
folgen die kunsthistorischen und theologi-
schen Beiträge des ersten Kapitels die Spuren 
des Metaphysischen in den Künsten. Mit der 
christlichen Bildkultur in diesem Spannungs-
verhältnis zwischen dem menschlichen 
Bedürfnis nach Bildern und der Abwesenheit 
des darzustellenden Gottes beschäftigt sich 
Knut Wenzel in »Die Wucht des Undarstellba-
ren: Bildkulturen des Christentums« (Frei-
burg im Breisgau 2019). In seinem gleichna-
migen Vortrag auf den Reichenauer 
Künstler:innentagen 2023, dessen Transkript 
diesen Band eröffnet, nimmt Wenzel die Rezi-
pienten mit auf eine Reise durch subjektive 
ästhetische Wahrnehmungen von christlicher 
Kunst und Architektur. Betrachtet werden 
u. a. Werke Giovanni Bellinis und Gerhard 
Richters, mit jenen von Judith Hermann aber 
auch Beispiele der zeitgenössischen Literatur. 
Mit Glaubenserlebnissen und religiösen Aus-
sagen, Traum und Vision in der Kunstge-
schichte des 20. und 21. Jahrhunderts befasst 
sich Judith Welsch-Körntgen. In einer Zeich-
nung von Salvador Dalì etwa offenbart sich 
Gott in der Form eines wie von einem Strom-
schlag getroffenen, bebenden Körpers Mose. 
Zur Durchdringung der Werke Mark Rothkos 

bedarf es eines Adressaten, eines sensiblen 
Gegenübers, der es vermag, über die medita-
tive Betrachtung in höhere Ebenen einzutre-
ten.
Dass auch Textilien als Symbolträger von poli-
tischen und religiösen Botschaften fungieren, 
ohne dabei selbst lesbare Zeichen zu enthal-
ten, und dass Gewänder weltlichen Körpern 
Heiligkeit verleihen können, zeigt Daniela 
Blum in ihrem Artikel »Materielle Stoffe, tex-
tile Imaginationen, transzendente Verweise«. 
Die Kunstperformance kann im Kirchen-
raum Unsichtbares ans Licht bringen: Gabi 
und Thomas Erne erläutern die Liturgy-Speci-
fic-Art als zeitgenössische Kunstintervention 
im sakralen Raum. Innerhalb des Gottes-
dienstes wird die künstlerische Performance 
Teil der Liturgie. Sie reizt die Sinnes- und Ima-
ginationskraft, evoziert Ahnungen und kann 
sogar Impulse zur Erneuerung der Liturgie 
geben. Stephan Winters Aufsatz thematisiert 
die Lichtmotivik mit besonderem Augenmerk 
auf den christlichen Festen Weihnachten und 
Epiphanie. In einen Dialog treten die zitierten 
biblischen Textquellen auch mit zeitgenössi-
schen Auseinandersetzungen mit Lichtphäno-
menen der Ausstellung »STRAHLKRAFT« 
zum Jahreswechsel 2022/2023 im Diözesan-
museum. Im Licht erschließt sich Gott sowohl 
unzugänglich als auch mit allen Sinnen 
erfahrbar.
Der 43. Jahrgang der »Heiligen Kunst« enthält 
in bewährter Tradition das Kapitel »Kunstge-
schichte und Ästhetik«. Seine Beiträge doku-
mentieren Tradition und Wandel: »Himmli-
sche Weiblichkeit: Die künstlerische 
Darstellung des Frauenideals an Beispielen der 
Heiligen Barbara und Katharina« von Lore-
dana Columbo, »traditio und patrocinium: 
Neue kunsthistorische Betrachtungen zu den 
Retabelflügeln eines von Georg von Ehingen 
gestifteten Altars« von Nadine Niester, »An der 
Schwelle zur Renaissance. Eine aktuelle Pers-
pektive auf die Sammlung des Diözesanmuse-

21093_heilige Kunst.indb   14 11.02.25   15:57



15

ums« von Melanie Prange, »Neue Erkennt-
nisse zur Statue des selig gesprochenen P. 
Philipp Jeningen SJ (1642–1704) und ihrer 
selektiven Wahrnehmung in Ellwangen und 
in Stuttgart« von Beate Kocher-Benzing und 
»Fundsachen – Loci«, geschrieben von 
Michael Kessler. Eine Beständigkeit finden 
auch die Berichte der Architektinnen und 
Architekten des Bischöflichen Bauamts, Horst 
Eberhardt, Ulrike Hirn, Christiane Hüpping, 
Thomas Jüttner, Markus Mangold, Rosina 
Schmid, Ralf Schneider, Thomas Schwieren, 
Antonius Szolarczyk und Susanne Vollmer 
sowie der Autorinnen und Autoren der Fach-
stelle Kunstinventarisierung Iris Dostal-Mel-
chinger, Sebastian Eckert und Nadine Niester 
mit Dekanatsberichten zu Biberach und Heil-
bronn und einem dekanatsübergreifenden 
Artikel zur Verehrung des heiligen Antonius 
von Padua im Bistum Rottenburg-Stuttgart. 
Ihren wertvollen Beitrag leisten weiterhin die 
Verfasser der Ausstellungs-, Projekt- und 
Tagungsberichte, Elke Pahud de Mortanges 
zur Kunst Doris Salcedos, Melanie Prange und 
Federica Viviani zu den Ausstellungen im Diö-
zesanmuseum »STRAHLKRAFT«, »Bang!« 
und »greifbar zart«, Monika Boosen mit 
Heinz Springmann und Birgit Volk-Nägele zur 
künstlerischen Arbeit von Monika Baumhauer 
und Christoph Schmitt über die »Reichenauer 
Künstler:innentage 2023«.
Auch die Ehrungen und Nachrufe – hier seien 
die Autoren Gregor Moser und nochmals 
Michael Kessler, Melanie Prange sowie Chris-
toph Schmitt in Dank erwähnt – erscheinen 
in gewohnter Weise, so auch der ausführliche 
Rezensionsteil von Michael Kessler, Bernhard 
Lang, Elke Pahud de Mortanges, Christoph 
Schmitt und Stephan Winter. 
Die Buchbesprechungen führen uns zurück 
zum Schwerpunktthema: Wie lässt sich die 
Kommunikation zwischen Gott und Mensch 
sichtbar machen? Einen zentralen Themen-
komplex bildet der kirchliche Bilderstreit, 

dem sich u. a. Eckhard Nordhofen in der Pub-
likation »Media divina. Die Medienrevolution 
des Monotheismus und die Wiederkehr der 
Bilder« widmet, rezensiert von Christoph 
Schmitt.
Dogmatik und Kunsttheorie finden das Ide-
elle sowohl im Inneren des Menschen als auch 
im Überirdischen, dem Firmament. Im Video-
Still des Films »gold explosion« von Marie 
Lienhard, das als Coverbild des Bandes 
gewählt wurde, überschneidet sich die Spu-
rensuche in überweltlichen Sphären mit dem 
kreativen Prozess des Erschaffens von Bildern. 
Im Spiel zwischen Surrealismus und Symbolik 
bewegt sich der Künstler Tobias Eder, dessen 
buntfarbiges Werk »Stein vom Eingang des 
Grabes« die Rückseite dieser Ausgabe belebt.
In den Titelbildern drückt sich auch ein 
Wunsch nach Erneuerung aus, nach einer 
Freisetzung von Energien, der Sprengung von 
Stagnation und Krisen sowie das Finden von 
Zukünftigem über die Inspiration. Und so 
spiegelt sich in diesem zweijährigen Resümee 
des Kunst- und Architekturgeschehens der 
Diözese Rottenburg-Stuttgart ein besonders 
starkes Pulsieren zwischen dem Bewahren 
und dem Erneuern wider.
Den Leserinnen und Lesern wünsche ich eine 
inspirierende Lektüre!

Rottenburg, im Oktober 2024 

Im Namen der Redaktion

NADINE NIESTER

21093_heilige Kunst.indb   15 11.02.25   15:57



21093_heilige Kunst.indb   16 11.02.25   15:57



Schwerpunktthema 
»Traces – Spuren des  

Undarstellbaren in der Kunst«

21093_heilige Kunst.indb   17 11.02.25   15:57



21093_heilige Kunst.indb   18 11.02.25   15:57



19

Die Wucht des Undarstellbaren.  
Bildkulturen des Christentums

KNUT WENZEL

Vorbemerkung
Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um das Transkript einer Audiodatei des auf den 
»Reichenauer Künstler:innentagen 2023« (13. bis 15. Oktober 2023, Immenstaad am Bodensee) 
gehaltenen Vortrages mit dem gleichnamigen Titel. Die Textfassung verzichtet auf Fußnoten und 
Zitatbelege.

Fenster Gerhard Richters in der Abtei Tholey

Meine ausgedehnte Reise durch die Kirchen Frankreichs, die ich hier textlich beschreibe, begann 
unmittelbar an der deutschen Grenze zu Frankreich, nämlich in der Abtei Tholey bei St. Wendel 
im Saarland. Hier ließ Gerhard Richter (*1932) im Jahr 2020 drei Fenster im Chor einrichten 
und erklärte, dass diese seine letzte öffentlich ausgestellte Arbeit sein würde. Dies weckte mein 
Interesse, und so besuchte ich die Kirche. Als ich jedoch eintrat, sah ich die Fenster in weiter 
Ferne und dachte mir im ersten Moment etwas enttäuscht: Warum bist du hierher gefahren, 
wenn man den Fenstern nicht nahe kommen und sie nicht aus der Nähe betrachten kann? Die 
räumlichen Vorkehrungen in der Abteikirche sind hinderlich, denn es gibt eine Chorschranke, 
die weit in den Kirchenraum nach vorne gezogen ist. Ohne diese zu überwinden, ist eine ange-
messene Würdigung der Fenster kaum möglich. Glücklicherweise fand ich die Chorschranke 
geöffnet vor und konnte die Kunstwerke aus der Nähe betrachten. Es handelt sich hierbei nicht 
um Richters erste Kirchenfenster; bereits einige Jahre zuvor hatte er auf Einladung des Domka-
pitels Fenster für ein Seitenschiff des Kölner Doms gestaltet. In beiden Fällen – und dies könnte 
als erster Ansatz zum Thema Negation oder Verneinung verstanden werden – wählte Richter für 
die Herstellung dieser Fenster Methoden, die die Intention des Künstlers, den Willen des Autors, 
scheinbar vollständig ausschließen. In Köln ließ er die Anordnung der Farbfelder durch einen 
komplizierten Computer-Algorithmus bestimmen, also nicht mittels seines künstlerischen Wil-
lens. Bei den Fenstern in Tholey hat man den Eindruck, die Felder seien nach Art eines Kaleidos-
kops gestaltet worden, das – wenn man es dreht – die Farben neu zueinander wirft, oder nach Art 
des Rorschachtests, bei dem eben eine Farbfläche gespiegelt wird, die eine Assoziation erweckt. 
Es ist eine interessante Methode des Künstlers, die eigene Intention auszuschalten, auszuschlie-
ßen. Als ich darüber reflektierte, erinnerte ich mich an eine Aussage von Prof.  Dr.  Ansgar 

Wucherpfennig  SJ (*1965), Professor für neutesta-
mentliche Exegese an der Philosophisch-Theologi-
schen Hochschule Sankt Georgen. Er hatte einst eine 
Perikope aus der Apostelgeschichte zitiert, die von der 

◀ Abb. 1 
Giovanni Bellini, »Sacra Conversazione«, 1505,  
Öl auf Leinwand, 402 x 273 cm, Venedig, San Zaccaria

21093_heilige Kunst.indb   19 11.02.25   15:57



20

Nachwahl des Apostels Judas berichtet. Diese Wahl, die auf Matthias durch Loswurf fiel, inter-
pretierte Wucherpfennig folgendermaßen: Das Verfahren sollte die persönlichen Interessen der 
Beteiligten ausschließen, um Raum für das Wirken des Heiligen Geistes zu schaffen. Ich fand 
diese Auslegung damals etwas gewagt, doch im Hinblick auf Richter, der seine Arbeiten bewusst 
für Sakralräume geschaffen hat, konnte ich ihr wieder etwas abgewinnen. Bei der Betrachtung 
der Glasfenster versucht die menschliche Psyche, in den abstrakten Figurationen etwas Gegen-
ständliches zu erkennen. Ich sah für einen kurzen Moment die Darstellung eines chinesischen 
Tempels oder die Gesichter von Heiligen oder vielleicht auch Fratzen, doch die Bilder schlagen 
einem das, was man wiedererkennen will, im Moment dieses Versuchs aus den Händen bezie-
hungsweise aus den Augen und verweigern jede Identifizierung. Die Flächen, auf die man schaut, 
scheinen einem nach längerer kontemplativer Betrachtung den Blick zu trüben, als würden sie in 
das eigene Schauen eingreifen und uns mitteilen: »Euer Blick ist unmöglich. Ihr könnt nichts 
sehen! Eine Undarstellbarkeit? Wovon?«
Die Fenster treffen keine Aussagen über einen Gegenstand oder ein Thema. Vielmehr entfalten sie 
ihre Wirkung durch die Art und Weise, wie der Betrachter sie wahrnimmt. Eine vermutbare 
Aussage ergibt sich möglicherweise nur durch ihre Einbettung in den Kirchenraum, in einen 
Sakralbau. Richter hat die Motive und die Methoden aus einem sehr viel älteren Werk, das auf 
Papier gearbeitet ist, übernommen. Eine Serie von Farbarbeiten, die er »Patterns« nennt, nimmt 
der Künstler nun für die Fenster auf. Die Machart ist ähnlich, das Material wandelt aber von 
Papier zu Glas und Farbe. Entscheidend ist jedoch der Kontext, in dem diese Arbeiten stehen. Die 
»Patterns«, diese Papierarbeiten, vermitteln keine spirituelle oder gar auf Religion oder Glauben 
sich beziehende Aussage. Wird aber diese Irritation des Blicks, das Voraugenführen der Unmög-
lichkeit des eigenen Sehenkönnens in einem Kirchenraum inszeniert, dann ist die Assoziation 
nicht ganz unnachvollziehbar. Ist das, was die Fenster mit der Wahrnehmung des Betrachters 
anstellen, tatsächlich eine im Hier und Jetzt intendierte Aussage über das Absolute und dessen 
Erreichbarkeit, Darstellbarkeit und Identifizierbarkeit – über Gott als den realen Absoluten, 
ohne dass er thematisch auftaucht oder identifiziert wird? Diese Interpretation ist angreifbar, 
das ist klar.

Die Kathedrale Saint Pierre in Beauvais und der Regensburger Dom
Die Reise führte mich weiter in den Nordosten Frankreichs. Im Rahmen eines hypothetischen 
Projekts über die ästhetische Wirkung von Kirchen in Europa nur eine einzige gotische Kathe-
drale aus Nordfrankreich auszuwählen, ist dreist. Sollte jedoch nur eine gewählt werden, dann 
wäre es die Kathedrale Saint Pierre in Beauvais, 70 Kilometer nördlich von Paris gelegen. In Beau-
vais, einer heute eher verschlafenen Kleinstadt, steht dieser beeindruckende gotische Sakralbau, 
der ursprünglich als die größte und mächtigste, höchste und längste Kathedrale geplant war, die 
jemals gebaut werden sollte. Die Geschichte des Baus ist eine Geschichte des Scheiterns, eines 
mehrfachen Einsturzes und einer letztendlich unvollendeten Kirche. Was wir heute sehen kön-
nen, sind der Chor und das Querschiff. Auf dem Querschiff war noch im 16. Jahrhundert ein 
Vierungsturm mit der unglaublichen Höhe von 153 Metern ausgeführt worden. Damals war es 
das mit Abstand höchste Gebäude der Christenheit und möglicherweise sogar der Welt. Doch an 
Christi Himmelfahrt im Jahr 1573, kurz nachdem die Liturgie alle Gläubigen und Kleriker in 
einer Prozession aus der Kirche herausgeführt hatte, stürzte der Turm auf das Kirchenschiff. Der 

21093_heilige Kunst.indb   20 11.02.25   15:57



21

Chor und das Querschiff wurden zwar wieder erneuert, doch der Vierungsturm wurde nie wie-
der errichtet. Dieser Torso der riesigen Kathedrale, der heute dort zu sehen ist, ist seitdem ständig 
vom Einsturz bedroht. Wer die Kirche betritt, muss unter riesigen Holzkonstruktionen hin-
durchgehen, die zusätzlich kreuz und quer eingefügt wurden, um die Bögen und Säulen zu stüt-
zen, da das Hauptschiff fehlt. Ohne das Hauptschiff kann dieser Bau eigentlich nicht bestehen. 
Der höchste Punkt ist heute ein Arm des Seitenschiffes, die Gewölbehöhe beträgt hier 48 Meter. 
Im Chor sind es etwa 47 Meter. Die Literatur spricht davon – und damit komme ich zu einem 
kurzen Exkurs in die Architektur- und Theologiegeschichte der gotischen Kathedralbaukunst –, 
dass man sich an biblischen Größenangaben orientiert hat. Der Hintergrund ist, dass jede goti-
sche Kathedrale als Realisation des himmlischen Jerusalem auf Erden gebaut wurde. Dies gilt 
besonders für die nordfranzösischen gotischen Kathedralen, die wir vom Typ her auch in 
Deutschland kennen. Die Parlerschule (14. Jahrhundert), die den Kölner Dom und den Prager 
Veitsdom errichtet hat, baute auf ihren Wegen zwischen diesen Baustellen auch den Regensbur-
ger Dom. Diese Bauten folgen alle dem Typus der nordfranzösischen gotischen Kathedralbau-
kunst – im Süden Frankreichs sieht Gotik hingegen ganz anders aus. Der Begriff »himmlisches 
Jerusalem« bezieht sich auf Kapitel 21 der Offenbarung des Johannes. In dieser Passage wird das 
Ich, das hier spricht, vom Engel an die Hand genommen und vor eine Vision des himmlischen 
Jerusalem geführt, das sich gerade auf dem Weg vom Himmel auf die Erde befindet. Diese Bewe-
gung nehmen die Bauherren und Architekten auf, wenn sie das himmlische Jerusalem in jeder 
Kathedrale neu ankommen lassen. In der Offenbarung wird beschrieben, wie dieses himmlische 
Jerusalem aussieht: Es ist ein Diamant, dann heißt es, es ist aus Gold, und schließlich, es ist kom-
plett transparent. Diese Metaphorik wird von den gotischen Architekten aufgegriffen, die einen 
Bau errichten wollen, in dem alles Materielle zurückgenommen wird und pures Licht stattfindet. 
So geschieht der Übergang von der Romanik zur Gotik, was einen enormen ingenieurstechni-
schen Fortschritt darstellt. Während die romanische Kirche große Wandflächen hat, die die sta-
tische Last tragen, werden in der Gotik diese Wandflächen aufgelöst und durch Säulenbündel 
unterstützt, die allesamt verschiedenste Gewölbe tragen. Die Wölbung selbst ist ein wesentliches 
Element der Statik, unterstützt durch ein weit rausragendes Gespinst an Strebebögen und Stütz-
pfeilern im Außenbereich. Die gotischen Architekten konzentrierten sich zunächst ausschließ-
lich auf den Innenraum der Kirche – das äußere Erscheinungsbild war zweitrangig. Ihr Ziel war 
es, den Innenraum als Verwirklichung des himmlischen Jerusalem zu gestalten: je höher, weiter 
und lichtdurchfluteter, desto besser. Dies wurde durch riesige Fensterflächen und minimales 
Mauerwerk erreicht, wobei dieses aus möglichst hellem Stein errichtet wurde. Die in der Litera-
tur erwähnte Höhe von 48 Metern wird auf eine Passage in Kapitel 21 der Offenbarung zurück-
geführt. Dort wird beschrieben, wie ein Engel mit einem goldenen Maßstab die Proportionen des 
himmlischen Jerusalems vermisst. Es stellt sich heraus, dass die Wände 144 Ellen hoch sind, was 
in der Literatur in 48 Meter umgerechnet wurde. Man geht davon aus, dass tatsächlich versucht 
wurde, diese biblische Angabe im Verhältnis eins zu eins oder 450 zu 48 umzusetzen.
Ein Blick in den Chor offenbart einen Abschluss mit eng gestellten Säulen. Aus statischen Grün-
den wurde der ursprüngliche Abstand zwischen den Säulen halbiert, was zu den charakteristi-
schen schmalen, lanzettförmigen Bögen führte. Ursprünglich befand sich hier nur die Hälfte der 
heutigen Säulenanzahl, die sich als unzureichend für die Tragfähigkeit des Baus erwiesen hatte. 
Hinter dem Chorabschluss erstreckt sich ein Chorumgang mit Seitenkapellen und den Chor 
umlaufenden Kapellen, darüber erhebt sich der Obergaden. Im Idealfall wären sämtliche Fenster 

21093_heilige Kunst.indb   21 11.02.25   15:57



22

mit Glasmalereien ausgefüllt. Allerdings existieren nur wenige Kathedralen, in denen dies voll-
ständig umgesetzt wurde, und noch weniger, in denen diese Kunstwerke bis heute erhalten 
geblieben sind. Hohe Kosten, Kriege und Einstürze führten häufig zu Verlusten. Der Obergaden 
wäre mit Glasmalereien gefüllt, und die kleinen, detaillierten Fensterfelder zwischen den Bleifas-
sungen würden Szenen biblischer und heidnischer Themen zeigen. Ähnlich wie in Regensburg 
könnte hier ein Zyklus des Lebens Jesu oder Mariens dargestellt sein. Von Maria weiß die neutes-
tamentliche Schrift ja herzlich wenig, aber schon in urchristlicher Zeit beginnt die Legendenbil-
dung und bereits die byzantinische Kunst thematisiert das Leben Mariens. Die Chora-Kirche in 
Konstantinopel verfügt über einen wunderbaren Marienzyklus. Sie ist vollständig mit Fresken 
und Mosaiken ausgestattet, die seltene Szenen aus dem Leben Mariens darstellen, über die die 
neutestamentlichen Schriften nicht berichten. Im Mittelpunkt steht die Szene, in der Maria ihre 
ersten Schritte macht, wunderbar dargestellt. Warum ist diese Szene so bemerkenswert? Weil in 
der Legende Maria ihre Schritte bereits in sehr jungem Alter macht, lange bevor ein Mensch 
normalerweise dazu in der Lage ist. An den Seitenrändern sind ihre Eltern Joachim und Anna zu 
sehen, während Maria, obwohl noch klein, schon wie eine erwachsene Person dargestellt wird 
und völlig autark agiert. Es werden also im Allgemeinen das Leben Mariens oder der Stammbaum 
Jesu (Mt 1,1-17) von Abraham her oder andere Szenen aus dem Alten und Neuen Testament darge-
stellt, so wie es im Regensburger Dom zu sehen ist. Die Fenster im Chor und im Seitenschiff sind 
zum Teil außergewöhnlich gut erhalten und hinterlassen einen großen Eindruck. Sie sind umfas-
send dokumentiert und restauriert. Der Dom ist niedriger als oft angenommen, dennoch sind 
auch hier einzelne Szenen aus dem unteren Kirchenraum nicht erkennbar. Warum ist das so? 
War es den Bauherren egal, ob die Bilder erkennbar sind oder nicht? Bildzyklen existierten 
bereits vor der Gotik. Die romanischen Kirchen waren an den Wänden entlang ausgemalt. Auch 
fand die Glasmalerei schon ihren Anfang. Die thematische Ausrichtung dieser Wandmalereien 
kann man zusammenfassen unter dem hergebrachten Begriff der biblia pauperum, der Heiligen 
Schrift für die Armen, für diejenigen, die nicht lesen und schreiben konnten. Und das war ein 
Prozentsatz von weit über 50. In diesen Bildern werden biblische Geschichten ähnlich wie in 
heutigen Comics dargestellt. Besonders in den spätgotischen Malereien ist eine comicähnliche 
Dynamik zu erkennen. Diese bildliche Darstellung der Heilsgeschichte diente der Katechese 
ohne direkten Rückgriff auf das Evangelium. In der Gotik wanderte diese Funktion in die Fenster. 
Während die unteren Bereiche noch dieser Intention folgten, veränderte sich die Funktion der 
Bilder in den oberen Fensterbereichen. All diejenigen, die die Kirche aufsuchten, waren in diese 
Welt integriert, so dass ihnen die Bedeutung dieser Darstellung grundsätzlich bekannt war. Auch 
ohne jedes einzelne Motiv zu erkennen, wussten sie, dass Szenen aus der Heiligen Schrift oder der 
christlichen Legendentradition abgebildet waren. Die Idee der Luzidität des Baus erreicht in den 
Obergaden eine neue Dimension: Selbst wenn die genauen Darstellungen nicht erkennbar sind, 
ist das Wissen um ihren heiligen Charakter präsent. Das könnte man als Intention vermuten, 
dass es den Initiatoren darum ging, auch den Obergaden bis auf diese Höhe von knapp 40 Metern 
mit Darstellungen des Heiligen zu füllen, nicht um diese Darstellung identifizieren zu können, 
sondern um gewissermaßen das Licht, das aus der profanen Welt in diesen Sakralraum fällt, im 
Durchgang durch diese Fenster zu heilen, zu kaufen gewissermaßen. Und was kommt davon bei 
uns an? Je nach Stellung der Sonne oder je nach Wolkenfreiheit des Himmels: Farbfelder auf den 
Säulen und auf den verbliebenen schmalen Mauerbändern. Etwa eine Marienfigur aus Notre 
Dame de Paris oder was in den Farbfeldern eben noch zu erkennen ist – ganz ungewollt wird hier 

21093_heilige Kunst.indb   22 11.02.25   15:57



23

sozusagen schnell ein Tigersprung durch die Jahrhunderte vollzogen. Oben sind figürliche, 
gegenständliche Darstellungen und unten ist die reine Abstraktion. Auch das könnte aufgenom-
men werden in unsere Frage nach der Darstellung des Undarstellbaren. Aber klarerweise ist das 
eine sehr weitgehende Spekulative. Es wird etwas dargestellt. Der Sinn dieser Darstellung ist aber 
nicht, das Dargestellte erkennen zu können, sondern sozusagen durch das Thema der dargestell-
ten Szenen des Heiligen eine spirituelle Wirkung auszulösen: die Heiligung des Lichts.

Die heilige Kommunikation
Auf zwei Bildern des Malers Giovanni Bellini (um 1430–1516) komme ich im Kontext der Darstel-
lung von Undarstellbarem immer wieder zurück: zum einen auf das Triptychon der Sakristei der 
Frari-Kirche in Venedig von 1488 – Bellini ist ein venezianischer Maler, der fast alles, was er 
gemalt hat, in Venedig geschaffen hat –, zum anderen ein Bild, das in der Kirche San Zaccaria 
hängt und auch für diese entstanden ist, zu Anfang des 16. Jahrhunderts, also einige Jahre später, 
und es trägt den Namen »Sacra Conversazione«, heilige Kommunikation (Abb. 1). Diese beiden 
Bilder verbindet nicht nur, dass sie vom selben Künstler stammen, sondern auch ihr Bildtypus. 
Ein Triptychon oder ein Polyptichon – also ein Altarretabel, das aus mehreren Bildern, mindes-
tens drei, zusammengefügt ist – stellt im Falle des Triptychons drei heilige Figuren nebeneinan-
der. Die Zusammenstellung der Drei ist gewissermaßen nicht Teil der künstlerischen Intention, 
sondern unterliegt äußeren Umständen, manchmal Zufällen. Es geht um die Frage, welches Pat-
rozinium die jeweilige Kirche hat, für die der Altar entstanden ist, oder welche Seitenpatrozinien 
dort vorhanden sind. Weiterhin geht es um die Frage, welche Heiligen von den Stiftern verehrt 
wurden. Diese Zusammenstellung ist relativ zufällig und für den Typus des Triptychons unwich-
tig. Aber dann passiert etwas Neues: Bellini gilt als Erfinder des Bildtypus’ der »Sacra Conversa-
zione«. Wie gelangte er zu diesem? Künstlerisch, indem er schlicht und ergreifend die Heiligen-
figuren, die zuvor auf unterschiedliche Bildtafeln verteilt waren, auf einer einzigen Bildtafel 
zusammen bringt.
Bellini trifft damit eine ästhetische Aussage. Und diese Aussage erschließt sich, wenn die Stellung 
der Figuren zueinander in Verbindung gesetzt wird mit dem Titel »Heilige Kommunikation«. 
Keine dieser Figuren ist in Kommunikation mit einer anderen Figur dargestellt, und Bellini malt 
mehrere solcher so gestalteten Bilder. Später nehmen Andere dieses Konzept auf, bis in der Hoch-
renaissance, in Manierismus und Barock die Künstler, die an diesem inzwischen durchgesetzten 
Bildtypus der »Sacra Conversazione« arbeiten, die Heiligenfiguren in ihrer Darstellung ins 
Gespräch miteinander bringen. Sie wenden sich zu, sie debattieren miteinander. Und mit diesem 
späteren Schritt wird das Konzept der »Sacra Conversazione« aufgegeben. Worum es hier aber 
eigentlich geht, ist gerade die Spannung zwischen dem Dargestellten und dem Fakt, dass nichts 
an Kommunikation dargestellt wird. Heilig oder absolut ist die Kommunikation in der Weise, 
dass sie gar nicht erst durchgeführt wurde. Sie ist wie von selbst als himmlische Kommunikation 
gedacht. Absolut wäre eine Kommunikation, die wir gar nicht mehr betreiben, zu der wir uns 
nicht aufraffen und in die wir nichts investieren müssten, die einfach möglich ist. Man kann so 
etwas erleben, nämlich in der Liturgiefeier. Diese besteht im Wesentlichen aus an Gott adressier-
ten Gebeten. Das ist das wesentliche Material der Kommunikation, aus dem die Liturgie besteht: 
Bittgebete, Gedankengebete, Schuldbekenntnisse, vielleicht Klagerufe, Lobpreisungen. Aber 
glaubt denn irgendjemand, dass Gott diese Kommunikation braucht, dass wir ihm irgendetwas 

21093_heilige Kunst.indb   23 11.02.25   15:57



24

mitteilen müssten? Das ist völlig unnötig. Und trotzdem kommunizieren wir sie, obwohl wir 
allzu selten in unseren Erfahrungen dahin vordringen, eigentlich deswegen, weil die völlige Ent-
lastetheit dieser Kommunikation – wir müssen nichts tun – uns in den Stand versetzen könnte, 
uns selber zu erfahren als die, die mit Gott kommunizieren, als eine Art Subjektvollzug, ein reli-
giös geprägter Subjektvollzug. Das wird hier angespielt, denn das ist hier nicht in einem gemisch-
ten Kontext, sondern in einem himmlischen Kontext situiert, auch wenn idealtypischerweise ein 
Raum, der uns vertraut sein könnte, nachgebildet ist.

Ich habe nichts zu erzählen
Die letzte Station ist nicht mehr auf Bilder, sondern auf Text bezogen. Judith Hermann (*1970), 
eine Berliner Schriftstellerin, die in den 1990er Jahren mit großem Erfolg mit einem Erzählband 
»Sommerhaus, später« debütiert hat, hielt 2022 in Frankfurt an der Goethe-Universität Poetik-
vorlesungen – in einer festen Einrichtung, in der schon Ingeborg Bachmann (1926–1973) gelesen, 
Paul Celan (1920–1970) seine Theorie der Dichtung vorgetragen hatten. Darum geht es in einer 
Poetologie: um die Theorie. Judith Hermann ist sich ganz treu geblieben. Sie hat einen Band mit 
Erzählungen oder erst einmal eine Vorlesungsreihe mit Erzählungen vorgetragen, in die sie Refle-
xionen über ihr Schreiben eingeflochten hat. Sie hat gewissermaßen die Stoffe, die sie schon 
erzählt hat, noch einmal durchgemustert und hier zum Teil anders neu nacherzählt. Und bei 
dieser neuen Sichtung, bei dieser Revision ihrer Erzählwelt (und zwar so, dass sie von Anfang an 
deutlich gemacht hat, dass die Erzählstoffe alle in ihrem biografischen Erleben letztlich veran-
kert sind, auch wenn es nicht das ist, was man heute Autofiction nennt) ist mir etwas aufgefallen. 
Sie schreibt: »Ich stelle fest, dass Schreiben immer bedeutet, gleichzeitig zu zeigen und zu verber-
gen.« Was meint sie damit? Mehrfaches. Zum einen will sie damit sagen, dass in ihren Erzählun-
gen immer etwas eine Dimension des für sie selber Unzugänglichen ist, an das sie selber nicht 
herankommt. Und die zweite Intention ist, dass sie beim Zeigen auch gleichzeitig verbergen will, 
dass es ihr darum geht, das, was sie erzählt, den Gegenstand des Erzählens, zu schützen. Sie 
berichtet davon, dass sie mit einem Bekannten, der professioneller und künstlerischer Fotograf 
ist, einen Auftrag bekommen hat, in einer ostdeutschen Provinz ein Museum zu fotografieren, 
dass sie mit ihm in diesem Museum unterwegs ist, spätnachmittags, freitags, im Winter. Die Hei-
zungen sind runtergefahren und sie stellen plötzlich fest, dass der Nachtwächter schon durchge-
gangen, das ganze Museum abgeschlossen ist. Und sie richten sich schon darauf ein, ein Klausur-
wochenende wider Willen durchleben zu dürfen. Und in dem Zusammenhang fällt auch der 
Titel, den Sie für das Buch und die ganze Vorlesungsreihe gewählt hat – die weibliche Figur, mut-
maßlich Judith Hermann, sagt im Rückblick auf dieses Wochenende zum Fotografen: »Wir hät-
ten uns alles gesagt«. Dass dieser Titel eine Anspielung auf einen anderen Roman der letzten Jahre 
ist, der kürzlich verfilmt wurde – nämlich den Debütroman von Daniela Krien (*1975), einer 
anderen ostdeutschen Schriftstellerin – ist bekannt. »Irgendwann werden wir uns alles erzählen« 
heißt dieser Band, und bei Krien ist dieser Titel oder dieser Satz ein Zitat von Dostojewski. Bei 
Fjodor Michailowitsch Dostojewski (1821–1881) erscheint das als eine eschatologische Vollen-
dungsbotschaft. Irgendwann, in der Vollendung, wird es nichts mehr Verborgenes geben. Es wird 
auch keine Notwendigkeit mehr geben, etwas zu verbergen. Alles wird offen erzählt werden. Bei 
Krien wird das hineingeschrieben in das erzählte Erleben einer unmöglichen und auch harten 
Liebesgeschichte. Und bei Hermann ist der Irrealis entscheidend: Wir hätten uns alles erzählt, 

21093_heilige Kunst.indb   24 11.02.25   15:57



25

aber es ist nicht dazu gekommen. Und so operiert sie auch, so schreibt sie. Es gibt einen Moment 
des Unzugänglichen oder des bewussten Verbergens in ihren Erzählungen. Und weil das so ist, 
kann sie alte Stoffe auch noch einmal neu erzählen. Und sie illustriert dies, vor allem diesen 
Moment des Schutzes in der Szene mit dem Fotografen im Museum. In diesem Museum hängt ein 
wahrscheinlich nicht besonders wertvolles Genrebild aus dem 18. Jahrhundert. Thema des Bildes 
ist die Darstellung der Erschießung des letzten Wolfes in irgendeiner Region. Ein aktuelles 
Thema: Sogar eine grüne Umweltministerin will den Abschuss von Wölfen wieder erleichtern. 
Und Judith Hermann spielt nun mit Folgendem: Das Bild ist so alt und verdreckt und verrußt, 
dass man den Wolf gar nicht mehr sehen kann. Man sieht diesen aber dann auf dem Foto, weil die 
Fotografie offensichtlich die einzelnen Momente viel deutlicher hervorhebt, als es das bloße Auge 
erfüllen kann. Und sie sagt dann in ihrer Reflexion auf dieses Erlebnis: »Ich möchte so erzählen, 
dass der Wolf nicht erschossen wird.« Der Wolf ist die Metapher für das, was erzählt wird, und 
das Erzählte soll nicht aus dem Halbdunkel gerissen werden, und sozusagen auch nicht getötet 
werden. Interessanterweise hat diese Schutzfunktion, die Intention, wahrscheinlich damit zu 
tun, dass ihr Erzählen, ihr Schreiben eben doch autobiografisch imprägniert ist. Sie arbeitet ganz 
ohne Theorieballast, aber man kann dieses Schreiben durchaus auch als psychoanalytisches Sch-
reiben lesen – allerdings nicht im Sinne Freuds, der Aufdeckung von allem, sondern des diskreten 
Umgangs mit dem, was vielleicht nicht zu sehr in den Vordergrund gezogen werden soll. Und in 
dem Zusammenhang kommt sie auf einen Vorwurf zu sprechen, der ihr in einer Rezension 
gemacht worden ist, der lautete: »Sie kann nicht schreiben, und sie hat nichts zu erzählen«. Und 
im zweiten Fall bejaht sie und sagt: »Das stimmt! Ich habe nichts zu erzählen, oder, anders gesagt, 
das, was ich eigentlich erzählen müsste oder wollte, kann ich nicht. Ich kann nur erzählen davon, 
dass ich das Eigentliche nicht erzählen kann.« 
Das Undarstellbare: »Ich habe nichts zu erzählen, weil ich das, was ich eigentlich zu erzählen 
habe, nicht erzählen kann. Aber ich kann davon erzählen, dass ich das Eigentliche nicht erzählen 
kann.« Dieses Verschweigen des Eigentlichen zieht sich durch alle Texte.
Judith Hermann ist ganz unverdächtig mit Blick auf Religion. Ich wüsste nicht, dass sie sich in 
Interviews oder in Texten bis zu diesem Buch in irgendeiner Art der Anmutung religiös zu sein, 
»schuldig« gemacht hätte. Die Sätze denkt sie sich nicht aus, sie überfallen sie. Und dann – das ist 
auch ein Wort von ihr – packt sie die Sehnsucht danach, die Geschichte zu finden, die zu diesem 
Satz gehört. Und es kann sein, dass – wenn die Geschichte was wird – der Satz am Ende gar nicht 
vorkommt, auch wieder verborgen bleibt. Das Ganze kann man als einen Zusammenhang einer 
profanen, also gar nicht religiös konnotierten Offenbarung auffassen. Ich denke mir nicht etwas 
aus, sondern etwas kommt in mir hervor und ich kann das, was kommt, anerkennen als etwas, 
was mich überzeugt, in dem ich mich wiederfinden kann, mit dem ich arbeiten kann. Und dafür, 
dass sie so schlicht erzählt, dass der eine Rezensent ihr vorwirft, sie könne gar nicht erzählen, 
zeigt sich hier, die Poetikvorlesungen im Hinterkopf behaltend, wie anspruchsvoll dieses Erzäh-
len ist. Die Referenzgröße sind Erzähler wie Ingo Schulze (*1962) oder Ernest Hemingway (1899–
1961) und die klassische Tradition der US-amerikanischen Short Story. Und so unscheinbar das 
Erzählen auch daher kommt, es ist so komplex und voraussetzungsreich, durchzogen von einem 
Bewusstsein dafür, dass der eigentliche Motor des Erzählens, das Aufdecken des Eigentlichen ist. 
Und genau so funktioniert dann die Erzählung. Dann kann man sich fragen, mit Blick auf die 
Stationen, vor allem die mittleren Stationen, die wir heute durchlaufen haben: Warum geschieht 
solche Kunst? Die Antwort scheint klar zu sein: Sie vollzieht sich, sie ereignet sich in ihrem Schei-

21093_heilige Kunst.indb   25 11.02.25   15:57



26

tern oder in ihrer Verschiebung innerhalb des Dargestellten und des Darstellbaren mit Blick auf 
den letztlich angezielten Gott. 
Die klassische Theologie des Mittelalters unterscheidet zwischen zwei Dimensionen, von einem 
so  genannten Formalobjekt und einem so  genannten Materialobjekt. Das Materialobjekt ist 
immer das jeweilige Thema. Welches ist das zweite? Das Formalobjekt ist die Perspektive, in die 
jede Thematisierung von irgendeinem Gegenstand gefügt ist. Gott ist das formale Objekt von 
allem, egal welches Materialobjekt betroffen ist. Vielleicht ist dies mutatis mutandis auch auf die 
mittleren beiden Stationen anwendbar. Aber wie funktioniert dies bei Judith Hermann? Sie 
schreibt ja nicht als christliche Schriftstellerin. Ich vermute, es ist sozusagen die Dichte der Wirk-
lichkeit selbst, die sie zugleich erreichen will und von der sie weiß, dass sie sie nicht erreichen 
kann oder dass sie sie schützen muss. Was für Judith Hermann kein Thema sein muss, ist aus 
theologischer Wahrnehmung ein Zusammenhang: Wenn es Wirklichkeit schlechthin ist, mit 
der sich eine Schriftstellerin wie Judith Hermann auseinandersetzt, dann ist die Wirklichkeit 
schlechthin die wirkliche Wirklichkeit, die theologische Wahrnehmung, Gott.

21093_heilige Kunst.indb   26 11.02.25   15:57


