Neo C.
Tierbefreiung braucht
Antikapitalismus

Ein Pladoyer fiir Radikalitat in der Tierfrage

UNRAST



Saulen der Transformation

Es gibt viele Uberlegungen dariiber, wie >wir< >uns< aus
der Lage, in die >wir< >uns< gebracht haben, befreien
kénnen und was danach Besseres kommen kann. Die
Hervorhebung der Personalpronomen deutet schon an,
wie kompliziert die Situation ist. Menschen tragen indi-
viduell unterschiedlich viel Verantwortung fur die Kata-
strophen der Gegenwart und Zukunft. Auch die Auswir-
kungen, die lingst da sind und in absehbarer Zeit weiter
tiber >uns< hereinbrechen werden, treffen lingst nichtalle
Menschen gleichermafien. Etwas tendenzios gesagt, sind
es die reichen und michtigen Menschen, die iiberpropor-
tional stark zum Beispiel zur Klimakatstrophe beisteuern,
gleichzeitig aufgrund ihrer gesellschaftlichen Position
aber am chesten ihren Folgen ausweichen kénnen. Diese
Tendenz ist skalierbar auf Regionen, Linder und Konti-
nente und deren Verhiltnisse zueinander.

Die sogenannte zivilisierte Welt zwingt ihre Sub-
jekte wie Institutionen in die Determinanten des Ka-
pitalismus, weist ihnen dabei aber verschiedene und in
letzter Konsequenz antagonistische Positionen zu. Es
gibt keinen Reichtum ohne Armut, es gibt keine Regie-
rung ohne Regierte und es gibt keinen Mehrwert ohne
Lohnarbeit. Betroffen vom Kapitalismus sind alle unter
kapitalistischen Bedingungen lebenden Lebewesen, aber
die Realitit der Subjekte unterscheidet sich erheblich. Es
gibt deshalb auch kein >Wir<, das >unseren< Planeten

71



ruiniert, sondern cin System, dessen Triebfeder die Ver-
wertung von Wert ist und das einige Menschen davon
profiticren lisst, wihrend andere darunter leiden - in
Abstufungen natiirlich. So viel erst einmal zu der Idee,
die Menschheit als Kollektiv sei in der Verantwortung,
etwas zu verdndern. Es gibt so wenig ein Menschheits-
kollektiv auf der Erde wie es das Volk einer Nation gibt.
Was es aber gibt und was sehr real ist, sind Konkurrenz
und divergierende Interessen. Beides ist in die DNA
des Kapitalismus eingeschrieben und sorgt dafiir, dass
die Welt sich in einem entsetzlichen Zustand befindet.
An dieser Stelle liefle sich eine umfassende Liste des
Elends aufstellen, die diese Streitschrift um einige Seiten
verlingern wiirde. Stichworte und Schlaglichter sollen
aber ausreichen, um die Richtung zu skizzieren: Kriege,
patriarchale Gewalt, Tierausbeutung, Extraktivismus,
Klimakrise, Faschismus, Hunger, Uberwachung, Ent-
fremdung u.v.m.

Ich bin, seitdem ich mich offen zum Anarchismus
bekenne, sehr hiufig schon gefragt worden, wie ich mir
eine herrschaftsfreie Welt denn vorstellen wiirde und ob
ich nicht Angst hitte, dass alles in Chaos und Gewalt
versinke. Meine Antwort darauf war stets: »Der Zu-
stand, den du befiirchtest, beschreibt unsere Gegenwart
doch eigentlich sehr gut. Sieh dich doch mal um in der
Welt: Das, was du fiirchtest, ist fiir viele Menschen lingst
Realitit. Und zwar nicht wegen der Abwesenheit von
Herrschaft, sondern aufgrund ihres Vorhandenseins.«

Ich bin mittlerweile an dem Punkt, mir einzugeste-
hen, dass die Dystopie der Zustand ist, der die Welt
beschreibt. Wenn ich eine Welt skizziere, wie ich sie mir
wiinsche, d.h. auf der Basis von Kooperation, Solidaritit

72



und Subsistenz und diesen grobschlichtigen Entwurf
dann konfrontiere mit dem objektiven Zustand des Pla-
neten, dann kann ich zu keinem anderen Schluss mehr
kommen. Natiirlich gilt: >schlimmer geht immer< — aber
das, was ist, ist wahrlich schlimm genug. Dieser Schritt,
d.h. die Akzeptanz ciner Dystopie, die nicht im Kommen
begriffen, sondern schon da ist, stelle ich an den Anfang
aller Transformationsiiberlegungen.

Angesichts einer solch diisteren, in meinen Augen
aber realistischen Diagnose stellt sich natiirlich die Fra-
ge, was zu tun bleibt, wie und ob das eigene politische
Handeln sich tiberhaupt irgendwie in den Dienst der
Transformation stellen lisst. Ich méchte im Folgenden
einige Siulen benennen, von deren Realisierung bzw.
Praktizierung ich mir am chesten erhoffe, dass sie einen
Beitrag zur Transformation in eine fiir alle Lebewesen
lebenswertere Welt leisten konnen. Wer auf den kom-
menden Seiten einen konkreten Gesellschaftsentwurf
erwartet, den*die muss ich mit dem Hinweis auf das eben
beschriebene Problem enttiuschen, dass sich eine Utopie
nicht konkret entwerfen lisst, sondern sie im Kollektiv
durch progressives Denken und Handeln praktisch ent-
stehen muss.

Erste Saule: Direkte Aktion

In einer Welt des Elends muss bei allen, die sich dieses
Umstandes bewusst sind, der empathische Imperativ
gelten: Verhindere Leid, wo du kannst, und gehe dafir
dorthin, wo es entsteht. Natiirlich triumen wir von einer
Gesellschaft, in der die strukturellen Ursachen fiir das
Elend und dessen Reproduktion aufgehoben sind, aber

73



die Anerkennung der Realitit als Dystopie beinhaltet,
nicht auf ein besseres Morgen zu warten, sondern im
Hier und Jetzt Schadensbegrenzung zu betreiben. Fur
diejenigen Individuen, die von direkten Aktionen pro-
fitieren, ist es irrelevant, wie die Welt morgen aussicht.
Fiir sie kann eine direkte Aktion bedeuten, dem Elend
der heutigen Welt zu entkommen. Die Perspektive, von
der aus die Rettung einzelner Leben in einem System,
das Tode im Akkord produziert, nur die Bekimpfung
von Symptomen darstellt, muss zuriickgewiesen werden.
Jedes gerettete oder verbesserte Leben ist auch dann
wertvoll, wenn das Grofle und Ganze davon unberiithrt
bleibt. Fiir die Tierbewegung bedeutet das, so viele Tiere
wie moglich aus ihren Hoéllen zu holen. Vorher gilt es si-
cherzustellen, dass sie einen geeigneten Betreuungsplatz
bekommen. Unterstiitzt zu diesem Zweck Lebenshofe
monetir oder durch eure Arbeitskraft. Seid solidarisch
mit Menschen, die Leben retten wollen, erwischt werden
und Repressionen erfahren. Seid solidarisch mit Men-
schen, die lebensverachtende und lebensvernichtende
Infrastruktur zerstéren. Direkte Aktion heiflt, darauf
zu verzichten, sich durch irgendwen oder irgendwas
legitimieren zu lassen und stattdessen auf sich und sein
Gewissen zu horen. Direkte Aktion ist die Ubersetzung
der emotionalen Empérung in Handlung. Neben der
existenziellen Bedeutung direkter Aktionen fir die-
jenigen Individuen, die durch sie gerettet, befreit und
geschiitzt werden, sind sie eine notwendige Quelle der
Selbstwirksamkeit. In direkten Aktionen macht das
Individuum den Unterschied, hier fallen Aktion und
Resultat zusammen und wir erleben die Kausalitit des
Handelns. In der direkten Aktion verliuft sich das, was

74



getan wird, nicht ins Unbestimmte der Zeit. Es miissen
keine Spekulationen dariiber angestellt werden, wie
wirkungsvoll und zielfithrend eine Methode war, weil
das Ergebnis in Form einer unmittelbaren Verbesse-
rung vor Augen steht. Es lasst sich Kraft schopfen aus
direkten Aktionen, weil das Handeln in ihnen ohne
Umwege das adressiert, was zu schaffen macht. Direkte
Aktion ist gelebte Negation. Direkte Aktionen sind der
Mittelfinger unter den Strategien und gleichzeitig so
viel mehr fir alle, in deren Namen sie geschehen. Und
auflerdem — aber das ist wahrlich nicht notwendig, um
direkte Aktionen als Teil der Transformation zu begrei-
fen, denn das sind sie schon >an sich< — lassen sich die
Resultate direkter Aktionen durchaus dafiir nutzen, um
iiber die bestehenden Verhiltnisse hinauszuweisen. Ein
Bekenner*innenschreiben, das die Beweggriinde fur die
Tat erliutert, ein Video von befreiten Tieren, die erstmals
das Sonnenlicht genieflen kénnen, oder die medienwirk-
same Blockade eines Schlachthofes: Das alles konnen
Elemente scin, die das Neue schon antizipieren und es
vorstellbar werden lassen, es skizzieren oder zumindest
als Verneinung des Bestehenden konturieren.

Direkte Aktionen bzw. das, was ich darunter verstehe,
sind aber kein Freifahrtschein fiir Gewalt: Meiner Mei-
nung nach ist der Mafistab immer die Frage, inwieweit
die Aktion sich mit dem vertrigt, was mich zu ihr ver-
anlasst. Wenn mich das mitempfundene Leid und Elend
dazu treiben, davon betroffenes Leben zu retten, dann
sollte das Mittel meiner Wahl keines sein, das seinerseits
Leid und Elend erzeugt. Oder in anderen, insbesondere
in anarchistischen Kreisen oft verwendeten Worten: Im

Mittel sollte das Ziel erkennbar bleiben.

75



Zweite Saule: Prafiguration

In dem Kapitel »Zwischen Moralphilosophie und Kon-
sumkritik« wird die Vorstellung problematisiert, der
individuelle Lebensstil und das subjektive ethische Be-
wusstsein (allein) seien der Schliissel zur gesellschaftli-
chen Transformation. Dass diese Problematisierung ihre
Berechtigung hat, dafiir spricht mitunter die Macht der
objektiven Verhiltnisse, in denen wir leben, und die Un-
gleichheit unserer individuellen Moglichkeiten, an ihnen
etwas zu indern. Dennoch ist es freilich nicht irrelevant,
wie wir uns als Individuen verhalten. Gerade im Hinblick
auf unser Verhalten gegentiber Tieren macht es natiirlich
einen Unterschied, ob eine Person Letztere als Lebens-
mittel oder Lebewesen, d.h. als Objekt oder Subjekt be-
trachtet. Die vorausgegangene Kritik der Konsumkritik
sollte vor allem dazu dienen, die Systemfrage aufzuwerfen
und eine materialistische Perspektive ins Spiel zu bringen;
sie ist indes aber kein Plidoyer dafiir, dass es egal wire,
was wir konsumieren und welchen Lebensstil wir pflegen.
Wem cine andere Welt vorschwebt, der tut gut daran,
sie im eigenen Verhalten vorwegzunehmen - wichtig
scheint mir nur, dass wir in Anerkennung unterschiedli-
cher Voraussetzungen fehlertolerant gegeniiber unseren
Genoss*innen und uns selbst bleiben.

Besonders wertvoll im Sinne einer transformativen
Absicht ist eine Vorwegnahme des Angestrebten dort,
wo bereits eine Skalierung stattfindet und sich die gelebte
Veridnderung nicht aufs Individuum beschrinkt. Damit
meine ich kollektive Projekte, die im Idealfall sogar geoff-
net sind fiir Menschen, die noch nicht Teil der Bewegung
sind. Vegane Nachbarschaftscafés, in denen es neben

76



allgemeinem Austausch auch noch kostenlose Rechtsbe-
ratung, Hausaufgabenhilfe und ein Umsonstregal gibt,
konnten zum Beispiel Orte sein, die ein solidarisches
Zusammenleben erfahrbar machen und so Menschen in
Kontakt mit emanzipatorischen Ideen bringen. Aber das
ist natiirlich nur ein Beispiel, und mir ist bewusst, wie
herausfordernd die Installation und Aufrechterhaltung
solcher Orte ist. Aber es gibt sie bereits, und je mehr es
werden, desto besser. Vorstellbar ist, dass diese einzelnen
Inseln der Solidaritit und der Negation des Bestehenden
sich vernetzen, sodass ein Geflecht des Neuen im Alten
entsteht.

Diese Orte sind aber nicht allein wichtig, um das
zu beginnen, was sich gesellschaftlich flichendeckend
durchsetzen soll. Uber diesen Aspekt hinaus sind diese
Orte natiirlich auch Schutzriume fir die geschadigten
Subjekte dieser lebensfeindlichen Gesellschaft. Sie dienen
auch dazu zu regenerieren, zu entspannen, zu organisieren
und Pline zu schmieden. In diesem Sinne erfiillen sie
eine Doppelrolle: Sie sind prifigurativ und experimentell,
helfen uns aber gleichzeitig dabei, uns zurtickzuziehen, zu
regenerieren, Kraft zu tanken und neu anzugreifen.

Projekte solcher Art, d.h. Orte, die einen Gegenent-
wurf zur bestchenden Gesellschaft darstellen und jener
dadurch ihre eigene Verinderbarkeit vor Augen fiih-
ren, lassen sich auch verstehen als Vorbereitung auf das
vielleicht Unvermeidbare: Angesichts der fortschreiten-
den Klimakatastrophe und der mit ihr einhergehenden
Tendenz zur autoritiren gesellschaftlichen Formierung
ist lingst nicht mehr pessimistisch, wer Schlimmstes
erwartet. Es ist realistisch, davon auszugehen, dass in
den kommenden Jahrzehnten grofle Umwilzungen statt-

77



finden, auf die es sich vorzubereiten gilt. Wenn es drauf
ankommt, braucht es neben antiautoritiren Angeboten
auch die praktische Fihigkeit, dieselben umzusetzen. Das
will erprobt sein, wenngleich — auch darauf wurde bereits
aufmerksam gemacht — vieles erst im Verinderungspro-
zess selbst entstehen kann. Trotzdem ist es sicher sinnvoll,
bestmoglich geschult in solidarischen Umgangsformen
zu sein, sobald es ernst wird. Und auch Skills, die uns
unabhingig machen von der industriellen Infrastrukeur,
sind absolut notwendig. Sie zu erlernen, ist jetzt die Zeit.

In der Hoffnung, mich mit Folgendem nicht der Prep-
per-Ideologie verdichtig zu machen, mochee ich doch auf
den Wert der (relativen) Unabhingigkeit in Reprodukti-
onsfragen aufmerksam machen. Natiirlich ist damit niche
gemeint, sich kopflos mit irgendwelchen Gegenstinden
einzudecken und in einem selbstgebauten Bunker auf
die Apokalypse zu warten. Aber sich Wissen daritiber
anzueignen, wie sich Boden kultivieren lisst, welche
Wildpflanzen essbar sind und wie sich Trinkwasser rei-
nigen lisst, scheint mir angesichts der Schatten, die eine
in der Zerstorung begriffene Welt vorauswirft, nicht von
Nachteil zu sein. Auch ein geschulter Orientierungssinn,
die Fahigkeit zur Stromerzeugung oder medizinisches
Grundwissen sind in diesem Zusammenhang zu nennen.

Als prifiguratives Projekt hinsichtlich unseres Um-
ganges mit Tieren sind gewiss in erster Linie Lebenshéfe
von Bedeutung: Zwar sind sie einerseits Symptom einer
tierausbeutenden Gesellschaft, in der einige wenige Indi-
viduen das Gliick haben, verschont zu bleiben, wihrend
ungezihlte Artgenossen industriell ermordet werden —
insofern sind sie eine Rebellion der Empathie in einer
Welt der Grausamkeit. Thr Wert als ein Ort, an dem die

78



Uberlebenden »>sein< diirfen, ohne eine iiber sich selbst
hinausweisende Funktion zu haben, steckt andererseits
aber gerade deshalb voller utopischer Energie. Abgeschen
davon, dass es den Tieren ermdoglicht wird, ein im Rah-
men der objektiven Méglichkeiten arttypisches Leben
jenseits der eigentlich fiir sie bestimmten Tierholle zu
fithren, sind Lebenshofe auf einer abstrakteren Ebene
geradezu ein Fremdkorper in einer kapitalistisch orga-
nisierten Welt, in der alles Leben an Leistung und Wert
bemessen wird.

Nicht nur sind die Tiere hier als das erlebbar, was
ihnen die kapitalistische Produktion streitig machen
wollte, d.h. in ihrer Individualitit, eben als >Individu-
en<; vielmehr ist der Lebenshof eine Umgebung, dessen
Zweckbestimmung er selbst ist. Er ist nicht Mittel zur
Kapitalakkumulation und die auf dem Lebenshof leben-
den Tiere sind keine Investitionen. Der Lebenshof ist
weder Manufaktur noch Fabrik, er ist da als ein Hof des
Lebens, nichts weiter.

Wihrend Tiere in den endlosen Einrichtungen der
Tierindustrie unter dem erwachsenen Blick biirgerlicher
Subjekte nur als Ware erkannt werden, scheint es so, als
entsprange der Lebenshof der unvoreingenommenen
kindlichen Betrachtung. Adorno hilt in seinem ein-
hundertsechsundvierzigsten Aphorismus der Minima

Movralia test:

»Vollends beruht das Verhiltnis der Kinder zu den Tieren
darauf, daff die Utopie in jene sich vermummt, denen Marx
es nicht einmal gonnt, dafl sie als Arbeitende Mchrwert lie-
fern. Indem die Tiere ohne den Menschen irgend erkennbare

Aufgabe existieren, stellen sie als Ausdruck gleichsam den

79



cigenen Namen vor, das schlechterdings nicht Vertauschbare.
Das macht sie den Kindern lieb und ihre Betrachtung selig.
Ich bin ein Nashorn, bedeutet die Figur des Nashorns«
(Adorno 1983:306).

Nun werden sich zugegebenermafien nicht allzu viele
Nashérner auf Lebenshéfen finden, aber darum geht es
natiirlich nicht. Was dieser Auszug aus dem Aphorismus
Kaufmannsladen zum Ausdruck bringt, ist, was den
Lebenshof als utopischen Ort auszeichnet: Hier diirfen
Tiere sie selbst sein, fiir sich stehen und existieren nicht
unter der Direktive, menschlichen Zwecken gentigen zu
miissen. Hierin ist das priiﬁgurative Moment auszuma-
chen: es ist die Freiheit vom Zwang der Verwertung. All
das darf natiirlich nicht dariiber hinwegtiuschen, was
es heiflt, unter weiterhin kapitalistischen Bedingungen
diese Oase des Anderen aufrechtzuerhalten. Menschen,
die einen Lebenshof fithren, wissen genau, mit welchen
Anstrengungen es verbunden ist, einen Bruchteil Utopie
aus dem kapitalistischen Ganzen zu schlagen. Das funk-
tioniert nur tber Aufopferung, Selbstausbeutung und
mithilfe von Spenden, die nicht abreiflen diirfen. Auch
das gehort zur Wahrheit, aber so diirfte es beinahe allen
Projekten ergehen, die versuchen, im Bestehenden das
Bessere zu leben. Als ein Fix- und Fluchtpunkt der Uto-
pie, als Futter fiir das verhungernde neoliberale Vorstel-
lungsvermégen und als praktischer Erprobungsort sind
diese Projekte aber unerldsslicher Teil der Transformati-
on. Eine Einschrinkung — oder besser Relativierung — gilt
es dennoch zu machen: die Bewertung des Lebenshofes
als utopischen Ort streicht neben der angesprochenen
Anstrengung, die vonndten ist, um ihn aufrecht zu erhal-

80



ten, auch heraus, dass die dort Zuflucht findenden Tiere
weiter die Spuren ihrer eigentlichen Bestimmung tragen
und damit zu kimpfen haben. Es handelt sich bei ihnen
nicht im eigentlichen Sinne um >freie< Lebewesen, son-
dern vielmehr um >befreite<. Nicht selten leiden die Indi-
viduen auch auf Lebenshofen weiter unter den Eingriffen,
die zuvor aus Griinden optimierter Verwertbarkeit an
ihnen vorgenommen wurden. So zum Beispiel Mastpu-
ten, die ihr eigenes Gewicht irgendwann nicht mehr zu
stemmen in der Lage sind und zusammenbrechen. Der
Lebenshof kann hier nur Schadensbegrenzung leisten.

Dritte Saule: radikale Kritik

Die Trennung zwischen Theorie und Praxis existiert
nicht. Sich Gedanken iiber die Welt zu machen, diese
zu systematisieren und damit dann in die Agitation zu
gehen, ist der Verbund von Beidem. Kritik sowohl an
der offentlichen Meinung als auch an der auf die Sze-
ne beschrinkten Offentlichkeit zu iiben, ist Praxis, da
wir die Probleme verstehen und bis zu einem gewissen
Grad cine einheitliche Vorstellung von ihrer Beseiti-
gung haben miissen. Die radikale Linke ist zu einem
gesellschaftlichen Randphinomen geworden, das, vom
Verfassungsschutz bedugt, keine ernsthafte Gefahr fiir
den Status Quo darstellt. Nichtmenschliche Tiere werden
darin tiberdies allzu hiufig ignoriert. Die Tierbewegung
verhilt sich zum Grofiteil konformistisch gegeniiber den
kapitalistischen Produktionsverhiltnissen — ihre Kritik
beschrinkt sich zu oft darauf, dass Tiere in ihr als Waren
und Lebensmittel erscheinen. Kritik an den Verhilt-
nissen als >solche< bleibt meist aus.

81


WSSB
Textfeld




