
Neo C. 

Tierbefreiung braucht 
Antikapitalismus

Ein Plädoyer für Radikalität in der Tierfrage 



71

S ä u l e n  d e r  Tr a n s f o r m a t i o n

Es gibt viele Überlegungen darüber, wie ›wir‹ ›uns‹ aus 
der Lage, in die ›wir‹ ›uns‹ gebracht haben, befreien 
können und was danach Besseres kommen kann. Die 
Hervorhebung der Personalpronomen deutet schon an, 
wie kompliziert die Situation ist. Menschen tragen indi-
viduell unterschiedlich viel Verantwortung für die Kata-
strophen der Gegenwart und Zukunft. Auch die Auswir-
kungen, die längst da sind und in absehbarer Zeit weiter 
über ›uns‹ hereinbrechen werden, treffen längst nicht alle 
Menschen gleichermaßen. Etwas tendenziös gesagt, sind 
es die reichen und mächtigen Menschen, die überpropor-
tional stark zum Beispiel zur Klimakatstrophe beisteuern, 
gleichzeitig aufgrund ihrer gesellschaftlichen Position 
aber am ehesten ihren Folgen ausweichen können. Diese 
Tendenz ist skalierbar auf Regionen, Länder und Konti-
nente und deren Verhältnisse zueinander.

Die sogenannte zivilisierte Welt zwingt ihre Sub-
jekte wie Institutionen in die Determinanten des Ka-
pitalismus, weist ihnen dabei aber verschiedene und in 
letzter Konsequenz antagonistische Positionen zu. Es 
gibt keinen Reichtum ohne Armut, es gibt keine Regie-
rung ohne Regierte und es gibt keinen Mehrwert ohne 
Lohnarbeit. Betroffen vom Kapitalismus sind alle unter 
kapitalistischen Bedingungen lebenden Lebewesen, aber 
die Realität der Subjekte unterscheidet sich erheblich. Es 
gibt deshalb auch kein ›Wir‹, das ›unseren‹ Planeten 



72

ruiniert, sondern ein System, dessen Triebfeder die Ver-
wertung von Wert ist und das einige Menschen davon 
profitieren lässt, während andere darunter leiden – in 
Abstufungen natürlich. So viel erst einmal zu der Idee, 
die Menschheit als Kollektiv sei in der Verantwortung, 
etwas zu verändern. Es gibt so wenig ein Menschheits-
kollektiv auf der Erde wie es das Volk einer Nation gibt. 
Was es aber gibt und was sehr real ist, sind Konkurrenz 
und divergierende Interessen. Beides ist in die DNA 
des Kapitalismus eingeschrieben und sorgt dafür, dass 
die Welt sich in einem entsetzlichen Zustand befindet. 
An dieser Stelle ließe sich eine umfassende Liste des 
Elends aufstellen, die diese Streitschrift um einige Seiten 
verlängern würde. Stichworte und Schlaglichter sollen 
aber ausreichen, um die Richtung zu skizzieren: Kriege, 
patriarchale Gewalt, Tierausbeutung, Extraktivismus, 
Klimakrise, Faschismus, Hunger, Überwachung, Ent-
fremdung u.v.m.

Ich bin, seitdem ich mich offen zum Anarchismus 
bekenne, sehr häufig schon gefragt worden, wie ich mir 
eine herrschaftsfreie Welt denn vorstellen würde und ob 
ich nicht Angst hätte, dass alles in Chaos und Gewalt 
versinke. Meine Antwort darauf war stets: »Der Zu-
stand, den du befürchtest, beschreibt unsere Gegenwart 
doch eigentlich sehr gut. Sieh dich doch mal um in der 
Welt: Das, was du fürchtest, ist für viele Menschen längst 
Realität. Und zwar nicht wegen der Abwesenheit von 
Herrschaft, sondern aufgrund ihres Vorhandenseins.«

Ich bin mittlerweile an dem Punkt, mir einzugeste-
hen, dass die Dystopie der Zustand ist, der die Welt 
beschreibt. Wenn ich eine Welt skizziere, wie ich sie mir 
wünsche, d.h. auf der Basis von Kooperation, Solidarität 



73

und Subsistenz und diesen grobschlächtigen Entwurf 
dann konfrontiere mit dem objektiven Zustand des Pla-
neten, dann kann ich zu keinem anderen Schluss mehr 
kommen. Natürlich gilt: ›schlimmer geht immer‹ – aber 
das, was ist, ist wahrlich schlimm genug. Dieser Schritt, 
d.h. die Akzeptanz einer Dystopie, die nicht im Kommen 
begriffen, sondern schon da ist, stelle ich an den Anfang 
aller Transformationsüberlegungen. 

Angesichts einer solch düsteren, in meinen Augen 
aber realistischen Diagnose stellt sich natürlich die Fra-
ge, was zu tun bleibt, wie und ob das eigene politische 
Handeln sich überhaupt irgendwie in den Dienst der 
Transformation stellen lässt. Ich möchte im Folgenden 
einige Säulen benennen, von deren Realisierung bzw. 
Praktizierung ich mir am ehesten erhoffe, dass sie einen 
Beitrag zur Transformation in eine für alle Lebewesen 
lebenswertere Welt leisten können. Wer auf den kom-
menden Seiten einen konkreten Gesellschaftsentwurf 
erwartet, den*die muss ich mit dem Hinweis auf das eben 
beschriebene Problem enttäuschen, dass sich eine Utopie 
nicht konkret entwerfen lässt, sondern sie im Kollektiv 
durch progressives Denken und Handeln praktisch ent-
stehen muss. 

Erste Säule: Direkte Aktion
In einer Welt des Elends muss bei allen, die sich dieses 
Umstandes bewusst sind, der empathische Imperativ 
gelten: Verhindere Leid, wo du kannst, und gehe dafür 
dorthin, wo es entsteht. Natürlich träumen wir von einer 
Gesellschaft, in der die strukturellen Ursachen für das 
Elend und dessen Reproduktion aufgehoben sind, aber 



74

die Anerkennung der Realität als Dystopie beinhaltet, 
nicht auf ein besseres Morgen zu warten, sondern im 
Hier und Jetzt Schadensbegrenzung zu betreiben. Für 
diejenigen Individuen, die von direkten Aktionen pro-
fitieren, ist es irrelevant, wie die Welt morgen aussieht. 
Für sie kann eine direkte Aktion bedeuten, dem Elend 
der heutigen Welt zu entkommen. Die Perspektive, von 
der aus die Rettung einzelner Leben in einem System, 
das Tode im Akkord produziert, nur die Bekämpfung 
von Symptomen darstellt, muss zurückgewiesen werden. 
Jedes gerettete oder verbesserte Leben ist auch dann 
wertvoll, wenn das Große und Ganze davon unberührt 
bleibt. Für die Tierbewegung bedeutet das, so viele Tiere 
wie möglich aus ihren Höllen zu holen. Vorher gilt es si-
cherzustellen, dass sie einen geeigneten Betreuungsplatz 
bekommen. Unterstützt zu diesem Zweck Lebenshöfe 
monetär oder durch eure Arbeitskraft. Seid solidarisch 
mit Menschen, die Leben retten wollen, erwischt werden 
und Repressionen erfahren. Seid solidarisch mit Men-
schen, die lebensverachtende und lebensvernichtende 
Infrastruktur zerstören. Direkte Aktion heißt, darauf 
zu verzichten, sich durch irgendwen oder irgendwas 
legitimieren zu lassen und stattdessen auf sich und sein 
Gewissen zu hören. Direkte Aktion ist die Übersetzung 
der emotionalen Empörung in Handlung. Neben der 
existenziellen Bedeutung direkter Aktionen für die-
jenigen Individuen, die durch sie gerettet, befreit und 
geschützt werden, sind sie eine notwendige Quelle der 
Selbstwirksamkeit. In direkten Aktionen macht das 
Individuum den Unterschied, hier fallen Aktion und 
Resultat zusammen und wir erleben die Kausalität des 
Handelns. In der direkten Aktion verläuft sich das, was 



75

getan wird, nicht ins Unbestimmte der Zeit. Es müssen 
keine Spekulationen darüber angestellt werden, wie 
wirkungsvoll und zielführend eine Methode war, weil 
das Ergebnis in Form einer unmittelbaren Verbesse-
rung vor Augen steht. Es lässt sich Kraft schöpfen aus 
direkten Aktionen, weil das Handeln in ihnen ohne 
Umwege das adressiert, was zu schaffen macht. Direkte 
Aktion ist gelebte Negation. Direkte Aktionen sind der 
Mittelfinger unter den Strategien und gleichzeitig so 
viel mehr für alle, in deren Namen sie geschehen. Und 
außerdem – aber das ist wahrlich nicht notwendig, um 
direkte Aktionen als Teil der Transformation zu begrei-
fen, denn das sind sie schon ›an sich‹ – lassen sich die 
Resultate direkter Aktionen durchaus dafür nutzen, um 
über die bestehenden Verhältnisse hinauszuweisen. Ein 
Bekenner*innenschreiben, das die Beweggründe für die 
Tat erläutert, ein Video von befreiten Tieren, die erstmals 
das Sonnenlicht genießen können, oder die medienwirk-
same Blockade eines Schlachthofes: Das alles können 
Elemente sein, die das Neue schon antizipieren und es 
vorstellbar werden lassen, es skizzieren oder zumindest 
als Verneinung des Bestehenden konturieren. 

Direkte Aktionen bzw. das, was ich darunter verstehe, 
sind aber kein Freifahrtschein für Gewalt: Meiner Mei-
nung nach ist der Maßstab immer die Frage, inwieweit 
die Aktion sich mit dem verträgt, was mich zu ihr ver-
anlasst. Wenn mich das mitempfundene Leid und Elend 
dazu treiben, davon betroffenes Leben zu retten, dann 
sollte das Mittel meiner Wahl keines sein, das seinerseits 
Leid und Elend erzeugt. Oder in anderen, insbesondere 
in anarchistischen Kreisen oft verwendeten Worten: Im 
Mittel sollte das Ziel erkennbar bleiben. 



76

Zweite Säule: Präfiguration
In dem Kapitel »Zwischen Moralphilosophie und Kon-
sumkritik« wird die Vorstellung problematisiert, der 
individuelle Lebensstil und das subjektive ethische Be-
wusstsein (allein) seien der Schlüssel zur gesellschaftli-
chen Transformation. Dass diese Problematisierung ihre 
Berechtigung hat, dafür spricht mitunter die Macht der 
objektiven Verhältnisse, in denen wir leben, und die Un-
gleichheit unserer individuellen Möglichkeiten, an ihnen 
etwas zu ändern. Dennoch ist es freilich nicht irrelevant, 
wie wir uns als Individuen verhalten. Gerade im Hinblick 
auf unser Verhalten gegenüber Tieren macht es natürlich 
einen Unterschied, ob eine Person Letztere als Lebens-
mittel oder Lebewesen, d.h. als Objekt oder Subjekt be-
trachtet. Die vorausgegangene Kritik der Konsumkritik 
sollte vor allem dazu dienen, die Systemfrage aufzuwerfen 
und eine materialistische Perspektive ins Spiel zu bringen; 
sie ist indes aber kein Plädoyer dafür, dass es egal wäre, 
was wir konsumieren und welchen Lebensstil wir pflegen. 
Wem eine andere Welt vorschwebt, der tut gut daran, 
sie im eigenen Verhalten vorwegzunehmen – wichtig 
scheint mir nur, dass wir in Anerkennung unterschiedli-
cher Voraussetzungen fehlertolerant gegenüber unseren 
Genoss*innen und uns selbst bleiben. 

Besonders wertvoll im Sinne einer transformativen 
Absicht ist eine Vorwegnahme des Angestrebten dort, 
wo bereits eine Skalierung stattfindet und sich die gelebte 
Veränderung nicht aufs Individuum beschränkt. Damit 
meine ich kollektive Projekte, die im Idealfall sogar geöff-
net sind für Menschen, die noch nicht Teil der Bewegung 
sind. Vegane Nachbarschaftscafés, in denen es neben 



77

allgemeinem Austausch auch noch kostenlose Rechtsbe-
ratung, Hausaufgabenhilfe und ein Umsonstregal gibt, 
könnten zum Beispiel Orte sein, die ein solidarisches 
Zusammenleben erfahrbar machen und so Menschen in 
Kontakt mit emanzipatorischen Ideen bringen. Aber das 
ist natürlich nur ein Beispiel, und mir ist bewusst, wie 
herausfordernd die Installation und Aufrechterhaltung 
solcher Orte ist. Aber es gibt sie bereits, und je mehr es 
werden, desto besser. Vorstellbar ist, dass diese einzelnen 
Inseln der Solidarität und der Negation des Bestehenden 
sich vernetzen, sodass ein Geflecht des Neuen im Alten 
entsteht. 

Diese Orte sind aber nicht allein wichtig, um das 
zu beginnen, was sich gesellschaftlich flächendeckend 
durchsetzen soll. Über diesen Aspekt hinaus sind diese 
Orte natürlich auch Schutzräume für die geschädigten 
Subjekte dieser lebensfeindlichen Gesellschaft. Sie dienen 
auch dazu zu regenerieren, zu entspannen, zu organisieren 
und Pläne zu schmieden. In diesem Sinne erfüllen sie 
eine Doppelrolle: Sie sind präfigurativ und experimentell, 
helfen uns aber gleichzeitig dabei, uns zurückzuziehen, zu 
regenerieren, Kraft zu tanken und neu anzugreifen. 

Projekte solcher Art, d.h. Orte, die einen Gegenent-
wurf zur bestehenden Gesellschaft darstellen und jener 
dadurch ihre eigene Veränderbarkeit vor Augen füh-
ren, lassen sich auch verstehen als Vorbereitung auf das 
vielleicht Unvermeidbare: Angesichts der fortschreiten-
den Klimakatastrophe und der mit ihr einhergehenden 
Tendenz zur autoritären gesellschaftlichen Formierung 
ist längst nicht mehr pessimistisch, wer Schlimmstes 
erwartet. Es ist realistisch, davon auszugehen, dass in 
den kommenden Jahrzehnten große Umwälzungen statt-



78

finden, auf die es sich vorzubereiten gilt. Wenn es drauf 
ankommt, braucht es neben antiautoritären Angeboten 
auch die praktische Fähigkeit, dieselben umzusetzen. Das 
will erprobt sein, wenngleich – auch darauf wurde bereits 
aufmerksam gemacht – vieles erst im Veränderungspro-
zess selbst entstehen kann. Trotzdem ist es sicher sinnvoll, 
bestmöglich geschult in solidarischen Umgangsformen 
zu sein, sobald es ernst wird. Und auch Skills, die uns 
unabhängig machen von der industriellen Infrastruktur, 
sind absolut notwendig. Sie zu erlernen, ist jetzt die Zeit. 

In der Hoffnung, mich mit Folgendem nicht der Prep-
per-Ideologie verdächtig zu machen, möchte ich doch auf 
den Wert der (relativen) Unabhängigkeit in Reprodukti-
onsfragen aufmerksam machen. Natürlich ist damit nicht 
gemeint, sich kopflos mit irgendwelchen Gegenständen 
einzudecken und in einem selbstgebauten Bunker auf 
die Apokalypse zu warten. Aber sich Wissen darüber 
anzueignen, wie sich Boden kultivieren lässt, welche 
Wildpflanzen essbar sind und wie sich Trinkwasser rei-
nigen lässt, scheint mir angesichts der Schatten, die eine 
in der Zerstörung begriffene Welt vorauswirft, nicht von 
Nachteil zu sein. Auch ein geschulter Orientierungssinn, 
die Fähigkeit zur Stromerzeugung oder medizinisches 
Grundwissen sind in diesem Zusammenhang zu nennen. 

Als präfiguratives Projekt hinsichtlich unseres Um-
ganges mit Tieren sind gewiss in erster Linie Lebenshöfe 
von Bedeutung: Zwar sind sie einerseits Symptom einer 
tierausbeutenden Gesellschaft, in der einige wenige Indi-
viduen das Glück haben, verschont zu bleiben, während 
ungezählte Artgenossen industriell ermordet werden  – 
insofern sind sie eine Rebellion der Empathie in einer 
Welt der Grausamkeit. Ihr Wert als ein Ort, an dem die 



79

Überlebenden ›sein‹ dürfen, ohne eine über sich selbst 
hinausweisende Funktion zu haben, steckt andererseits 
aber gerade deshalb voller utopischer Energie. Abgesehen 
davon, dass es den Tieren ermöglicht wird, ein im Rah-
men der objektiven Möglichkeiten arttypisches Leben 
jenseits der eigentlich für sie bestimmten Tierhölle zu 
führen, sind Lebenshöfe auf einer abstrakteren Ebene 
geradezu ein Fremdkörper in einer kapitalistisch orga-
nisierten Welt, in der alles Leben an Leistung und Wert 
bemessen wird. 

Nicht nur sind die Tiere hier als das erlebbar, was 
ihnen die kapitalistische Produktion streitig machen 
wollte, d.h. in ihrer Individualität, eben als ›Individu-
en‹; vielmehr ist der Lebenshof eine Umgebung, dessen 
Zweckbestimmung er selbst ist. Er ist nicht Mittel zur 
Kapitalakkumulation und die auf dem Lebenshof leben-
den Tiere sind keine Investitionen. Der Lebenshof ist 
weder Manufaktur noch Fabrik, er ist da als ein Hof des 
Lebens, nichts weiter. 

Während Tiere in den endlosen Einrichtungen der 
Tierindustrie unter dem erwachsenen Blick bürgerlicher 
Subjekte nur als Ware erkannt werden, scheint es so, als 
entspränge der Lebenshof der unvoreingenommenen 
kindlichen Betrachtung. Adorno hält in seinem ein-
hundertsechsundvierzigsten Aphorismus der Minima 
Moralia fest:

»Vollends beruht das Verhältnis der Kinder zu den Tieren 
darauf, daß die Utopie in jene sich vermummt, denen Marx 
es nicht einmal gönnt, daß sie als Arbeitende Mehrwert lie-
fern. Indem die Tiere ohne den Menschen irgend erkennbare 
Aufgabe existieren, stellen sie als Ausdruck gleichsam den 



80

eigenen Namen vor, das schlechterdings nicht Vertauschbare. 
Das macht sie den Kindern lieb und ihre Betrachtung selig. 
Ich bin ein Nashorn, bedeutet die Figur des Nashorns« 
(Adorno 1983:306).

Nun werden sich zugegebenermaßen nicht allzu viele 
Nashörner auf Lebenshöfen finden, aber darum geht es 
natürlich nicht. Was dieser Auszug aus dem Aphorismus 
Kaufmannsladen zum Ausdruck bringt, ist, was den 
Lebenshof als utopischen Ort auszeichnet: Hier dürfen 
Tiere sie selbst sein, für sich stehen und existieren nicht 
unter der Direktive, menschlichen Zwecken genügen zu 
müssen. Hierin ist das präfigurative Moment auszuma-
chen: es ist die Freiheit vom Zwang der Verwertung. All 
das darf natürlich nicht darüber hinwegtäuschen, was 
es heißt, unter weiterhin kapitalistischen Bedingungen 
diese Oase des Anderen aufrechtzuerhalten. Menschen, 
die einen Lebenshof führen, wissen genau, mit welchen 
Anstrengungen es verbunden ist, einen Bruchteil Utopie 
aus dem kapitalistischen Ganzen zu schlagen. Das funk-
tioniert nur über Aufopferung, Selbstausbeutung und 
mithilfe von Spenden, die nicht abreißen dürfen. Auch 
das gehört zur Wahrheit, aber so dürfte es beinahe allen 
Projekten ergehen, die versuchen, im Bestehenden das 
Bessere zu leben. Als ein Fix- und Fluchtpunkt der Uto-
pie, als Futter für das verhungernde neoliberale Vorstel-
lungsvermögen und als praktischer Erprobungsort sind 
diese Projekte aber unerlässlicher Teil der Transformati-
on. Eine Einschränkung – oder besser Relativierung – gilt 
es dennoch zu machen: die Bewertung des Lebenshofes 
als utopischen Ort streicht neben der angesprochenen 
Anstrengung, die vonnöten ist, um ihn aufrecht zu erhal-



81

ten, auch heraus, dass die dort Zuflucht findenden Tiere 
weiter die Spuren ihrer eigentlichen Bestimmung tragen 
und damit zu kämpfen haben. Es handelt sich bei ihnen 
nicht im eigentlichen Sinne um ›freie‹ Lebewesen, son-
dern vielmehr um ›befreite‹. Nicht selten leiden die Indi-
viduen auch auf Lebenshöfen weiter unter den Eingriffen, 
die zuvor aus Gründen optimierter Verwertbarkeit an 
ihnen vorgenommen wurden. So zum Beispiel Mastpu-
ten, die ihr eigenes Gewicht irgendwann nicht mehr zu 
stemmen in der Lage sind und zusammenbrechen. Der 
Lebenshof kann hier nur Schadensbegrenzung leisten.

Dritte Säule: radikale Kritik 
Die Trennung zwischen Theorie und Praxis existiert 
nicht. Sich Gedanken über die Welt zu machen, diese 
zu systematisieren und damit dann in die Agitation zu 
gehen, ist der Verbund von Beidem. Kritik sowohl an 
der öffentlichen Meinung als auch an der auf die Sze-
ne beschränkten Öffentlichkeit zu üben, ist Praxis, da 
wir die Probleme verstehen und bis zu einem gewissen 
Grad eine einheitliche Vorstellung von ihrer Beseiti-
gung haben müssen. Die radikale Linke ist zu einem 
gesellschaftlichen Randphänomen geworden, das, vom 
Verfassungsschutz beäugt, keine ernsthafte Gefahr für 
den Status Quo darstellt. Nichtmenschliche Tiere werden 
darin überdies allzu häufig ignoriert. Die Tierbewegung 
verhält sich zum Großteil konformistisch gegenüber den 
kapitalistischen Produktionsverhältnissen – ihre Kritik 
beschränkt sich zu oft darauf, dass Tiere in ihr als Waren 
und Lebensmittel erscheinen. Kritik an den Verhält-
nissen als ›solche‹ bleibt meist aus. Insofern ist es Teil 

WSSB
Textfeld




