Cara-Julie Kather

Narrative Gewalt

Autotheoretische Essays tiber Stalking

UNRAST



Vorwort

Feministische Kampfe verlangen feministisches Wissen. Das wissen wir, die
wir feministisch kimpfen und leben und tiberleben. Aber was feministi-
sches Wissen ist und wie es entsteht, findet dieses machtkritische Wir immer
wieder neu heraus. Es ist das Wissen um Formen der Unterdriickung. Das
Wissen darum, Unterdriickung erlebt zu haben und zu erleben. Es ist auch
das Wissen darum, dass Unterdriickung auch bedeutet, lange nicht als wis-
send gegolten zu haben. Wie also finden wir uns als Wissendende und mehr
noch — als feministisch Wissende? Also solche, die um die Muster ihrer
cigenen Unterdriickung und der von anderen wissen und wissen konnen.

Ich behaupte nich, ich konne diese Fragen beantworten. Was ich weif3,
ist, dass wir Abgrenzungen in richtiges und falsches, logisches und unlo-
gisches, wissenschaftliches und unwissenschaftliches,! theoretisches und
praktisches Wissen klug und feinfiihlig hinterfragen, aufbrechen, auf seine
Unterdrickung hin untersuchen und neuformieren miissen. Das klingt
womoglich sehr abstrakt und wie etwas, was nur ein*e schr akademische*r
Feminist*in sagen wiirde. Letzteres stimmt keinesfalls und ich glaube auch
ersteres tut es nicht.

Der Versuch, Wissen tiber das eigene Leben und tiber Erlebtes herzustel-
len, nimmt viele Formen an.2 Vielleicht formt sich die Frage >Was ist mir
passiert?< oder > Was passiert hier?<. Oder vielleicht forme sich eine dringli-
che Verwirrung in uns, wihrend wir versuchen, in dieser Welt vorhanden zu
sein. Oder vielleicht lernen wir ein Wort kennen und spiiren, dass es etwas
beschreibt, was uns passiert ist: Rassismus, Notigung, Othering, Belistigung,
Sexunalisierung, sexuelle Gewal, ...

1 Eine machtkritische Perspektive auf den Begriff der Wissenschaft findet sich bei
Stengers (1993). Werke, die »[...] die Frage der Wissenschaft fiir den Feminismus«
(the science question in feminism) verhandeln sind historisch Harding (1986) und
gegenwirtig beispielsweise Despret und Stengers (2014).

2 Furjene Formen des Wissens, die aus gelebter Erfahrung resultieren, prigt Donna
Haraway (1988) den Begriff des Situierten Wissens in ihrem Aufsatz Situated
Knowledges. Weitere zentrale Werke, die die Verwobenheit von gelebter Erfahrung
und Prozessen des Wissens beleuchten, finden sich bei Fricker (2007) und Medina
(2012).



10 Narrative Gewalt

Jedes dieser Bediirfnisse, das eigene Leben oder Teile davon zu verstehen,
ist ein Bedurfnis nach Wissen und der Versuch der Wissensherstellung.
Kimpfen zu wollen, bedeutet auch, auf der Ebene des Wissens zu kimpfen:
Zu Kampfen um die Deutungshoheit tiber die eigene Lebenswelt, den eige-
nen Korper, die eigene Geschichte zu erlangen und darum zu kimpfen, es
zu verstehen, wenn uns und anderen Gewalt widerfihrt. Auf einer solchen
Suche nach feministischem Wissen, nach Sinn, Sprache und nach einem
Verstehen, das meines ist, befand ich mich. Ich wurde mitten in diese Suche
hineingeworfen und habe mich selbst mitten hineingeworfen, als ich die
Zeilen und Seiten dieses Buches schrieb.

Ich promoviere in feministischer und dekolonialer Theorie, bin Akti-
vistin und Studentin und eine cis Frau3 mit Gewalterfahrungen, durch das
Frausein. In diesen Essays bin ich all das und noch so viel mehr auf einmal 4
In diesem Schreiben war ich vor allem von Verzweiflung, Dringlichkeit und
Fragen uberfillt und dabei hemmungslos, bis hin zur absoluten Schlaflo-
sigkeit, beschiftigt mit der Suche nach Worten und nach Wissen dariiber,
was mir passiert ist und warum.

Diese Essays sind Momentaufnahmen und unvollstindige Gedanken:
Sie sollen bewusst nicht den, fiir Wissenschaft iiblichen, Anschein einer
Vollstandigkeit erzeugen. Vielmehr will ich die Verwirrung, die einer Be-
troffenheit von Gewalt und Unterdriickung meist inhdrent ist, zeigen. Und
die Zartheit und Unschlissigkeit und Offenheit gegeniiber der Suche nach
feministischem Wissen. Dieses Schreiben entspringt meinem Dasein als
Tochter von Audre Lorde, die an die Macht destillierter Erfahrung glaubt
und als Tochter Hélene Cixous, die das Schreiben der Frau lebt.> Mein Sch-

3 Der Begriff »cis< (kurz fiir »cis-geschlechtlich<) bezeichnet Menschen, deren Ge-
schlechtsidentitit mit dem Geschlecht iibereinstimmt, das ihnen bei der Geburt
zugewiesen wurde. Im Gegensatz dazu beschreibt >trans< Menschen, deren Ge-
schlechtsidentitit nicht mit ihrem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht tiber-
einstimmt. Die Verwendung von >cis< dient dazu, cis-geschlechtliche Identititen
explizit zu benennen und damit die oft implizite Normsetzung zu hinterfragen.

4 Furcine Perspektive auf die feministische Relevanz autotheoretischer Zuginge siche
Fournier (2021). Fiir cine Sammlung verschiedener Perspektiven auf autobiografi-
schen Schreiben von Frauen siche Jelinek (1980).

S Inihrem Essay Poetry is not a Luxury versteht Audre Lorde (1985) poetischen Aus-
druck als destillierte Erfahrung, die ein Modus des Uberlebens, eine Notwendigkeit
des Widerstandes sei.

Héléne Cixous (2013) beschreibt in ihrem Aufsatz Das Lachen der Medusa ein
Schreiben aus der sozialen Rolle der Frau als Form des Widerstandes, als notwendige
intellektuelle und kérperliche Revolution.



Vorwort 11

reiben hier hat theoretischen, politischen, personlichen, therapeutischen
und aktivistischen Anspruch, um die Kategorien zu nennen, mit deren
Nennungich mich anfreunden kann. Aber ich glaube, es ist kein Tagebuch,
keine Autobiografie, keine Theorie, keine Studie, kein Manifest. Es ist im
ganz wortlichen Sinne ein Essay: Ein Versuch.

Waissenschaftliches Schreiben lebt von einer Dichte an Referenzen, die
ich in diesem Sinne und aus dem Versuch einer Sprengung der Kategorien
heraus nicht bediene: Die Referenzen, die dieses Buch enthilt, sind nur
diejenigen, die mir auch beim Schreiben selbst — ohne mein bewusstes Zu-
tun — kamen. Keine von ihnen ist nachtriglich hinzugefugt, um mir oder
diesem Buch Autoritit zu verleihen. Darauf versuche ich zu verzichten, in
dem Gedanken, dass das hier das feministische Tun ist.

Mein Stalker® war ein cis Mann, der deutlich ilter war als ich und der mich
aus vermeintlich romantischen Griinden und durchzogen von romantischen
Narrativen stalkee. Stalking entsteht hiufig in Situationen, in den der Tiater
ein cis Mann ist und auch sehr haufig in vermeintlich romantischen Kontex-
ten.” Und doch ist Stalking — wie alles — ein Phdnomen, das Heterogenitit
aufweist. In diesem Sinne ist die Aussagekraft meiner Geschichte Gegen-
stand standiger Reflexion: Sie weist viele Muster auf zu Stalking, das eben-
falls von cis Minnern und ebenfalls unter dem Deckmantel der Romantik
vertibt wurde. Doch Stalking kommt auch durch FLINTA*-Personen vor
und auch in anderen, etwa familiiren Kontexten.

Die sozialen Rollen (wie bspw. Mann, Frau, Schwarz oder weifs, be-
hindert oder nicht) sind sehr bedeutsam dafiir, ob und unter welchen
Bedingungen die Gewalt gesellschaftlich und sozial als solche erkannt

6 Der Begriff des Stalkers und der des Titers wird in diesem Buch nicht gegendert, da
ich zum einen konkret von meiner eigenen Erfahrung aus Theoriebildung betreibe
und es sich in meiner Geschichte um einen minnlichen Stalker handelt. Zum
anderen betrachte ich hier minnliche und patriarchale Gewalt — solche Gewalt,
die aus patriarchaler hegemonialer Minnlichkeit und zur Erhaltung minnlicher
Vorherrschaft besteht. Diese Gewalt ist daher machtpolitisch eine minnliche und
wird statistisch vorwiegend von cis Mdnnern begangen — auch dann, wenn Manner
Opfer der Gewalt sind (siche auch Drefling/Gass/Kiihner 2018).

7 Laut polizeilicher Kriminalstatistik des Jahres 2021 sind in rund 81 Prozent der
erfassten Stalkingfille die Téter Manner.



12 Narrative Gewalt

wird. Eine zentrale Gemeinsamkeit, die verschiedene Formen des Stalkings
dabei womdglich eint, ist eine — hiufig sehr spezifische — gesellschaftliche
Vorstellung von einem richtigen Opfers und einem richtigen Titer. Diese
Konstruktionen? sind hiufig zutiefst realititsfern und tragen nicht selten
zu grof8er Verharmlosung schr realer Gewalt bei. Eine weitere Gemein-
samkeit, die ich vorschlage, ist der Gedanke, dass Stalking entlang von
gesellschaftlich tradierten Vorstellungen geschicht. Was etwa Stalking im
vermeintlich romantischen Rahmen und im familiiren Rahmen eint, ist,
das sich die Nachstellung in Kontexten abspielt, in denen gesellschaftliche
Vorstellungen es Tatern vereinfachten, die Vorstellung zu entwickeln, eine
Form des Rechts aufihr Opfer zu haben. Grofe Unterschiede liegen aber in
meinen Augen in den konkreten Verharmlosungen — gesamtgesellschaftlich
und von Titer-Seite und womaglich auch in den Formen der Gewalt und
Nachstellung.

Der Versuch, meine Geschichte mit feministischem Wissen und auch
fiir feministisches Wissen zu betrachten, bedeutet fiir mich: Das, was mir
passiert ist, ist genauso nur mir passiert, doch es ist sehr ahnlich sehr vielen
passiert. Es ist so vielen passiert, dass wir mehr Wissen dartiber brauchen.
Denn was alle Fille von Stalking eint, ist, dass die Gewalt zunichst keine
unmittelbar kérperliche Gewalt ist und sich deshalb lange auf8erhalb von
gesellschaftlich anerkannten Verstindnissen von Gewalt abspielt. Wenn die
Gewalt des Stalkings eine korperliche wird, geschicht dies oft vermeintlich
ganz plotzlich. Etwa in dem medienbekannten Fall von Sophie N., deren
Stalker ihr Gber zwei Jahre hinweg durch Anrufe, Nachrichten und Fake-
Profile in den Sozialen Medien nachstellte und sie im Jahr 2020 schlief3-

8  Der Begriff des Opférs wird in diesem Buch bewusst angebracht, um ihn von rechts-
konservativen und neoliberal-feministischen Vereinnahmungen zu 16sen und eigen-
stindig zu besetzen. Vor allem die folgenden Kapitel dieses Buches beschiftigen sich
mit diesem Begriff: Die Unmaglichkeit eines glanbwiirdigen Opfers, Der Phonix in
der Asche: Ein Plidoyer fiir Gleichzeitigkeit, Ich bin ein Opfer: Ein Plidoyer, weife
Feminitiit und patriarchale Gewalt Angst als Institution, Ich bin Objekt: Der Ort des
Kampfes.

9 Mit dem Begriff der Konstruktion ist hier ein soziales Gefiige gemeint, das geprigt
und geschaffen von gesellschaftlichen Verhiltnissen ist. Soziale Konstrukte sind
Figuren, Kategorien, Unterscheidungen und Denk- und Verhaltensmuster, die durch
soziale und politische Prozesse organisiert sind, darunter etwa Geschlecht und race.
Soziale Konstruktionen sind dabei keine reinen >Erfindungen<, sondern vielmehr
komplexe Gebilde, die existieren, weil Menschen ihnen Bedeutung zuschreiben und
sie im sozialen Kontext aufrechterhalten.



Vorwort 13

lich tétete. Die Sichtbarkeit von Fillen wie diesem ist wichtig, weil viele
Menschen denken, digitale Nachstellung sei eine grundlegend andere Sache
als korperliche Gewalt. Dem zugrunde liegt die Vorstellung, verschiedene
Formen der Gewalt seien klar voneinander abgegrenzt. Doch stattdessen
gehen sie ineinander tiber. Wenn Ermordungen wie die von Sophie N. in
Zukunft vermieden werden sollen, dann ist es notwendig, gesamtgesell-
schaftlich anzuerkennen, dass jegliche vehemente Auf8erung von Besitz-
anspriichen gegeniiber cinem anderen Menschen (ob verbal, nonverbal,
korperlich, digital etc.) eine potenziell tédliche Form der Gewalt darstellt.
Theoretisch besteht diese Vermeidbarkeit lingst, doch werden minnliche
Besitzanspriiche systematisch zu wenig ernst genommen, was Formen der
Pravention und rechtzeitigen Reaktion verhindert und zu einer gesellschaft-
lichen Verharmlosung und Normalisierung patriarchaler Gewalt beitrigt.

Feministisches Wissen ist also vor allem ein solches Wissen, das bereits
existente gesellschaftliche Konzepte auf den Priifstand stellt und bereit ist,
dariiber zu sprechen zu lernen, wo wir (das westliche Wir, das widerstindige
wir, das familiire wir etc.) selbst Wissen verinnerlicht haben, das zu Ge-
walttaten beitragt, indem es ihre Vorzeichen und Teile ihrer Ausprigungen
systematisch verharmlost. Diese Essays verstehen sich als ein kleiner Beitrag
zu der Suche nach feministischem Wissen tiber Stalking, tiber das gesell-
schaftliche Verstindnis davon, tber die Idee eines Selbst und tiber Sprache.

»Uber deine Geschichte kinnten soziologische Arbeiten geschrieben werden.
Daran lisst sich so viel zeigen<«, ist einer der Sitze, die eine Freundin zu mir
sagt, in einem Gesprich dartiber, was passiert ist und was noch passieren
wird. Ich lache und gebe ihr Recht. Der Gedanke, den sie ausdriicke, bleibt
bei mir: Dass meine Geschichte exemplarisch ist fiir so vieles, das nicht
meines ist — dass sich an ihr so viel {iber die Muster und Strukturen unserer
Gesellschaft zeigen lasst, dass ein Privates politisch ist.

Seit ich meine Situation als Stalking erkenne, will ich tber Stalking
lesen. Das vage Gefiihl, dass ein Googeln dieses Begriffes mir entweder
voyeuristische Thriller oder Zrue Crime Inhalte, die mit toten Frauen en-
den, einhergehen wird, hilt mich lange zurtick. Ich glaube, ich kann und
will keine Sensationslust und keinen Voyeurismus dazu aushalten. Ich will
Geschichten wie meine und Analysen von Geschichten wie meiner. Ich will
wissen, was verschiedene Erfahrungen des Stalkings miteinander verbindet.
Ich will, dass Opfer von Stalking erzihlen (wenn sie wollen), damit ich
ihnen zuhoren kann. Ich will das Gefiihl haben, mit ihnen gemeinsam in



14 Narrative Gewalt

einer Erfahrung zu sein; irgendwie vereint zu sein. Damit ich niche allein
bin und damit ich besser weiff, was es bedeutet, was mir passiert ist und
was eigentlich dieses Etwas ist. Kurz um: Ich weifi, ich muss lernen, Opfer
von Stalking zu sein, weil ich das jetzt bin. Und ich will lernen, Opfer von
Stalking und Feministin zu sein.

Als ich mich traue zu googeln, finde ich viel des Befiirchteten und ich
finde Donna Freitas Consent (2019) und Ramona Wegemanns 10 Jahre
Stalking (2021). In beiden Erzihlungen finde ich Dinge wieder, die mir
passiert sind. Beide sind anstrengende wie auch erfullende Lekeiiren.

Ich denke, dass es mehr solcher Biicher geben sollte und ich denke, dass
ich eine Menge zu sagen habe und dass es mir helfen wiirde zu schreiben.
Dieses Buch erzihlt, was mir passiert ist. Es erzahlt von meinem Stalker
und von meinen Wegen durch verschiedene Institutionen und gerichtliche
Prozesse. Es erzihlt von Stalking und von institutioneller Gewalt um Stal-
king. Ich beginne mit dieser, meiner Geschichte und betrachte von dort aus
in einzelnen Essays, die unabhingig voneinander gelesen werden konnen,
die wichtigsten Gedanken, die das erlebte Stalking und all seine Folgen in
mir geweckt haben.

Mein Ziel ist dabei zweigeteilt: Ich mochte zum einen eine weitere
Perspektive auf Stalking, die von einem Opfer (mir) selbst geschaffen ist.
Und ich mochte dieses Erzihlen nutzen, um Gedankenginge zu patriar-
chaler Gewalt und zu anti-patriarchalem Kampf aufzuwerfen. Oder um
mit Donna Freitas (2019) Worten gleich beides zu sagen: »Ich méchte
meine Geschichte analysieren, denn dort ist eine Menge, das analysiert
werden kann.«

Im besten Fall irritiert dieses Buch auch eine bestimmte Vorstellung von
Forschung und Analyse. Analyse ist nicht das Gegenteil von personlicher
Betroffenheit, sie ist nicht absolute Neutralitit oder Unparteilichkeit, sie
setzt keine Nicht-Betroffenheit voraus. Analyse bedeutet: Etwas genau und
systematisch zu betrachten. Etwas zu analysieren, das einen selbst betrof-
fen hat, kann dieser Betrachtung cine weitere Dimension hinzuftigen: In
der Regel kann man keine Situation so genau kennen, wie wenn man sie
durchlebt hat. Fiir Analyse bedeutet das, dass mehr da ist, was betrachtet
werden kann. Meine Analyse ist auch keine emotionale Abgrenzung. Eher
im Gegenteil. Analysieren heifSt vertiefen. Vertiefen wir also doch gemein-
sam das Thema Stalking anhand dessen, was mir passiert ist.



