
U N R A S T

Cara-Julie Kather

Narrative Gewalt
Autotheoretische Essays über Stalking



Vo r w o r t

Feministische Kämpfe verlangen feministisches Wissen. Das wissen wir, die 
wir feministisch kämpfen und leben und überleben. Aber was feministi-
sches Wissen ist und wie es entsteht, findet dieses machtkritische Wir immer 
wieder neu heraus. Es ist das Wissen um Formen der Unterdrückung. Das 
Wissen darum, Unterdrückung erlebt zu haben und zu erleben. Es ist auch 
das Wissen darum, dass Unterdrückung auch bedeutet, lange nicht als wis-
send gegolten zu haben. Wie also finden wir uns als Wissendende und mehr 
noch – als feministisch Wissende? Also solche, die um die Muster ihrer 
eigenen Unterdrückung und der von anderen wissen und wissen können. 

Ich behaupte nicht, ich könne diese Fragen beantworten. Was ich weiß, 
ist, dass wir Abgrenzungen in richtiges und falsches, logisches und unlo-
gisches, wissenschaftliches und unwissenschaftliches,1 theoretisches und 
praktisches Wissen klug und feinfühlig hinterfragen, aufbrechen, auf seine 
Unterdrückung hin untersuchen und neuformieren müssen. Das klingt 
womöglich sehr abstrakt und wie etwas, was nur ein*e sehr akademische*r 
Feminist*in sagen würde. Letzteres stimmt keinesfalls und ich glaube auch 
ersteres tut es nicht.

Der Versuch, Wissen über das eigene Leben und über Erlebtes herzustel-
len, nimmt viele Formen an.2 Vielleicht formt sich die Frage ›Was ist mir 
passiert?‹ oder ›Was passiert hier?‹. Oder vielleicht formt sich eine dringli-
che Verwirrung in uns, während wir versuchen, in dieser Welt vorhanden zu 
sein. Oder vielleicht lernen wir ein Wort kennen und spüren, dass es etwas 
beschreibt, was uns passiert ist: Rassismus, Nötigung, Othering, Belästigung, 
Sexualisierung, sexuelle Gewalt, …

1	 Eine machtkritische Perspektive auf den Begriff der Wissenschaft findet sich bei 
Stengers (1993). Werke, die »[…] die Frage der Wissenschaft für den Feminismus« 
(the science question in feminism) verhandeln sind historisch Harding (1986) und 
gegenwärtig beispielsweise Despret und Stengers (2014).

2	 Für jene Formen des Wissens, die aus gelebter Erfahrung resultieren, prägt Donna 
Haraway (1988) den Begriff des Situierten Wissens in ihrem Aufsatz Situated 
Knowledges. Weitere zentrale Werke, die die Verwobenheit von gelebter Erfahrung 
und Prozessen des Wissens beleuchten, finden sich bei Fricker (2007) und Medina 
(2012). 



10 Narrative Gewalt

Jedes dieser Bedürfnisse, das eigene Leben oder Teile davon zu verstehen, 
ist ein Bedürfnis nach Wissen und der Versuch der Wissensherstellung. 
Kämpfen zu wollen, bedeutet auch, auf der Ebene des Wissens zu kämpfen: 
Zu Kämpfen um die Deutungshoheit über die eigene Lebenswelt, den eige-
nen Körper, die eigene Geschichte zu erlangen und darum zu kämpfen, es 
zu verstehen, wenn uns und anderen Gewalt widerfährt. Auf einer solchen 
Suche nach feministischem Wissen, nach Sinn, Sprache und nach einem 
Verstehen, das meines ist, befand ich mich. Ich wurde mitten in diese Suche 
hineingeworfen und habe mich selbst mitten hineingeworfen, als ich die 
Zeilen und Seiten dieses Buches schrieb.

Ich promoviere in feministischer und dekolonialer Theorie, bin Akti-
vistin und Studentin und eine cis Frau3 mit Gewalterfahrungen, durch das 
Frausein. In diesen Essays bin ich all das und noch so viel mehr auf einmal.4 
In diesem Schreiben war ich vor allem von Verzweiflung, Dringlichkeit und 
Fragen überfüllt und dabei hemmungslos, bis hin zur absoluten Schlaflo-
sigkeit, beschäftigt mit der Suche nach Worten und nach Wissen darüber, 
was mir passiert ist und warum.

Diese Essays sind Momentaufnahmen und unvollständige Gedanken: 
Sie sollen bewusst nicht den, für Wissenschaft üblichen, Anschein einer 
Vollständigkeit erzeugen. Vielmehr will ich die Verwirrung, die einer Be-
troffenheit von Gewalt und Unterdrückung meist inhärent ist, zeigen. Und 
die Zartheit und Unschlüssigkeit und Offenheit gegenüber der Suche nach 
feministischem Wissen. Dieses Schreiben entspringt meinem Dasein als 
Tochter von Audre Lorde, die an die Macht destillierter Erfahrung glaubt 
und als Tochter Hélène Cixous, die das Schreiben der Frau lebt.5 Mein Sch-

3	 Der Begriff ›cis‹ (kurz für ›cis-geschlechtlich‹) bezeichnet Menschen, deren Ge-
schlechtsidentität mit dem Geschlecht übereinstimmt, das ihnen bei der Geburt 
zugewiesen wurde. Im Gegensatz dazu beschreibt ›trans‹ Menschen, deren Ge-
schlechtsidentität nicht mit ihrem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht über-
einstimmt. Die Verwendung von ›cis‹ dient dazu, cis-geschlechtliche Identitäten 
explizit zu benennen und damit die oft implizite Normsetzung zu hinterfragen.

4	 Für eine Perspektive auf die feministische Relevanz autotheoretischer Zugänge siehe 
Fournier (2021). Für eine Sammlung verschiedener Perspektiven auf autobiografi-
schen Schreiben von Frauen siehe Jelinek (1980).

5	 In ihrem Essay Poetry is not a Luxury versteht Audre Lorde (1985) poetischen Aus-
druck als destillierte Erfahrung, die ein Modus des Überlebens, eine Notwendigkeit 
des Widerstandes sei.

	 Hélène Cixous (2013) beschreibt in ihrem Aufsatz Das Lachen der Medusa ein 
Schreiben aus der sozialen Rolle der Frau als Form des Widerstandes, als notwendige 
intellektuelle und körperliche Revolution. 



 11Vorwort

reiben hier hat theoretischen, politischen, persönlichen, therapeutischen 
und aktivistischen Anspruch, um die Kategorien zu nennen, mit deren 
Nennung ich mich anfreunden kann. Aber ich glaube, es ist kein Tagebuch, 
keine Autobiografie, keine Theorie, keine Studie, kein Manifest. Es ist im 
ganz wörtlichen Sinne ein Essay: Ein Versuch.

Wissenschaftliches Schreiben lebt von einer Dichte an Referenzen, die 
ich in diesem Sinne und aus dem Versuch einer Sprengung der Kategorien 
heraus nicht bediene: Die Referenzen, die dieses Buch enthält, sind nur 
diejenigen, die mir auch beim Schreiben selbst – ohne mein bewusstes Zu-
tun – kamen. Keine von ihnen ist nachträglich hinzugefügt, um mir oder 
diesem Buch Autorität zu verleihen. Darauf versuche ich zu verzichten, in 
dem Gedanken, dass das hier das feministische Tun ist. 

* * *

Mein Stalker6 war ein cis Mann, der deutlich älter war als ich und der mich 
aus vermeintlich romantischen Gründen und durchzogen von romantischen 
Narrativen stalkte. Stalking entsteht häufig in Situationen, in den der Täter 
ein cis Mann ist und auch sehr häufig in vermeintlich romantischen Kontex-
ten.7 Und doch ist Stalking – wie alles – ein Phänomen, das Heterogenität 
aufweist. In diesem Sinne ist die Aussagekraft meiner Geschichte Gegen-
stand ständiger Reflexion: Sie weist viele Muster auf zu Stalking, das eben-
falls von cis Männern und ebenfalls unter dem Deckmantel der Romantik 
verübt wurde. Doch Stalking kommt auch durch FLINTA*-Personen vor 
und auch in anderen, etwa familiären Kontexten. 

Die sozialen Rollen (wie bspw. Mann, Frau, Schwarz oder weiß, be-
hindert oder nicht) sind sehr bedeutsam dafür, ob und unter welchen 
Bedingungen die Gewalt gesellschaftlich und sozial als solche erkannt 

6	 Der Begriff des Stalkers und der des Täters wird in diesem Buch nicht gegendert, da 
ich zum einen konkret von meiner eigenen Erfahrung aus Theoriebildung betreibe 
und es sich in meiner Geschichte um einen männlichen Stalker handelt. Zum 
anderen betrachte ich hier männliche und patriarchale Gewalt – solche Gewalt, 
die aus patriarchaler hegemonialer Männlichkeit und zur Erhaltung männlicher 
Vorherrschaft besteht. Diese Gewalt ist daher machtpolitisch eine männliche und 
wird statistisch vorwiegend von cis Männern begangen – auch dann, wenn Männer 
Opfer der Gewalt sind (siehe auch Dreßing/Gass/Kühner 2018).

7	 Laut polizeilicher Kriminalstatistik des Jahres 2021 sind in rund 81 Prozent der 
erfassten Stalkingfälle die Täter Männer.



12 Narrative Gewalt

wird. Eine zentrale Gemeinsamkeit, die verschiedene Formen des Stalkings 
dabei womöglich eint, ist eine – häufig sehr spezifische – gesellschaftliche 
Vorstellung von einem richtigen Opfer8 und einem richtigen Täter. Diese 
Konstruktionen9 sind häufig zutiefst realitätsfern und tragen nicht selten 
zu großer Verharmlosung sehr realer Gewalt bei. Eine weitere Gemein-
samkeit, die ich vorschlage, ist der Gedanke, dass Stalking entlang von 
gesellschaftlich tradierten Vorstellungen geschieht. Was etwa Stalking im 
vermeintlich romantischen Rahmen und im familiären Rahmen eint, ist, 
das sich die Nachstellung in Kontexten abspielt, in denen gesellschaftliche 
Vorstellungen es Tätern vereinfachten, die Vorstellung zu entwickeln, eine 
Form des Rechts auf ihr Opfer zu haben. Große Unterschiede liegen aber in 
meinen Augen in den konkreten Verharmlosungen – gesamtgesellschaftlich 
und von Täter-Seite und womöglich auch in den Formen der Gewalt und 
Nachstellung.

Der Versuch, meine Geschichte mit feministischem Wissen und auch 
für feministisches Wissen zu betrachten, bedeutet für mich: Das, was mir 
passiert ist, ist genauso nur mir passiert, doch es ist sehr ähnlich sehr vielen 
passiert. Es ist so vielen passiert, dass wir mehr Wissen darüber brauchen. 
Denn was alle Fälle von Stalking eint, ist, dass die Gewalt zunächst keine 
unmittelbar körperliche Gewalt ist und sich deshalb lange außerhalb von 
gesellschaftlich anerkannten Verständnissen von Gewalt abspielt. Wenn die 
Gewalt des Stalkings eine körperliche wird, geschieht dies oft vermeintlich 
ganz plötzlich. Etwa in dem medienbekannten Fall von Sophie N., deren 
Stalker ihr über zwei Jahre hinweg durch Anrufe, Nachrichten und Fake-
Profile in den Sozialen Medien nachstellte und sie im Jahr 2020 schließ-

8	 Der Begriff des Opfers wird in diesem Buch bewusst angebracht, um ihn von rechts-
konservativen und neoliberal-feministischen Vereinnahmungen zu lösen und eigen-
ständig zu besetzen. Vor allem die folgenden Kapitel dieses Buches beschäftigen sich 
mit diesem Begriff: Die Unmöglichkeit eines glaubwürdigen Opfers, Der Phönix in 
der Asche: Ein Plädoyer für Gleichzeitigkeit, Ich bin ein Opfer: Ein Plädoyer, weiße 
Feminität und patriarchale Gewalt Angst als Institution, Ich bin Objekt: Der Ort des 
Kampfes.

9	 Mit dem Begriff der Konstruktion ist hier ein soziales Gefüge gemeint, das geprägt 
und geschaffen von gesellschaftlichen Verhältnissen ist. Soziale Konstrukte sind 
Figuren, Kategorien, Unterscheidungen und Denk- und Verhaltensmuster, die durch 
soziale und politische Prozesse organisiert sind, darunter etwa Geschlecht und race. 
Soziale Konstruktionen sind dabei keine reinen ›Erfindungen‹, sondern vielmehr 
komplexe Gebilde, die existieren, weil Menschen ihnen Bedeutung zuschreiben und 
sie im sozialen Kontext aufrechterhalten. 



 13Vorwort

lich tötete. Die Sichtbarkeit von Fällen wie diesem ist wichtig, weil viele 
Menschen denken, digitale Nachstellung sei eine grundlegend andere Sache 
als körperliche Gewalt. Dem zugrunde liegt die Vorstellung, verschiedene 
Formen der Gewalt seien klar voneinander abgegrenzt. Doch stattdessen 
gehen sie ineinander über. Wenn Ermordungen wie die von Sophie N. in 
Zukunft vermieden werden sollen, dann ist es notwendig, gesamtgesell-
schaftlich anzuerkennen, dass jegliche vehemente Äußerung von Besitz-
ansprüchen gegenüber einem anderen Menschen (ob verbal, nonverbal, 
körperlich, digital etc.) eine potenziell tödliche Form der Gewalt darstellt. 
Theoretisch besteht diese Vermeidbarkeit längst, doch werden männliche 
Besitzansprüche systematisch zu wenig ernst genommen, was Formen der 
Prävention und rechtzeitigen Reaktion verhindert und zu einer gesellschaft-
lichen Verharmlosung und Normalisierung patriarchaler Gewalt beiträgt. 

Feministisches Wissen ist also vor allem ein solches Wissen, das bereits 
existente gesellschaftliche Konzepte auf den Prüfstand stellt und bereit ist, 
darüber zu sprechen zu lernen, wo wir (das westliche Wir, das widerständige 
wir, das familiäre wir etc.) selbst Wissen verinnerlicht haben, das zu Ge-
walttaten beiträgt, indem es ihre Vorzeichen und Teile ihrer Ausprägungen 
systematisch verharmlost. Diese Essays verstehen sich als ein kleiner Beitrag 
zu der Suche nach feministischem Wissen über Stalking, über das gesell-
schaftliche Verständnis davon, über die Idee eines Selbst und über Sprache.

»Über deine Geschichte könnten soziologische Arbeiten geschrieben werden. 
Daran lässt sich so viel zeigen«, ist einer der Sätze, die eine Freundin zu mir 
sagt, in einem Gespräch darüber, was passiert ist und was noch passieren 
wird. Ich lache und gebe ihr Recht. Der Gedanke, den sie ausdrückt, bleibt 
bei mir: Dass meine Geschichte exemplarisch ist für so vieles, das nicht 
meines ist – dass sich an ihr so viel über die Muster und Strukturen unserer 
Gesellschaft zeigen lässt, dass mein Privates politisch ist.

Seit ich meine Situation als Stalking erkenne, will ich über Stalking 
lesen. Das vage Gefühl, dass ein Googeln dieses Begriffes mir entweder 
voyeuristische Thriller oder True Crime Inhalte, die mit toten Frauen en-
den, einhergehen wird, hält mich lange zurück. Ich glaube, ich kann und 
will keine Sensationslust und keinen Voyeurismus dazu aushalten. Ich will 
Geschichten wie meine und Analysen von Geschichten wie meiner. Ich will 
wissen, was verschiedene Erfahrungen des Stalkings miteinander verbindet. 
Ich will, dass Opfer von Stalking erzählen (wenn sie wollen), damit ich 
ihnen zuhören kann. Ich will das Gefühl haben, mit ihnen gemeinsam in 



14 Narrative Gewalt

einer Erfahrung zu sein; irgendwie vereint zu sein. Damit ich nicht allein 
bin und damit ich besser weiß, was es bedeutet, was mir passiert ist und 
was eigentlich dieses Etwas ist. Kurz um: Ich weiß, ich muss lernen, Opfer 
von Stalking zu sein, weil ich das jetzt bin. Und ich will lernen, Opfer von 
Stalking und Feministin zu sein. 

Als ich mich traue zu googeln, finde ich viel des Befürchteten und ich 
finde Donna Freitas Consent (2019) und Ramona Wegemanns 10 Jahre 
Stalking (2021). In beiden Erzählungen finde ich Dinge wieder, die mir 
passiert sind. Beide sind anstrengende wie auch erfüllende Lektüren. 

Ich denke, dass es mehr solcher Bücher geben sollte und ich denke, dass 
ich eine Menge zu sagen habe und dass es mir helfen würde zu schreiben. 
Dieses Buch erzählt, was mir passiert ist. Es erzählt von meinem Stalker 
und von meinen Wegen durch verschiedene Institutionen und gerichtliche 
Prozesse. Es erzählt von Stalking und von institutioneller Gewalt um Stal-
king. Ich beginne mit dieser, meiner Geschichte und betrachte von dort aus 
in einzelnen Essays, die unabhängig voneinander gelesen werden können, 
die wichtigsten Gedanken, die das erlebte Stalking und all seine Folgen in 
mir geweckt haben. 

Mein Ziel ist dabei zweigeteilt: Ich möchte zum einen eine weitere 
Perspektive auf Stalking, die von einem Opfer (mir) selbst geschaffen ist. 
Und ich möchte dieses Erzählen nutzen, um Gedankengänge zu patriar-
chaler Gewalt und zu anti-patriarchalem Kampf aufzuwerfen. Oder um 
mit Donna Freitas (2019) Worten gleich beides zu sagen: »Ich möchte 
meine Geschichte analysieren, denn dort ist eine Menge, das analysiert 
werden kann.« 

Im besten Fall irritiert dieses Buch auch eine bestimmte Vorstellung von 
Forschung und Analyse. Analyse ist nicht das Gegenteil von persönlicher 
Betroffenheit, sie ist nicht absolute Neutralität oder Unparteilichkeit, sie 
setzt keine Nicht-Betroffenheit voraus. Analyse bedeutet: Etwas genau und 
systematisch zu betrachten. Etwas zu analysieren, das einen selbst betrof-
fen hat, kann dieser Betrachtung eine weitere Dimension hinzufügen: In 
der Regel kann man keine Situation so genau kennen, wie wenn man sie 
durchlebt hat. Für Analyse bedeutet das, dass mehr da ist, was betrachtet 
werden kann. Meine Analyse ist auch keine emotionale Abgrenzung. Eher 
im Gegenteil. Analysieren heißt vertiefen. Vertiefen wir also doch gemein-
sam das Thema Stalking anhand dessen, was mir passiert ist.


