Leseprobe aus:

Eloise Rickman
Wie wir die Rechte unserer Kinder starken

Wie wir
die Rechte unserer
Kinder starken

In emer Welt,
die fur Erwachsene
gemacht ist

Und warum das
die Sache fur alle

besser macht

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf
www.hanser-literaturverlage.de

© 2024 Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, Miinchen

HANSER


https://www.hanser-literaturverlage.de







Eloise Rickman

Wie wir
die Rechte unserer
Kinder starken
in einer Welt,
die fir Erwachsene
gemacht ist,
und warum das

die Sache fiir alle
besser macht

Aus dem Englischen
von Stephanie Singh

Hanser



Titel der Originalausgabe:
It’s Not Fair. Why it’s time for a grown-up conversation
about how adults treat children.
London, Scribe 2024

1. Auflage 2025

ISBN 978-3-446-28268-1
Copyright © Eloise Rickman 2024
Alle Rechte der deutschen Ausgabe
© 2025 Carl Hanser Verlag GmbH & Co.KG, Miinchen
Kolbergerstrafie 22 | 81679 Miinchen | info@hanser.de
Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks fiir Zwecke
des Text und Data Mining nach § 44b UrhG ausdriicklich vor.
Umschlaggestaltung: Anzinger und Rasp, Miinchen
Satz: Greiner & Reichel, Kéln
Druck und Bindung: Friedrich Pustet, Regensburg
Printed in Germany

®

MIX
Papier | Fordert
gute Waldnutzung
EWEOC@ FSC® C014889



In Solidaritat mit allen Kindern






NI N e N 2 T S U R N

-
o

Inhalt

EINIEItUNG ..ottt nees 13
Wie wir Kinder SERen .........c.ocoeeeveveieeeriieceieeereeee e 27
AdULLISINIUS oottt ettt 45
Kinderrechte Verstehen ........ccocoeoeeeeeiveceieieeeeeeeeeseeeenns 67
KOrperpolitik(€n) .....cceeveeeeeeeueurieirineeireeieieeeiseeieiseetseeeeseeens 97
Erziehung als radikale Praxis ........ccccocoeeoeuveureeevcrneeevcenereennenn. 128
Liebevolle PAdagogik ........c.eceureuremeineeremnicrniineeeneineieeenneeeeenees 160
Mit Absicht schaden .........covvveveiiieiccceceec e 185
Was wir von der Schule lernen konnen ........ccceevveveevvieenenee. 214
Eine Zukunft fiir Kinder ........cocoovviieeeiieeceeeeeeeeeeeeeveveeenne 253
Wahlrecht fir Kinder ........ccoooeeiieeieeeieeeeeeeeeeceeeeeeeveveeenenns 283
FaZIt oo e e 311

Zusammenfassung der Kinderrechtskonvention

der Vereinten Nationen (KRK) .....ccccoceveeveveveereenveereerereeereennas 319
Weiterfithrende Literatur .......ocooevvvvvieeeieieeieieeeeceeeeeeeeeeseenenns 326
DANK vttt 331
ANMETKUNGEN .ot 335

ReGISLEr .o 371






Wo fangen schliefSlich die allgemeinen Menschenrechte
an? Im Kleinen, im Zuhause - an Orten, die so nah und
klein sind, dass sie auf Weltkarten nicht zu sehen sind.

An solchen Orten suchen jeder Mann, jede Frau und jedes
Kind nach gleichen Rechten, gleichen Chancen und
gleicher Wiirde ohne Diskriminierung. Haben diese Rechte
dort keine Bedeutung, so gelten sie auch andernorts
wenig. Ohne das Handeln der Biirger, die diese Rechte im
Kleinen aufrechterhalten, warten wir vergeblich auf
Fortschritte im Grof3en.

Eleanor Roosevelt, 1958






Kinderfreundliche Zusammenfassung

Kinder werden von Erwachsenen oft ungerecht behandelt.
Manche Menschen bezeichnen diese ungerechte Behandlung als
Adultismus.

Kinder und Erwachsene kénnen sich gegen Adultismus wehren.
Manche Menschen bezeichnen diesen Kampf fiir Gerechtigkeit
als Emanzipation der Kinder.

Kinderrechte sind sehr wichtig.

Eine Moglichkeit, Kinderrechte zu schiitzen, ist, sie zu Gesetzen
zu erkldren.

Kinder gehoren sich selbst, nicht ihren Eltern.

Erwachsene sollten zuhoren, was Kinder zu sagen haben.

Alle Kinder sollten sich geliebt und sicher fiihlen.

Zu viele Kinder leben in Familien, die zu wenig Geld haben.

Ich bin der Meinung, die Regierungen sollten diesen Kindern
mehr helfen.

Die meisten Kinder diirfen nicht auswéhlen, was und wo sie
lernen. Ich meine, die Schulen sollten die Kinder lernen lassen,
was sie interessiert, und die Kinder so behandeln, wie diese es
wollen.

Klimawandel und Umweltverschmutzung machen die Welt fiir
Kinder gefdhrlicher. Ich glaube, die Erwachsenen miissen diese
Probleme 18sen, ehe sie schlimmer werden.

Kinder sind die einzige gesellschaftliche Gruppe, die nicht
wihlen darf. Ich meine, Kinder sollten das Wahlrecht haben.
Erwachsene miissen mehr tun, um die Welt zu einem gerech-
teren Ort fiir alle Kinder zu machen.

11






Einleitung

Alles begann, als ich mit Freunden beim Pizzaessen war.

Wir unterhielten uns {iber unsere Kindheitserfahrungen. Eine
aus der Gruppe erzéhlte, ihr jiingerer Bruder habe eine Phase durch-
lebt, in der er andere gebissen habe. Ich grinste mitfithlend: Meine
Tochter war damals ein Kleinkind, und ich wusste ganz genau, wie
scharf diese kleinen Zdhne sein konnen. Meine Freundin berichtete
weiter, ihre Mutter habe das Problem geldst, indem sie ihren Sohn
gleichfalls gebissen habe. Er sollte spiiren, wie weh das tat.

»Das tut mir leid - wie ungerecht«, antwortete ich. »Das muss
schrecklich fiir ihn gewesen sein.« Ich dachte nicht lange dariiber
nach und erwartete, alle am Tisch miissten der Meinung sein, dass
Erwachsene Kinder nicht beiflen diirfen — wie auch immer diese
sich verhalten. Die nun folgende, hitzige Diskussion traf mich des-
halb ganzlich unerwartet. In aller Deutlichkeit erkldrte mir meine
Freundin, das Kind zu beiflen, sei richtig gewesen. Er habe lernen
miissen, dass Beiflen schmerzhaft sei, damit er damit authorte! Die
anderen stimmten ihr entweder zu oder schwiegen.

Ich war schockiert. Das Ereignis liegt einige Jahre zurtick, und
damals war ich die Einzige aus der Gruppe, die ein Kind hatte. Doch
sollte das entscheidend sein? Fiir mich stand zweifelsfrei fest, dass
die Lésung im Umgang mit einem Kind, das seine Handlungen
nicht kontrollieren konnte, nicht in der Wiederholung genau die-
ser Gewalt bestand. Wie konnten Menschen, die ich liebte und res-
pektierte, es in Ordnung finden, ein kleines Kind zu beiflen - selbst
wenn es damit lernen sollte, dass BeifSen wehtat?

Nach dem Essen ging ich verdrgert und enttduscht nach Hause.
Ich war wiitend auf mich selbst und auf meine Freunde. Sie waren

13



alle feministisch gepragt und soziale Gerechtigkeit war ihnen wich-
tig. Bestimmt wiéren sie entsetzt gewesen, wenn mein Ehemann mich
gebissen hidtte. Wenn nicht einmal sie erkannten, warum der Einsatz
von Gewalt zur Erziehung eines Kindes falsch ist, welche Hoffnung
auf umfassendere Veranderungen konnte es dann geben? Und wa-
rum konnte ich - ungeachtet meiner starken Meinung - nicht besser
ausdriicken, was daran so ungerecht war? Warum konnte ich meine
Freunde nicht tiberzeugen?

Heute blicke ich mit Verstdndnis fiir alle Beteiligten auf die Si-
tuation zuriick. Meine Freunde waren in ihren Zwanzigern und
verbrachten nicht viel Zeit mit Kindern. Ich glaube nicht, dass sie
sich damals grofartig tiber Erziehung oder Kinderrechte Gedanken
machten. (Die meisten von ihnen sind heute selbst wunderbare, lie-
bende und zértliche Eltern, die ihre Kinder nie gebissen haben.) Wie
ich wurden auch sie in Elternhédusern grof, in denen die Eltern die
Kontrolle hatten. Die meisten waren von Eltern, die sie innig liebten,
geohrfeigt worden; alle hatten Bestrafungen erlebt und mussten den
Erwachsenen zu Hause und in der Schule gehorchen. Sie wurden
dazu erzogen, andere Formen von Ungerechtigkeit wie Sexismus,
Rassismus, Klassismus oder Ableismus zu erkennen, aber niemand
hatte ihnen je erklart, dass unser Umgang mit Kindern gleicherma-
fen ungerecht ist.

Auch mit mir hatte nie jemand dariiber gesprochen. Als ich mei-
nen Freunden damals zu erkldren versuchte, warum ich so sicher
war, dass Kinder nicht gebissen werden dirften, hatte ich Schwie-
rigkeiten, Worte fiir die Doppelmoral zu finden. Ich hatte auch kei-
ne klare Vorstellung von der Alternative. Ich war noch nicht auf die
Idee gekommen, dass das Problem die individuelle Erziehungspra-
xis von Eltern tibersteigt und Kinder eine eigene Emanzipations-
bewegung brauchen, um die ihnen entgegengebrachte Diskriminie-
rung zu Uberwinden. Ich wusste nur, dass die Vorstellung, meine
Tochter vorsatzlich zu verletzen, mich zutiefst entsetzte.

14



Seit diesem Pizzaessen interessiere ich mich dafiir, wie wir Kin-
der weniger als Gegenstand individueller Erziehungspraferenzen
und mehr als Gegenstand sozialer Gerechtigkeit behandeln kénnen.
Ich habe begriffen, dass Erziehung politisch ist. Und dass die unge-
rechte Behandlung, der Kinder téglich ausgesetzt sind, einen Namen
hat: Adultismus.

Zum Gliick fehlen mir nicht linger die Worte.

Das ist ungerecht!

Wir behandeln Kinder auf ungerechte Weise.

Insgesamt sind Kinder die am stérksten diskriminierte Gruppe
unserer Gesellschaft. Aufgrund von Adultismus haben Kinder ein
hoheres Risiko, in Armut zu leben und Zeugen von Gewalt zu wer-
den oder diese selbst zu erfahren. Ihre Leben werden zum Teil stark
von anderen Menschen kontrolliert, die bestimmen, was und wann
sie essen diirfen und wie sie ihre Zeit verbringen. Sie haben kein
Eigentumsrecht, leiden unter erschwerter Rechtsvertretung und
konnen bestimmte Dienst- und Gesundheitsleistungen nur iiber
ihre Sorgeberechtigten wahrnehmen. Wenn sie die gleichen Ar-
beiten erledigen wie Erwachsene, verdienen sie weniger. In vielen
Lindern sind Kinder zudem die einzigen Menschen, die legal ge-
schlagen werden diirfen. Sie konnen von ihren Sorgeberechtigten
bedroht, bestraft und erniedrigt werden und zu Dingen gezwungen
werden, die sie nicht tun wollen. Regelmaf3ig wird ihre korperliche
Selbstbestimmung verletzt, etwa, wenn sie Kleidung tragen miissen,
die ihnen nicht gefillt, oder wenn sie ins Bett gehen miissen, obwohl
sie nicht miide sind.

Kinder wissen, dass sie ungerecht behandelt werden, und duflern
das haufig. Ich erinnere mich, wie ich mich bei meinen Eltern be-
schwerte, der mir auferlegte Hausarrest sei ungerecht. Ich hatte mein

15



Zimmer nicht aufgerdumt und mich in der Schule unter Berufung
auf die Gerechtigkeit zur Wehr gesetzt. Ich selbst hore von meiner
Tochter heute oft »das ist ungerecht!«, wenn sie mit meinem Han-
deln nicht einverstanden ist. Doch wie héufig horen wir unseren
Kindern tatséchlich zu, wenn sie auf Ungerechtigkeiten hinweisen?
Und wie oft verdndern wir daraufhin unser Verhalten?

Wir kénnen uns nicht aussuchen, welche Menschen wiirdig und
emphatisch behandelt werden. Wenn wir Kindern, die sagen, sie
wiirden unfair behandelt, nicht glauben und die Rechte der Kinder
nicht genauso wichtig nehmen wie andere gesellschaftliche Gerech-
tigkeitsbewegungen, konnen wir schlecht behaupten, Gerechtigkeit
fiir alle sei uns wichtig. Wenn wir der Uberzeugung sind, Frauen,
die tiber sexuellen Missbrauch und Gewalt berichten, sollten gehort
werden, genau wie Menschen, die Rassismus erlebt haben, sollten
wir uns fragen, warum wir Kindern, die sich ungerecht behandelt
fithlen, nicht in gleichem Maf} Gehor schenken. Zumal die Wurzeln
der Gewalt in unserer Gesellschaft oft in der Erfahrung von Kon-
trolle, Erniedrigung und Machtlosigkeit liegen, die so viele von uns
als Kinder machen. Von Beginn an lernen wir: Wer mehr Macht hat,
kann andere zum Gehorsam zwingen oder ihnen Konsequenzen zu-
teilwerden lassen. Adultismus ist die erste Ungerechtigkeit, die wir
erleben. Sie ebnet den Weg fiir alle folgenden.

Den offenen Sexismus und Rassismus noch der jiingeren Vergan-
genheit betrachten wir mit einer Mischung aus Entsetzen, Scham
und Erstaunen. Ich glaube, wenn unsere Nachfahren auf unseren
heutigen Umgang mit Kindern zuriickblicken, werden sie dhnlich
empfinden. Doch so muss es nicht kommen. Wir kénnten als die
erste Generation in Erinnerung bleiben, der ein Wandel gelingt und
die den Weg in eine bessere, freundlichere, gerechtere Zukunft fiir
alle bereitet hat.

16



Der Grund fiir dieses Buch

Seit 2018 arbeite ich mit Familien. Ich veranstalte Kurse tiber Er-
ziehung, Bildung und Kinderrechte, die Eltern helfen, den sie um-
gebenden Adultismus wahrzunehmen und zu Hause eine Kultur
des Respekts gegeniiber den individuellen Rechten zu schaffen. Als
Elterncoach und als Mutter habe ich viel iiber die Erziehung und
Bildung von Kindern gelesen. Doch je mehr ich las, umso stiarker
fiel mir auf, dass es — auflerhalb der akademischen Debatte — kaum
Biicher tiber Macht gab. Das war seltsam, denn die Dynamik zwi-
schen Eltern und Kindern kann sich sehr ungleich anfiihlen. Selbst
Ratgeber zur »sanften« Erziehung, die Eltern ermutigen, alte Er-
ziehungsprinzipien wie das Bestrafen oder das Schreienlassen von
Babys abzulegen, scheuten sich vor einer Analyse der Machtverhilt-
nisse und nannten den Adultismus nicht beim Namen. Sie gingen
davon aus, es sei fiir Erwachsene normal, mehr Macht zu haben und
die Regeln aufzustellen. Diese Biicher schienen Erziehung als etwas
Privates zu betrachten, das sich zwischen individuellen Erwachse-
nen und Kindern ereignet und keine Bedeutung fiir die Gesellschaft
insgesamt hat.

Viele dieser Biicher konzentrierten sich auf die Vorstellung, Kin-
der zu guten Menschen zu erziehen, die hoflich, freundlich, hilfs-
bereit und gerechtigkeitsorientiert sind. Sie betonten héaufig, welch
grofle Auswirkung Erziehung und Bildung auf die Entwicklung und
die Erfolge der Kinder haben kénnen. In einer Zeit, in der mehr Kin-
der denn je unter psychischen Erkrankungen leiden, mehr Familien
in Armut leben und mehr junge Menschen mit dem Bedrohungs-
szenario der Klimakrise aufwachsen, wirkt es seltsam, diese Fragen
zu ignorieren. Und es ist ungerecht, die gesamte Verantwortung fiir
die »Losung« der Probleme der Kinder auf die einzelnen Eltern zu
ibertragen. Wenige der Biicher, die ich gelesen habe, beschrieben
Kinder als groflartige, vollstaindige Menschen (mit wenigen Ausnah-

17



men, siehe die Lektiireempfehlungen am Ende des Buchs). Ich fing
an, in meine Arbeit mehr Uberlegungen zu den Machtverhiltnissen
zwischen Eltern und Kindern einfliefien zu lassen. So regte ich mei-
ne Klienten und Klientinnen an, Verdnderungen in ihrem eigenen
Leben zu erwégen. Allerdings konnte ich ihnen leider nicht viele
Ressourcen nennen, auf die sie zuriickgreifen konnten.

Noch tiberraschender fand ich, dass Kinderrechte mit keinem
Wort erwiahnt wurden. Jahre nachdem ich Mutter wurde, las ich
erstmals etwas iiber die UN-Kinderrechtskonvention. Ich staun-
te: Warum erfuhr ich davon erst jetzt? Warum schrien die Eltern-
ratgeber, die ich standig las, die Kinderrechte nicht in die Welt hi-
naus - oder erwahnten sie wenigstens? Ich merkte schnell, dass ich
mich intensiver mit diesem Thema beschaftigen wollte, und schrieb
mich fiir einen M. A. in »Soziologie der Kindheit und Kinderrechte«
an der Padagogischen Fakultit der University of California in Los
Angeles ein. Ich iibertreibe nicht, wenn ich sage, dass ich tiberwal-
tigt war. Wie sich herausstellte, existierte jahrzehntelange Forschung
zu Kinderrechten, Adultismus und Ideen zu einer Emanzipations-
bewegung der Kinder. Ich entdeckte eine neue Welt, in der die Ge-
danken, mit denen ich meine Freunde seit Jahren gelangweilt hatte,
sich plétzlich in einen breiten Forschungszusammenhang einfiigten.

Die Auseinandersetzung mit so vielen radikalen, sogar revolu-
tiondren Ideen war aufregend. Gleichzeitig war es entmutigend, zu
sehen, wie wenige dieser Ideen zu Eltern, Schulen, Medien oder Po-
litik durchdrangen. Wissenschaftler halten es nicht immer fiir not-
wendig, zu tiberpriifen, ob ihre Ideen zu Verdnderungen in Politik
oder Lebenspraxis fithren. Und die meisten Eltern, Lehrerinnen und
Politiker - jene Menschen, deren Handeln das tdgliche Leben von
Kindern direkt beeinflussen kann — haben nicht die Zeit, die Energie
oder das Bediirfnis, stapelweise Fachliteratur zu wilzen.

Dieses Buch soll eine Briicke zwischen Theorie und Praxis schla-
gen. Ich will dabei helfen, Adultismus und seine Wirkung auf Kin-

18



der zu verstehen, sowie praktische Vorschldge machen, wie wir uns
in Richtung einer Emanzipation der Kinder bewegen konnen. Ich
wiinschte, ich hitte dieses Buch lesen kénnen, als meine Tochter
klein war und ich begann, alles zu hinterfragen, was ich iiber Er-
ziehung zu wissen glaubte. Das Schreiben und Forschen an diesem
Buch haben mein Leben verdndert. Ich hoffe, es wird auf meine Le-
serinnen und Leser die gleiche Wirkung haben.

Uber dieses Buch

In diesem Buch geht es um Kinder und Kindheit, aber es ist kein Er-
ziehungsratgeber. Ich nehme auch nicht an, dass meine Leserschaft
nur aus Eltern besteht. Es geht hier zwar haufig um individuelle Be-
ziehungen zwischen Eltern und Kindern, aber ich diskutiere auch
viele Themen, die Kinder vielleicht nicht direkt betreffen. Und ob-
wohl einzelne Eltern, Lehrerinnen und Lehrer Einfluss auf das Le-
ben von Kindern haben, steht jeder Aspekt des Adultismus mit den
umgebenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Strukturen in
Zusammenhang. Wenn wir uns fiir die Emanzipation der Kinder
einsetzen wollen, miissen wir {iber die einzelne Familie hinausgehen
und betrachten, wie kollektives Handeln und die Erweiterung unse-
rer Circles of Care das Leben aller Kinder — nicht nur unserer eige-
nen - verbessern konnen.

Der Fokus dieses Buchs liegt zwar nicht auf praktischen Tipps,
aber jedes Kapitel enthélt Ideen, wie wir die Emanzipation der Kin-
der unterstiitzen kénnen - zu Hause, bei der Arbeit, im eigenen Um-
feld und durch politisches Engagement und Aktivismus. Zudem bie-
tet das Buch Material fiir tiefere Uberlegungen an. Ausgangspunkt
meines Schreibens war, dass gesellschaftlicher Wandel stattfindet,
wenn wir in die Lage versetzt werden, existierende Strukturen zu
hinterfragen. Das erfordert Zeit und den Raum, bestimmte Ansich-

19



ten zu iiberdenken. Ich hoffe, dass dieses Buch einen solchen Denk-
raum eroffnet.

Damit wir begreifen, warum wir Kinder ungerecht behandeln,
miissen wir zundchst unsere Vorstellung von Kindern verstehen. Ka-
pitel 1 beschiftigt sich mit unserer Perspektive auf und unserer Vor-
stellung von Kindern, mit der Entstehung sozialer Konstruktionen
von Kindheit und der Frage, warum es so wichtig ist, unseren kol-
lektiven Blick auf Kinder zu hinterfragen.

Eine zentrale Rolle fiir unser Verstindnis von Kindern spielt der
Adultismus - die strukturelle Diskriminierung, der Kinder aus-
gesetzt sind. Kapitel 2 erklart den Begriff und zeigt, wie Adultismus
sich im Leben von Kindern, in unseren Gesetzen und unserer Politik
auswirkt, warum er als wichtiges Problem der sozialen Gerechtigkeit
verstanden werden muss und inwiefern die Orientierung auf die
Emanzipation der Kinder von grofiter Bedeutung ist, wenn wir die
Welt fiir sie — und uns alle - zu einem besseren Ort machen wollen.

Das Verstandnis der Kinderrechte ist entscheidend, wenn wir
beim Schutz dieser Rechte Fortschritte machen und die Kinder beim
Einfordern derselben unterstiitzen wollen. Und doch kennen vie-
le Erwachsene, mit denen ich gesprochen habe - auch Eltern und
Lehrpersonal — den Inhalt der UN-Kinderrechtskonvention nicht.
Kapitel 3 bietet eine kurze Einfithrung in die Kinderrechte: Was sind
sie, wie wurden sie entwickelt, welche Praktiken richten sich gegen
sie, und wo reichen sie nicht weit genug?

Unser Umgang mit den Korpern der Kinder sagt viel iiber unse-
re Perspektive auf Kinder und ihren gesellschaftlichen Status. Ka-
pitel 4 untersucht, inwiefern alltagliche Praktiken in Medizin, Er-
ziehung und Bildung tatsdchlich zutiefst politisch sind. Sie wurzeln
in Vorstellungen von Verhalten und Entwicklung »normaler« Kin-
der. Beispiele fiir solche Praktiken sind Untersuchungen auf »Ab-
normalititen« wahrend der Schwangerschaft, die Entscheidung fiir
Schlaftraining oder der Abgleich der kindlichen Entwicklung und

20



der schulischen Leistungen mit Durchschnittswerten. Die Korper
von Kindern sind auch deshalb von besonderem Interesse, weil tiber
sie sowohl Kontrolle seitens der Erwachsenen ausgeiibt als auch Wi-
derstand seitens der Kinder geleistet wird und sie deshalb pradesti-
niert sind, Themen wie Konsens, Autonomie und Privatheit zu ver-
handeln.

Bei der Emanzipation der Kinder geht es um mehr als das, was zu
Hause passiert. Und doch spielen Eltern eine enorm wichtige Rolle
im Leben ihrer Kinder. Auflerdem tragen sie zur Formung der 6f-
fentlichen Einstellung gegeniiber Kindern bei. Elterliche Erziehung
kann ein radikaler Akt der Hoffnung und des Wandels sein. Kapi-
tel 5 beleuchtet die Fragen, wie eine rechtebasierte, emanzipierende
Kindererziehung aussehen konnte, welche Herausforderungen die
Abkehr von autoritdren und veralteten Praktiken erschweren und
welche allgemeingesellschaftliche Unterstiitzung nétig ist, um die-
sen Wandel zu beférdern.

Eltern sind nicht die Einzigen, die sich um Kinder kiitmmern. Die
Kinderbetreuung ist ein wichtiger Teil der Unterstiitzungssysteme
vieler Familien. Kapitel 6 untersucht das Spannungsverhaltnis zwi-
schen Feminismus und Kinderrechten innerhalb des Kapitalismus
und fragt, wie wir Kinderbetreuung so finanzieren kénnen, dass sie
alle Kinder und Familien unterstiitzt — ob die Kinder nun zu Hau-
se oder in spezialisierten Einrichtungen betreut werden. Gelingen
kann dies nur, wenn die Versorgung von Kindern als wichtige Arbeit
angesehen wird. Dazu miissen Kinder als Menschen betrachtet wer-
den, deren Vorlieben und Erfahrungen von Bedeutung sind.

Dass Eltern dank einer gut finanzierten, qualitativ hochwerti-
gen Kinderbetreuung an den Arbeitsplatz zuriickkehren konnen,
ist ein wichtiger Faktor im Kampf gegen Kinderarmut — aber nicht
der einzige. Kapitel 7 zeigt, dass Kinderarmut und die wachsende fi-
nanzielle Ungleichheit zwischen Familien bewusste politische Ent-
scheidungen mit vernichtenden Folgen fiir die Kinder sind. Die gute

21



Nachricht: Politik ldsst sich dndern, und wenn Armut eine politi-
sche Entscheidung ist, dann kénnen wir unsere Gegenargumente
laut und mit Nachdruck vortragen.

Oft wird die Schule als Antwort auf Fragen der Ungleichheit und
der Kinderrechte betrachtet. Natiirlich kann gute Bildung fiir Kin-
der lebensverandernd sein. Doch das Bildungssystem erreicht nicht
immer seine Ziele. Fiir manche Kinder ist die Schule ein Albtraum.
Kapitel 8 untersucht, ob das derzeitige Schulsystem seinen Aufgaben
gewachsen ist und welche Veranderungen nétig wéren, um den Be-
diirfnissen und Lebensrealititen von Kindern in einer sich rasant
wandelnden Welt gerecht zu werden.

Die grofite Herausforderung fiir Kinder ist heute zweifelsohne
die Klimakrise. Kapitel 9 untersucht, wie Kinder durch globale Er-
wiarmung und Umweltverschmutzung Risiken ausgesetzt sind und
wie sich diese Kinder im Kampf um ihre Zukunft weltweit Gehor
verschaffen. Diskussionen um die Klimakrise losen bei uns leicht
Angst und Uberforderung aus, doch die Wissenschaft sagt klar, dass
die schlimmsten Szenarien vermeidbar sind. Aktivwerden ist das
beste Mittel gegen Hoffnungslosigkeit, und nie war es noétiger als
jetzt. Jede Tonne eingespartes COj, ist eine, die unsere Kinder und
Kindeskinder nicht erben werden.

Der Kampf fiir ein Ende von Adultismus kann gewonnen wer-
den. Er verlangt individuelles Handeln von uns allen sowie die Ver-
pflichtung zu radikalem politischem Wandel. Eine Veranderung, die
sich sofort auswirken wiirde, wire, Kindern die Wahlberechtigung
zu erteilen und damit das echte universelle Wahlrecht umzusetzen.
Kapitel 10 zeigt auf, welche Argumente dafiirsprechen und dass Kin-
der keineswegs unfihig zu politischem Denken und Handeln sind,
sondern bereits jetzt politisch handeln, sich zur Umsetzung wichti-
ger Verdnderungen in Kinderparlamenten organisieren und Koali-
tionen bilden, die sich fiir mehr Gehalt und bessere Arbeitsbedin-
gungen einsetzen.

22



Meine Perspektive ist hauptsichlich von den Forschungsfeldern
Kindheitsstudien und Kinderrechte beeinflusst, aber ich nehme
auch Anleihen aus anderen Disziplinen, vor allem der Philosophie.
Ich stehe tief in der Schuld Hunderter Autoren, Aktivistinnen und
Wissenschaftler, auf deren Arbeit ich mich beim Schreiben dieses
Buchs gestiitzt habe. Fiir jedes Kapitel mache ich weiterfithrende
Lektiirevorschldge; die entsprechende Liste findet sich am Ende des
Buchs.

Einige Anmerkungen zum Text

Umfang

Ein Buch tiber die Emanzipation der Kinder aus einer wahrhaft glo-
balen Perspektive miisste weitaus umfangreicher sein als das vor-
liegende. Deshalb konzentriere ich mich hier hauptsachlich auf die
WEIRD-Lander. Das Akronym des Anthropologen Joseph Henrich
steht fiir »western, educated, industrialized, rich, and democratic«
(westlich, gebildet, industrialisiert, reich und demokratisch). Haupt-
sachlich schreibe ich tiber Grof$britannien (wo ich lebe), die USA
und Australien, woher viele meiner Klienten stammen. Fiir diese
Ausgabe habe ich mich zudem mit Deutschland auseinandergesetzt.
Probleme hinsichtlich der Kinderrechte mag man gerne an entle-
genen Orten suchen, etwa bei versklavten Kindern an der afrikani-
schen Westkiiste, Kinderbrauten in Bangladesch oder afghanischen
Maédchen, die nicht zur Schule gehen diirfen. Diese Probleme be-
diirfen alle grofiter Aufmerksambkeit. Es wire aber falsch, anzuneh-
men, dass die Rechte von Kindern in Liandern mit hoherem Durch-
schnittseinkommen gesichert wéren. Adultismus ist ein weltweites
Phanomen, das von Ort zu Ort verschiedene Gestalt annimmt. Wer
in Landern lebt, in denen die meisten Kinder zur Schule gehen und

23



Kinderarbeit sowie Gewalt gegen Kinder verboten sind, kénnte den
Eindruck haben, unser Einsatz fiir Kinderrechte sei an seinem Ziel
angekommen. Dieses Buch wird zeigen, dass wir noch einen langen
Weg vor uns haben.

Sprache

Die Sprache verdndert sich stindig. In diesem Buch verwende ich
den Begriff Adultismus als Bezeichnung fiir die altersabhéngige
Diskriminierung, die Erwachsene gegentiber Kindern bevorzugt.
Damit folge ich vielen Forschungsarbeiten iiber Kinderrechte, u.a.
von Harry Shier, John Wall und Manfred Liebel. Eine detaillierte
Diskussion der Bedeutung von Sprache bei der Beschiftigung mit
der Diskriminierung von Kindern findet sich in Kapitel 2.

Ich hoffe, dieses Buch ist fiir Leser aus dem gesamten Gender-
spektrum hilfreich. Ich unterstelle diesem Text keine bestimmte Le-
serschaft. Deshalb verwende ich den Begriff Eltern — aufler, wenn
ich in bestimmten Situationen spezifisch von Miittern und deren
besonderen Herausforderungen spreche, etwa zu kurzer Mutter-
schaftskarenz, dem Armutsrisiko Alleinerziehender und unbezahl-
ter Sorgearbeit, sowie von den Spannungen zwischen Kinder- und
Frauenrechten. Es muss betont werden, dass auch manche trans
und nichtbindren Personen mit solchen Problemen konfrontiert
sind, und zwar zusitzlich zu den Vorurteilen und Diskriminierun-
gen, die sie aufgrund ihrer Geschlechtsidentitit ohnehin erleben.

Der Einfachheit halber nutze ich den Begrift Eltern als Bezeich-
nung fiir alle Menschen mit familidren Sorgeverpflichtungen und
meine damit auch Stiefeltern, Aufsichtspersonen, Vormunde und
Pflegeeltern.

Es existiert breite Literatur iiber race oder Ethnie als soziale Kon-
struktion aus der Perspektive weifler Uberlegenheit. Diese Vorstel-
lung ist inzwischen weithin akzeptiert.! Der Ausdruck, jemand wer-

24



de »als schwarz rassifiziert«, mag praziser sein als die Bezeichnung
dieser Person als »schwarz«, aber Ersteres beschreibt eher »das Phi-
nomen, das ihr zust6f3t«, als die Gemeinschaft oder Identitét.* Zur
Vereinfachung verwende ich die Sprache, die die jeweilige Identitét
von Kindern am besten reflektiert und so spezifisch wie moglich
ist, z.B. Schwarz, weif3, jiidisch oder afroamerikanisch - also keine
Oberbegriffe. Mir ist bewusst, dass der Begrifft BAME (Black and
Asian Minority Ethnic, Schwarze und asiatische ethnische Minder-
heit) Menschen mit sehr unterschiedlichen Erfahrungen homoge-
nisieren kann. Ich verwende ihn an manchen Stellen dennoch, weil
er auch in der Forschung verwendet wird, auf die ich mich jeweils
beziehe.

Namen

Zum Schutz der Privatsphire von Kindern und Eltern wurden alle
Namen in diesem Buch verandert, aufler sie sind bereits offentlich
bekannt.






Kapitel 1

Wie wir Kinder sehen

Was ist ein Kind?

Die Antwort auf diese Frage wird sich wahrscheinlich zunachst auf
das Alter beziehen. Vielleicht sagen wir, ein Kind ist ein Mensch
unter 18 Jahren. Wer langer nachdenkt, sagt vielleicht, der Begriff
»Kind« sei eine juristische Definition und Kinder seien Menschen
unter einem bestimmten Alter, die in bestimmter Weise geschiitzt
und an der Beteiligung an manchen Institutionen wie Ehe, Wahlen
oder Militdrdienst gehindert werden. Auch diirfen sie nur einge-
schriankt Alkohol trinken oder Sex haben. Man kénnte auch ant-
worten, ein Kind sei eine Person in einer Phase des korperlichen
oder biologischen Wachstums, die noch nicht die Pubertit vollendet
hat oder deren Gehirn noch nicht voll ausgereift ist. Vielleicht sagt
man auch, die Kindheit sei eine Gesamtheit an Praktiken, etwa Spiel,
Schulbesuch, soziale und moralische Entwicklung, Zusammenleben
mit den Eltern und Respekt gegeniiber Alteren. Oder man spricht
iber das Wort als Markierung der Kontinuitdt der Generationen.
Ich bin noch immer das Kind meiner Eltern, auch wenn ich selbst
erwachsen bin und ein eigenes Kind habe: In diesem Kontext hat
das Wort »Kind« nichts mit dem Alter zu tun, sondern mit meinem
Platz in der ndheren und weiteren Familie.

Die Antwort kénnte sich auch auf den gesellschaftlichen Sta-
tus der Kinder beziehen. Mir jedenfalls ist keine einzige historische
oder gegenwirtige Kultur bekannt, in der Kinder nicht einen nied-
rigeren sozialen Status hitten als Erwachsene. Kinder sind mehr
Kontrollen und Restriktionen unterworfen, erfahren hiufiger Ge-
walt und Armut und werden im Vergleich zu Erwachsenen als we-

27



niger rational und entwickelt wahrgenommen. Deshalb haben wir
bestimmte Annahmen iiber die Fahigkeiten von Kindern: was sie
konnen oder nicht kdnnen, wo sie leben, wie sie ihre Zeit verbrin-
gen, wovor sie geschiitzt und welche Erfahrungen sie machen soll-
ten und ob sie bestimmte Entscheidungen beziiglich ihres Lebens
selbst treffen konnen.

Die Antwort auf die Frage hangt auch davon ab, wo und wie wir
leben und dass wir uns im 21.Jahrhundert befinden. Manche Ge-
sellschaften verstehen unter einer guten Kindheit Erwerbsarbeit zur
Unterstiitzung der Familie - Schulbesuch ist dann ein Luxus. In an-
deren Liandern bedeutet eine gute Kindheit, so viel wie méglich fiir
die Schule zu lernen, um spiter entsprechende Berufsaussichten zu
haben.

Als ich mir zum ersten Mal tiber die Definition von Kindheit
Gedanken machte, merkte ich, dass mir die Antwort schwerer fiel,
je langer ich dariiber nachdachte. Glauben wir denn wirklich, dass
Menschen mit 18 oder 21 Jahren »voll entwickelt« sind? Was ist mit
Gesellschaften, in denen die Kindheit mit sozialen Markierungen
wie der EheschliefSung oder Elternschaft endet statt mit einem be-
stimmten Alter? Was bedeutete es, dass die Strafmiindigkeit, die z. B.
in Grof3britannien bei 10 Jahren und in Deutschland bei 14 Jahren
liegt, frither eintritt als die rechtliche Volljahrigkeit (18 Jahre in bei-
den Liandern)? Und warum haben Menschen je nach Alter verschie-
dene Rechte und Pflichten? Ich glaube, wir merken (auch wenn wir
es uns nicht immer bewusst machen), dass der Begrift »Kind« nicht
genligt, um die Vielfalt der Menschen unter 18 Jahren zu beschrei-
ben: Wir beniitzen Begriffe wie Neugeborenes, Baby, Kleinkind
oder junges Kind, um Kinder am unteren Ende des Bereichs von
0-18 Jahren zu beschreiben, und Worte wie Teenager, Jugendlicher
oder junge Person, um jene am oberen Ende zu charakterisieren. Als
ich die 13-jahrige Tochter einer Freundin bat, den Begriff »Kind« zu
definieren, sagte sie sofort: »Ich bin kein Kind, ich bin ein Teenager.«

28



Auch der Riickblick auf mein eigenes Leben zeigt, dass es an mei-
nem 18. Geburtstag keinen spiirbaren Ubergang von der Kindheit
zum Erwachsenendasein gab. Ich war zwar froh, nun im Pub Al-
kohol trinken zu diirfen und mich nicht um einen gefalschten Aus-
weis kiimmern zu missen. Auflerdem war ich aufgeregt, weil ich
nun zu Hause ausziehen und zur Uni gehen wiirde, aber ansonsten
dnderte sich nicht viel. Der Wechsel vom Kindes- ins Erwachsenen-
alter fiihlte sich nicht wie ein Sprung an, sondern eher wie ein gra-
dueller Prozess des Wachsens, der Unabhéngigkeit und des Lernens
aus Erfahrungen und Fehlern. Manche Merkmale, die wir mit dem
Erwachsensein verbinden - beispielsweise das Geldverdienen oder
die Verantwortung fiir andere -, erfiillte ich bereits als Teenagerin,
indem ich jobbte, mich um meine jiingeren Geschwister kiimmerte,
lernte und Freundschaften und Unterstiitzungssysteme auflerhalb
meines Zuhauses aufbaute.

Menschen verdndern sich nicht iiber Nacht. Die Forschung legt
vielmehr nahe, dass man mit 18 (oder sogar 25) Jahren keinesfalls
»voll entwickelt« ist, sondern das menschliche Gehirn sich unser
gesamtes Leben hindurch verdndert. Wir erreichen keinen festen
Punkt, an dem unsere Entwicklung vollendet ist.! Das Alter von
18 Jahren als Ende der Kindheit ist arbitrar und markiert eindeu-
tig keine natiirliche oder biologische, sondern eine kulturelle Ver-
anderung (was sich auch daran zeigt, dass das Erwachsenenalter in
Deutschland zum Beispiel 1975 von 21 auf 18 Jahre gesenkt wurde).?
Insgesamt sind wir uns seit Langem einig, dass es so etwas wie eine
Kindheit gibt. Fragt man aber nach deren konkreter Gestalt, wiirden
die meisten antworten, dass sie auf einem Entwicklungskontinuum
der Reife, Verantwortung und Fihigkeiten angesiedelt ist. (Es gibt
sogar Bereiche, in denen die Fihigkeiten von Kindern die der Er-
wachsenen tibertreffen, etwa beim Lernen von Fremdsprachen.)

Was ein Kind ist, scheint auf den ersten Blick eindeutig, doch
die Schwierigkeiten einer genauen Definition zeigen, dass es sich

29



dabei nicht um eine rein biologische oder natiirliche Kategorie han-
delt. Vielmehr sind die Begriffe Kind und Kindheit gesellschaftliche
Konstrukte.?> Die Phase, die wir als Kindheit begreifen, ist nicht in
Stein gemeiflelt, sondern hat sich in verschiedenen Gesellschaften
und Kulturen verandert und entwickelt, und zwar zusammen mit
bestimmten Institutionen, Gesetzen, Strukturen und Vorstellungen
vom Menschsein.* Zu sagen, die Zuschreibung »Kind« sei gesell-
schaftlich konstruiert, ist jedoch nicht identisch mit der Aussage,
Kinder seien genau wie Erwachsene, es gebe keinen Unterschied
zwischen Menschen verschiedenen Alters oder Kinder bediirften
keiner speziellen Schutz- oder Ausnahmestellung. Es ist nicht zu-
letzt deshalb wichtig, Kinder als gesellschaftliche Gruppe zu begrei-
fen, weil sie gewissen Problemen und Herausforderungen begegnen
und wir genau formulieren miissen, was mit wem passiert. Doch
wenn wir einen Schritt zuriicktreten, erkennen wir, dass »Kind« nur
eine von vielen moglichen Identititen einer Person ist, und wir kén-
nen anfangen, die mit der Kindheit verbundenen engen Grenzen
und gesellschaftlichen Normen zu hinterfragen.

Rachel Rosen, Professorin fiir Kindheitsstudien am UCL, weist
darauf hin, dass »junge Menschen fiir ihr blofRes Uberleben auf an-
dere angewiesen sind [...]. Diese frithe Abhingigkeit wurde jedoch
zunehmend benutzt, um die Institution Kindheit in ihrer Gesamt-
heit zu beschreiben. Damit werden die potenziellen Fahigkeiten von
Kindern mit gesellschaftlichen Zuschreibungen von Verletzlichkeit,
Bediirftigkeit und Abhangigkeit tiberdeckt.«* Kinder konnen gleich-
zeitig verletzlich und handlungsfihig sein — das eine schlief3t das
andere nicht aus. Wenn die Vorstellung davon, was ein Kind ist und
ausmacht, mindestens teilweise gesellschaftlich konstruiert ist, ver-
raten unsere Uberzeugungen beziiglich »guter« Erziehung, »guter«
Bildung und des »guten« Kindes viel iiber die Gesellschaft und Kul-
tur, in der wir leben — aber nicht viel tiber die Kinder selbst. Wir
miissen diese kulturellen Perspektiven analysieren, wenn wir die

30



Benachteiligung von Kindern verstehen und ihr etwas entgegen-
setzen wollen.

Menschliche Wesen, menschliches Werden:

Kinder als kiinftige Erwachsene

»Wir verstehen die Welt, wenn wir Veranderung, nicht Dinge unter-
suchen, so der Physiker Carlo Rovelli.® Ich glaube, das Gleiche trifft
auch auf unser Verstdndnis von Kindern zu. Wenn wir nach einer
einfachen Antwort auf die Frage »Was ist ein Kind?« suchen, konn-
ten wir einfach sagen: (noch) keine erwachsene Person.

Unsere Sprache und unser Handeln in Bezug auf Kinder sehen
diese oft als angehende Erwachsene. In der gesamten westlichen
Geistesgeschichte wurden Kinder als unreif, irrational und unvoll-
kommen dargestellt.” Ungeachtet neuer, wihrend der Aufklirung
entstandener Denkweisen wurde die Kindheit als linearer Fort-
schritt in Richtung eines von Hoflichkeit und Rationalitit geprig-
ten Erwachsenendaseins betrachtet. Der englische Philosoph John
Locke, der seine Hauptwerke im spiten 17.Jahrhundert verfass-
te, vertrat eine in vielfacher Hinsicht progressive Vorstellung von
Kindheit. Er warnte vor ausufernder korperlicher Ziichtigung und
ermutigte Eltern, sich mit Kindern zu unterhalten und deren Neu-
gier zu férdern. Dennoch betrachtete auch er Kinder als unvollstin-
dig. Er meinte, der Mensch werde als tabula rasa geboren und eigne
sich Wissen und Fahigkeiten durch Sinneserfahrung und Bildung
an.® Der franzosische Philosoph Jean-Jacques Rousseau vertrat im
18.Jahrhundert eine dhnliche Vorstellung von Kindheit. In seinem
Text Emil oder Uber die Erziehung regt er an, Kinder sollten Zugang
zur Natur und Zeit fiir das freie Spiel erhalten. Die Bildung solle in
den ersten Lebensjahren eher auf Erfahrungen denn auf Wissen aus
Biichern basieren. Dennoch betonte auch er, Kinder seien der Ver-

31



nunft nicht fahig und niherten sich erst in den spiteren Jahren qua
Erziehung der Rationalitat an: »Das Meisterstiick einer guten Er-
ziehung besteht in der Bildung eines verniinftigen Menschen, und
trotzdem vermeint man das Kind durch die Vernunft erziehen zu
konnen!«’ Man konnte sagen, Kinder wiirden hier als menschliches
Werden bezeichnet — und nicht als bereits im Hier und Jetzt fertige
menschliche Wesen."

Die Vorstellung von Kindern, die sich zu rationalen Erwachsenen
entwickeln, findet sich auch im Werk des einflussreichen Schwei-
zer Psychologen Jean Piaget, der im 20. Jahrhundert wirkte. Er ent-
wickelte ein Stufenmodell, das Kinder durchlaufen, wihrend sie ak-
tiv ein Modell der Welt konstruieren: Auf der sensomotorischen
Stufe (0—2 Jahre) lernen Kinder vor allem durch Sinneswahrneh-
mungen und motorische Aktivitit etwas iiber ihre Umwelt. Kinder
auf der priaoperationalen Stufe (2—7 Jahre) beginnen mit Abstraktio-
nen, etwa, wenn sie einen Stock als Schwert benutzen. Auf der Stu-
fe der konkreten Operationen (7-11 Jahre) sind Kinder bereits zum
Problemlésen in der Lage, weil sie verschiedene mogliche Ergebnis-
se und Perspektiven beriicksichtigen kénnen. Die formaloperatio-
nale Stufe (ab 11 Jahren) schlieSlich ist gekennzeichnet durch abs-
traktes, systematisches und reflektiertes Denken. Piaget betrachtet
diese Stufen als allgemeingiiltig; alle Kinder durchlaufen sie dem-
nach in der gleichen Reihenfolge (wenn auch nicht in der gleichen
Geschwindigkeit). Jede Stufe bedeutet einen Entwicklungssprung
hinsichtlich der Rationalitdt und Reife. Piaget glaubte, dass Kinder
und Erwachsene unterschiedlich denken und die Welt auf verschie-
dene Weise betrachten."

In der westlichen Welt wurzelt ein Grof3teil unserer Vorstellungen
von Kindern und Kindheit in der christlichen Lehre. Der Gedanke
der Ursiinde impliziert, dass Kinder als »schlechte« Menschen gebo-
ren werden und nur mit Disziplin und strenger Erziehung zu gottes-
fiirchtigen Erwachsenen werden, die gottliche Autoritit respektie-

32



ren und nicht vom vorgegebenen Pfad abweichen. Dieser Glaube an
die inhdrente Stindhaftigkeit und mangelnde Vertrauenswiirdigkeit
von Kindern wurde zur Rechtfertigung autoritarer Erziehungs-
methoden wie etwa der korperlichen Ziichtigung benutzt: Kinder
miissten eben lernen, ihren Eltern und damit auch Gott zu gehor-
chen. Verfechter dieses Erziehungsstils rechtfertigen sich heute auf
Social Media gerne mit der Bibel: »Ihr Kinder, seid gehorsam euren
Eltern in dem Herrn; denn das ist recht.« (Epheser 6, 10); »Wer seine
Rute schont, der hasst seinen Sohn; wer ihn aber lieb hat, der ziich-
tigt ihn beizeiten.« (Spriiche 13, 24) Natiirlich sind nicht alle Chris-
ten von solcher Strenge iiberzeugt — manche begreifen Jesus als Vor-
bild einer sanften Erziehung."

Adele Jarrett-Kerr leitet eine selbst verwaltete Erziehungsein-
richtung in Groflbritannien und praktiziert mit ihren eigenen drei
Kindern Unschooling (zu beidem mehr in Kapitel 8). Als Kind be-
suchte sie eine evangelikale Kirche. Jarrett-Kerr erzihlte mir, frither
habe sie geglaubt, ihre Gedanken seien siindig und sie sei als boser
Mensch geboren worden.

»Ich wuchs in dem Glauben auf, Dinge nicht hinterfragen zu diir-
fen, weil mein Geist per se nicht vertrauenswiirdig war und ich nicht
sicher sein konnte, gute Entscheidungen zu treffen, erklérte sie mir
iiber Zoom aus ihrem Zuhause in Cornwall. »Als ich alter wurde,
regte man mich stets an, Freunde anderer Glaubensrichtungen als
»Projekte« zu betrachten, die ich bekehren sollte. Ich glaube, diese
Perspektive beeinflusst auch unseren Umgang mit Kindern - statt
sie als Menschen zu sehen, behandeln wir sie als Projekte, die wir
trainieren miissen, >gut< zu werden.« Adele ist nicht mehr bei den
Evangelikalen. Sie sagt, sie habe einen »Glaubenswandel« vollzogen,
und ihre Kinder erlebten eine ganz andere Kindheit als sie selbst.

Das Gefiihl, Kinder seien inhdrent nicht vertrauenswiirdig, wird
auch von der Schriftstellerin und Unschooling-Aktivistin Akilah
Richards aufgegriffen. In ihrem TED-Talk »Raising Free People«

33



(»Kinder zu freien Menschen erziehen«) argumentiert sie, wir diirf-
ten Kindern nicht immer sagen, dass man sich Freiheit verdienen
miisse. »Zu entscheiden, eine ganze Gruppe Menschen sei nicht ver-
trauenswiirdig, bis wir sie repariert und dazu gemacht haben, ist
verrickt [...]. Wir haben noch keine Sprache und Praxis entwickelt,
die unsere Erziehung und Bildung auf Vertrauen griindet statt auf
Angst.«” Auch John Holt, Padagoge und Vorkdmpfer fiir die Eman-
zipation der Kinder, vertrat diese Position: Man solle den Kindern
vertrauen. Das sei einfach und schwierig zugleich, weil wir dazu uns
selbst vertrauen miissten, aber als Kinder gelernt hitten, dies nicht
zu tun.” In der Sprache zur Beschreibung junger Kinder finden sich
Formulierungen wie »sucht nach Aufmerksambkeit« oder »manipu-
lativ« — als wollten Kinder ihre Betreuungspersonen um den klei-
nen Finger wickeln und ein »Nachgeben« komme einer Niederla-
ge gleich. Interessanterweise zeigen Studien, dass wir keineswegs
»bose« geboren werden, sondern alle mit der Neigung zu Koope-
ration, Mitgefiihl und Hilfsbereitschaft.”

Wir sehen diese Wahrnehmung von Kindern als »menschliches
Werden« auch in modernen Diskussionen iiber Kinderbetreuung,
Schule und Erziehung. Beliebte Elternratgeber konzentrieren sich
derzeit hdufig auf die Erziehung zu Hoflichkeit, Fleif, Kooperativi-
tat und Disziplin. Ich bin sicher, dass diese Ratschldge mit den bes-
ten Absichten erteilt werden, doch sie nihren die These, dass Kinder
ein »Werden« sind und spiter zu guten Menschen werden kénnen,
wenn wir nur jetzt das Richtige tun. In der Praxis ist eine Erziehung
im Sinne der optimalen Entwicklung oft eine Erziehung, die sich
der Rechte und Bediirfnisse von Kindern bewusst ist. Auch deshalb
gibt es derzeit so viele Tipps zu sanfter und respektvoller Erziehung.
Hier sollten wir jedoch einen Schritt zuriicktreten und uns tiber-
legen, warum wir tun, was wir tun — und ob wir dabei eher eine »ty-
pische, verniinftige« Entwicklung zum Ziel haben als das Gliick, die
Autonomie und das Wohlbefinden unserer Kinder.

34



Die Vorstellung, Kinder seien bis zu einem gewissen Grad Er-
wachsene in Ausbildung, ist weit verbreitet. Dennoch gibt es schon
seit Langem abweichende Stimmen. Die Padagogin Charlotte Ma-
son betonte bereits in der viktorianischen Zeit, dass Kinder als Men-
schen geboren wiirden und respektvoll behandelt werden miissten.'
Seit den spéten 1960er- und 1970er-Jahren nahm der Widerstand,
auch im Kontext anderer Bewegungen fiir soziale Gerechtigkeit,
wie der Frauen- und der Biirgerrechtsbewegung, Fahrt auf. Wih-
rend ich diese Zeilen schreibe, ist eine breite Koalition aus Forsche-
rinnen, Pddagogen, Aktivistinnen, Autoren, Eltern — und natiirlich
Kindern - der Meinung, dass Kinder kompetente gesellschaftliche
Akteure sind, die ihr Leben von Geburt an mit Begeisterung selbst
fithren wollen. Wir miissen uns nur die Untersuchungen zu Kindern
ansehen, die ohne Erwachsene in Gruppen leben, um zu erkennen,
dass Kinder sich viel besser um sich selbst und andere kiimmern
konnen, als wir annehmen. Sie sorgen fiir Nahrung und Unterkunft
und kommen mit extremer Gewalt zurecht, wihrend sie einander in
emotionaler und praktischer Hinsicht unterstiitzen.”

Wer gilt als Kind?

Eine weitere wichtige Frage hinsichtlich der gesellschaftlichen Kon-
struktion von Kindheit ist, wer tiberhaupt als Kind gilt - und wann.
Einigen Kindern wird die »Unschuld« der Jugend zugeschrieben,
wiahrend Schwarze Kinder oft adultifiziert werden, also anders be-
handelt werden, als ihr tatsdchliches Alter nahelegen wiirde. Norma-
lerweise soll damit gerechtfertigt werden, dass man sie schlecht be-
handelt oder bestraft.” Eine augenoffnende Studie des Georgetown
Law Center {iber Armut und Ungleichheit ergab, dass Menschen
iiberzeugt sind, Schwarze Madchen benétigten weniger Fiirsorge,
Schutz, Unterstiitzung und Trost. Sie seien unabhangiger und wiiss-

35



ten mehr iiber sogenannte »Erwachsenenthemens, darunter auch
Sex."” Schwarze Jungen werden oft fiir dlter gehalten, gelten schneller
als schuldig und sind héufiger mit Polizeigewalt konfrontiert, wenn
sie eines Verbrechens verdéchtigt werden, so Untersuchungen der
American Psychological Association.” Die Soziologin Katherine
Brown Rosier schreibt: "Wiahrend weifle Kinder und Kinder aus der
Mittelschicht zunehmend »infantilisiert« werden und ihre Abhin-
gigkeit von den Eltern oft bis in die Mittzwanziger ausgedehnt wird,
zeigt sich die Abneigung vieler Amerikaner gegeniiber >anderenc«
Kindern in der breiten Unterstiitzung immer harterer Sanktionen
fiir »schlechtes< Verhalten [...], fiir das Kinder verantwortlich ge-
macht werden.«* Auch die jeweilige soziale Schicht und etwaige Ar-
mut beeinflussen, wie viel Schuld und Verantwortung wir Kindern
zuschreiben. Rosier schreibt, Kinder, die fiir ihre »personlichen Ent-
scheidungen« und ihr Verhalten verantwortlich gemacht wiirden,
entstammten eher drmeren Schichten und triigen ein hoheres Ri-
siko, zeitweise vom Unterricht ausgeschlossen oder ganz der Schu-
le verwiesen zu werden, wihrend Gleichaltrige aus der Mittelklasse
wohlwollender beurteilt wiirden, da sie noch als Kinder gélten.

Wer unter welchen Bedingungen als Kind gilt, ist von grofler
Bedeutung - vor allem, wenn die Adultifizierung von Kindern zu
deren Verhaftung oder sogar Totung fithrt. Wir halten Kinder nor-
malerweise fiir unschuldig, verletzlich und fiirsorgebediirftig. Kin-
der aus Fliichtlings- oder Migrantenfamilien werden jedoch gesell-
schaftlich allzu oft marginalisiert, von der Mehrheit nicht gesehen
und auf zweifache Weise zum Schweigen gebracht: weil sie Kinder
sind und weil sie Asylsuchende sind. Bei dem Versuch, Europa in
kleinen Booten oder auf gefahrlichen Routen zu erreichen, sterben
jedes Jahr Kinder. Und selbst wenn sie es an Land schaffen, ist das
nicht das Ende ihrer Schwierigkeiten. Kinder im Asylsystem tragen
ein hoheres Armutsrisiko und laufen Gefahr, mehr Schwierigkeiten
in Schule und Gesellschaft zu haben.

36



Es ist leicht, Kinder als »anders« zu betrachten, wenn ihre Le-
ben sich so stark von den unseren unterscheiden. Unsere idealisier-
te Vorstellung von der Kindheit als Zeit der Unschuld, des Spiels,
der Schule und Familie verstellt manchmal den Blick auf die Er-
fahrungen von Kindern, deren Leben sich von dieser rosaroten Ver-
sion unterscheiden. Dazu gehoren Pflegekinder, von Bezugsper-
sonen missbrauchte Kinder, arbeitende Kinder, Kinder, die sich um
andere kiimmern missen (darunter auch Kinder, die selbst Eltern
sind), Kindersoldaten, Opfer von Kinderhandel, Kinder mit Behin-
derungen und so fort. Diese Kinder lassen uns unsere Vorstellungen
einer idealen Kindheit hinterfragen, weshalb es leichter sein kann,
sie einfach zu ignorieren. Doch genau wie alle Kinder verschieden
sind, kénnen sich auch Kindheiten stark unterscheiden. Manche
Kinder leben in sehr »erwachsenen« Welten und sehen sich Heraus-
forderungen gegeniiber, mit denen wir selbst nie zurechtkommen

mussten.

Vorstellungen von Kindheit
als Werkzeuge der Benachteiligung

Historisch haben wir Kinder als unvollstindig konzipiert, als irra-
tional und wild, und sie folglich der Kontrolle, der Formung, dem
Training und der Zdhmung unterworfen. Das hatte nicht nur fiir die
Kinder selbst Konsequenzen, sondern auch fiir andere Gruppen, die
systemische Unterdriickung erlebt haben. Toby Rollo ist Politikwis-
senschaftler an der kanadischen Lakeland University, wo er zu den
Bereichen Kindheit, Kolonialismus und Staat forscht. Laut Rollo hat
unser Blick auf Kinder direkt zu der Gewalt beigetragen, die Schwar-
ze Menschen erlebt haben und noch immer erleben. Der Grund ist,
dass Kolonialprojekte Schwarzsein und Kindheit verkniipft haben:*
Das koloniale Europa hatte es sich zur Aufgabe gemacht, die »stindi-

37



gen und unwissenden« nichteuropéischen Untertanen gewaltsam zu
bilden. Dies geschah unter anderem, indem nichtweifle Menschen
mit Vorstellungen von Kindheit - und der dieser zugeschriebenen
Stindigkeit und Ignoranz - in Verbindung gebracht wurden. Dies ist
laut Rollo nicht nur ein historisches Problem, sondern es »besteht
noch heute, insofern schwarze Menschen (und besonders schwar-
ze Kinder) in Bildungseinrichtungen, bei der Polizei und in Haft-
anstalten unverhiltnismaflig hdufig Gewalt ausgesetzt sind«. Selbst
im spéten 18. Jahrhundert, so Rollo, nahm der Kolonialismus kei-
ne genuin »rassebezogene« Perspektive ein, sondern konstruier-
te das Bild indigener Menschen als Kinder, denen es an Intelligenz
und Vernunft mangele und die zivilisiert werden miissten. In die-
sem Weltbild »sind Kinder nicht einfach Menschen, die auf andere
Weise mit der Welt interagieren [...], sondern eine geringere, defi-
zitdre oder anderweitig unvollstindige Form menschlicher Wesen«.
Innerhalb der kolonialen Weltsicht werden sowohl Kinder als auch
Indigene »als Adressaten von Gewalt begriffen«. Gerechtfertigt wur-
de dies als notwendiger Schritt auf dem Weg von einem untergeord-
neten zu einem reifen, erwachsenen Status. Die Charakterisierung
indigener Menschen als Kinder ermdglichte »die Enteignung von
Land, die Entfernung von Kindern aus indigenen Gemeinschaften,
die Zwangsbeschulung [...] sowie die Einrichtung zahlreicher In-
stitutionen zur Assimilation und Zerstérung indigener Kulturen«.?

38



