
385

© 2024 Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München

Leseprobe aus:

Eloise Rickman 
Wie wir die Rechte unserer Kinder stärken

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf 
www.hanser-literaturverlage.de

https://www.hanser-literaturverlage.de






Eloise Rickman

Wie wir  
die Rechte unserer  

Kinder stärken  
in einer Welt,  

die für Erwachsene  
gemacht ist,  

und warum das  
die Sache für alle  

besser macht

Aus dem Englischen  
von Stephanie Singh

Hanser 



Titel der Originalausgabe:
It’s Not Fair. Why it’s time for a grown-up conversation  

about how adults treat children.
London, Scribe 2024

1. Auflage 2025

ISBN 978-3-446-28268-1
Copyright © Eloise Rickman 2024
Alle Rechte der deutschen Ausgabe

© 2025 Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München 
Kolbergerstraße 22 | 81679 München | info@hanser.de

Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks für Zwecke  
des Text und Data Mining nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor.

Umschlaggestaltung: Anzinger und Rasp, München
Satz: Greiner & Reichel, Köln

Druck und Bindung: Friedrich Pustet, Regensburg
Printed in Germany



In Solidarität mit allen Kindern





Inhalt

	 Einleitung .....................................................................................	 13

	 1	 Wie wir Kinder sehen ..................................................................	 27
	 2	 Adultismus ...................................................................................	 45
	 3	 Kinderrechte verstehen ...............................................................	 67
	 4	 Körperpolitik(en) ........................................................................	 97
	 5	 Erziehung als radikale Praxis .....................................................	 128
	 6	 Liebevolle Pädagogik ...................................................................	160
	 7	 Mit Absicht schaden ....................................................................	 185
	 8	 Was wir von der Schule lernen können ....................................	 214
	 9	 Eine Zukunft für Kinder .............................................................	 253
	10	 Wahlrecht für Kinder ..................................................................	283

	 Fazit ...............................................................................................	 311
	 Zusammenfassung der Kinderrechtskonvention  

der Vereinten Nationen (KRK) ..................................................	 319
	 Weiterführende Literatur ............................................................	326

	 Dank ..............................................................................................	 331
	 Anmerkungen ..............................................................................	 335
	 Register .........................................................................................	 371





Wo fangen schließlich die allgemeinen Menschenrechte 
an? Im Kleinen, im Zuhause – an Orten, die so nah und 
klein sind, dass sie auf  Weltkarten nicht zu sehen sind.  
An solchen Orten suchen jeder Mann, jede Frau und jedes  
Kind nach gleichen Rechten, gleichen Chancen und  
gleicher Würde ohne Diskriminierung. Haben diese Rechte 
dort keine Bedeutung, so gelten sie auch andernorts  
wenig. Ohne das Handeln der Bürger, die diese Rechte im  
Kleinen aufrechterhalten, warten wir vergeblich auf   
Fortschritte im Großen. 
Eleanor Roosevelt, 1958





11

Kinderfreundliche Zusammenfassung

•	 Kinder werden von Erwachsenen oft ungerecht behandelt.
•	 Manche Menschen bezeichnen diese ungerechte Behandlung als 

Adultismus.
•	 Kinder und Erwachsene können sich gegen Adultismus wehren. 

Manche Menschen bezeichnen diesen Kampf  für Gerechtigkeit 
als Emanzipation der Kinder. 

•	 Kinderrechte sind sehr wichtig.
•	 Eine Möglichkeit, Kinderrechte zu schützen, ist, sie zu Gesetzen 

zu erklären. 
•	 Kinder gehören sich selbst, nicht ihren Eltern.
•	 Erwachsene sollten zuhören, was Kinder zu sagen haben. 
•	 Alle Kinder sollten sich geliebt und sicher fühlen.
•	 Zu viele Kinder leben in Familien, die zu wenig Geld haben. 

Ich bin der Meinung, die Regierungen sollten diesen Kindern 
mehr helfen. 

•	 Die meisten Kinder dürfen nicht auswählen, was und wo sie 
lernen. Ich meine, die Schulen sollten die Kinder lernen lassen, 
was sie interessiert, und die Kinder so behandeln, wie diese es 
wollen.

•	 Klimawandel und Umweltverschmutzung machen die Welt für 
Kinder gefährlicher. Ich glaube, die Erwachsenen müssen diese 
Probleme lösen, ehe sie schlimmer werden. 

•	 Kinder sind die einzige gesellschaftliche Gruppe, die nicht 
wählen darf. Ich meine, Kinder sollten das Wahlrecht haben.

•	 Erwachsene müssen mehr tun, um die Welt zu einem gerech-
teren Ort für alle Kinder zu machen. 





13

Einleitung

Alles begann, als ich mit Freunden beim Pizzaessen war. 
Wir unterhielten uns über unsere Kindheitserfahrungen. Eine 

aus der Gruppe erzählte, ihr jüngerer Bruder habe eine Phase durch-
lebt, in der er andere gebissen habe. Ich grinste mitfühlend: Meine 
Tochter war damals ein Kleinkind, und ich wusste ganz genau, wie 
scharf  diese kleinen Zähne sein können. Meine Freundin berichtete 
weiter, ihre Mutter habe das Problem gelöst, indem sie ihren Sohn 
gleichfalls gebissen habe. Er sollte spüren, wie weh das tat. 

»Das tut mir leid – wie ungerecht«, antwortete ich. »Das muss 
schrecklich für ihn gewesen sein.« Ich dachte nicht lange darüber 
nach und erwartete, alle am Tisch müssten der Meinung sein, dass 
Erwachsene Kinder nicht beißen dürfen – wie auch immer diese 
sich verhalten. Die nun folgende, hitzige Diskussion traf  mich des-
halb gänzlich unerwartet. In aller Deutlichkeit erklärte mir meine 
Freundin, das Kind zu beißen, sei richtig gewesen. Er habe lernen 
müssen, dass Beißen schmerzhaft sei, damit er damit aufhörte! Die 
anderen stimmten ihr entweder zu oder schwiegen. 

Ich war schockiert. Das Ereignis liegt einige Jahre zurück, und 
damals war ich die Einzige aus der Gruppe, die ein Kind hatte. Doch 
sollte das entscheidend sein? Für mich stand zweifelsfrei fest, dass 
die Lösung im Umgang mit einem Kind, das seine Handlungen 
nicht kontrollieren konnte, nicht in der Wiederholung genau die-
ser Gewalt bestand. Wie konnten Menschen, die ich liebte und res-
pektierte, es in Ordnung finden, ein kleines Kind zu beißen – selbst 
wenn es damit lernen sollte, dass Beißen wehtat?

Nach dem Essen ging ich verärgert und enttäuscht nach Hause. 
Ich war wütend auf  mich selbst und auf  meine Freunde. Sie waren 



14

alle feministisch geprägt und soziale Gerechtigkeit war ihnen wich-
tig. Bestimmt wären sie entsetzt gewesen, wenn mein Ehemann mich 
gebissen hätte. Wenn nicht einmal sie erkannten, warum der Einsatz 
von Gewalt zur Erziehung eines Kindes falsch ist, welche Hoffnung 
auf  umfassendere Veränderungen konnte es dann geben? Und wa-
rum konnte ich – ungeachtet meiner starken Meinung – nicht besser 
ausdrücken, was daran so ungerecht war? Warum konnte ich meine 
Freunde nicht überzeugen?

Heute blicke ich mit Verständnis für alle Beteiligten auf  die Si-
tuation zurück. Meine Freunde waren in ihren Zwanzigern und 
verbrachten nicht viel Zeit mit Kindern. Ich glaube nicht, dass sie 
sich damals großartig über Erziehung oder Kinderrechte Gedanken 
machten. (Die meisten von ihnen sind heute selbst wunderbare, lie-
bende und zärtliche Eltern, die ihre Kinder nie gebissen haben.) Wie 
ich wurden auch sie in Elternhäusern groß, in denen die Eltern die 
Kontrolle hatten. Die meisten waren von Eltern, die sie innig liebten, 
geohrfeigt worden; alle hatten Bestrafungen erlebt und mussten den 
Erwachsenen zu Hause und in der Schule gehorchen. Sie wurden 
dazu erzogen, andere Formen von Ungerechtigkeit wie Sexismus, 
Rassismus, Klassismus oder Ableismus zu erkennen, aber niemand 
hatte ihnen je erklärt, dass unser Umgang mit Kindern gleicherma-
ßen ungerecht ist. 

Auch mit mir hatte nie jemand darüber gesprochen. Als ich mei-
nen Freunden damals zu erklären versuchte, warum ich so sicher 
war, dass Kinder nicht gebissen werden dürften, hatte ich Schwie-
rigkeiten, Worte für die Doppelmoral zu finden. Ich hatte auch kei-
ne klare Vorstellung von der Alternative. Ich war noch nicht auf  die 
Idee gekommen, dass das Problem die individuelle Erziehungspra-
xis von Eltern übersteigt und Kinder eine eigene Emanzipations-
bewegung brauchen, um die ihnen entgegengebrachte Diskriminie-
rung zu überwinden. Ich wusste nur, dass die Vorstellung, meine 
Tochter vorsätzlich zu verletzen, mich zutiefst entsetzte. 



15

Seit diesem Pizzaessen interessiere ich mich dafür, wie wir Kin-
der weniger als Gegenstand individueller Erziehungspräferenzen 
und mehr als Gegenstand sozialer Gerechtigkeit behandeln können. 
Ich habe begriffen, dass Erziehung politisch ist. Und dass die unge-
rechte Behandlung, der Kinder täglich ausgesetzt sind, einen Namen 
hat: Adultismus.

Zum Glück fehlen mir nicht länger die Worte.

Das ist ungerecht!

Wir behandeln Kinder auf  ungerechte Weise.
Insgesamt sind Kinder die am stärksten diskriminierte Gruppe 

unserer Gesellschaft. Aufgrund von Adultismus haben Kinder ein 
höheres Risiko, in Armut zu leben und Zeugen von Gewalt zu wer-
den oder diese selbst zu erfahren. Ihre Leben werden zum Teil stark 
von anderen Menschen kontrolliert, die bestimmen, was und wann 
sie essen dürfen und wie sie ihre Zeit verbringen. Sie haben kein 
Eigentumsrecht, leiden unter erschwerter Rechtsvertretung und 
können bestimmte Dienst- und Gesundheitsleistungen nur über 
ihre Sorgeberechtigten wahrnehmen. Wenn sie die gleichen Ar-
beiten erledigen wie Erwachsene, verdienen sie weniger. In vielen 
Ländern sind Kinder zudem die einzigen Menschen, die legal ge-
schlagen werden dürfen. Sie können von ihren Sorgeberechtigten 
bedroht, bestraft und erniedrigt werden und zu Dingen gezwungen 
werden, die sie nicht tun wollen. Regelmäßig wird ihre körperliche 
Selbstbestimmung verletzt, etwa, wenn sie Kleidung tragen müssen, 
die ihnen nicht gefällt, oder wenn sie ins Bett gehen müssen, obwohl 
sie nicht müde sind.

Kinder wissen, dass sie ungerecht behandelt werden, und äußern 
das häufig. Ich erinnere mich, wie ich mich bei meinen Eltern be-
schwerte, der mir auferlegte Hausarrest sei ungerecht. Ich hatte mein 



16

Zimmer nicht aufgeräumt und mich in der Schule unter Berufung 
auf  die Gerechtigkeit zur Wehr gesetzt. Ich selbst höre von meiner 
Tochter heute oft »das ist ungerecht!«, wenn sie mit meinem Han-
deln nicht einverstanden ist. Doch wie häufig hören wir unseren 
Kindern tatsächlich zu, wenn sie auf  Ungerechtigkeiten hinweisen? 
Und wie oft verändern wir daraufhin unser Verhalten?

Wir können uns nicht aussuchen, welche Menschen würdig und 
emphatisch behandelt werden. Wenn wir Kindern, die sagen, sie 
würden unfair behandelt, nicht glauben und die Rechte der Kinder 
nicht genauso wichtig nehmen wie andere gesellschaftliche Gerech-
tigkeitsbewegungen, können wir schlecht behaupten, Gerechtigkeit 
für alle sei uns wichtig. Wenn wir der Überzeugung sind, Frauen, 
die über sexuellen Missbrauch und Gewalt berichten, sollten gehört 
werden, genau wie Menschen, die Rassismus erlebt haben, sollten 
wir uns fragen, warum wir Kindern, die sich ungerecht behandelt 
fühlen, nicht in gleichem Maß Gehör schenken. Zumal die Wurzeln 
der Gewalt in unserer Gesellschaft oft in der Erfahrung von Kon-
trolle, Erniedrigung und Machtlosigkeit liegen, die so viele von uns 
als Kinder machen. Von Beginn an lernen wir: Wer mehr Macht hat, 
kann andere zum Gehorsam zwingen oder ihnen Konsequenzen zu-
teilwerden lassen. Adultismus ist die erste Ungerechtigkeit, die wir 
erleben. Sie ebnet den Weg für alle folgenden. 

Den offenen Sexismus und Rassismus noch der jüngeren Vergan-
genheit betrachten wir mit einer Mischung aus Entsetzen, Scham 
und Erstaunen. Ich glaube, wenn unsere Nachfahren auf  unseren 
heutigen Umgang mit Kindern zurückblicken, werden sie ähnlich 
empfinden. Doch so muss es nicht kommen. Wir könnten als die 
erste Generation in Erinnerung bleiben, der ein Wandel gelingt und 
die den Weg in eine bessere, freundlichere, gerechtere Zukunft für 
alle bereitet hat. 



17

Der Grund für dieses Buch

Seit 2018 arbeite ich mit Familien. Ich veranstalte Kurse über Er-
ziehung, Bildung und Kinderrechte, die Eltern helfen, den sie um-
gebenden Adultismus wahrzunehmen und zu Hause eine Kultur 
des Respekts gegenüber den individuellen Rechten zu schaffen. Als 
Elterncoach und als Mutter habe ich viel über die Erziehung und 
Bildung von Kindern gelesen. Doch je mehr ich las, umso stärker 
fiel mir auf, dass es – außerhalb der akademischen Debatte – kaum 
Bücher über Macht gab. Das war seltsam, denn die Dynamik zwi-
schen Eltern und Kindern kann sich sehr ungleich anfühlen. Selbst 
Ratgeber zur »sanften« Erziehung, die Eltern ermutigen, alte Er-
ziehungsprinzipien wie das Bestrafen oder das Schreienlassen von 
Babys abzulegen, scheuten sich vor einer Analyse der Machtverhält-
nisse und nannten den Adultismus nicht beim Namen. Sie gingen 
davon aus, es sei für Erwachsene normal, mehr Macht zu haben und 
die Regeln aufzustellen. Diese Bücher schienen Erziehung als etwas 
Privates zu betrachten, das sich zwischen individuellen Erwachse-
nen und Kindern ereignet und keine Bedeutung für die Gesellschaft 
insgesamt hat. 

Viele dieser Bücher konzentrierten sich auf  die Vorstellung, Kin-
der zu guten Menschen zu erziehen, die höflich, freundlich, hilfs-
bereit und gerechtigkeitsorientiert sind. Sie betonten häufig, welch 
große Auswirkung Erziehung und Bildung auf  die Entwicklung und 
die Erfolge der Kinder haben können. In einer Zeit, in der mehr Kin-
der denn je unter psychischen Erkrankungen leiden, mehr Familien 
in Armut leben und mehr junge Menschen mit dem Bedrohungs-
szenario der Klimakrise aufwachsen, wirkt es seltsam, diese Fragen 
zu ignorieren. Und es ist ungerecht, die gesamte Verantwortung für 
die »Lösung« der Probleme der Kinder auf  die einzelnen Eltern zu 
übertragen. Wenige der Bücher, die ich gelesen habe, beschrieben 
Kinder als großartige, vollständige Menschen (mit wenigen Ausnah-



18

men, siehe die Lektüreempfehlungen am Ende des Buchs). Ich fing 
an, in meine Arbeit mehr Überlegungen zu den Machtverhältnissen 
zwischen Eltern und Kindern einfließen zu lassen. So regte ich mei-
ne Klienten und Klientinnen an, Veränderungen in ihrem eigenen 
Leben zu erwägen. Allerdings konnte ich ihnen leider nicht viele 
Ressourcen nennen, auf  die sie zurückgreifen konnten. 

Noch überraschender fand ich, dass Kinderrechte mit keinem 
Wort erwähnt wurden. Jahre nachdem ich Mutter wurde, las ich 
erstmals etwas über die UN-Kinderrechtskonvention. Ich staun-
te: Warum erfuhr ich davon erst jetzt? Warum schrien die Eltern-
ratgeber, die ich ständig las, die Kinderrechte nicht in die Welt hi-
naus – oder erwähnten sie wenigstens? Ich merkte schnell, dass ich 
mich intensiver mit diesem Thema beschäftigen wollte, und schrieb 
mich für einen M. A. in »Soziologie der Kindheit und Kinderrechte« 
an der Pädagogischen Fakultät der University of  California in Los 
Angeles ein. Ich übertreibe nicht, wenn ich sage, dass ich überwäl-
tigt war. Wie sich herausstellte, existierte jahrzehntelange Forschung 
zu Kinderrechten, Adultismus und Ideen zu einer Emanzipations-
bewegung der Kinder. Ich entdeckte eine neue Welt, in der die Ge-
danken, mit denen ich meine Freunde seit Jahren gelangweilt hatte, 
sich plötzlich in einen breiten Forschungszusammenhang einfügten.

Die Auseinandersetzung mit so vielen radikalen, sogar revolu-
tionären Ideen war aufregend. Gleichzeitig war es entmutigend, zu 
sehen, wie wenige dieser Ideen zu Eltern, Schulen, Medien oder Po-
litik durchdrangen. Wissenschaftler halten es nicht immer für not-
wendig, zu überprüfen, ob ihre Ideen zu Veränderungen in Politik 
oder Lebenspraxis führen. Und die meisten Eltern, Lehrerinnen und 
Politiker – jene Menschen, deren Handeln das tägliche Leben von 
Kindern direkt beeinflussen kann – haben nicht die Zeit, die Energie 
oder das Bedürfnis, stapelweise Fachliteratur zu wälzen. 

Dieses Buch soll eine Brücke zwischen Theorie und Praxis schla-
gen. Ich will dabei helfen, Adultismus und seine Wirkung auf  Kin-



19

der zu verstehen, sowie praktische Vorschläge machen, wie wir uns 
in Richtung einer Emanzipation der Kinder bewegen können. Ich 
wünschte, ich hätte dieses Buch lesen können, als meine Tochter 
klein war und ich begann, alles zu hinterfragen, was ich über Er-
ziehung zu wissen glaubte. Das Schreiben und Forschen an diesem 
Buch haben mein Leben verändert. Ich hoffe, es wird auf  meine Le-
serinnen und Leser die gleiche Wirkung haben. 

Über dieses Buch

In diesem Buch geht es um Kinder und Kindheit, aber es ist kein Er-
ziehungsratgeber. Ich nehme auch nicht an, dass meine Leserschaft 
nur aus Eltern besteht. Es geht hier zwar häufig um individuelle Be-
ziehungen zwischen Eltern und Kindern, aber ich diskutiere auch 
viele Themen, die Kinder vielleicht nicht direkt betreffen. Und ob-
wohl einzelne Eltern, Lehrerinnen und Lehrer Einfluss auf  das Le-
ben von Kindern haben, steht jeder Aspekt des Adultismus mit den 
umgebenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Strukturen in 
Zusammenhang. Wenn wir uns für die Emanzipation der Kinder 
einsetzen wollen, müssen wir über die einzelne Familie hinausgehen 
und betrachten, wie kollektives Handeln und die Erweiterung unse-
rer Circles of Care das Leben aller Kinder – nicht nur unserer eige-
nen – verbessern können. 

Der Fokus dieses Buchs liegt zwar nicht auf  praktischen Tipps, 
aber jedes Kapitel enthält Ideen, wie wir die Emanzipation der Kin-
der unterstützen können – zu Hause, bei der Arbeit, im eigenen Um-
feld und durch politisches Engagement und Aktivismus. Zudem bie-
tet das Buch Material für tiefere Überlegungen an. Ausgangspunkt 
meines Schreibens war, dass gesellschaftlicher Wandel stattfindet, 
wenn wir in die Lage versetzt werden, existierende Strukturen zu 
hinterfragen. Das erfordert Zeit und den Raum, bestimmte Ansich-



20

ten zu überdenken. Ich hoffe, dass dieses Buch einen solchen Denk-
raum eröffnet.

Damit wir begreifen, warum wir Kinder ungerecht behandeln, 
müssen wir zunächst unsere Vorstellung von Kindern verstehen. Ka-
pitel 1 beschäftigt sich mit unserer Perspektive auf  und unserer Vor-
stellung von Kindern, mit der Entstehung sozialer Konstruktionen 
von Kindheit und der Frage, warum es so wichtig ist, unseren kol-
lektiven Blick auf  Kinder zu hinterfragen. 

Eine zentrale Rolle für unser Verständnis von Kindern spielt der 
Adultismus  – die strukturelle Diskriminierung, der Kinder aus-
gesetzt sind. Kapitel 2 erklärt den Begriff  und zeigt, wie Adultismus 
sich im Leben von Kindern, in unseren Gesetzen und unserer Politik 
auswirkt, warum er als wichtiges Problem der sozialen Gerechtigkeit 
verstanden werden muss und inwiefern die Orientierung auf  die 
Emanzipation der Kinder von größter Bedeutung ist, wenn wir die 
Welt für sie – und uns alle – zu einem besseren Ort machen wollen. 

Das Verständnis der Kinderrechte ist entscheidend, wenn wir 
beim Schutz dieser Rechte Fortschritte machen und die Kinder beim 
Einfordern derselben unterstützen wollen. Und doch kennen vie-
le Erwachsene, mit denen ich gesprochen habe – auch Eltern und 
Lehrpersonal – den Inhalt der UN-Kinderrechtskonvention nicht. 
Kapitel 3 bietet eine kurze Einführung in die Kinderrechte: Was sind 
sie, wie wurden sie entwickelt, welche Praktiken richten sich gegen 
sie, und wo reichen sie nicht weit genug?

Unser Umgang mit den Körpern der Kinder sagt viel über unse-
re Perspektive auf  Kinder und ihren gesellschaftlichen Status. Ka-
pitel 4 untersucht, inwiefern alltägliche Praktiken in Medizin, Er-
ziehung und Bildung tatsächlich zutiefst politisch sind. Sie wurzeln 
in Vorstellungen von Verhalten und Entwicklung »normaler« Kin-
der. Beispiele für solche Praktiken sind Untersuchungen auf  »Ab-
normalitäten« während der Schwangerschaft, die Entscheidung für 
Schlaftraining oder der Abgleich der kindlichen Entwicklung und 



21

der schulischen Leistungen mit Durchschnittswerten. Die Körper 
von Kindern sind auch deshalb von besonderem Interesse, weil über 
sie sowohl Kontrolle seitens der Erwachsenen ausgeübt als auch Wi-
derstand seitens der Kinder geleistet wird und sie deshalb prädesti-
niert sind, Themen wie Konsens, Autonomie und Privatheit zu ver-
handeln.

Bei der Emanzipation der Kinder geht es um mehr als das, was zu 
Hause passiert. Und doch spielen Eltern eine enorm wichtige Rolle 
im Leben ihrer Kinder. Außerdem tragen sie zur Formung der öf-
fentlichen Einstellung gegenüber Kindern bei. Elterliche Erziehung 
kann ein radikaler Akt der Hoffnung und des Wandels sein. Kapi-
tel 5 beleuchtet die Fragen, wie eine rechtebasierte, emanzipierende 
Kindererziehung aussehen könnte, welche Herausforderungen die 
Abkehr von autoritären und veralteten Praktiken erschweren und 
welche allgemeingesellschaftliche Unterstützung nötig ist, um die-
sen Wandel zu befördern.

Eltern sind nicht die Einzigen, die sich um Kinder kümmern. Die 
Kinderbetreuung ist ein wichtiger Teil der Unterstützungssysteme 
vieler Familien. Kapitel 6 untersucht das Spannungsverhältnis zwi-
schen Feminismus und Kinderrechten innerhalb des Kapitalismus 
und fragt, wie wir Kinderbetreuung so finanzieren können, dass sie 
alle Kinder und Familien unterstützt – ob die Kinder nun zu Hau-
se oder in spezialisierten Einrichtungen betreut werden. Gelingen 
kann dies nur, wenn die Versorgung von Kindern als wichtige Arbeit 
angesehen wird. Dazu müssen Kinder als Menschen betrachtet wer-
den, deren Vorlieben und Erfahrungen von Bedeutung sind.

Dass Eltern dank einer gut finanzierten, qualitativ hochwerti-
gen Kinderbetreuung an den Arbeitsplatz zurückkehren können, 
ist ein wichtiger Faktor im Kampf  gegen Kinderarmut – aber nicht 
der einzige. Kapitel 7 zeigt, dass Kinderarmut und die wachsende fi-
nanzielle Ungleichheit zwischen Familien bewusste politische Ent-
scheidungen mit vernichtenden Folgen für die Kinder sind. Die gute 



22

Nachricht: Politik lässt sich ändern, und wenn Armut eine politi-
sche Entscheidung ist, dann können wir unsere Gegenargumente 
laut und mit Nachdruck vortragen.

Oft wird die Schule als Antwort auf  Fragen der Ungleichheit und 
der Kinderrechte betrachtet. Natürlich kann gute Bildung für Kin-
der lebensverändernd sein. Doch das Bildungssystem erreicht nicht 
immer seine Ziele. Für manche Kinder ist die Schule ein Albtraum. 
Kapitel 8 untersucht, ob das derzeitige Schulsystem seinen Aufgaben 
gewachsen ist und welche Veränderungen nötig wären, um den Be-
dürfnissen und Lebensrealitäten von Kindern in einer sich rasant 
wandelnden Welt gerecht zu werden. 

Die größte Herausforderung für Kinder ist heute zweifelsohne 
die Klimakrise. Kapitel 9 untersucht, wie Kinder durch globale Er-
wärmung und Umweltverschmutzung Risiken ausgesetzt sind und 
wie sich diese Kinder im Kampf  um ihre Zukunft weltweit Gehör 
verschaffen. Diskussionen um die Klimakrise lösen bei uns leicht 
Angst und Überforderung aus, doch die Wissenschaft sagt klar, dass 
die schlimmsten Szenarien vermeidbar sind. Aktivwerden ist das 
beste Mittel gegen Hoffnungslosigkeit, und nie war es nötiger als 
jetzt. Jede Tonne eingespartes CO2 ist eine, die unsere Kinder und 
Kindeskinder nicht erben werden. 

Der Kampf  für ein Ende von Adultismus kann gewonnen wer-
den. Er verlangt individuelles Handeln von uns allen sowie die Ver-
pflichtung zu radikalem politischem Wandel. Eine Veränderung, die 
sich sofort auswirken würde, wäre, Kindern die Wahlberechtigung 
zu erteilen und damit das echte universelle Wahlrecht umzusetzen. 
Kapitel 10 zeigt auf, welche Argumente dafürsprechen und dass Kin-
der keineswegs unfähig zu politischem Denken und Handeln sind, 
sondern bereits jetzt politisch handeln, sich zur Umsetzung wichti-
ger Veränderungen in Kinderparlamenten organisieren und Koali-
tionen bilden, die sich für mehr Gehalt und bessere Arbeitsbedin-
gungen einsetzen. 



23

Meine Perspektive ist hauptsächlich von den Forschungsfeldern 
Kindheitsstudien und Kinderrechte beeinflusst, aber ich nehme 
auch Anleihen aus anderen Disziplinen, vor allem der Philosophie. 
Ich stehe tief  in der Schuld Hunderter Autoren, Aktivistinnen und 
Wissenschaftler, auf  deren Arbeit ich mich beim Schreiben dieses 
Buchs gestützt habe. Für jedes Kapitel mache ich weiterführende 
Lektürevorschläge; die entsprechende Liste findet sich am Ende des 
Buchs. 

Einige Anmerkungen zum Text

Umfang

Ein Buch über die Emanzipation der Kinder aus einer wahrhaft glo-
balen Perspektive müsste weitaus umfangreicher sein als das vor-
liegende. Deshalb konzentriere ich mich hier hauptsächlich auf  die 
WEIRD-Länder. Das Akronym des Anthropologen Joseph Henrich 
steht für »western, educated, industrialized, rich, and democratic« 
(westlich, gebildet, industrialisiert, reich und demokratisch). Haupt-
sächlich schreibe ich über Großbritannien (wo ich lebe), die USA 
und Australien, woher viele meiner Klienten stammen. Für diese 
Ausgabe habe ich mich zudem mit Deutschland auseinandergesetzt. 
Probleme hinsichtlich der Kinderrechte mag man gerne an entle-
genen Orten suchen, etwa bei versklavten Kindern an der afrikani-
schen Westküste, Kinderbräuten in Bangladesch oder afghanischen 
Mädchen, die nicht zur Schule gehen dürfen. Diese Probleme be-
dürfen alle größter Aufmerksamkeit. Es wäre aber falsch, anzuneh-
men, dass die Rechte von Kindern in Ländern mit höherem Durch-
schnittseinkommen gesichert wären. Adultismus ist ein weltweites 
Phänomen, das von Ort zu Ort verschiedene Gestalt annimmt. Wer 
in Ländern lebt, in denen die meisten Kinder zur Schule gehen und 



24

Kinderarbeit sowie Gewalt gegen Kinder verboten sind, könnte den 
Eindruck haben, unser Einsatz für Kinderrechte sei an seinem Ziel 
angekommen. Dieses Buch wird zeigen, dass wir noch einen langen 
Weg vor uns haben. 

Sprache

Die Sprache verändert sich ständig. In diesem Buch verwende ich 
den Begriff  Adultismus als Bezeichnung für die altersabhängige 
Diskriminierung, die Erwachsene gegenüber Kindern bevorzugt. 
Damit folge ich vielen Forschungsarbeiten über Kinderrechte, u. a. 
von Harry Shier, John Wall und Manfred Liebel. Eine detaillierte 
Diskussion der Bedeutung von Sprache bei der Beschäftigung mit 
der Diskriminierung von Kindern findet sich in Kapitel 2. 

Ich hoffe, dieses Buch ist für Leser aus dem gesamten Gender-
spektrum hilfreich. Ich unterstelle diesem Text keine bestimmte Le-
serschaft. Deshalb verwende ich den Begriff  Eltern – außer, wenn 
ich in bestimmten Situationen spezifisch von Müttern und deren 
besonderen Herausforderungen spreche, etwa zu kurzer Mutter-
schaftskarenz, dem Armutsrisiko Alleinerziehender und unbezahl-
ter Sorgearbeit, sowie von den Spannungen zwischen Kinder- und 
Frauenrechten. Es muss betont werden, dass auch manche trans 
und nichtbinären Personen mit solchen Problemen konfrontiert 
sind, und zwar zusätzlich zu den Vorurteilen und Diskriminierun-
gen, die sie aufgrund ihrer Geschlechtsidentität ohnehin erleben. 

Der Einfachheit halber nutze ich den Begriff  Eltern als Bezeich-
nung für alle Menschen mit familiären Sorgeverpflichtungen und 
meine damit auch Stiefeltern, Aufsichtspersonen, Vormunde und 
Pflegeeltern. 

Es existiert breite Literatur über race oder Ethnie als soziale Kon-
struktion aus der Perspektive weißer Überlegenheit. Diese Vorstel-
lung ist inzwischen weithin akzeptiert.1 Der Ausdruck, jemand wer-



de »als schwarz rassifiziert«, mag präziser sein als die Bezeichnung 
dieser Person als »schwarz«, aber Ersteres beschreibt eher »das Phä-
nomen, das ihr zustößt«, als die Gemeinschaft oder Identität.2 Zur 
Vereinfachung verwende ich die Sprache, die die jeweilige Identität 
von Kindern am besten reflektiert und so spezifisch wie möglich 
ist, z. B. Schwarz, weiß, jüdisch oder afroamerikanisch – also keine 
Oberbegriffe. Mir ist bewusst, dass der Begriff  BAME (Black and 
Asian Minority Ethnic, Schwarze und asiatische ethnische Minder-
heit) Menschen mit sehr unterschiedlichen Erfahrungen homoge-
nisieren kann. Ich verwende ihn an manchen Stellen dennoch, weil 
er auch in der Forschung verwendet wird, auf  die ich mich jeweils 
beziehe. 

Namen

Zum Schutz der Privatsphäre von Kindern und Eltern wurden alle 
Namen in diesem Buch verändert, außer sie sind bereits öffentlich 
bekannt. 





27

Kapitel 1

Wie wir Kinder sehen

Was ist ein Kind?

Die Antwort auf  diese Frage wird sich wahrscheinlich zunächst auf  
das Alter beziehen. Vielleicht sagen wir, ein Kind ist ein Mensch 
unter 18 Jahren. Wer länger nachdenkt, sagt vielleicht, der Begriff  
»Kind« sei eine juristische Definition und Kinder seien Menschen 
unter einem bestimmten Alter, die in bestimmter Weise geschützt 
und an der Beteiligung an manchen Institutionen wie Ehe, Wahlen 
oder Militärdienst gehindert werden. Auch dürfen sie nur einge-
schränkt Alkohol trinken oder Sex haben. Man könnte auch ant-
worten, ein Kind sei eine Person in einer Phase des körperlichen 
oder biologischen Wachstums, die noch nicht die Pubertät vollendet 
hat oder deren Gehirn noch nicht voll ausgereift ist. Vielleicht sagt 
man auch, die Kindheit sei eine Gesamtheit an Praktiken, etwa Spiel, 
Schulbesuch, soziale und moralische Entwicklung, Zusammenleben 
mit den Eltern und Respekt gegenüber Älteren. Oder man spricht 
über das Wort als Markierung der Kontinuität der Generationen. 
Ich bin noch immer das Kind meiner Eltern, auch wenn ich selbst 
erwachsen bin und ein eigenes Kind habe: In diesem Kontext hat 
das Wort »Kind« nichts mit dem Alter zu tun, sondern mit meinem 
Platz in der näheren und weiteren Familie. 

Die Antwort könnte sich auch auf  den gesellschaftlichen Sta-
tus der Kinder beziehen. Mir jedenfalls ist keine einzige historische 
oder gegenwärtige Kultur bekannt, in der Kinder nicht einen nied-
rigeren sozialen Status hätten als Erwachsene. Kinder sind mehr 
Kontrollen und Restriktionen unterworfen, erfahren häufiger Ge-
walt und Armut und werden im Vergleich zu Erwachsenen als we-



28

niger rational und entwickelt wahrgenommen. Deshalb haben wir 
bestimmte Annahmen über die Fähigkeiten von Kindern: was sie 
können oder nicht können, wo sie leben, wie sie ihre Zeit verbrin-
gen, wovor sie geschützt und welche Erfahrungen sie machen soll-
ten und ob sie bestimmte Entscheidungen bezüglich ihres Lebens 
selbst treffen können. 

Die Antwort auf  die Frage hängt auch davon ab, wo und wie wir 
leben und dass wir uns im 21. Jahrhundert befinden. Manche Ge-
sellschaften verstehen unter einer guten Kindheit Erwerbsarbeit zur 
Unterstützung der Familie – Schulbesuch ist dann ein Luxus. In an-
deren Ländern bedeutet eine gute Kindheit, so viel wie möglich für 
die Schule zu lernen, um später entsprechende Berufsaussichten zu 
haben. 

Als ich mir zum ersten Mal über die Definition von Kindheit 
Gedanken machte, merkte ich, dass mir die Antwort schwerer fiel, 
je länger ich darüber nachdachte. Glauben wir denn wirklich, dass 
Menschen mit 18 oder 21 Jahren »voll entwickelt« sind? Was ist mit 
Gesellschaften, in denen die Kindheit mit sozialen Markierungen 
wie der Eheschließung oder Elternschaft endet statt mit einem be-
stimmten Alter? Was bedeutete es, dass die Strafmündigkeit, die z. B. 
in Großbritannien bei 10 Jahren und in Deutschland bei 14 Jahren 
liegt, früher eintritt als die rechtliche Volljährigkeit (18 Jahre in bei-
den Ländern)? Und warum haben Menschen je nach Alter verschie-
dene Rechte und Pflichten? Ich glaube, wir merken (auch wenn wir 
es uns nicht immer bewusst machen), dass der Begriff  »Kind« nicht 
genügt, um die Vielfalt der Menschen unter 18 Jahren zu beschrei-
ben: Wir benützen Begriffe wie Neugeborenes, Baby, Kleinkind 
oder junges Kind, um Kinder am unteren Ende des Bereichs von 
0–18 Jahren zu beschreiben, und Worte wie Teenager, Jugendlicher 
oder junge Person, um jene am oberen Ende zu charakterisieren. Als 
ich die 13-jährige Tochter einer Freundin bat, den Begriff  »Kind« zu 
definieren, sagte sie sofort: »Ich bin kein Kind, ich bin ein Teenager.«



29

Auch der Rückblick auf  mein eigenes Leben zeigt, dass es an mei-
nem 18. Geburtstag keinen spürbaren Übergang von der Kindheit 
zum Erwachsenendasein gab. Ich war zwar froh, nun im Pub Al-
kohol trinken zu dürfen und mich nicht um einen gefälschten Aus-
weis kümmern zu müssen. Außerdem war ich aufgeregt, weil ich 
nun zu Hause ausziehen und zur Uni gehen würde, aber ansonsten 
änderte sich nicht viel. Der Wechsel vom Kindes- ins Erwachsenen-
alter fühlte sich nicht wie ein Sprung an, sondern eher wie ein gra-
dueller Prozess des Wachsens, der Unabhängigkeit und des Lernens 
aus Erfahrungen und Fehlern. Manche Merkmale, die wir mit dem 
Erwachsensein verbinden – beispielsweise das Geldverdienen oder 
die Verantwortung für andere –, erfüllte ich bereits als Teenagerin, 
indem ich jobbte, mich um meine jüngeren Geschwister kümmerte, 
lernte und Freundschaften und Unterstützungssysteme außerhalb 
meines Zuhauses aufbaute. 

Menschen verändern sich nicht über Nacht. Die Forschung legt 
vielmehr nahe, dass man mit 18 (oder sogar 25) Jahren keinesfalls 
»voll entwickelt« ist, sondern das menschliche Gehirn sich unser 
gesamtes Leben hindurch verändert. Wir erreichen keinen festen 
Punkt, an dem unsere Entwicklung vollendet ist.1 Das Alter von 
18 Jahren als Ende der Kindheit ist arbiträr und markiert eindeu-
tig keine natürliche oder biologische, sondern eine kulturelle Ver-
änderung (was sich auch daran zeigt, dass das Erwachsenenalter in 
Deutschland zum Beispiel 1975 von 21 auf  18 Jahre gesenkt wurde).2 
Insgesamt sind wir uns seit Langem einig, dass es so etwas wie eine 
Kindheit gibt. Fragt man aber nach deren konkreter Gestalt, würden 
die meisten antworten, dass sie auf  einem Entwicklungskontinuum 
der Reife, Verantwortung und Fähigkeiten angesiedelt ist. (Es gibt 
sogar Bereiche, in denen die Fähigkeiten von Kindern die der Er-
wachsenen übertreffen, etwa beim Lernen von Fremdsprachen.)

Was ein Kind ist, scheint auf  den ersten Blick eindeutig, doch 
die Schwierigkeiten einer genauen Definition zeigen, dass es sich 



30

dabei nicht um eine rein biologische oder natürliche Kategorie han-
delt. Vielmehr sind die Begriffe Kind und Kindheit gesellschaftliche 
Konstrukte.3 Die Phase, die wir als Kindheit begreifen, ist nicht in 
Stein gemeißelt, sondern hat sich in verschiedenen Gesellschaften 
und Kulturen verändert und entwickelt, und zwar zusammen mit 
bestimmten Institutionen, Gesetzen, Strukturen und Vorstellungen 
vom Menschsein.4 Zu sagen, die Zuschreibung »Kind« sei gesell-
schaftlich konstruiert, ist jedoch nicht identisch mit der Aussage, 
Kinder seien genau wie Erwachsene, es gebe keinen Unterschied 
zwischen Menschen verschiedenen Alters oder Kinder bedürften 
keiner speziellen Schutz- oder Ausnahmestellung. Es ist nicht zu-
letzt deshalb wichtig, Kinder als gesellschaftliche Gruppe zu begrei-
fen, weil sie gewissen Problemen und Herausforderungen begegnen 
und wir genau formulieren müssen, was mit wem passiert. Doch 
wenn wir einen Schritt zurücktreten, erkennen wir, dass »Kind« nur 
eine von vielen möglichen Identitäten einer Person ist, und wir kön-
nen anfangen, die mit der Kindheit verbundenen engen Grenzen 
und gesellschaftlichen Normen zu hinterfragen. 

Rachel Rosen, Professorin für Kindheitsstudien am UCL, weist 
darauf  hin, dass »junge Menschen für ihr bloßes Überleben auf  an-
dere angewiesen sind […]. Diese frühe Abhängigkeit wurde jedoch 
zunehmend benutzt, um die Institution Kindheit in ihrer Gesamt-
heit zu beschreiben. Damit werden die potenziellen Fähigkeiten von 
Kindern mit gesellschaftlichen Zuschreibungen von Verletzlichkeit, 
Bedürftigkeit und Abhängigkeit überdeckt.«5 Kinder können gleich-
zeitig verletzlich und handlungsfähig sein – das eine schließt das 
andere nicht aus. Wenn die Vorstellung davon, was ein Kind ist und 
ausmacht, mindestens teilweise gesellschaftlich konstruiert ist, ver-
raten unsere Überzeugungen bezüglich »guter« Erziehung, »guter« 
Bildung und des »guten« Kindes viel über die Gesellschaft und Kul-
tur, in der wir leben – aber nicht viel über die Kinder selbst. Wir 
müssen diese kulturellen Perspektiven analysieren, wenn wir die 



31

Benachteiligung von Kindern verstehen und ihr etwas entgegen-
setzen wollen. 

Menschliche Wesen, menschliches Werden:  
Kinder als künftige Erwachsene

»Wir verstehen die Welt, wenn wir Veränderung, nicht Dinge unter-
suchen«, so der Physiker Carlo Rovelli.6 Ich glaube, das Gleiche trifft 
auch auf  unser Verständnis von Kindern zu. Wenn wir nach einer 
einfachen Antwort auf  die Frage »Was ist ein Kind?« suchen, könn-
ten wir einfach sagen: (noch) keine erwachsene Person.

Unsere Sprache und unser Handeln in Bezug auf  Kinder sehen 
diese oft als angehende Erwachsene. In der gesamten westlichen 
Geistesgeschichte wurden Kinder als unreif, irrational und unvoll-
kommen dargestellt.7 Ungeachtet neuer, während der Aufklärung 
entstandener Denkweisen wurde die Kindheit als linearer Fort-
schritt in Richtung eines von Höflichkeit und Rationalität gepräg-
ten Erwachsenendaseins betrachtet. Der englische Philosoph John 
Locke, der seine Hauptwerke im späten 17. Jahrhundert verfass-
te, vertrat eine in vielfacher Hinsicht progressive Vorstellung von 
Kindheit. Er warnte vor ausufernder körperlicher Züchtigung und 
ermutigte Eltern, sich mit Kindern zu unterhalten und deren Neu-
gier zu fördern. Dennoch betrachtete auch er Kinder als unvollstän-
dig. Er meinte, der Mensch werde als tabula rasa geboren und eigne 
sich Wissen und Fähigkeiten durch Sinneserfahrung und Bildung 
an.8 Der französische Philosoph Jean-Jacques Rousseau vertrat im 
18. Jahrhundert eine ähnliche Vorstellung von Kindheit. In seinem 
Text Emil oder Über die Erziehung regt er an, Kinder sollten Zugang 
zur Natur und Zeit für das freie Spiel erhalten. Die Bildung solle in 
den ersten Lebensjahren eher auf  Erfahrungen denn auf  Wissen aus 
Büchern basieren. Dennoch betonte auch er, Kinder seien der Ver-



32

nunft nicht fähig und näherten sich erst in den späteren Jahren qua 
Erziehung der Rationalität an: »Das Meisterstück einer guten Er-
ziehung besteht in der Bildung eines vernünftigen Menschen, und 
trotzdem vermeint man das Kind durch die Vernunft erziehen zu 
können!«9 Man könnte sagen, Kinder würden hier als menschliches 
Werden bezeichnet – und nicht als bereits im Hier und Jetzt fertige 
menschliche Wesen.10 

Die Vorstellung von Kindern, die sich zu rationalen Erwachsenen 
entwickeln, findet sich auch im Werk des einflussreichen Schwei-
zer Psychologen Jean Piaget, der im 20. Jahrhundert wirkte. Er ent-
wickelte ein Stufenmodell, das Kinder durchlaufen, während sie ak-
tiv ein Modell der Welt konstruieren: Auf  der sensomotorischen 
Stufe (0–2 Jahre) lernen Kinder vor allem durch Sinneswahrneh-
mungen und motorische Aktivität etwas über ihre Umwelt. Kinder 
auf  der präoperationalen Stufe (2–7 Jahre) beginnen mit Abstraktio-
nen, etwa, wenn sie einen Stock als Schwert benutzen. Auf  der Stu-
fe der konkreten Operationen (7–11 Jahre) sind Kinder bereits zum 
Problemlösen in der Lage, weil sie verschiedene mögliche Ergebnis-
se und Perspektiven berücksichtigen können. Die formaloperatio-
nale Stufe (ab 11 Jahren) schließlich ist gekennzeichnet durch abs-
traktes, systematisches und reflektiertes Denken. Piaget betrachtet 
diese Stufen als allgemeingültig; alle Kinder durchlaufen sie dem-
nach in der gleichen Reihenfolge (wenn auch nicht in der gleichen 
Geschwindigkeit). Jede Stufe bedeutet einen Entwicklungssprung 
hinsichtlich der Rationalität und Reife. Piaget glaubte, dass Kinder 
und Erwachsene unterschiedlich denken und die Welt auf  verschie-
dene Weise betrachten.11 

In der westlichen Welt wurzelt ein Großteil unserer Vorstellungen 
von Kindern und Kindheit in der christlichen Lehre. Der Gedanke 
der Ursünde impliziert, dass Kinder als »schlechte« Menschen gebo-
ren werden und nur mit Disziplin und strenger Erziehung zu gottes-
fürchtigen Erwachsenen werden, die göttliche Autorität respektie-



33

ren und nicht vom vorgegebenen Pfad abweichen. Dieser Glaube an 
die inhärente Sündhaftigkeit und mangelnde Vertrauenswürdigkeit 
von Kindern wurde zur Rechtfertigung autoritärer Erziehungs-
methoden wie etwa der körperlichen Züchtigung benutzt: Kinder 
müssten eben lernen, ihren Eltern und damit auch Gott zu gehor-
chen. Verfechter dieses Erziehungsstils rechtfertigen sich heute auf  
Social Media gerne mit der Bibel: »Ihr Kinder, seid gehorsam euren 
Eltern in dem Herrn; denn das ist recht.« (Epheser 6, 10); »Wer seine 
Rute schont, der hasst seinen Sohn; wer ihn aber lieb hat, der züch-
tigt ihn beizeiten.« (Sprüche 13, 24) Natürlich sind nicht alle Chris-
ten von solcher Strenge überzeugt – manche begreifen Jesus als Vor-
bild einer sanften Erziehung.12

Adele Jarrett-Kerr leitet eine selbst verwaltete Erziehungsein-
richtung in Großbritannien und praktiziert mit ihren eigenen drei 
Kindern Unschooling (zu beidem mehr in Kapitel 8). Als Kind be-
suchte sie eine evangelikale Kirche. Jarrett-Kerr erzählte mir, früher 
habe sie geglaubt, ihre Gedanken seien sündig und sie sei als böser 
Mensch geboren worden. 

»Ich wuchs in dem Glauben auf, Dinge nicht hinterfragen zu dür-
fen, weil mein Geist per se nicht vertrauenswürdig war und ich nicht 
sicher sein konnte, gute Entscheidungen zu treffen«, erklärte sie mir 
über Zoom aus ihrem Zuhause in Cornwall. »Als ich älter wurde, 
regte man mich stets an, Freunde anderer Glaubensrichtungen als 
›Projekte‹ zu betrachten, die ich bekehren sollte. Ich glaube, diese 
Perspektive beeinflusst auch unseren Umgang mit Kindern – statt 
sie als Menschen zu sehen, behandeln wir sie als Projekte, die wir 
trainieren müssen, ›gut‹ zu werden.« Adele ist nicht mehr bei den 
Evangelikalen. Sie sagt, sie habe einen »Glaubenswandel« vollzogen, 
und ihre Kinder erlebten eine ganz andere Kindheit als sie selbst.

Das Gefühl, Kinder seien inhärent nicht vertrauenswürdig, wird 
auch von der Schriftstellerin und Unschooling-Aktivistin Akilah 
Richards aufgegriffen. In ihrem TED-Talk »Raising Free People« 



34

(»Kinder zu freien Menschen erziehen«) argumentiert sie, wir dürf-
ten Kindern nicht immer sagen, dass man sich Freiheit verdienen 
müsse. »Zu entscheiden, eine ganze Gruppe Menschen sei nicht ver-
trauenswürdig, bis wir sie repariert und dazu gemacht haben, ist 
verrückt […]. Wir haben noch keine Sprache und Praxis entwickelt, 
die unsere Erziehung und Bildung auf  Vertrauen gründet statt auf  
Angst.«13 Auch John Holt, Pädagoge und Vorkämpfer für die Eman-
zipation der Kinder, vertrat diese Position: Man solle den Kindern 
vertrauen. Das sei einfach und schwierig zugleich, weil wir dazu uns 
selbst vertrauen müssten, aber als Kinder gelernt hätten, dies nicht 
zu tun.14 In der Sprache zur Beschreibung junger Kinder finden sich 
Formulierungen wie »sucht nach Aufmerksamkeit« oder »manipu-
lativ« – als wollten Kinder ihre Betreuungspersonen um den klei-
nen Finger wickeln und ein »Nachgeben« komme einer Niederla-
ge gleich. Interessanterweise zeigen Studien, dass wir keineswegs 
»böse« geboren werden, sondern alle mit der Neigung zu Koope-
ration, Mitgefühl und Hilfsbereitschaft.15

Wir sehen diese Wahrnehmung von Kindern als »menschliches 
Werden« auch in modernen Diskussionen über Kinderbetreuung, 
Schule und Erziehung. Beliebte Elternratgeber konzentrieren sich 
derzeit häufig auf  die Erziehung zu Höflichkeit, Fleiß, Kooperativi-
tät und Disziplin. Ich bin sicher, dass diese Ratschläge mit den bes-
ten Absichten erteilt werden, doch sie nähren die These, dass Kinder 
ein »Werden« sind und später zu guten Menschen werden können, 
wenn wir nur jetzt das Richtige tun. In der Praxis ist eine Erziehung 
im Sinne der optimalen Entwicklung oft eine Erziehung, die sich 
der Rechte und Bedürfnisse von Kindern bewusst ist. Auch deshalb 
gibt es derzeit so viele Tipps zu sanfter und respektvoller Erziehung. 
Hier sollten wir jedoch einen Schritt zurücktreten und uns über-
legen, warum wir tun, was wir tun – und ob wir dabei eher eine »ty-
pische, vernünftige« Entwicklung zum Ziel haben als das Glück, die 
Autonomie und das Wohlbefinden unserer Kinder.



35

Die Vorstellung, Kinder seien bis zu einem gewissen Grad Er-
wachsene in Ausbildung, ist weit verbreitet. Dennoch gibt es schon 
seit Langem abweichende Stimmen. Die Pädagogin Charlotte Ma-
son betonte bereits in der viktorianischen Zeit, dass Kinder als Men-
schen geboren würden und respektvoll behandelt werden müssten.16 
Seit den späten 1960er- und 1970er-Jahren nahm der Widerstand, 
auch im Kontext anderer Bewegungen für soziale Gerechtigkeit, 
wie der Frauen- und der Bürgerrechtsbewegung, Fahrt auf. Wäh-
rend ich diese Zeilen schreibe, ist eine breite Koalition aus Forsche-
rinnen, Pädagogen, Aktivistinnen, Autoren, Eltern – und natürlich 
Kindern – der Meinung, dass Kinder kompetente gesellschaftliche 
Akteure sind, die ihr Leben von Geburt an mit Begeisterung selbst 
führen wollen. Wir müssen uns nur die Untersuchungen zu Kindern 
ansehen, die ohne Erwachsene in Gruppen leben, um zu erkennen, 
dass Kinder sich viel besser um sich selbst und andere kümmern 
können, als wir annehmen. Sie sorgen für Nahrung und Unterkunft 
und kommen mit extremer Gewalt zurecht, während sie einander in 
emotionaler und praktischer Hinsicht unterstützen.17 

Wer gilt als Kind?

Eine weitere wichtige Frage hinsichtlich der gesellschaftlichen Kon-
struktion von Kindheit ist, wer überhaupt als Kind gilt – und wann. 
Einigen Kindern wird die »Unschuld« der Jugend zugeschrieben, 
während Schwarze Kinder oft adultifiziert werden, also anders be-
handelt werden, als ihr tatsächliches Alter nahelegen würde. Norma-
lerweise soll damit gerechtfertigt werden, dass man sie schlecht be-
handelt oder bestraft.18 Eine augenöffnende Studie des Georgetown 
Law Center über Armut und Ungleichheit ergab, dass Menschen 
überzeugt sind, Schwarze Mädchen benötigten weniger Fürsorge, 
Schutz, Unterstützung und Trost. Sie seien unabhängiger und wüss-



36

ten mehr über sogenannte »Erwachsenenthemen«, darunter auch 
Sex.19 Schwarze Jungen werden oft für älter gehalten, gelten schneller 
als schuldig und sind häufiger mit Polizeigewalt konfrontiert, wenn 
sie eines Verbrechens verdächtigt werden, so Untersuchungen der 
American Psychological Association.20 Die Soziologin Katherine 
Brown Rosier schreibt: »Während weiße Kinder und Kinder aus der 
Mittelschicht zunehmend ›infantilisiert‹ werden und ihre Abhän-
gigkeit von den Eltern oft bis in die Mittzwanziger ausgedehnt wird, 
zeigt sich die Abneigung vieler Amerikaner gegenüber ›anderen‹ 
Kindern in der breiten Unterstützung immer härterer Sanktionen 
für ›schlechtes‹ Verhalten […], für das Kinder verantwortlich ge-
macht werden.«21 Auch die jeweilige soziale Schicht und etwaige Ar-
mut beeinflussen, wie viel Schuld und Verantwortung wir Kindern 
zuschreiben. Rosier schreibt, Kinder, die für ihre »persönlichen Ent-
scheidungen« und ihr Verhalten verantwortlich gemacht würden, 
entstammten eher ärmeren Schichten und trügen ein höheres Ri-
siko, zeitweise vom Unterricht ausgeschlossen oder ganz der Schu-
le verwiesen zu werden, während Gleichaltrige aus der Mittelklasse 
wohlwollender beurteilt würden, da sie noch als Kinder gälten.

Wer unter welchen Bedingungen als Kind gilt, ist von großer 
Bedeutung – vor allem, wenn die Adultifizierung von Kindern zu 
deren Verhaftung oder sogar Tötung führt. Wir halten Kinder nor-
malerweise für unschuldig, verletzlich und fürsorgebedürftig. Kin-
der aus Flüchtlings- oder Migrantenfamilien werden jedoch gesell-
schaftlich allzu oft marginalisiert, von der Mehrheit nicht gesehen 
und auf  zweifache Weise zum Schweigen gebracht: weil sie Kinder 
sind und weil sie Asylsuchende sind. Bei dem Versuch, Europa in 
kleinen Booten oder auf  gefährlichen Routen zu erreichen, sterben 
jedes Jahr Kinder. Und selbst wenn sie es an Land schaffen, ist das 
nicht das Ende ihrer Schwierigkeiten. Kinder im Asylsystem tragen 
ein höheres Armutsrisiko und laufen Gefahr, mehr Schwierigkeiten 
in Schule und Gesellschaft zu haben. 



37

Es ist leicht, Kinder als »anders« zu betrachten, wenn ihre Le-
ben sich so stark von den unseren unterscheiden. Unsere idealisier-
te Vorstellung von der Kindheit als Zeit der Unschuld, des Spiels, 
der Schule und Familie verstellt manchmal den Blick auf  die Er-
fahrungen von Kindern, deren Leben sich von dieser rosaroten Ver-
sion unterscheiden. Dazu gehören Pflegekinder, von Bezugsper-
sonen missbrauchte Kinder, arbeitende Kinder, Kinder, die sich um 
andere kümmern müssen (darunter auch Kinder, die selbst Eltern 
sind), Kindersoldaten, Opfer von Kinderhandel, Kinder mit Behin-
derungen und so fort. Diese Kinder lassen uns unsere Vorstellungen 
einer idealen Kindheit hinterfragen, weshalb es leichter sein kann, 
sie einfach zu ignorieren. Doch genau wie alle Kinder verschieden 
sind, können sich auch Kindheiten stark unterscheiden. Manche 
Kinder leben in sehr »erwachsenen« Welten und sehen sich Heraus-
forderungen gegenüber, mit denen wir selbst nie zurechtkommen 
mussten. 

Vorstellungen von Kindheit  
als Werkzeuge der Benachteiligung 

Historisch haben wir Kinder als unvollständig konzipiert, als irra-
tional und wild, und sie folglich der Kontrolle, der Formung, dem 
Training und der Zähmung unterworfen. Das hatte nicht nur für die 
Kinder selbst Konsequenzen, sondern auch für andere Gruppen, die 
systemische Unterdrückung erlebt haben. Toby Rollo ist Politikwis
senschaftler an der kanadischen Lakeland University, wo er zu den 
Bereichen Kindheit, Kolonialismus und Staat forscht. Laut Rollo hat 
unser Blick auf  Kinder direkt zu der Gewalt beigetragen, die Schwar
ze Menschen erlebt haben und noch immer erleben. Der Grund ist, 
dass Kolonialprojekte Schwarzsein und Kindheit verknüpft haben:22 
Das koloniale Europa hatte es sich zur Aufgabe gemacht, die »sündi-



38

gen und unwissenden« nichteuropäischen Untertanen gewaltsam zu 
bilden. Dies geschah unter anderem, indem nichtweiße Menschen 
mit Vorstellungen von Kindheit – und der dieser zugeschriebenen 
Sündigkeit und Ignoranz – in Verbindung gebracht wurden. Dies ist 
laut Rollo nicht nur ein historisches Problem, sondern es »besteht 
noch heute, insofern schwarze Menschen (und besonders schwar-
ze Kinder) in Bildungseinrichtungen, bei der Polizei und in Haft-
anstalten unverhältnismäßig häufig Gewalt ausgesetzt sind«. Selbst 
im späten 18. Jahrhundert, so Rollo, nahm der Kolonialismus kei-
ne genuin »rassebezogene« Perspektive ein, sondern konstruier-
te das Bild indigener Menschen als Kinder, denen es an Intelligenz 
und Vernunft mangele und die zivilisiert werden müssten. In die-
sem Weltbild »sind Kinder nicht einfach Menschen, die auf  andere 
Weise mit der Welt interagieren […], sondern eine geringere, defi-
zitäre oder anderweitig unvollständige Form menschlicher Wesen«. 
Innerhalb der kolonialen Weltsicht werden sowohl Kinder als auch 
Indigene »als Adressaten von Gewalt begriffen«. Gerechtfertigt wur-
de dies als notwendiger Schritt auf  dem Weg von einem untergeord-
neten zu einem reifen, erwachsenen Status. Die Charakterisierung 
indigener Menschen als Kinder ermöglichte »die Enteignung von 
Land, die Entfernung von Kindern aus indigenen Gemeinschaften, 
die Zwangsbeschulung […] sowie die Einrichtung zahlreicher In-
stitutionen zur Assimilation und Zerstörung indigener Kulturen«.23


