
Wie 
Anti-Dystopien 

neue Perspektiven
eröffnen

Zukunft 
ohne
Angst

Isabella Hermann

Is
ab

el
la

 H
er

m
an

n
Zu

ku
nf

t o
hn

e 
An

gs
t



Inhalt

Die dystopische Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Die utopische Forderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Die Anti-Dystopie: Eine Definition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Kim Stanley Robinsons The Ministry for the Future als

Referenzwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

Die Anti-Dystopie beginnt in den Katastrophen des

Anthropozäns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Die Anti-Dystopie entkoppelt die Katastrophe von der

Dystopie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Die Anti-Dystopie ist unperfekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Weitere anti-dystopische Geschichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

Widerstand gegen das Kapitalozän: Technologische und

koloniale Befreiung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

Frauen undWiderstand gegen dystopische Welten . . . . . . . . . 47

Überleben in der Postapokalypse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Neue artenübergreifende Beziehungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Das Genre der Anti-Dystopie: Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . 76

Anti-dystopisches Verhalten im Hier und Jetzt . . . . . . . . . . . . . . 79

Anti-dystopisches Handeln ist pragmatisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

Anti-dystopisches Handeln ist ermächtigend . . . . . . . . . . . . . . . . .87

5



Die Anti-Dystopie als anschlussfähiges Narrativ und

Konzept . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Erwähnte Werke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

Die Autorin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

6



Die dystopische Gegenwart

Dystopien boomen. In den letzten 25 Jahren hat sich dieVerwen-
dung des Begriffs Dystopie in deutschen Zeitungen von vier auf
über 500 Nennungen vervielfacht. Das dazugehörige Adjektiv
»dystopisch« hat sich sogar mehr als versiebenhundertfacht,
von einer einzigen Nennung im Jahr 1998 auf über 700 im Jahr
2023.1 Ein noch drastischerer Anstieg von fünf Nennungen
im Jahr 1985 auf über 25.000 im Jahr 2018 wurde im ungleich
größeren englischsprachigen Raum festgestellt.2 Dieser Boom
wird von vielen Beobachter*innen sorgenvoll als Ausdruck einer
hoffnungslosen Gesellschaft gedeutet, die sich keine positive
Zukunft mehr vorstellen kann. Doch wo kommt die Dystopie
eigentlich her, und was hat es mit ihr auf sich?

Die Dystopie – dem griechischen Ursprung nach ein schlech-
ter Ort – ist zunächst ein literarisch-künstlerisches Genre, das
fiktionale Gesellschaften beschreibt, die von negativen Merkma-
len wie autoritärer Herrschaft, Machtmissbrauch, Überwachung
oder Unterdrückung geprägt sind. Obwohl Dystopien oft in
der Zukunft angesiedelt sind, dienen sie primär nicht als deren
Vorhersage.Vielmehr sind sie einAusdruck gegenwärtiger gesell-
schaftlicher Zukunftsängste, die in ein düsteres Extrem gesteigert
werden. Es liegt natürlich auf der Hand, dass die Zukünfte, die
in Dystopien vergangener Zeiten erdacht wurden, dennoch mit
unserer Realität abgeglichen werden. Ein Beispiel dafür ist der
Film Soylent Green aus dem Jahr 1973, der ein völlig desolates
New York im Jahr 2022 zeigt, das durch Umweltverschmutzung,
Überbevölkerung und sozialenVerfall gezeichnet ist. Im Soylent-
Green-Jahr 2022wurde vielerorts – vonWissenschaft bis Filmkri-
tik – gegenübergestellt, inwiefern sich die dystopischen Elemente
nun tatsächlich bewahrheitet haben und ob die thematisierten
Probleme heute noch in aktualisierter Form Relevanz besitzen.3

Bei Dystopien handelt es sich also stets um einen Gegenwarts-

7



kommentar, der zugleich einen Blick auf eine mögliche Zukunft
wirft.

Geformt hat sich das Genre in der zweiten Hälfte des 19. und
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts als kritische Reaktion auf (ver-
meintlich) utopische Ideen wie den Sozialismus/Kommunismus
oder die Eugenik. Zu den drei Klassikern dieser zunächst anti-
utopischen Tradition zählen Yevgeny Zamyatins We (1924), Al-
dous Huxleys Brave New World (1932) und George Orwells 1984
(1948).Ab der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts entfernte sich
die Dystopie von ihrem Ausgangspunkt als Anti-Utopie. So ist
die Kritik an eigentlich utopischen Ideen nicht mehr notwendi-
gerweise der Ausgangspunkt der Werke, sondern vermehrt auch
besorgniserregendeTendenzen derGegenwartwie beispielsweise
die McCarthy-Ära in Ray Bradburys Fahrenheit 451 (1953), stei-
gende Jugendkriminalität inAnthonyBurgess’AClockworkOran-
ge (1962), das aufkommende Computerzeitalter und ein Verlust
von Empathie in Philip K. Dicks Do Androids Dream of Electric
Sheep? (1968) oder die wachsendeMacht der evangelikalen Rech-
ten in denUSA inMargaretAtwoodsTheHandmaid’s Tale (1985).
Die Bedeutsamkeit dieserGeschichten zeigt sich nicht zuletzt dar-
an,dass sie zumTeil sogarmehrfach verfilmt wurden. ImKontext
der aufkommenden Diskussionen über Umweltverschmutzung,
Ressourcenverbrauch undÜberbevölkerung sind auch ökodysto-
pische Filme der 1970er-Jahre wie Silent Running (1972), Z. P. G.
(1972),der erwähnte SoylentGreen (1973) undLogan’s Run (1976)
bezeichnend. Ebenso kann das Aufkommen des Cyberpunkgen-
res ab den 1980er-Jahren als Reaktion auf die möglichen Folgen
der fortschreitenden Technisierung und des Neoliberalismus be-
trachtet werden.Bekannte Beispiele sind dieVerfilmung von Phil-
ip K. Dicks oben genanntemWerk unter dem Titel Blade Runner
(1982) oder William Gibsons Roman Neuromancer (1984). Bei
diesen Beispielen zeigt sich besonders deutlich, dass sich Dysto-
pien gemeinhin im Genre der Science-Fiction oder der noch grö-
ßer gedachten Speculative Fiction verorten lassen; beides wird

8 Die dystopische Gegenwart



gängigerweise als SF in mehrfacher Bedeutung abgekürzt.4 Zu
erwähnen ist, dass die über weite Strecken sehr angloamerika-
nisch,männlich und weiß geprägte Geschichte der Dystopie und
der SF seit den 1970ern zunehmend mit feministischen, antiras-
sistischen, postkolonialen und queeren Perspektiven erfolgreich
herausgefordert wird.

In den 1990er-Jahren, als nach dem Zerfall der Sowjetunion
bereits der Sieg der westlichen liberalen Demokratie und damit
das Ende der Geschichte5 ausgerufen wurde, nahm die Bedeu-
tung von Dystopien zunächst ab. Dies änderte sich jedoch ab
Ende der 1990er-Jahre, als der optimistische Blick durch dasAuf-
kommen vielfältiger globaler Herausforderungen zunehmend
getrübt wurde. Seither ist die Welt von einem Rückgang der
Demokratie, steigender globaler Ungleichheit, digitaler Spaltung,
rasantem technischen Fortschritt, globalen Gesundheitskrisen,
neuen Kriegen und der Klimaerwärmung geprägt. Diese multi-
plen Krisen, die sich gegenseitig verstärken, werden im aktuellen
Diskurs auch als Polykrise bezeichnet.6 All dies wird von dem
Begriff des Anthropozäns überlagert, dem neu ausgerufenen
Zeitalter, in dem menschliche Aktivitäten einen maßgeblichen
Einfluss auf die Umwelt und die Erde als Ganzes ausüben. Diese
Entwicklungen sind eng mit einem Gefühl des Kontrollverlusts
und der Ohnmacht verbunden, welches infrage stellt, ob wir
überhaupt noch in der Lage dazu sind, Dinge zu verändern oder
zum Positiven zu wenden.7

Diese Ängste werden in einer anhaltenden Flut von dystopi-
schenGeschichten seit Ende der 1990er gespiegelt.DieMenschen
befinden sich darin in hochtechnisierten Überwachungsdiktatu-
ren wie in der Serie Black Mirror (seit 2011) oder in postapoka-
lyptischen Welten, die von Mangel und Gewalt geprägt sind, wie
im BlockbusterMad Max: Fury Road (2015),dem vierten Teil des
1979 gestarteten Franchise. Besonders dieYoung-Adult-Literatur
nimmt hier einen bedeutendenRaumein,zumBeispiel die erfolg-
reich verfilmte Buchreihe The Hunger Games (2008–2010) von

Die dystopische Gegenwart 9



Suzanne Collins. Journalist*innen, Beobachter*innen und Kom-
mentator*innen beziehen sich auf diese dystopischen Erzählun-
gen,umwiederumdie aktuelleWeltlage der Polykrise zu beschrei-
ben. Den Boom an Dystopien kann man also schlichtweg damit
erklären,dass es vielfältige Zukunftsängste gibt.Aberwasmachen
wir als Gesellschaft nun daraus?

Dystopien als eine Zuspitzung gegenwärtiger negativer Ten-
denzen dienen zunächst als Warnung, was passieren könnte,
wenn wir unser Verhalten nicht ändern. Das macht sie zu einem
Weckruf zum Handeln, um die beschriebenen dystopischen
Zustände zu verhindern. Daher würden die Autor*innen nicht
nur zum »Umdenken« zwingen, sondern sogar auf »radikale
Lösungen« hinwirken, »möglicherweise auf weitaus radikalere
Lösungen, als die Politiker es je wagen würden, zu denken«,
wie es die Literaturkritikerin Sigrid Löffler in einem Interview
formuliert.8 Eine wissenschaftliche Studie beschreibt, dass das
Lesen dystopischer Erzählungen wie The Hunger Games die Of-
fenheit vor allem von jungen Menschen für radikalere Formen
des politischen Handelns für Gerechtigkeit erhöhen könnte.9

Und seit einigen Jahren gehen in vielen Teilen der Welt Frauen
in den Roben aus The Handmaid’s Tale – das seit der neuen Seri-
enadaption (seit 2017) undAtwoods Folgeroman The Testaments
(2019) wieder große Popularität erlangte – auf die Straße, um
gegen Einschränkungen des Abtreibungsrechts und der repro-
duktiven Selbstbestimmung zu protestieren. Eine Umfrage in
Großbritannien ergab zudem, dass Menschen nach dem Kino-
besuch des Klimakatastrophenfilms The Day After Tomorrow
(2004) zumindest kurzfristig besorgter über den menschenge-
machten Klimawandel waren als vorher und Motivation zeigten,
Maßnahmen zur Bekämpfung des Klimawandels oder dessen
Abmilderung zu ergreifen.10

Gleichzeitig lässt sich feststellen, dass sogenannte Kata-
strophenpädagogik im Hinblick auf die Veränderung des
Umweltbewusstseins wiederum lähmen kann, weil Ängste

10 Die dystopische Gegenwart



und Abwehrmechanismen entstehen können, die zu Untätigkeit
führen.11

Dieser also teils auf anekdotischer Evidenz, teils auf Medien-
wirkungsforschung begründeten Einschätzung, dass Dystopien
zum Handeln motivieren, steht daher die Auffassung entgegen,
dass Dystopien mittlerweile so weit im allgemeinen gesellschaft-
lichen Diskurs angekommen sind, dass sie die Ängste, durch
die sie hervorgebracht werden, in der Gesellschaft sogar noch
verstärken. Die vorherrschende Sorge in den Feuilletons und
der Kulturkritik des aktuellen Dystopiebooms ist, dass dieser
nicht zu Widerstand und Aufbegehren gegen die Missstän-
de animiert, sondern im »geradezu massenhaften Auftreten
und Konsum zu einer self-fullfilling prophecy« werde,12 zum
Ausdruck eines radikalen Pessimismus und einer Hilf- und
Hoffnungslosigkeit. »Its only admonition is: Despair more«,
schreibt die Historikerin Jill Lepore 2017 über den aktuellen
Trend der »dystopian fiction« in The New Yorker.13 Dazu passt
ein Artikel in der taz vom Juli 2023 mit der Überschrift Dys-
topische Zukunft: Das Virus der neuen Normalität, was durch
den Untertitel Die Hitzerekorde und das Umfragehoch der AfD
weisen zusammen in eine Dystopie. Leider gibt es keinen Anlass
zur Hoffnung noch verstärkt wird. Der Artikel selbst spricht
von Dystopie und kommt gänzlich ohne einen Verweis auf ein
fiktionales Buch oder einen Film aus.14 Das Wort »dystopisch«
bezieht sich also nicht mehr nur auf Geschichten über eine
fiktionale unheilvolle Zukunftswelt, sondern wird auch dazu
verwendet, die realeWelt der Gegenwart zu beschreiben. In einer
Tagesspiegel-Kolumne aus dem Jahr 2019 ist gar von einem
»post-dystopischen Zeitalter« die Rede, in dem die Gegenwart
das Genre der Dystopie ersetzt habe und die Dystopie allmäh-
lich zum Lebensgefühl werde.15 Das alles erklärt nicht nur die
eingangs beschriebene Vervielfachung der Begriffsverwendung
in deutschen Zeitungen, sondern deutet auch auf einen gesamt-
gesellschaftlichen Fatalismus oder eine Resignation hin: Man

Die dystopische Gegenwart 11



kann an der unheilvollen Situation sowieso nichts mehr än-
dern, weil die Dystopie entweder schon da ist oder unmittelbar
bevorsteht.

Problematisiert wird durch Kritiker*innen auch, dass dieser
Fatalismus und diese Resignation,die fiktionalenDystopien inne-
wohnen, sogar mit einem kathartischen Effekt im Sinne der grie-
chischen Tragödie oder einer Art Ablasshandel einhergehen kön-
nen.16 Demnach würde man die eigene Seele bereinigen, indem
man sich versichert, dass es im Gegensatz zur fiktionalenWelt in
der aktuellen Realität schließlich noch gar nicht so schlimm sei
– auch wenn die eigene Untätigkeit gerade in die dystopische Zu-
kunft geführt habenmuss.Diese Katharsis hat durchaus einen zy-
nischen Aspekt, denn der aktuelle Dystopieboom als Phänomen
westlicher Wohlstandsgesellschaften imaginiert zweifellos auch
bedrückende Szenarien, die in anderen Teilen der Welt bereits
Realität oder Normalität sind. Und häufig basieren diese Zustän-
de sogar auf den historischen und aktuellen Handlungen ebenje-
ner Gesellschaften, wie etwa die Folgen des Kolonialismus oder
die Auswirkungen von Treibhausgasemissionen.

Zudem wird Dystopien eine gewisse Faulheit unterstellt, weil
man lediglich negative Trends extrapoliere, was einfacher sei, als
kreative Lösungen und Alternativen zu entwickeln, um sich eine
bessere Welt vorzustellen.17 Wird die Dystopie in der Erzählung
am Ende tatsächlich aufgelöst bzw. überwunden, ist dies oft mit
einer einfachen Rettung durch Held*innen oder neue Technolo-
gien verbunden,womit die Geschichte dann auch ihr Ende findet.
Was darauf folgt und wie es nach der Rettung weitergehen könn-
te,wird in der Regel nicht thematisiert.Diese einfache Rettung ist
häufig in Hollywood-Blockbustern wie den erwähnten The Day
After Tomorrow oder Mad Max: Fury Road zu finden; und hier
kommt noch ein weiterer für die Filmindustrie bedeutender Fak-
tor hinzu: Unterhaltung! So habe sich die Dystopie von einer »ex-
plicitly political critique« wegbewegt zu einer »sensationalized
and commercialized form of entertainment«.18 Dieser Disaster

12 Die dystopische Gegenwart



Porn – die Lust an der Zerstörung und am Untergang –, insbe-
sondere in Filmen und Serien, durchdringt das Dystopiegenre,
war aber wohl schon immer Teil der Science-Fiction,wie es Susan
Sontag bereits 1965 in ihremAufsatz The Imagination of Disaster
beschreibt.19

Als Antwort auf den als destruktiv wahrgenommenen Dys-
topieboom werden mehr utopische, positive und optimistische
Entwürfe gefordert, um den dystopischen Katastrophenerzählun-
gen in Fiktion und Realität etwas entgegenzusetzen, »damit die
Katastrophe nicht zur einzigen Alternative wird«, wie es Nicolas
Freund in der Süddeutschen Zeitung ausdrückt.20 Was ist los mit
den Utopien?

Die dystopische Gegenwart 13



Die utopische Forderung

»Ja, bitte, schreibt Utopien! Wir brauchen Utopien, weil wir
positive Zukunftsentwürfe brauchen, um überhaupt positive
Gedanken fassen zu können.Wenn ich mir dauernd erzähle, wie
schlecht die Welt ist und wie schlimm alles wird, dann habe ich
gar nicht die Chance, mir neue Gedanken zu machen. Deshalb
braucht man viele Bücher, viele Geschichten, um viele neue
Ideen zusammenzubringen – und viele neue Ideen ergeben wie-
der weitere neue Ideen. Also bitte, schreibt Utopien!«,21 fordert
die Science-Fiction-Autorin Theresa Hannig, die mit Pantopia
(2022) selbst einen utopischen Roman vorgelegt hat. Der Gedan-
ke ist also, dass Utopien im Gegensatz zu Dystopien nicht nur
warnen, sondern als positive Visionen auch zum konstruktiven
Handeln anregen sollen.

Bemerkenswerterweise tauchen die Begriffe »Utopie« und
»utopisch« in deutschen Zeitungen konstant viel häufiger auf als
ihre düsteren Gegenstücke. Besonders ab Ende der 1980er-Jahre
gab es einen deutlichenAnstieg, von einer stetigen Erwähnung in
den 1960er-Jahren im dreistelligen Bereich bis hin zum bisheri-
genHöhepunktmit 3.816Nennungen von »Utopie« im Jahr 2000
und 1.891 Nennungen von »utopisch« im Jahr 2001.22 Dieser
Anstieg in der Verwendung der Begriffe korreliert mit der positi-
ven westlichen Grundstimmung nach dem Zusammenbruch der
Sowjetunion und nimmt seither mit der im vorherigen Kapitel
beschriebenen Zunahme globaler Herausforderungen wieder ab.
Warum der Begriff »Utopie« dennoch weiterhin deutlich häufi-
ger als »Dystopie« genannt wird, obwohl gleichzeitig ein Mangel
an utopischen Zukunftsvisionen beklagt wird, lässt sich damit
erklären, dass sich die Verwendung längst vom eigentlichen
literaturwissenschaftlichen Genregebrauch gelöst und ein Eigen-
leben entwickelt hat: Die Utopie ist zum einen ein Idealbild eines
Gesellschaftszustandes, zum anderen aber auch eine fantastische

14



Vorstellung ohne reale Grundlage für deren Verwirklichung.23

Wird ein Vorschlag als »utopisch« bezeichnet, ist das selten ein
Kompliment, sondern meist abwertend im Sinne von weltfremd
und nicht realisierbar gemeint.

Der Ursprung des Begriffs »Utopie« und damit der litera-
turgeschichtlichen Gattung wird landläufig auf 1516 datiert, als
Thomas Morus seine Insel Utopia als Idealort und beißende
Kritik an der damaligen, seiner Meinung nach verkommenen
englischen Gesellschaft entwarf.24 Beim Namen der fiktiven
Insel handelt es sich um ein Spiel mit dem Gleichklang von
engl. Utopia, dem griechischen Ursprung nach als »Nichtort« zu
übersetzen, und Eutopia, was »guter Ort« bedeutet. Obwohl eine
Utopie also genau genommen ein nicht existenter Ort ist, hat sich
die Bedeutung eines guten Ortes bzw. einer idealen Gesellschaft
landläufig durchgesetzt.25 Bis ins 18. Jahrhundert waren die
fiktiven Utopien noch räumlich durch Naturhindernisse wie das
Meer von der realenWelt getrennt,wie beispielsweise auch in den
weiteren utopischen Klassikern Nova Atlantis (1627) von Francis
Bacon oder Gulliver’s Travels (1726) von Jonathan Swift. Mit der
fortschreitenden Kartografierung der Welt fing die Utopie an,
sich gemäß dem modernen Fortschrittsdenken vom Örtlichen
einer unerreichbaren Insel oder Stadt ins Zeitliche, also in die
Zukunft, zu verlagern. Beispielhaft ist hier der Roman L’An 2440,
rêve s’il en fut jamais (1771) von Louis-Sébastien Mercier, in dem
ein Mann nach einer hitzigen philosophischen Diskussion in
einem utopischen Paris des Jahres 2440 erwacht. Als bedeuten-
des Werk über 100 Jahre später gilt Edward Bellamys Looking
Backwards: 2000–1887 (1888), in dem Bellamy eine zukünftige
gerechte Welt beschreibt, die von den sozialistischen Ideen des
späten 19. Jahrhunderts geprägt ist. Geschichten sollten diese
Ideen für die Allgemeinheit verständlich und erfahrbar machen.
Utopien sind (wie Dystopien) immer ein kritischer Spiegel der
Gegenwart, doch mit der Verlagerung der Erzählungen in die
Zukunft ging nun durchaus die Möglichkeit bzw. die Aufforde-

Die utopische Forderung 15



rung einher, die utopischen Ideale gemäß dem vorherrschenden
Fortschrittsoptimismus der Zeit auch zu verwirklichen.

Mit dem Philosophen Ernst Bloch wird diese potenzielle
Verwirklichung zur konkreten Utopie. In Das Prinzip Hoffnung
(1954)26 unterscheidet Bloch zwischen »absoluter Utopie«, der
unüberbrückbaren Kluft zwischen Wunsch und Wirklichkeit,
und »konkreter Utopie«, der Vorstellung einer besseren Zukunft,
die auf den gegenwärtigen gesellschaftlichen Realitäten sowie
den tatsächlichen Bedürfnissen und Wünschen der Menschen
basiert. Jenseits des literarischen Genres entwickelt sich hier eine
Denktradition, die die Utopie als politisches Projekt versteht.
Eine ganz praktische Umsetzung dieses Gedankens bot der Pu-
blizist und Zukunftsforscher Robert Jungk ab den 1980ern mit
seinen Zukunftswerkstätten an, die er zusammen mit Norbert
Müllert als schrittweises partizipatives Konzept entwickelte.27

In der Zukunftswerkstatt werden Kritikphase, Utopiephase
und Realisierungsphase durchlaufen, um gemeinschaftliche Zu-
kunftsvisionen zu entwickeln und konkrete Ansatzpunkte für
deren Realisierung zu identifizieren. Zielgruppe sind Menschen
aus allen Bereichen der Gesellschaft, um Zukunftserzählun-
gen zu demokratisieren und Alternativen zu vorherrschenden
Modellen aufzuzeigen. In diesem Sinne geht die moderne und
kritische Zukunftsforschung heute von einem Plural verschiede-
ner möglicher Zukünfte aus. Das heißt, dass die Zukunft nicht
als eine einzige determiniert ist, sondern verschiedene Zukunfts-
entwicklungen möglich, denkbar und gestaltbar sind. Utopien
und utopisches Denken als erstrebenswerte und wünschenswer-
te Zukünfte formulieren dabei positive Bedürfnisse, schaffen
neue Ideen durch das Öffnen von Möglichkeitsräumen und Ge-
dankenexperimenten und liefern Motivation und Orientierung
zum Handeln.28 Mit diesem konzeptuell-methodischenAngebot
an utopischem Denken schließt sich der Kreis zu eingangs er-
wähnter Forderung von Theresa Hannig nach mehr utopischen
Geschichten und Ideen.Wenn es aber nicht anAnwendungsmög-

16 Die utopische Forderung



lichkeiten mangelt, sich auf Utopien einzulassen, warum gibt es
dann so wenige?

Das 20. Jahrhundert war auch geprägt von der kompletten
Pervertierung utopischer Ideen, die als reale gesellschaftspoliti-
sche Projekte umgesetzt werden sollten. Sowohl der Nationalso-
zialismus inDeutschland,der Kommunismus in der Sowjetunion
als auch der Maoismus in China versprachen Teilen ihrer Ge-
sellschaften eine »bessere« Zukunft und endeten in der Praxis
in schrecklichen menschlichen Katastrophen mit Millionen To-
desopfern. Aber auch die Versprechen des Neoliberalismus, ins-
besondere im ausgehenden 20. Jahrhundert nach dem Zusam-
menbruch der Sowjetunion, haben sich nicht bewahrheitet. Statt
einer breitenWohlstandsverteilung führten die neoliberalen Poli-
tiken zu einer bis heute steigenden sozialen Ungleichheit, sowohl
zwischen als auch innerhalb von Staaten. Und mit den großen
utopischen politischen Projekten sind auch literarische Utopien
der perfekten Gesellschaft aus der Mode gekommen – zu weit
scheinen sie von unserer Lebenswirklichkeit entfernt.29 Die gro-
ßen Erzählungen sind zu Ende, wie es Jean-François Lyotard auf
den Punkt bringt.30

Demnach sind Utopien verdächtig, weil ihnen immer Fakto-
ren innewohnen, die sie in ihr dystopisches Gegenteil verkehren.
Sie sind elitär, da oft eine herrschende Elite bestrebt ist, ihre be-
stimmte Utopie umzusetzen. Sie neigen dazu, ins Totalitäre zu
kippen, wenn ihre Verwirklichung ohne Rücksicht auf das Indi-
viduum und die Gesellschaft geschieht. Schließlich sind Utopien
immer auch exklusiv, da Personen, die nicht Teil der Utopie sein
wollen, sollen oder können, von ihr ausgeschlossen werden.Men-
schen ordnen sich entweder nicht unter oder scheitern an ihren
eigenen Ansprüchen, was zu einem Bruch zwischen der ideali-
sierten Vorstellung und der realen Umsetzung führt. Diese Pro-
blematik von Utopien wird besonders deutlich, wenn man litera-
rische Entwürfe betrachtet, die bewusst als warnende Anti-Uto-
pie bzw. Dystopie geschrieben sind, tatsächlich aber als Utopie

Die utopische Forderung 17



derMachthabendenbetrachtetwerden können.BraveNewWorld,
1984, Handmaid’s Tale oder auch Dave Eggers’The Circle (2013)
sind im Grunde Utopien, die nur aus der Perspektive der abwei-
chenden Individuen dystopisch erscheinen, die sich gegen das
System stellen. Des einen Utopie ist des anderen Dystopie – und
umgekehrt. Dies heißt Utopien stets zu hinterfragen oder sich
gleich vor ihnen in Acht zu nehmen, denn sie könnten nicht nur
eine unerreichbare Träumerei, sondern auch gefährlich sein.

Der Rückgang von literarischen und politischen Utopien ist
aber nicht nur mit der Desillusionierung durch die Anti-Utopie
zu erklären, sondern auchmit einemVerlust an Glauben undVer-
trauen darauf, »dass wir als Menschen die Fähigkeiten und die
Handlungsmacht haben, nicht nur die Probleme und Herausfor-
derungen der Welt zu identifizieren, sondern diese auch tatsäch-
lich zu lösen – letztendlich also dieWelt nach unseren Bedürfnis-
sen umzugestalten«.31 Zu Beginn der Moderne wurde den ein-
zelnen Staaten noch eine derartige Handlungsmacht zugeschrie-
ben, während heute unklar ist, wer eine solche Aufgabe überneh-
men könnte und ob die Probleme überhaupt noch lösbar seien.32

Der Soziologe Ingolfur Blühdorn analysiert, dass insbesondere
der »Glaube an die Utopie« einer »ökoemanzipatorischen Auf-
bruchsbewegung seit den siebziger Jahren« ins Wanken geraten
ist,das heißt »dieÜberzeugung der Bewegungen,selbst dieAvant-
garde, die Pioniere der sozial und ökologisch befriedetenWeltge-
sellschaft zu sein.«33 Diese gefühlte Ohnmacht auf allen Seiten
scheint nicht in die Produktion von Utopien, sondern Dystopien
zu führen,die gerade alsAusdruck des gefühlten Kontrollverlusts
verstanden werden.Erhält eine Zeit einfach dieWerke,die sie ver-
dient? Ist der Versuch, Utopien wieder zum Leben zu erwecken,
wie es der Soziologe Krishan Kumar ausdrückt, »likely to result
in the creation of ungainly and highly unattractive forms«? 34

Für die literarische Antwort auf diese Problematik hat der
Literaturwissenschaftler Tom Moylan den Begriff der »kriti-
schen Utopie« geprägt.35 Diese Weiterentwicklung zeichnet sich

18 Die utopische Forderung



dadurch aus, dass die Utopie nicht als unveränderliche Vorlage
betrachtet wird, sie jedoch weiterhin als einen wertvollen Traum
bewahrt. Kritische Utopien legen den Fokus auf den fortwäh-
renden Prozess der Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen
Idealen und die Akzeptanz von Unterschieden und Unvollkom-
menheiten innerhalb der Utopie. Beispiele für einen solchen
gelungenen Umgang mit Komplexität und den dynamischen
Kampf hin zum Besseren sind beispielsweise Ursula K. LeGuins
The Dispossessed (1974), Earnest Callenbachs Ecotopia (1975)
oder Angela und Karlheinz Steinmüllers Andymon (1982). Bei
diesen Betrachtungen ist die Utopie allerdings bereits angelegt
bzw. vorausgesetzt, da die Erzählungen schon in dem utopischen
Setting beginnen. Unklar bleibt, wie wir unter schwierigen Vor-
aussetzungen initial in eine kritische Utopie gelangen können.
Gerade die Möglichkeit, erst einmal dorthin zu kommen,wird al-
lerdings in einer komplexen Welt mit gefühltem Kontrollverlust
infrage gestellt.

Und doch gibt es einen neueren, bisher wenig beachteten
Erzähltyp, der sich dystopischen Gesellschaftsformen entgegen-
stellt, ohne von einer unerreichbaren Utopie zu träumen, und
so als Ausdruck des Widerstands gegen eine negative Zukunft
gelten kann: die Anti-Dystopie.

Die utopische Forderung 19



»Isabella Hermann durchmustert die Archive des  dystopischen und
utopischen Denkens und liefert an- und aufregende Perspektiven.«

Denis Scheck, Literaturkritiker und Herausgeber 

»Utopie gilt heute als naiv, aber Hermanns Ideen zur ›Anti-Dystopie‹
sind das Gegenteil -  und vielleicht realistischer als Dystopien.«

Dietmar Dath, Schriftsteller und Journalist

»Von Ausweglosigkeit zu Mut und Pragmatismus: Dieses Buch 
eröffnet uns neue Blickwinkel  jenseits von ›Disaster Porn‹. Inspi-
rierend für alle, die sich nach einem frischen Blick auf Krisen und 

transformierende Ideen für eine bessere Zukunft sehnen.« 
Laura Bechthold, Professorin für Technology Assessment and  

Cultural Management, Technische Hochschule Ingolstadt

Unsicherheit, Missstände, düstere Prognosen – Dystopien prägen 
unsere Zeit und liegen in Literatur und Popkultur im Trend.

Doch viele dieser Geschichten beleuchten  auch, wie Menschen  
inmitten von Katastrophen den Mut finden, sich für Gerechtigkeit 

einzusetzen und Veränderung aktiv zu gestalten. Solche Erzählungen 
gehen über klassische Dystopien hinaus und entwickeln 

sich zu Anti-Dystopien. 

Anhand ausgewählter Werke definiert Isabella Hermann in  
diesem Buch die Anti-Dystopie als eigenes Genre, das sich gegen 
die Diagnose gesellschaftlicher Hoffnungslosigkeit stellt. Anders 

als Utopien eröffnen Anti-Dystopien dabei keine perfekten und 
unerreichbaren Zukünfte, sondern geben aus der Krise heraus 

Impulse für reale gesellschaftliche Veränderungen.


	Front Cover
	Inhalt
	Die dystopische Gegenwart
	Die utopische Forderung
	Die Anti‐Dystopie: Eine Definition
	Kim Stanley Robinsons The Ministry for the Future als Referenzwerk
	Die Anti‐Dystopie beginnt in den Katastrophen des Anthropozäns
	Die Anti‐Dystopie entkoppelt die Katastrophe von der Dystopie
	Die Anti‐Dystopie ist unperfekt

	Weitere anti‐dystopische Geschichten
	Widerstand gegen das Kapitalozän: Technologische und koloniale Befreiung
	Technologische Befreiung
	Koloniale Befreiung

	Frauen und Widerstand gegen dystopische Welten
	Die zentrale Rolle von Frauen in Widerstand und Protest
	Widerstand im Kontext feministischer Gemeinschaft

	Überleben in der Postapokalypse
	Mit Kunst gegen die Brutalität des Alltags
	Ein Roadtrip auf der Suche nach einer zerstörten Welt

	Neue artenübergreifende Beziehungen
	Mensch‐Tier‐Hybride als Symbol für das Überleben in einer planetaren Gemeinschaft
	Außerirdische als Platzhalter einer planetaren Verbundenheit

	Das Genre der Anti‐Dystopie: Zusammenfassung

	Anti‐dystopisches Verhalten im Hier und Jetzt
	Anti‐dystopisches Handeln ist pragmatisch
	Anti‐dystopisches Handeln ist ermächtigend

	Die Anti‐Dystopie als anschlussfähiges Narrativ und Konzept
	Anmerkungen
	Erwähnte Werke
	Danksagung
	Die Autorin
	Back Cover



