
Gottfried Bachl
Hoffnung und Vollendung



Gottfried Bachl
Gesammelte Schriften

herausgegeben von
Wilhelm Achleitner, Alois Halbmayr und Heinrich Schmidinger

Band 2
Hoffnung und Vollendung



Gottfried Bachl

Hoffnung und Vollendung
Eschatologie • Soteriologie 

Herausgegeben von  
Wilhelm Achleitner, Alois Halbmayr und Heinrich Schmidinger



Die Drucklegung der Bände 1 und 2 der „Gesammelten Schriften“ von 
Gottfried Bachl erfolgt mit Unterstützung der Erzdiözese Salzburg so-
wie der Diözese Linz.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Str 4, D-79104 Freiburg i. Br.

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: www.martinveicht.de

Satz: Dorit Wolf-Schwarz
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN 978-3-451-02432-0



5

Inhalt

Einleitung (Alois Halbmayr)  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 7

Die christliche Hoffnung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 11
Was ist das eigentlich – die Sünde?  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 33
Über den Tod und das Leben danach  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 69
Die Angst im Licht der christlichen Hoffnung  . .     . .     . .     . .     .  	 324
Faszination des Schreckens  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 339
Zukunft jenseits des Todes  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 350
Die Zukunft nach dem Tod  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 381
Eschatologie, theologisch  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 446
Der Tod, die Bilder und die Hoffnung  . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 449
Der Tod  .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .  	 457
Das Fegfeuer  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 461
Die Wiederkunft Christi  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 466
Der Antichrist  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 470
Das Gericht  .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .  	 475
Die Hölle  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 479
Die Auferstehung des Fleisches  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 483 
Die Sprache der Hoffnung  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 487
Hoffnung für die Guten und für die Bösen?  . .      . .      . .      . .      . .      	 490
Eschatologie I  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 499
Eschatologie II  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 509
Spuren im Gesicht der Zeit  . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      . .      	 515
Vom Himmel  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 596
Wege des Lebens  . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     . .     .  	 612

Personenregister  .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .   .  .  	 624





7

Einleitung
von Alois Halbmayr

Die Eschatologie ist, mit einem berühmten Diktum Hans Urs von Bal-
thasars, „der ‚Wetterwinkel‘ in der Theologie unserer Zeit“1. Mit ihr kün-
dige sich an, wie das weite theologische Feld bestellt werde, sie kann es 
bedrohen, verhageln oder erfrischen. Und Balthasar fügt hinzu: „Wenn 
für den Liberalismus des 19. Jahrhunderts das Wort von Troeltsch gelten 
konnte: ‚Das eschatologische Büro ist meist geschlossen‘, so macht die-
ses im Gegenteil seit der Jahrhundertwende Überstunden.“2 

Zu denjenigen, die in der nachkonziliaren Zeit diesbezüglich Über-
stunden geleistet haben, gehört auch Gottfried Bachl. Die Eschatologie 
war ein dominantes Thema seines Forschens und Nachdenkens.3 Das 
zeigt sich nicht nur werkgeschichtlich am Umfang der Texte, sondern 
auch an der langen Zeitspanne seiner Beschäftigung mit ihr; sie reichte 
von den theologischen Anfängen bis in die letzte Schaffensperiode. 

An einschlägigen Werken sind hier zunächst seine Bücher zu nen-
nen, beginnend mit der umfassenden Monographie Über den Tod und 
das Leben danach (Graz 1980) über Die Zukunft nach dem Tod (Freiburg 
1985) bis zu den Spuren im Gesicht der Zeit (Salzburg 2008). In diese Lis-
te gehört auch die von Bachl erstellte zweibändige, 550 Seiten umfas-
sende Anthologie von Texten zur Eschatologie, die in der von Wolfgang 
Beinert herausgegebenen, verdienstvollen Reihe „Texte zur Theologie“ 
(Graz 1999) erschienen ist. Für die hier vorgelegte Edition wurden nur 
das Vorwort und die beiden Einleitungen aufgenommen.4 

1	 H. U. v. Balthasar, Eschatologie, in: J. Feiner u. a (Hg.), Fragen der Theologie 
heute, Einsiedeln 1957, 403–421, 403.

2	 Ebd.
3	 Vgl. dazu E. Ortner, Ein Hoffen über den Tod hinaus – Gottfried Bachls Bei-

träge zur Eschatologie, in: W. Achleitner/A. Halbmayr/H. Schmidinger 
(Hg.), Zur Freiheit befreit – Gottfried Bachl und seine Gottesgeschichten (Salz-
burger Theologische Studien Bd. 68), Innsbruck-Wien 2022, 47–67, 47. 

4	 Zu den Gründen vgl. die Einleitung von H. Schmidinger in Band 1 dieser 
Ausgabe, 20. 



8

Einleitung

Aber auch zahlreiche Aufsätze und Buchbeiträge greifen explizit 
eschatologische Fragestellungen auf. Vielleicht noch stärker als in ande-
ren Traktaten sind hier die Texte von einer pastoralen Perspektive und 
einer praktischen Absicht geprägt. Theologische Erkenntnis müsse auch 
dorthin übersetzt werden, „wo das Evangelium in unmittelbarer Rede 
an die Zeitgenossen ausgelegt und als anziehendes Wort verständlich 
gemacht wird“ (11). Gerade im weiten und oftmals schwer verwüsteten 
Feld der eschatologischen Drohkulissen war es Bachl wichtig, einige der 
unzähligen Stolpersteine und Fehldeutungen aus dem Weg zu räumen 
sowie die parasitäre Struktur der Angst- und Bedrohungsökonomie 
nachhaltig zu verabschieden. Der zentrale Fokus blieb die Freilegung 
der tragenden Grundprinzipien einer verantworteten christlichen Hoff-
nung auf Vollendung. Ein solches Unterfangen kann nicht an der Tra-
dition vorbei gelingen, sondern nur in offener Auseinandersetzung mit 
ihr, weshalb Bachl auch hier immer wieder dogmenhistorische Diskurse 
einspielte. Sie ermöglichten es, verwehte Spuren alternativer Deutungen 
und verdrängte Ansätze aufzuspüren. Exemplarisch sei hier nur an die 
unterschiedlichen Erlösungskonzepte von Augustinus und Origenes er-
innert, die Bachl ausführlich einander gegenüberstellt und anschließend 
begründet, warum die Lösung des Origenes jener des Augustinus vor-
zuziehen sei.5 

Die Herausgeber haben in diesen Band, der die Texte wieder in 
chronologischer Reihenfolge bringt, auch einen kleinen Zyklus an Pre-
digten aus den frühen 1990er-Jahren aufgenommen (457–489), obwohl 
diese an sich im vierten Band publiziert werden. Diese Predigten brin-
gen jedoch in komprimierter Weise seine Grundüberzeugungen zur 
Eschatologie nochmals verdichtet und in klarer Sprache zum Ausdruck.

Die hier versammelten Texte machen deutlich, dass Bachl alle gro-
ßen Fragestellungen der Eschatologie aufgegriffen und bearbeitet hat, 
kaum ein Thema bleibt ausgespart: Himmel, Hölle, Purgatorium, Tod, 
Gericht, Auferweckung, Vollendung, Seelenwanderung, Unsterblich-
keit der Seele, Ewiges Leben, alles ist es wert, befragt zu werden. Man 
stößt immer wieder auf Preziosen, auf überraschende Perspektiven und 
ungewöhnliche Deutungslinien, häufig explizit gegen den Mainstream 
der Tradition gebürstet. Das endzeitliche Gericht versteht Bachl als die 
Vollendung der Liebe Gottes, es ist keine Umkehrung der Machtver-
hältnisse. Tod, Gericht und Auferweckung „bezeichnen die verschie-
denen Seiten des einen Vorgangs, in dem der für diese und mit dieser 

5	 Vgl. etwa: 226–230, 344–349, 507 f., 616–618.



9

Einleitung

Welt sterbende Mensch von Gott aufgenommen wird und in die Le-
benssphäre gelangt, die vom neuen Sein geprägt ist.“ (30) Gegen alle 
Versuche, den Tod als Freund, als bloße Unterbrechung oder als Über-
gangsgeschehen zu verstehen, verteidigt er die These, dass dieser „die 
größte Zäsur“ (370) sei, er könne nicht „in das Leben integriert werden, 
als wäre er die aktive Selbstvollendung des Menschen“ (412). Auferwe-
ckung meint demnach die radikale Neuschöpfung des Menschen durch 
Gott, sie ist „die Zukunft des Menschen mit Leib und Seele“ (374), in 
die auch die Beziehung zum Kosmos als Ganzem einbezogen ist. Von 
Gott her wird dem Menschen „das neue Leben zugewendet, und er ist 
ermächtigt, es anzunehmen und verwandeln zu lassen“ (154). Die Frage, 
was diese Kontinuität des Menschlichen über die Neuschöpfung hinaus 
konstituiert, wenn die Leib-Seele-Metaphorik und die Lehre von der 
Unsterblichkeit der Seele als missverständlich abgewiesen werden, zählt 
bis heute zu den offenen Fragen dieses Diskurses. Bachls Einwände 
gegen ein überhitztes apokalyptisches Denken treffen einen entschei-
denden Punkt (282–323): Einer Nachfolge Christi fehle nichts an Ernst 
und Liebe, wenn sie in „völliger Gleichgültigkeit gegenüber der Nähe 
oder Ferne einer Zeitwende vollbracht wird, die nur den immer wen-
denden Tod beachtet; sie ist möglich ohne Druck und Schock“ (317). 
Nicht weniger originell auch seine Gegenüberstellung von Orpheus und 
Christus in Spuren im Gesicht der Zeit (518–595), die in nochmal anderer 
Weise die Bedeutung des Christusereignisses für die Hoffnung auf Voll-
endung zum Ausdruck zu bringt: „Die mythische Figur des Orpheus ist 
belastet vom alten und vom modernen Fatalismus, der sich ohne Wenn 
und Aber dem Tod ausliefert, indem er der Suggestion des allgemeinen 
Erlöschens gehorcht. Dagegen steht Jesus eindeutig für die Offenheit 
des Horizontes, in dem das Leben eine unerschöpfliche Quelle hat.“ 
(533) 

Eng verbunden mit der Eschatologie ist bei Bachl die Soteriolo-
gie, die deswegen in diesen Band aufgenommen wurde. Auch hier zeigt 
sich das Anliegen, Verwerfungen und Fehlentwicklungen der Tradition 
deutlich zu benennen und Irrwege endgültig zu verlassen. Die klassische 
Definition der Sünde als Abkehr von Gott und Hinwendung zur Krea-
tur wird durch eine komplementäre Perspektive ergänzt. Ein Gottesver-
hältnis ohne Weltbezug, vorbei an der Kreatur und ihren Beziehungen, 
widerspricht ebenfalls fundamental der Grundbotschaft des Evange-
liums. Denn Sünde meint nichts anderes als „die Verweigerung und die 
Verletzung der Liebe. Eine andere umfassendere Definition der Sünde 
gibt es in der Bibel eigentlich nicht“ (56). Gott will den Menschen nur 



10

Einleitung

mit und in seinen Weltbezügen, „die fromme Blasphemie des Kultes, 
der ohne Welt zu Gott will“ (53), führe daher nicht zu Gott, sondern 
geradezu weg von ihm. Aus dieser Perspektive wird die klassische Inter-
pretation der Erbsündenlehre als unzureichend zurückgewiesen: „Ich 
erbsündige nicht.“ (65) Sie sei allein ein Ausdruck für „das negative Be-
dingungsgefüge, in dem der Mensch vor Gott lebt“ (ebd.). 

Bachl hat sich immer für eine große Zurückhaltung in den escha-
tologischen Dingen ausgesprochen. Jenseitsgeographie und Wissensan-
sprüche über das Danach blieben ihm fremd. Die adäquate Sprachform 
eschatologischer Diskurse ist allein die Sprache der Hoffnung und des 
Vertrauens: „Der Glaubende kann Gott zutrauen, daß er ihn für alle 
erhört und seine Kunst der Gewinnung auf alle Menschen wirken läßt. 
Mehr an Gewißheit kann es im Verhältnis zu Gott überhaupt nicht ge-
ben, und sie genügt. So nimmt der Bittende die Lage des Menschen 
ernst, der in Sache Hölle produktiv genug ist, und er nimmt Gott ernst, 
der über alle definitiven Evidenzen des Bösen hinaus in der Macht sei-
ner Liebe Möglichkeiten geöffnet hat: Zukunft. Darauf geht der Glaube 
ein, er kann nicht anders. Denn, sagt Søren Kierkegaard, ‚dies ist der 
Kampf des Glaubens, welcher, wenn man so will, verrückt für Möglich-
keiten kämpft. Denn Möglichkeit ist das Eine, was rettet.‘“ (444 f.) 



11

Die christliche Hoffnung

Die Bibel spricht sehr häufig von den Letzten Dingen des Menschen; 
das Ausmaß und die Dringlichkeit, in denen vor allem ihr christlicher 
Teil vom Thema des Kommenden beherrscht ist, macht uns den Ein-
druck, das Interesse dieser Schriften gehe zu allererst auf die Zukunft. 
Nachfragen und zufällige Gespräche ergeben, daß die Christen, die un-
sere Kirchen besuchen und die Schriftauslegung der Geistlichen hören, 
immer noch oder schon wieder redliche Auskunft erwarten, was es mit 
dem Tod und dem künftigen Leben auf sich hat. Ein Verlangen danach 
ist über den Kreis der Kirchgänger und Christen hinaus zu spüren. Nur 
eben: Die Prediger zwischen Bibel und Publikum neigen heute nicht zu 
diesem Thema, sie wenden sich lieber der Moral, den Sakramenten und 
anderen, weniger heißen Gegenständen zu. Das ist nach zwei Seiten hin 
ein Mangel; für die Menschen der Zeit Jesu wie für die Menschen der 
Gegenwart erscheint das Evangelium in seinem klarsten Licht, wenn es 
erkannt wird als Antwort auf die Frage: Was darf ich hoffen? Statt die 
Gründe für dieses Defizit aufzuzählen, ist es wohl nützlicher, den Ver-
such einer positiven Darstellung zu machen; diese kann freilich, soll sie 
einen halbwegs ausgewogenen Überblick bieten, für dieses Heft nicht 
mehr enthalten als ausführliche Hauptsätze.

Unsere Zeitschrift verfolgt seit ihrer Gründung eine praktische 
Absicht. Sie will theologische Erkenntnis dorthin übersetzen, wo das 
Evangelium in unmittelbarer Rede an die Zeitgenossen ausgelegt und 
als anziehendes Wort verständlich gemacht wird. Es geht dabei nicht 
um eine Auswahl volksnaher und leicht begreiflicher Sätze des Glau-
bens, sondern vor allem um eine Sprache, in der wirkliche Verständi-
gung über alles, auch über die tiefsten Fragen und Einsichten möglich 
ist. Die durchaus beklagenswerte Entfernung der Theologie von der un-
mittelbaren Verkündigung ist nicht nur der Seelsorge anzulasten; natür-
lich gibt es da genug bequeme Weigerung oder Unfähigkeit, das nötige 
Glaubenswissen durch Denken zu erwerben, und die reichliche Arbeit 
in der Pfarre oder in der Schule beschränkt darüber hinaus die nötige 

*	 Erstveröffentlichung: ThPQ 125 (1977) 5–18.



12

Eschatologie • Soteriologie

Zeit, die man für ein ergiebiges Buch brauchen würde. Die Ursache liegt 
aber auch in einer Vernebelung, die von den Schriftgelehrten – zu denen 
auch die Dogmatiker gehören – betrieben wird. Die Sache der Theolo-
gie erscheint häufig in einer schwer erlernbaren Fremdsprache, die zum 
Großteil aus lateinischen oder griechischen Lehnworten, deutschen 
Neubildungen sowie deren überqueren Kreuzungen gemischt ist. Die 
Neigung, eine künstliche Verfremdung der Worte und der Satzordnung 
für Ernst, Tiefe und Wissenschaft, das Verständliche aber für flach und 
„unreflektiert“ zu halten, hat die kritischen Gedanken der Zunft noch 
nicht auf sich gezogen; wie gering ihr Erkenntniswert ist, wäre leicht zu 
entdecken in einem Versuch, tiefsinnig vertrackte Seiten ins Deutsche 
zu übersetzen. In vielen Fällen ließe sich das ohne Verlust an Gedanken 
machen; und wahrscheinlich käme auf diese Weise manches Buch viel 
kürzer und kurzweiliger heraus. Was Paulus im 1. Korintherbrief schon 
über das Zungenreden, die entzückte, vom Geist geschenkte Koloratur 
im Gespräch mit Gott, sagt, sollte vielmehr für die erfundene Glosso-
lalie der Theologen gelten: ,,In der Gemeindeversammlung will ich lie-
ber nur fünf Worte in verständlicher Sprache reden, um auch andere zu 
unterweisen, als zehntausend in himmlischer Sprache!“ (1 Kor 14,19). 
Diesem Wunsch möchten die folgenden Sätze entsprechen und so dem 
alten Anliegen der Theologisch-praktischen Quartalschrift gerecht werden.

I

Die christliche Antwort auf die Frage: Was darf ich hoffen? hat ihren 
Grund in dem Entwurf des menschlichen Lebens, das über jede weltli-
che Gestalt hinaus auf eine nicht verfügbare Erfüllung gerichtet ist und 
zugleich in einer völlig freien Mitteilung, in der Gott dem Menschen 
die Macht seines Lebens ganz öffnet. Jesus Christus ist die Gestalt der 
menschlichen Geschichte, in der die Offenheit des Menschen und die 
alles überbietende Zusage Gottes vereint sind, ein für alle Mal und für 
alle.

1. Das Christentum versteht sich nicht als bloße Belehrung über das 
sittlich einwandfreie Leben oder als Lehre über einzelne Bedingungen 
des Daseins. Wie alle Religionen, die eine geschichtlich beachtenswerte 
Rolle spielen, erhebt es den Anspruch, die Gesamtheit aller Wesen und 
Ereignisse, die ganze Wirklichkeit zu deuten und ein Wort sagen zu 
können, in dem sich der Mensch absolut verstehen soll.



13

Die christliche Hoffnun

2. Das Christentum sieht die Wirklichkeit der Welt als eine gute Gabe 
der freien Liebe Gottes an; das Leben wird empfangen als ursprüngliche, 
reine Begabung und Ermächtigung zu sich selbst. Indem der Mensch als 
einzelner und im Verband der Gemeinschaft aus freier Verantwortung 
seine Möglichkeiten aufspürt, ausprobiert und verwirklicht, wird er, was 
er ist: Mensch. Im Laufe seiner individuellen wie seiner sozialen Ge-
schichte gestaltet er die Welt, schafft er Kultur, baut er Sinngestalten 
und arbeitet hin auf eine Lebensordnung, die der absoluten Liebe ent-
spricht, der er sich verdankt.

3. Jede Form der Verwirklichung, die dem Menschen in seiner Lebens-
zeit glückt, ist auf eine Weise zweideutig, die von keiner denkbaren 
Erfahrung aufgehoben werden kann. Zwar glückt dem Menschen, der 
das Leben wirklich wahrnimmt und sich ernsthaft daran wendet, Sinn 
als ein Zusammenhang grundsätzlicher Bejahung. Aber es gehört zur 
Wahrheit solcher Erfahrungen, daß sie den Menschen an die Grenze 
bringen, nicht nur an eine äußere, die ihm der Lauf der Dinge entgegen-
stellt, sondern unausweichlich an eine innere, die im Leben selbst liegt. 
Die Erlebnisse des Glückens und der Genugtuung tragen nach einem 
Wort Ernst Blochs die „Melancholie der Erfüllung“ in sich. Denn ihr 
Ergebnis erreicht nie den Horizont der Erwartung; was erreicht wird, 
gilt schon im selben Augenblick als überholt durch die weiter gehende 
Hoffnung. Sie enthält die Enttäuschung an der zeitlich zerstückelten 
Form des Lebens, die grundsätzliche Enthüllung der Vorläufigkeit, in 
der wir leben, und die Bewegung auf ein Mehr an Leben.

4. Die Erfahrung von Sinn ist immer bedroht durch die Freiheit, die der 
Mensch in böse, zerstörende Willkür verwandeln kann. Die unheimli-
che Möglichkeit der Verweigerung vor dem Leben, der Beschädigung 
und Vernichtung, die der Mensch an der Natur, aber noch schrecklicher 
an seinesgleichen verüben kann und so oft schon verübt hat, offenbart 
noch tiefer als alle andere Beschränkung, in welchem Maße er auf eine 
Instanz angewiesen ist, die ihm nicht nur heilende Erfüllung schenken 
kann, sondern auch gewillt ist, über dem Abgrund der Sinnvernichtung 
das schöpferische Wort der Vergebung zu sprechen.

5. Die Endlichkeit und die Schuld haben ihr stärkstes Symbol im Tod 
des Menschen, weil er zugleich alle Möglichkeiten des Lebens in der 
Welt vernichtet und als Aufkündigung jeder Teilnahme an der Kommu-
nion der Liebe erscheinen kann. Kein Nein zum Sinn ist schärfer als das 
Nein des Todes.



14

Eschatologie • Soteriologie

6. Wohl stirbt der Mensch, weil die Lebenskräfte seines Leibes auf-
gezehrt oder willkürlich zerstört sind, und sein Sterben hat wohl eine 
Beziehung zum Ganzen der Menschheit. Er vergeht als einzelner ei-
ner umgreifenden Gemeinschaft, der er angehört, und kann in gewisser 
Weise den Ertrag seines Daseins in dem Nutzen gerettet sehen, den die 
Gesellschaft aus seinem Leben und Sterben zieht. Aber der Anspruch 
des Menschen als einer Person, der sich vor dem Tod am stärksten zeigt, 
kann in diesen biologischen und sozialen Zusammenhängen nicht un-
tergebracht und befriedigt werden. Das Plus, das hier sichtbar wird, 
kann mit dem praktischen Imperativ Immanuel Kants beschrieben wer-
den: ,,Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als 
in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals 
bloß als Mittel brauchest.“1.

7. Dieses Mehr des Menschen vor dem Tod bringt das entscheidende 
Postulat zum Vorschein, das die christliche Ewigkeitshoffnung mensch-
lich plausibel macht, weil es sie in den weltlichen Lebensverhältnissen 
verankert. Die Freiheit des Menschen, in der sein weltübersteigender 
Rang begründet ist, kann nicht als reine Selbstgewinnung (Emanzipa-
tion) des einzelnen verstanden werden, denn auf diese Weise würden 
alle anderen zu bloßen Mitteln erniedrigt und als Anlässe für das Ich 
ausgebeutet; Gott wäre nicht als Gott, der Mensch nicht als Nächster, 
Gefährte, Freund und Geliebter geachtet. Nicht weniger verkehrt wäre 
es, die Freiheit als bloße Gelegenheit anzusehen, in der sich der einzelne 
in die größeren, mächtigeren und fremden Zusammenhänge hinein auf-
geben sollte (Alienation); so geschähe an ihm die gleiche Verwendung 
und Entwertung, die sonst das nur sich suchende Ich seiner Umwelt 
antut. Freiheit gedeiht nur in der Kommunion, die in den vielfältigen 
Beziehungen der Menschen viele Grade, in der Liebe aber ihren einzi-
gen und absoluten Brennpunkt hat; so oft sie glückt, sind Selbstsein und 
Hingabe versöhnt. Die Kommunion, die der Mensch in der Welt erlebt, 
ist der Ort, wo er Sinn erfährt und über jedes Hindernis hinaus Sinn 
postuliert. In diesem Zusammenhang allein verliert das Verlangen nach 
einem Leben, das den Tod übersteht, den oft getadelten ichsüchtigen 
Geschmack. 

Es geht um eine Wirklichkeit, die freilich auch mein Interesse 
bejaht, es aber zugleich in höchst objektiver Weise übersteigt; um die 
ganze Kommunion, die vom Tod durchschnitten und gegen den Tod 

1 	 I. Kant, Theorie-Werkausgabe VII, hg. v. W. Weischedel, 61.



15

Die christliche Hoffnun

bejaht wird. Es geht in der Drohung des Todes gegen die Kommuni-
on gar nicht zuerst um das Ich, sondern um den Geliebten, über den 
die vernichtende Macht herfällt. Im Wort der Liebe, das Menschen 
in dieser Welt füreinander haben, ist ein Zuspruch enthalten, der von 
weither kommt und von unbedingter Geltung sein soll: Du sollst sein 
um Deinetwillen. Die Liebe hat diesen entschiedenen Ton, weil sie zu-
gleich die klarste Ahnung und stärkste Befürchtung des Nichts ist. Die 
Klage des liebenden Menschen hält die Zumutung des Lebens beim 
Anblick der beginnenden Verwesung aufrecht. Aber das verlöschende 
Gesicht fällt auf den Liebenden, der zuschaut, und macht ihn selbst zu 
einem Sterbenden. Was am anderen geschieht, geht ihm selbst an das 
Leben. Er fällt aus den Zusammenhängen, die ihn getragen und ihm das 
Leben ermöglicht haben: Im Kreislauf des Verstehens, der zwecklosen 
Zuneigung und der Vergebung. Das Lebensnotwendige wird entzogen: 
„Denn ohne Widerschein auf einem Menschenangesicht bin ich nicht 
stark genug, zu sein“2. Aus dem Brennpunkt der Liebe ist der Weg in die 
katholische, alle umfassende Solidarität offen. Was in der unmittelbaren 
Beziehung von Ich und Du als Forderung nach Leben einleuchtet, gilt 
über den intimen Kreis der Zuneigung hinaus allen Menschen. Es ist die 
aller wahren Liebe innewohnende höchste Objektivität, die den anderen 
um seinetwillen achtet und bewahrt sehen will, die ihr auch die Fähig-
keit gibt, alle sowohl zeitlich wie räumlich schier unendlich entfernten 
Menschen in ihre Option für das Leben einzubeziehen.

8. Die Erfahrung des Menschen, der den Tod als Bruch der Kommunion 
erlebt, führt zur Erkenntnis seiner völligen Ohnmacht. Er hat kein Mit-
tel, die Katastrophe abzuwenden. Die totale Wehrlosigkeit gegenüber 
dem Vergehen und die Einsicht in die ewige Würde der Liebe machen 
zusammen die Ahnung einer unendlichen Initiative möglich (die Be-
gründung der Existenz Gottes) und geben dem Verlangen nach Dauer, 
das beim Tod des geliebten Menschen nicht stirbt, den Charakter einer 
bittenden Zuversicht: Gott möge sich als Gott erweisen, ,,der die Toten 
lebendig macht und das Nichtseiende ins Sein ruft.“ (Röm 4,17)

9. Im Glauben an Jesus Christus wird Gott erkannt als die absolute 
Macht der Liebe, die dem Menschen so zugewendet ist, daß sie 1. das 
menschliche Bedürfnis beantwortet, ohne von diesem gemessen werden 

2	 Anton Wildgans, Späte Ernte. Auswahl der Gedichte, besorgt durch Theodor 
Csokor, Wien o. J., 56.



16

Eschatologie • Soteriologie

zu können; 2. den Menschen, auch wenn er stirbt, nicht aus ihrem Ja 
fallen läßt; und 3. auf diese Weise der Anschauung des Lebens das Licht 
schenkt, das diesem von Gott her gebührt. Was in der vordergründigen 
Betrachtung nichts als ein Anfang vom Ende ist, erscheint in der Sicht-
weite des Evangeliums als Anfang, den Gott für das größere Leben in 
seiner Gemeinschaft gesetzt hat. Der Tod ist darin für den Menschen 
in einem schmerzliche Zäsur, befreiender Übergang und Öffnung in die 
unendliche Kommunion der Liebe.

10. Der Vorwurf, der Mensch werde dadurch sich selbst und der Welt 
fremd gemacht, auf das Leben jenseits der Todesgrenze abgelenkt und 
vertröstet, könnte nur ein Christentum treffen, das 1. das Gutsein der 
Schöpfung nicht ernst nimmt und die Ermächtigung des Menschen zur 
Selbstfindung und Weltgestaltung vergessen hat. Auf dem Grund einer 
solchen Verkümmerung könnte eine bestimmte Vorstellung vom Ver-
hältnis wirken, das zwischen Gott und der von ihm geschaffenen Welt 
gelten soll. Es müßte begriffen werden als fortwährende Enteignung des 
Geschöpfes durch den Schöpfer, als ließe dieser „aus seiner ängstlich 
verkrampften Hand eine ,Gabe‘ hervorgehen, die einerseits mitgeteilt, 
andererseits doch wieder nicht dem Empfangenden übereignet ist“3. Im 
Grunde würde damit das Jenseits zum Symbol des göttlichen Neides, als 
müßte die überweltliche Macht das Leben, das sie mißgünstig und wi-
derwillig in die Welt gelassen hat, schnell an sich hinüberziehen, bevor 
es sich hier überhaupt gewinnen kann. 2. könnte der Vorwurf nur ein 
Christentum treffen, das die Rede vom Jenseits dazu verwendet, einer 
bestimmten Gruppe von Menschen zum Schaden anderer religiöse oder 
gesellschaftliche Vorteile zu verschaffen. 3. sind solche Vorwürfe nur 
denkbar als Folgerungen aus der Idee, Gott und Kreatur müßten einan-
der schroff entgegengesetzt, also in ein Verhältnis der Konkurrenz und 
der gegenseitigen Enteignung gebracht werden. Sie werden überflüssig, 
wenn der christliche Satz Gott ist die Liebe (1 Jo 4,8) in seiner vollen 
Bedeutung erfaßt wird. Liebe ist reine, absichtslose Gabe des Lebens, 
Zueignung des Seins, und so Zuneigung. Bezogen auf das Leben des 
Menschen in der Welt heißt das: Alles ist so gemeint. Das Verhältnis der 
Phasen des Lebens, des Hier zum Dort und des Jetzt zum Dann ist als 
ein Verhältnis der Steigerung – des Mehr – aufzufassen.

3	 Ferdinand Ulrich, Leben in der Einheit von Leben und Tod, Frankfurt 1973, 
74 f.



17

Die christliche Hoffnun

II

Jesus Christus ist die Erscheinung Gottes in der Welt, in der das begon-
nene Werk der neidlosen Liebe – die Schöpfung – bestätigt und über 
die geschichtlichen Wege, die darin vom Menschen beschritten werden, 
hinaus einer unausdenkbaren Vollendung und Versöhnung – der neuen 
Schöpfung – entgegengeführt wird. Es ist die Wirklichkeit Gottes, der 
als Vater, Sohn und Geist die unmeßbare Liebe für sich ist, die sich im 
Sohn der Welt zuwendet. Das Maß der Zuwendung ist die unbedingte, 
absolute Liebe, die zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Geist die 
Hingabe und Beziehung ausmacht. Daher geht sie auf den Grund ( Joh 
13,1). In Jesus von Nazareth ist das menschliche Leben in jeder Hin-
sicht ganz angenommen: Das volle Maß des Erlebens und Erleidens 
unter den Bedingungen des Fleisches (Phil 2,7), die verlorene Einzel-
heit und die übergreifende Gemeinschaft, der Augenblick der Gegen-
wart und alle Zeiten. In der Offenbarung der grenzenlosen Bedeutung 
Jesu, die durch seine Erweckung aus dem Grab geschehen ist, wird das 
Ziel seines Weges mit den Menschen sichtbar: ,,Er ist der Anfang, der 
Erstgeborene von den Toten, um unter allen der erste zu sein. Denn es 
war der Wille der ganzen Gottesfülle, in ihm Wohnung zu nehmen, und 
durch ihn das All zu versöhnen zu ihm hin, indem er Frieden stiftete 
durch seinen Tod am Kreuz – durch ihn ist alles, was auf Erden und im 
Himmel ist.“ (Kol 1,18–20) So ist er die Fülle der Menschenzeit, indem 
er sie aufhebt in die Zukunft hinein, die er selbst ist.

1. Die christliche Hoffnung hat ihren Grund in der Beziehung, die zwi-
schen Jesus und Gott wirklich ist; das Sein Jesu aus dieser Beziehung ist 
der alles umfassende Horizont, in dem die Zukunft für das menschliche 
Leben entworfen ist. Er wird also nicht als einzelnes Zeichen im grö-
ßeren Rahmen einer Unsterblichkeitserwartung angesehen, sondern alle 
Zeichen, die es sonst geben mag, sind in ihm.

2. Was Gott in der Schöpfung als Anfang gesetzt hat, wird durch 
Christus, den Vollender, nicht verworfen, sondern weitergebracht und 
so als die Initiative der ewigen Liebe bestätigt. Das Verhältnis zwischen 
Schöpfung und Erlösung ist daher aufzufassen als Bewegung einer 
Kommunion, in der Gott aus freier Gnade den Menschen zur Teilnah-
me an seinem Leben erweckt, auf den Wegen seiner Freiheit begleitet 
und zum Ziel bringt.

3. Die absolute Freiheit, aus der diese Bewegung hervorgeht, ist 
ein Wollen der Liebe, die dem Menschen unbedingt voraus ist, denn 



18

Eschatologie • Soteriologie

Gott ist Liebe, er wird sie nicht erst in den Leistungen der menschlichen 
Geschichte. Das ist für den Menschen ein Zweifaches: Die Garantie, 
er werde unbedingt als Person geachtet; der Schutz gegen die eigenen 
Versuche, sich unter die Zwänge der selbsterzeugten, schlechten Unend-
lichkeit zu stellen; er muß nicht absolut sein.

4. Die Zuwendung Gottes darf daher, weder was den Anfang noch 
was die Vollendung angeht, auf das Maß der menschlichen Empfäng-
lichkeit und Würde gebracht werden; sie hat das Maß allein an sich 
selbst.

5. Die wahre Menschheit des Christus ist das Zeichen, daß Gott 
die Wirklichkeit der Welt unbedingt annimmt und in die größere Zu-
kunft aufhebt.

6. Jesus ist kein Beispiel für die Überlegenheit des geistigen Men-
schen über Tod und schuldverfallene Welt, sondern das Ereignis der 
Versöhnung und Vollendung, die aus dem unbedingten Grund der Welt 
herkommt. Er steht an dem Punkt, wo der Tod und die Schuld als un-
deckbares Defizit an Leben und Liebe die Menschheit zu überwältigen 
und zu vernichten drohen. Er steht dort für alle Menschen, als Zeichen 
der Endlichkeit, der bedürftigen Öffnung und der ewigen Verwerfung 
ihrer Bosheit, aber auch als Signal des neuen, größeren Lebens und der 
ewigen Vergebung. Er ist der von Gott geschenkte Übergang.

7. Er ist es für alle anderen Menschen so, daß diese im Voraus um-
fangen sind von der reinen Vorgabe des Lebens und der Versöhnung 
und daraus zugleich zu sich selbst bewegt und gefordert werden.

8. Der christliche Glaube enthält die Weigerung, eine Gestalt, ein 
System oder eine Epoche der Weltgeschichte für das Reich der Vollen-
dung und Versöhnung zu halten. Das irdische Paradies könnte unter den 
Bedingungen dieser Weltzeit nichts anderes sein als „ein privilegiertes 
Reservat von einigen Hektar“4 für das auserwählte Geschlecht, das die 
Gelegenheit hat, dorthin zu gelangen. Die versprochene Fülle der neuen 
Schöpfung bestimmt das hiesige Leben als Anfang; die Verheißung des 
Reiches aber enthält den Willen, niemand von den Menschen auf den 
Totenfeldern der Vergangenheit zurückzulassen. Der Vorbehalt gegen 
jede Vollendung vor dem Tod wird höchst plausibel aus den furchtbaren 
Ergebnissen der Versuche, das ewige Leben auf dieser Erde mit politi-
schen und religiösen Mitteln herzustellen.

9. Der nüchterne Mut und die hoffende Zustimmung zur vorläu-
figen Weltgestalt geben dem christlichen Menschen genug Aufmerk-

4	 P. T. de Chardin, Mein Glaube, Olten-Freiburg 21974, 60.



19

Die christliche Hoffnun

samkeit für die Welt; seine Haltung sollte nicht zu verwechseln sein mit 
Verachtung, Müdigkeit und Liebäugeln nach anderswo, sondern den 
Eindruck einer tätigen Ekstase machen.

10. Die Zuwendung Gottes in Christus zeigt der Geschichte des 
Menschen ihren Ort: Wenn die Fülle der Zeit da ist, in der Zeit, um-
fängt sie als Ende alles, was noch geschieht. Aber was geschieht und 
getan wird, bleibt ohne Minderung das Drama der Lebensgestaltung. 
Ganz unanschaulich ist der Punkt, in dem der Ertrag der Geschichte 
von der begegnenden Schöpfermacht Gottes aufgenommen wird.

11. Der christliche Humanismus ist begründet in diesem schwe-
benden Gleichgewicht zwischen der geschehenen Zusage der Vollen-
dung und der notwendigen Arbeit für das Leben vor dem Tod.

III

Der Mensch begegnet im Tod, der für ihn das Ende der Weltzeit bedeu-
tet, Jesus Christus. Er ist die Gestalt, in der Gott (als Vater, im Geist) 
die ganze Wirklichkeit der menschlichen Lebensgeschichte angenom-
men hat und nun aus der schöpferischen Macht seiner Liebe in die neue 
Weise des Seins aufhebt. In ihr empfängt der Mensch das versöhnte 
und geheiligte Leben, dessen Qualität nur als überfließende Erfüllung 
zu begreifen ist. Der Übergang dahin geschieht in einem Dialog, der das 
ganze Ausmaß des Lebens betrifft und zwischen dem empfangenden 
Gott und dem kommenden Menschen geführt wird.

1. In der Rede von der christlichen Jenseitshoffnung muß beachtet 
werden, wie die Schriften des Neuen Testaments den Zusammenhang 
zwischen dem Dasein in dieser Welt und dem Dasein im kommenden 
Leben beschreiben. Sie gebrauchen Gleichnisse und Bilder, in denen 
eine schöpferische Wandlung versprochen wird. Zum Gesetz dieses 
Überganges gehört es, daß für den Menschen die gegenwärtige Welt-
gestalt vergeht, wenn er stirbt, daß er aber selbst als soziales, personales 
und weltliches Wesen in die neue Seinsform versetzt wird. Das wird 
geschehen in einem freien Geschenk der liebenden Macht Gottes. Das 
Verhältnis, das innerhalb der Verwandlung zwischen den zwei Phasen 
besteht, kann nicht übersichtlich dargestellt und eingesehen werden; es 
kann allein an Jesus abgelesen werden, der aus dem Tod erhöht ist. An 
ihm sieht der Glaube einerseits Zusammenhang und personale Selbig-
keit; denn es ist die Person, die nicht ausgelöscht, das Ich, das nicht auf-
gelöst, sondern mit seiner unabtretbaren Lebensgeschichte in das Neue 



20

Eschatologie • Soteriologie

versetzt wird. Andererseits sieht der Glaube ebenso klar den Bruch, weil 
es sich um eine Verwandlung in einen Zustand handelt, der aus dem, 
was sich in dieser Welt ereignet, nicht abgeleitet werden kann. Dem En-
den und Sterben der hiesigen Lebensgestalt werden ein neuer Himmel 
und eine neue Erde, ein neues Leben entsprechen. Das Neue daran kann 
nur hervorgehen aus einem überbietenden Tun Gottes. 

Die Verwandlung desselben Menschen wird daher in den Ge-
gensätzen jetzt – dann, gegenwärtig – zukünftig, alt – neu, fleischlich 
– geistlich, irdisch – himmlisch ausgedrückt. Damit ist gesagt: Die Welt 
ist vorläufig und ein Anfang für das, was entworfen und vorgesehen, 
aber noch nicht sichtbar ist und doch die eigentliche Absicht Gottes mit 
der Welt darstellt. Im Tod endet daher nicht nur der Mensch und seine 
Welt, sondern auch die Möglichkeit, vom Baugesetz des Lebens in der 
Welt nach drüben zu schließen und die kommende Welt der Vollendung 
zu entwerfen. Es ist unmöglich, die Linien weiterzuziehen und die Ver-
hältnisse etwa nur zu vergrößern. Die Qualität des Neuen, das aus der 
Freiheit Gottes aufsteigen wird, kann nur in der Sprache der Symbole 
und für unsere Vorstellung nur in sehr allgemeinen Umrissen angedeutet 
werden; sie vermitteln uns aber kein Bild, in dem die Einzelheiten klar 
zu einem Ganzen zusammengefügt werden könnten. Daher ist es der 
christlichen Theologie und dem Glauben verwehrt, jene Anschauungs- 
und Aussageformen, die uns für die Erfahrung der hiesigen Wirklich-
keit zu Gebote stehen, geradlinig auf die kommende Welt anzuwenden. 
Das gilt besonders für die Formen des Raumes, der Zeit, der Quanti-
tät, alles dessen, was mit der Seinsform der Materie zusammenhängt; 
aber auch die Weise, wie das Bewußtsein, die Vernunft, der Wille, ins-
gesamt die geistige Seele sein wird, ist einer beschreibenden Voraus-
schau entzogen. Daher haben die Theologie und die Verkündigung auf 
die Zeichnung des Jenseits zu verzichten, nicht aus Unglauben, sondern 
aus der Hoffnung auf die übersteigende Verwandlung, die durch Gott 
geschieht. Dieser genügt es, wie Augustinus meint, zu erwarten, ,,Gott 
selbst werde nach diesem Leben unser Ort sein.“5

2. Der Mensch ist als einzelner immer auf andere verwiesen und als 
unverwechselbare Person in die Beziehung mit anderen menschlichen 
Wesen gebunden. Diese unaufhebbare Zwiefalt seines Lebens prägt 
auch alle Aussagen über seine Zukunft, die ihm über den Tod hinaus 

5	 Augustinus, Enarrationes in Psalmos 30 n 8/PL 36, 252 und 70 n 5/PL 36, 
878.



21

Die christliche Hoffnun

bei Gott geöffnet ist. Diese hat daher einen Aspekt des Individuellen 
und einen Aspekt des Sozialen; deren Einheit aus der Sicht des Lebens 
vor dem Tod zu erblicken, ist unmöglich. Denn so oft von einem Punkt 
der menschlichen Geschichte die Vorstellung in die versprochene Zu-
kunft gerichtet wird, kommt für unser Sehvermögen der Faktor Zeit 
dazwischen und drängt die letzten Dinge des einzelnen und die letzten 
Dinge der Gemeinschaft auseinander. In den einzelnen Todesstunden 
erlebt das Individuum, was die Gemeinschaft als solche nur zu einem 
späteren Zeitpunkt erfahren kann. Daher hat die Theologie ausgehend 
von Ansätzen, die schon im Alten Testament zu finden sind, die Ereig-
nisse jenseits des Todes wie selbstverständlich in eine zeitliche Perspek-
tive gesetzt. Wenn nach dieser spontanen Schau ins Jenseits ein Mensch 
stirbt, geht er zwar in die endgültige Zukunft Gottes ein, aber so, daß 
er zugleich in eine Art Wartezustand versetzt wird. Dieser kann (nach 
der älteren Auffassung) ein schlafähnlicher Zustand sein, dem die volle 
Schau Gottes noch vorenthalten ist oder (nach der späteren) ein Zu-
stand der Ieibfreien Seele, die bereits in der Seligkeit oder Verdammnis 
weilt, aber noch nicht die leiblich soziale Vollständigkeit des Menschen 
hat. Nach Ablauf der von Gott vorgesehenen Zeit, wenn die Zahl der 
Erwählten voll ist, geschieht am Jüngsten Tag die allgemeine Auferste-
hung und das allgemeine Gericht. Die einzelnen Menschen sind nun 
zur vollen Gemeinschaft versammelt und erleben, worauf sie seit ihrem 
Tod gewartet haben, und die leibfreie Seele erlangt ihre leibliche Ergän-
zung. Die Notwendigkeit, diese zeitliche Perspektive anzuwenden, ergab 
sich aus der nicht weiter bedachten Annahme, die Anschauungsformen 
des weltlichen Lebens seien mehr oder weniger unverändert auch für die 
kommende Welt in Geltung. Diese Annahme kann aber in ihrer überlie-
ferten Selbstverständlichkeit nicht mehr gelten. Wer vom neuen Leben 
redet, muß daher darauf verzichten, die weltliche Zeit nach drüben oder 
oben zu verlängern, die Form der jenseitigen Dauer mit der Ewigkeit 
Gottes zusammenfallen zu lassen oder eine einsichtige Gleichzeitigkeit 
zwischen jetzt und dann zu entwerfen; es ist höchstens möglich zu sa-
gen: Für den Menschen ist der Tod das Ende dieses weltlichen Lebens 
und die Weise, wie er als ganzer in die endgültige Beziehung und Ge-
meinschaft mit Gott eintritt. Alles andere steht unter dem Vorbehalt der 
Evidenz, die erst kommen muß.

3. Weil es nicht zum Wesen der Heilserwartung gehört, über die Bau-
gesetze der kommenden Welt Bescheid zu haben, und weil auch die 
Theologie darin kein unentbehrliches Wissen sieht, kann der Verzicht 



22

Eschatologie • Soteriologie

darauf die Aufmerksamkeit auf das Wesentliche lenken. In der Vor-
läufigkeit unserer Erkenntnis ist es genug, wenn alle letzten Dinge des 
Menschen in Jesus Christus geglaubt werden: Er ist der Inbegriff der 
Zukunft, für den einzelnen wie für die Gemeinschaft; zu ihm führt der 
Tod der Person und das Ende der Welt; durch ihn geschieht das Gericht 
am Menschen nach seiner gemeinschaftlichen und seiner einzelnen Sei-
te. Ähnliches gilt für alle anderen Schritte, die im Ereignis des Letzten 
geschehen.

4. Der Glaube an die Erfüllung des menschlichen Lebens im Reich 
Gottes ist der Glaube an das Wunder der Auferstehung Jesu. Er ist im 
christlichen Credo der „Anführer des Lebens“ (Apg 3,15) für alle.

5. Der Tod des einzelnen Menschen und das Ende der gesamten Ge-
schichte sind als ein Vorgang zu verstehen, weil die Beziehung der Person 
zur Gemeinschaft keine äußerliche Zutat, sondern wesentliche Bestim-
mung des Menschen ist. Im Tod dessen, der heute und morgen stirbt, 
geschieht das Ende der Gesamtheit; der Einheitspunkt dieses Vorgangs 
liegt unanschaubar jenseits der Geschichte. Der Jüngste Tag kann also 
nicht als das letzte Datum im Kalender der Weltgeschichte, sondern nur 
als ihr dauernder Übergang in die Fülle des Reiches angesehen werden.

6. Die leibliche Gestalt des Menschen faßt den Kosmos zusammen und 
ist seine symbolische Darstellung; als solche bringt der Mensch der neu-
en Schöpfung, die durch Gott geschieht, die Form und die Mühe seines 
Lebens entgegen. Was mit den stofflichen Systemen geschieht und wie 
die kommende Lebensform der hiesigen Leiblichkeit entsprechen wird, 
ist nicht zu erkennen.

7. Die Frage nach der Zeit des Überganges in die Vollendung kann mit 
den Maßstäben von nah und fern nicht angemessen beantwortet wer-
den; die Art, in der das kommende Leben dauern wird, steht zu unse-
ren Zeitverhältnissen in einem Bezug, der keine Termine etwa für das 
nahe oder spätere Weltende und die Wiederkunft Christi erlaubt. Weil 
die Menschheit immer, in jedem Augenblick eine wirklich sterbende 
ist, geschieht ihr Ende immer und sind die letzten Ereignisse für den 
Menschen von unmittelbarer Dringlichkeit – im heute möglichen Tod. 
Deshalb kann auch die letzte Erscheinung und Offenbarung des Chri-
stus nicht im Kalender fixiert werden, sie geschieht immer für die Welt, 
die endet.


