Gottfried Bachl
Hoffnung und Vollendung



Gottfried Bachl

Gesammelte Schriften

herausgegeben von
Wilhelm Achleitner, Alois Halbmayr und Heinrich Schmidinger

Band 2
Hoffnung und Vollendung



Gottfried Bachl
Hoftnung und Vollendung
Eschatologie * Soteriologie

Herausgegeben von

Wilhelm Achleitner, Alois Halbmayr und Heinrich Schmidinger

Y

HERDER /)

FREIBURG - BASEL - WIEN



Die Drucklegung der Binde 1 und 2 der ,Gesammelten Schriften® von
Gottfried Bachl erfolgt mit Unterstiitzung der Erzdiozese Salzburg so-
wie der Diozese Linz.

®
MIX
Papier | Férdert

gute Waldnutzung
Ew%:avg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Hermann-Herder-Str 4, D-79104 Freiburg i. Br.
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
produktsicherheit@herder.de
Umschlaggestaltung: www.martinveicht.de
Satz: Dorit Wolf-Schwarz
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-02432-0



Inhalt

Einleitung (Alois Halbmayr) . . .. .. .. .. .. .. .. ...

Die christliche Hoffnung .

Was ist das eigentlich — die Sunde?‘ e e e

Uber den Tod und das Leben danach .

Die Angst im Licht der christlichen Hoffnung e

Faszination des Schreckens . . .. .. .. .

Zukunft jenseits des Todes .. .. .. .. .. .. .. .. ...

Die Zukunft nach dem Tod .
Eschatologie, theologisch . . . .
Der Tod, die Bilder und die Hoffnung
DerTod . .. .. .. .. .. ..
Das Fegfeuer . .. .

Die Wiederkunft Chrlsn e e oo
Der Antichrist .. .. .. .. .. .. .. .. . .
Das Gericht . .. .. .. .. .. .. . . oo

Die Holle
Die Auferstehung des Fle1sches
Die Sprache der Hoffnung . . .

Hoffnung fiir die Guten und fir dle Bosen?‘. C e e e

Eschatologie I

Eschatologie IT .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..
Spuren im Gesichtder Zeit . . .. .. .. .. .. .. .. ...

Vom Himmel .
Wege des Lebens

Personenregister . .. .. .. .. oL oL oL oL oL oL oL

11

33

69
324
339
350
381
446
449
457
461
466
470
475
479
483
487
490
499
509
515
596
612

624






Einleitung
von Alois Halbmayr

Die Eschatologie ist, mit einem berithmten Diktum Hans Urs von Bal-
thasars, . der ,Wetterwinkel‘ in der Theologie unserer Zeit“!. Mit ihr kiin-
dige sich an, wie das weite theologische Feld bestellt werde, sie kann es
bedrohen, verhageln oder erfrischen. Und Balthasar figt hinzu: ,Wenn
fir den Liberalismus des 19. Jahrhunderts das Wort von Troeltsch gelten
konnte: ,Das eschatologische Biiro ist meist geschlossen’, so macht die-
ses im Gegenteil seit der Jahrhundertwende Uberstunden.*?

Zu denjenigen, die in der nachkonziliaren Zeit diesbeziiglich Uber-
stunden geleistet haben, gehort auch Gottfried Bachl. Die Eschatologie
war ein dominantes Thema seines Forschens und Nachdenkens.® Das
zeigt sich nicht nur werkgeschichtlich am Umfang der Texte, sondern
auch an der langen Zeitspanne seiner Beschiftigung mit ihr; sie reichte
von den theologischen Anfingen bis in die letzte Schaffensperiode.

An einschligigen Werken sind hier zunichst seine Biicher zu nen-
nen, beginnend mit der umfassenden Monographie Uber den Tod und
das Leben danach (Graz 1980) uber Die Zukunft nach dem Tod (Freiburg
1985) bis zu den Spuren im Gesicht der Zeit (Salzburg 2008). In diese Lis-
te gehort auch die von Bachl erstellte zweibdndige, 550 Seiten umfas-
sende Anthologie von Texten zur Eschatologie, die in der von Wolfgang
Beinert herausgegebenen, verdienstvollen Reihe , Texte zur Theologie®
(Graz 1999) erschienen ist. Fir die hier vorgelegte Edition wurden nur
das Vorwort und die beiden Einleitungen aufgenommen.*

1 H. U. v. Balthasar, Eschatologie, in: ]. Feiner u.a (Hg.), Fragen der Theologie

heute, Einsiedeln 1957, 403-421, 403.

Ebd.

Vgl. dazu E. Ortner, Ein Hoffen iiber den Tod hinaus — Gottfried Bachls Bei-

trige zur Eschatologie, in: W. Achleitner/A. Halbmayr/H. Schmidinger

(Hg.), Zur Freiheit befreit — Gottfried Bachl und seine Gottesgeschichten (Salz-

burger Theologische Studien Bd. 68), Innsbruck-Wien 2022, 47-67, 47.

4 Zuden Griinden vgl. die Einleitung von H. Schmidinger in Band 1 dieser
Ausgabe, 20.

W N



Einleitung

Aber auch zahlreiche Aufsitze und Buchbeitrige greifen explizit
eschatologische Fragestellungen auf. Vielleicht noch stirker als in ande-
ren Traktaten sind hier die Texte von einer pastoralen Perspektive und
einer praktischen Absicht geprigt. Theologische Erkenntnis misse auch
dorthin ibersetzt werden, ,wo das Evangelium in unmittelbarer Rede
an die Zeitgenossen ausgelegt und als anziehendes Wort verstindlich
gemacht wird“ (11). Gerade im weiten und oftmals schwer verwiisteten
Feld der eschatologischen Drohkulissen war es Bachl wichtig, einige der
unzihligen Stolpersteine und Fehldeutungen aus dem Weg zu riumen
sowie die parasitire Struktur der Angst- und Bedrohungsékonomie
nachhaltig zu verabschieden. Der zentrale Fokus blieb die Freilegung
der tragenden Grundprinzipien einer verantworteten christlichen Hoft-
nung auf Vollendung. Ein solches Unterfangen kann nicht an der Tra-
dition vorbei gelingen, sondern nur in offener Auseinandersetzung mit
ihr, weshalb Bachl auch hier immer wieder dogmenhistorische Diskurse
einspielte. Sie ermdglichten es, verwehte Spuren alternativer Deutungen
und verdringte Ansitze aufzusptren. Exemplarisch sei hier nur an die
unterschiedlichen Erlosungskonzepte von Augustinus und Origenes er-
innert, die Bachl ausfiihrlich einander gegentiberstellt und anschlieffend
begriindet, warum die Losung des Origenes jener des Augustinus vor-
zuziehen sei.’

Die Herausgeber haben in diesen Band, der die Texte wieder in
chronologischer Reihenfolge bringt, auch einen kleinen Zyklus an Pre-
digten aus den frithen 1990er-Jahren aufgenommen (457-489), obwohl
diese an sich im vierten Band publiziert werden. Diese Predigten brin-
gen jedoch in komprimierter Weise seine Grundiiberzeugungen zur
Eschatologie nochmals verdichtet und in klarer Sprache zum Ausdruck.

Die hier versammelten Texte machen deutlich, dass Bachl alle gro-
fen Fragestellungen der Eschatologie aufgegriffen und bearbeitet hat,
kaum ein Thema bleibt ausgespart: Himmel, Hélle, Purgatorium, Tod,
Gericht, Auferweckung, Vollendung, Seelenwanderung, Unsterblich-
keit der Seele, Ewiges Leben, alles ist es wert, befragt zu werden. Man
stoft immer wieder auf Preziosen, auf tiberraschende Perspektiven und
ungewohnliche Deutungslinien, hiufig explizit gegen den Mainstream
der Tradition gebtrstet. Das endzeitliche Gericht versteht Bachl als die
Vollendung der Liebe Gottes, es ist keine Umkehrung der Machtver-
hiltnisse. Tod, Gericht und Auferweckung ,bezeichnen die verschie-
denen Seiten des einen Vorgangs, in dem der fiir diese und mit dieser

5 Vgl etwa: 226-230, 344-349, 507 ., 616-618.

8



Einleitung

Welt sterbende Mensch von Gott aufgenommen wird und in die Le-
benssphire gelangt, die vom neuen Sein geprigt ist.“ (30) Gegen alle
Versuche, den Tod als Freund, als blofle Unterbrechung oder als Uber-
gangsgeschehen zu verstehen, verteidigt er die These, dass dieser ,die
grofite Zasur® (370) sei, er konne nicht ,in das Leben integriert werden,
als wire er die aktive Selbstvollendung des Menschen® (412). Auferwe-
ckung meint demnach die radikale Neuschépfung des Menschen durch
Gott, sie ist ,die Zukunft des Menschen mit Leib und Seele“ (374), in
die auch die Beziehung zum Kosmos als Ganzem einbezogen ist. Von
Gott her wird dem Menschen ,das neue Leben zugewendet, und er ist
ermichtigt, es anzunchmen und verwandeln zu lassen (154). Die Frage,
was diese Kontinuitit des Menschlichen tiber die Neuschépfung hinaus
konstituiert, wenn die Leib-Seele-Metaphorik und die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele als missverstindlich abgewiesen werden, zihlt
bis heute zu den offenen Fragen dieses Diskurses. Bachls Einwinde
gegen ein Uberhitztes apokalyptisches Denken treffen einen entschei-
denden Punkt (282-323): Einer Nachfolge Christi fehle nichts an Ernst
und Liebe, wenn sie in ,volliger Gleichgtltigkeit gegentiber der Nihe
oder Ferne einer Zeitwende vollbracht wird, die nur den immer wen-
denden Tod beachtet; sie ist moglich ohne Druck und Schock® (317).
Nicht weniger originell auch seine Gegeniiberstellung von Orpheus und
Christus in Spuren im Gesicht der Zeit (518-595), die in nochmal anderer
Weise die Bedeutung des Christusereignisses fiir die Hoftnung auf Voll-
endung zum Ausdruck zu bringt: ,,Die mythische Figur des Orpheus ist
belastet vom alten und vom modernen Fatalismus, der sich ohne Wenn
und Aber dem Tod ausliefert, indem er der Suggestion des allgemeinen
Erloschens gehorcht. Dagegen steht Jesus eindeutig fiir die Offenheit
des Horizontes, in dem das Leben eine unerschépfliche Quelle hat.
(533)

Eng verbunden mit der Eschatologie ist bei Bachl die Soteriolo-
gie, die deswegen in diesen Band aufgenommen wurde. Auch hier zeigt
sich das Anliegen, Verwerfungen und Fehlentwicklungen der Tradition
deutlich zu benennen und Irrwege endgiiltig zu verlassen. Die klassische
Definition der Stinde als Abkehr von Gott und Hinwendung zur Krea-
tur wird durch eine komplementire Perspektive erginzt. Ein Gottesver-
hiltnis ohne Weltbezug, vorbei an der Kreatur und ihren Beziehungen,
widerspricht ebenfalls fundamental der Grundbotschaft des Evange-
liums. Denn Siinde meint nichts anderes als ,die Verweigerung und die
Verletzung der Liebe. Eine andere umfassendere Definition der Siinde
gibt es in der Bibel eigentlich nicht“ (56). Gott will den Menschen nur

9



Einleitung

mit und in seinen Weltbeziigen, ,die fromme Blasphemie des Kultes,
der ohne Welt zu Gott will“ (53), fithre daher nicht zu Gott, sondern
geradezu weg von ihm. Aus dieser Perspektive wird die klassische Inter-
pretation der Erbsiindenlehre als unzureichend zurickgewiesen: ,Ich
erbstindige nicht.“ (65) Sie sei allein ein Ausdruck fir ,das negative Be-
dingungsgeflige, in dem der Mensch vor Gott lebt“ (ebd.).

Bachl hat sich immer fiir eine grofle Zuritickhaltung in den escha-
tologischen Dingen ausgesprochen. Jenseitsgeographie und Wissensan-
spriiche tber das Danach blieben ihm fremd. Die adidquate Sprachform
eschatologischer Diskurse ist allein die Sprache der Hoffnung und des
Vertrauens: ,Der Glaubende kann Gott zutrauen, daf} er ihn fiir alle
erhort und seine Kunst der Gewinnung auf alle Menschen wirken 1if3t.
Mehr an Gewiftheit kann es im Verhiltnis zu Gott Giberhaupt nicht ge-
ben, und sie gentgt. So nimmt der Bittende die Lage des Menschen
ernst, der in Sache Holle produktiv genug ist, und er nimmt Gott ernst,
der tber alle definitiven Evidenzen des Bésen hinaus in der Macht sei-
ner Liebe Méglichkeiten gedfinet hat: Zukunft. Darauf geht der Glaube
ein, er kann nicht anders. Denn, sagt Seren Kierkegaard, ,dies ist der
Kampf des Glaubens, welcher, wenn man so will, verriickt fiir Moglich-
keiten kimpft. Denn Moglichkeit ist das Eine, was rettet. (444 £.)

10



Die christliche Hoffnung

Die Bibel spricht sehr hiufig von den Letzten Dingen des Menschen;
das Ausmafl und die Dringlichkeit, in denen vor allem ihr christlicher
Teil vom Thema des Kommenden beherrscht ist, macht uns den Ein-
druck, das Interesse dieser Schriften gehe zu allererst auf die Zukunft.
Nachfragen und zufillige Gespriche ergeben, daf} die Christen, die un-
sere Kirchen besuchen und die Schriftauslegung der Geistlichen horen,
immer noch oder schon wieder redliche Auskunft erwarten, was es mit
dem Tod und dem kiinftigen Leben auf sich hat. Ein Verlangen danach
ist tiber den Kreis der Kirchginger und Christen hinaus zu spiiren. Nur
eben: Die Prediger zwischen Bibel und Publikum neigen heute nicht zu
diesem Thema, sie wenden sich lieber der Moral, den Sakramenten und
anderen, weniger heiflen Gegenstinden zu. Das ist nach zwei Seiten hin
ein Mangel; fiir die Menschen der Zeit Jesu wie fiir die Menschen der
Gegenwart erscheint das Evangelium in seinem klarsten Licht, wenn es
erkannt wird als Antwort auf die Frage: Was darf ich hoffen? Statt die
Griinde fiir dieses Defizit aufzuzihlen, ist es wohl nttzlicher, den Ver-
such einer positiven Darstellung zu machen; diese kann freilich, soll sie
einen halbwegs ausgewogenen Uberblick bieten, fiir dieses Heft nicht
mehr enthalten als ausfihrliche Hauptsitze.

Unsere Zeitschrift verfolgt seit ihrer Griindung eine praktische
Absicht. Sie will theologische Erkenntnis dorthin tbersetzen, wo das
Evangelium in unmittelbarer Rede an die Zeitgenossen ausgelegt und
als anziehendes Wort verstindlich gemacht wird. Es geht dabei nicht
um eine Auswahl volksnaher und leicht begreiflicher Sitze des Glau-
bens, sondern vor allem um eine Sprache, in der wirkliche Verstindi-
gung Uber alles, auch iber die tiefsten Fragen und Einsichten moglich
ist. Die durchaus beklagenswerte Entfernung der Theologie von der un-
mittelbaren Verkiindigung ist nicht nur der Seelsorge anzulasten; nattir-
lich gibt es da genug bequeme Weigerung oder Unfihigkeit, das notige
Glaubenswissen durch Denken zu erwerben, und die reichliche Arbeit
in der Pfarre oder in der Schule beschrinkt dartber hinaus die nétige

* Erstveroffentlichung: ThPQ_125 (1977) 5-18.

11



Eschatologie * Soteriologie

Zeit, die man fiir ein ergiebiges Buch brauchen wiirde. Die Ursache liegt
aber auch in einer Vernebelung, die von den Schriftgelehrten — zu denen
auch die Dogmatiker gehoren — betrieben wird. Die Sache der Theolo-
gie erscheint hiufig in einer schwer erlernbaren Fremdsprache, die zum
Grofiteil aus lateinischen oder griechischen Lehnworten, deutschen
Neubildungen sowie deren tiberqueren Kreuzungen gemischt ist. Die
Neigung, eine kiinstliche Verfremdung der Worte und der Satzordnung
fiir Ernst, Tiefe und Wissenschaft, das Verstindliche aber fiir flach und
yunreflektiert” zu halten, hat die kritischen Gedanken der Zunft noch
nicht auf sich gezogen; wie gering ihr Erkenntniswert ist, wire leicht zu
entdecken in einem Versuch, tiefsinnig vertrackte Seiten ins Deutsche
zu Ubersetzen. In vielen Fillen liefle sich das ohne Verlust an Gedanken
machen; und wahrscheinlich kime auf diese Weise manches Buch viel
kirzer und kurzweiliger heraus. Was Paulus im 1. Korintherbrief schon
tiber das Zungenreden, die entziickte, vom Geist geschenkte Koloratur
im Gesprich mit Gott, sagt, sollte vielmehr fiir die erfundene Glosso-
lalie der Theologen gelten: ,,In der Gemeindeversammlung will ich lie-
ber nur fiunf Worte in verstindlicher Sprache reden, um auch andere zu
unterweisen, als zehntausend in himmlischer Sprache!“ (1 Kor 14,19).
Diesem Wunsch méchten die folgenden Sitze entsprechen und so dem
alten Anliegen der Theologisch-praktischen Quartalschrift gerecht werden.

I

Die christliche Antwort auf die Frage: Was darf ich hoffen? hat ihren
Grund in dem Entwurf des menschlichen Lebens, das tber jede weltli-
che Gestalt hinaus auf eine nicht verfiigbare Erfillung gerichtet ist und
zugleich in einer vollig freien Mitteilung, in der Gott dem Menschen
die Macht seines Lebens ganz offnet. Jesus Christus ist die Gestalt der
menschlichen Geschichte, in der die Offenheit des Menschen und die
alles tiberbietende Zusage Gottes vereint sind, ein fiir alle Mal und fiir
alle.

1. Das Christentum versteht sich nicht als blofle Belehrung tber das
sittlich einwandfreie Leben oder als Lehre tiber einzelne Bedingungen
des Daseins. Wie alle Religionen, die eine geschichtlich beachtenswerte
Rolle spielen, erhebt es den Anspruch, die Gesamtheit aller Wesen und
Ereignisse, die ganze Wirklichkeit zu deuten und ein Wort sagen zu
konnen, in dem sich der Mensch absolut verstehen soll.

12



Die christliche Hoffnung

2. Das Christentum sieht die Wirklichkeit der Welt als eine gute Gabe
der freien Liebe Gottes an; das Leben wird empfangen als urspriingliche,
reine Begabung und Ermichtigung zu sich selbst. Indem der Mensch als
einzelner und im Verband der Gemeinschaft aus freier Verantwortung
seine Moglichkeiten aufspiirt, ausprobiert und verwirklicht, wird er, was
er ist: Mensch. Im Laufe seiner individuellen wie seiner sozialen Ge-
schichte gestaltet er die Welt, schafft er Kultur, baut er Sinngestalten
und arbeitet hin auf eine Lebensordnung, die der absoluten Liebe ent-
spricht, der er sich verdankt.

3.Jede Form der Verwirklichung, die dem Menschen in seiner Lebens-
zeit glickt, ist auf eine Weise zweideutig, die von keiner denkbaren
Erfahrung aufgehoben werden kann. Zwar gliickt dem Menschen, der
das Leben wirklich wahrnimmt und sich ernsthaft daran wendet, Sinn
als ein Zusammenhang grundsitzlicher Bejahung. Aber es gehort zur
Wahrheit solcher Erfahrungen, daf} sie den Menschen an die Grenze
bringen, nicht nur an eine dufere, die ihm der Lauf der Dinge entgegen-
stellt, sondern unausweichlich an eine innere, die im Leben selbst liegt.
Die Erlebnisse des Gliickens und der Genugtuung tragen nach einem
Wort Ernst Blochs die ,Melancholie der Erfillung® in sich. Denn ihr
Ergebnis erreicht nie den Horizont der Erwartung; was erreicht wird,
gilt schon im selben Augenblick als tiberholt durch die weiter gehende
Hoffnung. Sie enthilt die Enttiuschung an der zeitlich zerstiickelten
Form des Lebens, die grundsitzliche Enthillung der Vorldufigkeit, in

der wir leben, und die Bewegung auf ein Mehr an Leben.

4. Die Erfahrung von Sinn ist immer bedroht durch die Freiheit, die der
Mensch in bose, zerstorende Willkiir verwandeln kann. Die unheimli-
che Méglichkeit der Verweigerung vor dem Leben, der Beschidigung
und Vernichtung, die der Mensch an der Natur, aber noch schrecklicher
an seinesgleichen vertiben kann und so oft schon vertibt hat, offenbart
noch tiefer als alle andere Beschrinkung, in welchem Mafle er auf eine
Instanz angewiesen ist, die ihm nicht nur heilende Erfillung schenken
kann, sondern auch gewillt ist, iber dem Abgrund der Sinnvernichtung
das schopferische Wort der Vergebung zu sprechen.

5. Die Endlichkeit und die Schuld haben ihr stirkstes Symbol im Tod
des Menschen, weil er zugleich alle Moglichkeiten des Lebens in der
Welt vernichtet und als Aufkiindigung jeder Teilnahme an der Kommu-

nion der Liebe erscheinen kann. Kein Nein zum Sinn ist schirfer als das
Nein des Todes.

13



Eschatologie * Soteriologie

6. Wohl stirbt der Mensch, weil die Lebenskrifte seines Leibes auf-
gezehrt oder willkiirlich zerstort sind, und sein Sterben hat wohl eine
Beziehung zum Ganzen der Menschheit. Er vergeht als einzelner ei-
ner umgreifenden Gemeinschaft, der er angehort, und kann in gewisser
Weise den Ertrag seines Daseins in dem Nutzen gerettet sehen, den die
Gesellschaft aus seinem Leben und Sterben zieht. Aber der Anspruch
des Menschen als einer Person, der sich vor dem Tod am stirksten zeigt,
kann in diesen biologischen und sozialen Zusammenhingen nicht un-
tergebracht und befriedigt werden. Das Plus, das hier sichtbar wird,
kann mit dem praktischen Imperativ Immanuel Kants beschrieben wer-
den: ,,Handle so, daf§ du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als

in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals
blof als Mittel brauchest.“"

7. Dieses Mehr des Menschen vor dem Tod bringt das entscheidende
Postulat zum Vorschein, das die christliche Ewigkeitshoffnung mensch-
lich plausibel macht, weil es sie in den weltlichen Lebensverhiltnissen
verankert. Die Freiheit des Menschen, in der sein weltiibersteigender
Rang begrundet ist, kann nicht als reine Selbstgewinnung (Emanzipa-
tion) des einzelnen verstanden werden, denn auf diese Weise wiirden
alle anderen zu bloflen Mitteln erniedrigt und als Anldsse fir das Ich
ausgebeutet; Gott wire nicht als Gott, der Mensch nicht als Nichster,
Gefihrte, Freund und Geliebter geachtet. Nicht weniger verkehrt wire
es, die Freiheit als blofle Gelegenheit anzusehen, in der sich der einzelne
in die grofieren, michtigeren und fremden Zusammenhinge hinein auf-
geben sollte (Alienation); so geschihe an ihm die gleiche Verwendung
und Entwertung, die sonst das nur sich suchende Ich seiner Umwelt
antut. Freiheit gedeiht nur in der Kommunion, die in den vielfiltigen
Beziehungen der Menschen viele Grade, in der Liebe aber ihren einzi-
gen und absoluten Brennpunkt hat; so oft sie glickt, sind Selbstsein und
Hingabe verschnt. Die Kommunion, die der Mensch in der Welt erlebt,
ist der Ort, wo er Sinn erfihrt und iber jedes Hindernis hinaus Sinn
postuliert. In diesem Zusammenhang allein verliert das Verlangen nach
einem Leben, das den Tod tbersteht, den oft getadelten ichstichtigen
Geschmack.

Es geht um eine Wirklichkeit, die freilich auch mein Interesse
bejaht, es aber zugleich in hochst objektiver Weise tibersteigt; um die
ganze Kommunion, die vom Tod durchschnitten und gegen den Tod

1 L Kant, Theorie-Werkausgabe VII, hg. v. W. Weischedel, 61.

14



Die christliche Hoffnung

bejaht wird. Es geht in der Drohung des Todes gegen die Kommuni-
on gar nicht zuerst um das Ich, sondern um den Geliebten, tiber den
die vernichtende Macht herfillt. Im Wort der Liebe, das Menschen
in dieser Welt fureinander haben, ist ein Zuspruch enthalten, der von
weither kommt und von unbedingter Geltung sein soll: Du sollst sein
um Deinetwillen. Die Liebe hat diesen entschiedenen Ton, weil sie zu-
gleich die klarste Ahnung und stirkste Befurchtung des Nichts ist. Die
Klage des liebenden Menschen hilt die Zumutung des Lebens beim
Anblick der beginnenden Verwesung aufrecht. Aber das verldschende
Gesicht fillt auf den Liebenden, der zuschaut, und macht ihn selbst zu
einem Sterbenden. Was am anderen geschieht, geht ihm selbst an das
Leben. Er fillt aus den Zusammenhingen, die ihn getragen und ihm das
Leben ermoglicht haben: Im Kreislauf des Verstehens, der zwecklosen
Zuneigung und der Vergebung. Das Lebensnotwendige wird entzogen:
»2Denn ohne Widerschein auf einem Menschenangesicht bin ich nicht
stark genug, zu sein“’. Aus dem Brennpunkt der Liebe ist der Weg in die
katholische, alle umfassende Solidaritit offen. Was in der unmittelbaren
Beziehung von Ich und Du als Forderung nach Leben einleuchtet, gilt
tiber den intimen Kreis der Zuneigung hinaus allen Menschen. Es ist die
aller wahren Liebe innewohnende hochste Objektivitit, die den anderen
um seinetwillen achtet und bewahrt sehen will, die ihr auch die Fihig-
keit gibt, alle sowohl zeitlich wie rdumlich schier unendlich entfernten
Menschen in ihre Option fiir das Leben einzubeziehen.

8.Die Erfahrung des Menschen, der den Tod als Bruch der Kommunion
erlebt, fithrt zur Erkenntnis seiner volligen Ohnmacht. Er hat kein Mit-
tel, die Katastrophe abzuwenden. Die totale Wehrlosigkeit gegentiber
dem Vergehen und die Einsicht in die ewige Wiirde der Liebe machen
zusammen die Ahnung einer unendlichen Initiative moglich (die Be-
grindung der Existenz Gottes) und geben dem Verlangen nach Dauer,
das beim Tod des geliebten Menschen nicht stirbt, den Charakter einer
bittenden Zuversicht: Gott moge sich als Gott erweisen, ,,der die Toten
lebendig macht und das Nichtseiende ins Sein ruft.“ (Rom 4,17)

9. Im Glauben an Jesus Christus wird Gott erkannt als die absolute

Macht der Liebe, die dem Menschen so zugewendet ist, da sie 1. das
menschliche Bediirfnis beantwortet, ohne von diesem gemessen werden

2 Anton Wildgans, Spate Ernte. Auswahl der Gedichte, besorgt durch Theodor
Csokor, Wien o.]., 56.

15



Eschatologie * Soteriologie

zu konnen; 2. den Menschen, auch wenn er stirbt, nicht aus ihrem Ja
fallen 1if3t; und 3. auf diese Weise der Anschauung des Lebens das Licht
schenkt, das diesem von Gott her gebiihrt. Was in der vordergriindigen
Betrachtung nichts als ein Anfang vom Ende ist, erscheint in der Sicht-
weite des Evangeliums als Anfang, den Gott fir das groflere Leben in
seiner Gemeinschaft gesetzt hat. Der Tod ist darin fiir den Menschen
in einem schmerzliche Zisur, befreiender Ubergang und Offnung in die
unendliche Kommunion der Liebe.

10. Der Vorwurf, der Mensch werde dadurch sich selbst und der Welt
fremd gemacht, auf das Leben jenseits der Todesgrenze abgelenkt und
vertrostet, konnte nur ein Christentum treffen, das 1. das Gutsein der
Schépfung nicht ernst nimmt und die Ermichtigung des Menschen zur
Selbstfindung und Weltgestaltung vergessen hat. Auf dem Grund einer
solchen Verkiimmerung konnte eine bestimmte Vorstellung vom Ver-
hiltnis wirken, das zwischen Gott und der von ihm geschaffenen Welt
gelten soll. Es miifite begriffen werden als fortwiahrende Enteignung des
Geschopfes durch den Schopfer, als liefle dieser ,aus seiner dngstlich
verkrampften Hand eine ,Gabe‘ hervorgehen, die einerseits mitgeteilt,
andererseits doch wieder nicht dem Empfangenden ibereignet ist. Im
Grunde wiirde damit das Jenseits zum Symbol des gottlichen Neides, als
mifte die Gberweltliche Macht das Leben, das sie mifgiinstig und wi-
derwillig in die Welt gelassen hat, schnell an sich hintiberziehen, bevor
es sich hier iberhaupt gewinnen kann. 2. kénnte der Vorwurf nur ein
Christentum treffen, das die Rede vom Jenseits dazu verwendet, einer
bestimmten Gruppe von Menschen zum Schaden anderer religiése oder
gesellschaftliche Vorteile zu verschaffen. 3. sind solche Vorwiirfe nur
denkbar als Folgerungen aus der Idee, Gott und Kreatur miifiten einan-
der schroft entgegengesetzt, also in ein Verhiltnis der Konkurrenz und
der gegenseitigen Enteignung gebracht werden. Sie werden tiberflissig,
wenn der christliche Satz Gozt ist die Liebe (1 Jo 4,8) in seiner vollen
Bedeutung erfafit wird. Liebe ist reine, absichtslose Gabe des Lebens,
Zueignung des Seins, und so Zuneigung. Bezogen auf das Leben des
Menschen in der Welt heif3t das: Alles ist so gemeint. Das Verhiltnis der
Phasen des Lebens, des Hier zum Dort und des Jetzt zum Dann ist als
ein Verhiltnis der Steigerung — des Mehr — aufzufassen.

3 Ferdinand Ulrich, Leben in der Einbeit von Leben und Tod, Frankfurt 1973,
74 1.

16



Die christliche Hoffnung
II

Jesus Christus ist die Erscheinung Gottes in der Welt, in der das begon-
nene Werk der neidlosen Liebe — die Schopfung — bestitigt und tiber
die geschichtlichen Wege, die darin vom Menschen beschritten werden,
hinaus einer unausdenkbaren Vollendung und Verséhnung — der neuen
Schopfung — entgegengefithrt wird. Es ist die Wirklichkeit Gottes, der
als Vater, Sohn und Geist die unmeflbare Liebe fiir sich ist, die sich im
Sohn der Welt zuwendet. Das Maf} der Zuwendung ist die unbedingte,
absolute Liebe, die zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Geist die
Hingabe und Bezichung ausmacht. Daher geht sie auf den Grund (Joh
13,1). In Jesus von Nazareth ist das menschliche Leben in jeder Hin-
sicht ganz angenommen: Das volle Maf} des Erlebens und Erleidens
unter den Bedingungen des Fleisches (Phil 2,7), die verlorene Einzel-
heit und die ubergreifende Gemeinschaft, der Augenblick der Gegen-
wart und alle Zeiten. In der Offenbarung der grenzenlosen Bedeutung
Jesu, die durch seine Erweckung aus dem Grab geschehen ist, wird das
Ziel seines Weges mit den Menschen sichtbar: ,,Er ist der Anfang, der
Erstgeborene von den Toten, um unter allen der erste zu sein. Denn es
war der Wille der ganzen Gottestille, in ihm Wohnung zu nehmen, und
durch ihn das All zu verséhnen zu ihm hin, indem er Frieden stiftete
durch seinen Tod am Kreuz — durch ihn ist alles, was auf Erden und im
Himmel ist.“ (Kol 1,18-20) So ist er die Fiille der Menschenzeit, indem
er sie aufhebt in die Zukunft hinein, die er selbst ist.

1. Die christliche Hoffnung hat ihren Grund in der Beziehung, die zwi-
schen Jesus und Gott wirklich ist; das Sein Jesu aus dieser Beziehung ist
der alles umfassende Horizont, in dem die Zukunft fiir das menschliche
Leben entworfen ist. Er wird also nicht als einzelnes Zeichen im gro-
feren Rahmen einer Unsterblichkeitserwartung angesehen, sondern alle
Zeichen, die es sonst geben mag;, sind in ihm.

2. Was Gott in der Schépfung als Anfang gesetzt hat, wird durch
Christus, den Vollender, nicht verworfen, sondern weitergebracht und
so als die Initiative der ewigen Liebe bestitigt. Das Verhiltnis zwischen
Schopfung und Erlésung ist daher aufzufassen als Bewegung einer
Kommunion, in der Gott aus freier Gnade den Menschen zur Teilnah-
me an seinem Leben erweckt, auf den Wegen seiner Freiheit begleitet
und zum Ziel bringt.

3. Die absolute Freiheit, aus der diese Bewegung hervorgeht, ist
ein Wollen der Liebe, die dem Menschen unbedingt voraus ist, denn

17



Eschatologie * Soteriologie

Gott ist Liebe, er wird sie nicht erst in den Leistungen der menschlichen
Geschichte. Das ist fur den Menschen ein Zweifaches: Die Garantie,
er werde unbedingt als Person geachtet; der Schutz gegen die eigenen
Versuche, sich unter die Zwiinge der selbsterzeugten, schlechten Unend-
lichkeit zu stellen; er muf nicht absolut sein.

4. Die Zuwendung Gottes darf daher, weder was den Anfang noch
was die Vollendung angeht, auf das Maf der menschlichen Empfing-
lichkeit und Wiirde gebracht werden; sie hat das Maf allein an sich
selbst.

5. Die wahre Menschheit des Christus ist das Zeichen, dafl Gott
die Wirklichkeit der Welt unbedingt annimmt und in die groflere Zu-
kunft authebt.

6. Jesus ist kein Beispiel fiir die Uberlegenheit des geistigen Men-
schen tber Tod und schuldverfallene Welt, sondern das Ereignis der
Versohnung und Vollendung, die aus dem unbedingten Grund der Welt
herkommt. Er steht an dem Punkt, wo der Tod und die Schuld als un-
deckbares Defizit an Leben und Liebe die Menschheit zu tberwiltigen
und zu vernichten drohen. Er steht dort fiir alle Menschen, als Zeichen
der Endlichkeit, der bediirftigen Offnung und der ewigen Verwerfung
ihrer Bosheit, aber auch als Signal des neuen, grofleren Lebens und der
ewigen Vergebung. Er ist der von Gott geschenkte Ubergang.

7. Er ist es furr alle anderen Menschen so, dafd diese im Voraus um-
fangen sind von der reinen Vorgabe des Lebens und der Verséhnung
und daraus zugleich zu sich selbst bewegt und gefordert werden.

8. Der christliche Glaube enthilt die Weigerung, eine Gestalt, ein
System oder eine Epoche der Weltgeschichte fiir das Reich der Vollen-
dung und Verschnung zu halten. Das irdische Paradies kdnnte unter den
Bedingungen dieser Weltzeit nichts anderes sein als ,ein privilegiertes
Reservat von einigen Hektar fiir das auserwihlte Geschlecht, das die
Gelegenheit hat, dorthin zu gelangen. Die versprochene Fiille der neuen
Schépfung bestimmt das hiesige Leben als Anfang; die Verheiflung des
Reiches aber enthilt den Willen, niemand von den Menschen auf den
Totenfeldern der Vergangenheit zurtickzulassen. Der Vorbehalt gegen
jede Vollendung vor dem Tod wird héchst plausibel aus den furchtbaren
Ergebnissen der Versuche, das ewige Leben auf dieser Erde mit politi-
schen und religiosen Mitteln herzustellen.

9. Der nuchterne Mut und die hoffende Zustimmung zur vorldu-
figen Weltgestalt geben dem christlichen Menschen genug Aufmerk-

4 P.T.de Chardin, Mein Glaube, Olten-Freiburg 21974, 60.

18



Die christliche Hoffnung

samkeit fiir die Welt; seine Haltung sollte nicht zu verwechseln sein mit
Verachtung, Miidigkeit und Liebdugeln nach anderswo, sondern den
Eindruck einer titigen Ekstase machen.

10. Die Zuwendung Gottes in Christus zeigt der Geschichte des
Menschen ihren Ort: Wenn die Fulle der Zeit da ist, in der Zeit, um-
fingt sie als Ende alles, was noch geschieht. Aber was geschieht und
getan wird, bleibt ohne Minderung das Drama der Lebensgestaltung.
Ganz unanschaulich ist der Punkt, in dem der Ertrag der Geschichte
von der begegnenden Schopfermacht Gottes aufgenommen wird.

11. Der christliche Humanismus ist begriindet in diesem schwe-
benden Gleichgewicht zwischen der geschehenen Zusage der Vollen-
dung und der notwendigen Arbeit fir das Leben vor dem Tod.

111

Der Mensch begegnet im Tod, der fiir ihn das Ende der Weltzeit bedeu-
tet, Jesus Christus. Er ist die Gestalt, in der Gott (als Vater, im Geist)
die ganze Wirklichkeit der menschlichen Lebensgeschichte angenom-
men hat und nun aus der schépferischen Macht seiner Liebe in die neue
Weise des Seins aufthebt. In ihr empfingt der Mensch das verschnte
und geheiligte Leben, dessen Qualitit nur als iberfliefende Erfillung
zu begreifen ist. Der Ubergang dahin geschieht in einem Dialog, der das
ganze Ausmafl des Lebens betrifft und zwischen dem empfangenden
Gott und dem kommenden Menschen gefihrt wird.

1. In der Rede von der christlichen Jenseitshoffnung mufl beachtet
werden, wie die Schriften des Neuen Testaments den Zusammenhang
zwischen dem Dasein in dieser Welt und dem Dasein im kommenden
Leben beschreiben. Sie gebrauchen Gleichnisse und Bilder, in denen
eine schopferische Wandlung versprochen wird. Zum Gesetz dieses
Uberganges gehort es, daf fiir den Menschen die gegenwirtige Welt-
gestalt vergeht, wenn er stirbt, dafl er aber selbst als soziales, personales
und weltliches Wesen in die neue Seinsform versetzt wird. Das wird
geschehen in einem freien Geschenk der liebenden Macht Gottes. Das
Verhiltnis, das innerhalb der Verwandlung zwischen den zwei Phasen
besteht, kann nicht tibersichtlich dargestellt und eingesehen werden; es
kann allein an Jesus abgelesen werden, der aus dem Tod erhoht ist. An
ihm sieht der Glaube einerseits Zusammenhang und personale Selbig-
keit; denn es ist die Person, die nicht ausgeldscht, das Ich, das nicht auf-
gelost, sondern mit seiner unabtretbaren Lebensgeschichte in das Neue

19



Eschatologie * Soteriologie

versetzt wird. Andererseits sieht der Glaube ebenso klar den Bruch, weil
es sich um eine Verwandlung in einen Zustand handelt, der aus dem,
was sich in dieser Welt ereignet, nicht abgeleitet werden kann. Dem En-
den und Sterben der hiesigen Lebensgestalt werden ein neuer Himmel
und eine neue Erde, ein neues Leben entsprechen. Das Neue daran kann
nur hervorgehen aus einem tberbietenden Tun Gottes.

Die Verwandlung desselben Menschen wird daher in den Ge-
gensitzen jetzt — dann, gegenwirtig — zukiinftig, alt — neu, fleischlich
— geistlich, irdisch — himmlisch ausgedrickt. Damit ist gesagt: Die Welt
ist vorldufig und ein Anfang fiir das, was entworfen und vorgesehen,
aber noch nicht sichtbar ist und doch die eigentliche Absicht Gottes mit
der Welt darstellt. Im Tod endet daher nicht nur der Mensch und seine
Welt, sondern auch die Moglichkeit, vom Baugesetz des Lebens in der
Welt nach driben zu schlieffen und die kommende Welt der Vollendung
zu entwerfen. Es ist unmdglich, die Linien weiterzuziehen und die Ver-
hiltnisse etwa nur zu vergroflern. Die Qualitit des Neuen, das aus der
Freiheit Gottes aufsteigen wird, kann nur in der Sprache der Symbole
und fiir unsere Vorstellung nur in sehr allgemeinen Umrissen angedeutet
werden; sie vermitteln uns aber kein Bild, in dem die Einzelheiten klar
zu einem Ganzen zusammengefiigt werden konnten. Daher ist es der
christlichen Theologie und dem Glauben verwehrt, jene Anschauungs-
und Aussageformen, die uns fiir die Erfahrung der hiesigen Wirklich-
keit zu Gebote stehen, geradlinig auf die kommende Welt anzuwenden.
Das gilt besonders fiir die Formen des Raumes, der Zeit, der Quanti-
tit, alles dessen, was mit der Seinsform der Materie zusammenhingt;
aber auch die Weise, wie das Bewuf}tsein, die Vernunft, der Wille, ins-
gesamt die geistige Seele sein wird, ist einer beschreibenden Voraus-
schau entzogen. Daher haben die Theologie und die Verkiindigung auf
die Zeichnung des Jenseits zu verzichten, nicht aus Unglauben, sondern
aus der Hoffnung auf die tbersteigende Verwandlung, die durch Gott
geschieht. Dieser geniigt es, wie Augustinus meint, zu erwarten, ,,Gott
selbst werde nach diesem Leben unser Ort sein.

2. Der Mensch ist als einzelner immer auf andere verwiesen und als
unverwechselbare Person in die Beziehung mit anderen menschlichen
Wesen gebunden. Diese unauthebbare Zwiefalt seines Lebens prigt
auch alle Aussagen tber seine Zukunft, die ihm tber den Tod hinaus

5 Augustinus, Enarrationes in Psalmos 30 n 8/PL 36,252 und 70 n 5/PL 36,
878.

20



Die christliche Hoffnung

bei Gott geofinet ist. Diese hat daher einen Aspekt des Individuellen
und einen Aspekt des Sozialen; deren Einheit aus der Sicht des Lebens
vor dem Tod zu erblicken, ist unmoglich. Denn so oft von einem Punkt
der menschlichen Geschichte die Vorstellung in die versprochene Zu-
kunft gerichtet wird, kommt fiir unser Sehvermogen der Faktor Zeit
dazwischen und dringt die letzten Dinge des einzelnen und die letzten
Dinge der Gemeinschaft auseinander. In den einzelnen Todesstunden
erlebt das Individuum, was die Gemeinschaft als solche nur zu einem
spiteren Zeitpunkt erfahren kann. Daher hat die Theologie ausgehend
von Ansitzen, die schon im Alten Testament zu finden sind, die Ereig-
nisse jenseits des Todes wie selbstverstindlich in eine zeitliche Perspek-
tive gesetzt. Wenn nach dieser spontanen Schau ins Jenseits ein Mensch
stirbt, geht er zwar in die endgtltige Zukunft Gottes ein, aber so, dafy
er zugleich in eine Art Wartezustand versetzt wird. Dieser kann (nach
der dlteren Auffassung) ein schlafihnlicher Zustand sein, dem die volle
Schau Gottes noch vorenthalten ist oder (nach der spiteren) ein Zu-
stand der Ieibfreien Seele, die bereits in der Seligkeit oder Verdammnis
weilt, aber noch nicht die leiblich soziale Vollstindigkeit des Menschen
hat. Nach Ablauf der von Gott vorgesehenen Zeit, wenn die Zahl der
Erwihlten voll ist, geschieht am Jingsten Tag die allgemeine Auferste-
hung und das allgemeine Gericht. Die einzelnen Menschen sind nun
zur vollen Gemeinschaft versammelt und erleben, worauf sie seit ihrem
Tod gewartet haben, und die leibfreie Seele erlangt ihre leibliche Ergin-
zung. Die Notwendigkeit, diese zeitliche Perspektive anzuwenden, ergab
sich aus der nicht weiter bedachten Annahme, die Anschauungsformen
des weltlichen Lebens seien mehr oder weniger unverindert auch fir die
kommende Welt in Geltung. Diese Annahme kann aber in ihrer tberlie-
ferten Selbstverstindlichkeit nicht mehr gelten. Wer vom neuen Leben
redet, mufl daher darauf verzichten, die weltliche Zeit nach driiben oder
oben zu verlingern, die Form der jenseitigen Dauer mit der Ewigkeit
Gottes zusammenfallen zu lassen oder eine einsichtige Gleichzeitigkeit
zwischen jetzt und dann zu entwerfen; es ist hochstens moglich zu sa-
gen: Fir den Menschen ist der Tod das Ende dieses weltlichen Lebens
und die Weise, wie er als ganzer in die endgiltige Beziehung und Ge-
meinschaft mit Gott eintritt. Alles andere steht unter dem Vorbehalt der
Evidenz, die erst kommen muf3.

3. Weil es nicht zum Wesen der Heilserwartung gehort, tiber die Bau-
gesetze der kommenden Welt Bescheid zu haben, und weil auch die

Theologie darin kein unentbehrliches Wissen sieht, kann der Verzicht

21



Eschatologie * Soteriologie

darauf die Aufmerksamkeit auf das Wesentliche lenken. In der Vor-
laufigkeit unserer Erkenntnis ist es genug, wenn alle letzten Dinge des
Menschen in Jesus Christus geglaubt werden: Er ist der Inbegriff der
Zukunft, fiir den einzelnen wie flir die Gemeinschaft; zu ihm fithrt der
Tod der Person und das Ende der Welt; durch ihn geschieht das Gericht
am Menschen nach seiner gemeinschaftlichen und seiner einzelnen Sei-
te. Ahnliches gilt fiir alle anderen Schritte, die im Ereignis des Letzten
geschehen.

4. Der Glaube an die Erfilllung des menschlichen Lebens im Reich
Gottes ist der Glaube an das Wunder der Auferstehung Jesu. Er ist im
christlichen Credo der ,Anfiihrer des Lebens“ (Apg 3,15) fir alle.

5. Der Tod des einzelnen Menschen und das Ende der gesamten Ge-
schichte sind als ein Vorgang zu verstehen, weil die Beziehung der Person
zur Gemeinschaft keine duflerliche Zutat, sondern wesentliche Bestim-
mung des Menschen ist. Im Tod dessen, der heute und morgen stirbt,
geschieht das Ende der Gesamtheit; der Einheitspunkt dieses Vorgangs
liegt unanschaubar jenseits der Geschichte. Der Jingste Tag kann also
nicht als das letzte Datum im Kalender der Weltgeschichte, sondern nur
als ihr dauernder Ubergang in die Fiille des Reiches angesehen werden.

6. Die leibliche Gestalt des Menschen faflt den Kosmos zusammen und
ist seine symbolische Darstellung; als solche bringt der Mensch der neu-
en Schopfung, die durch Gott geschieht, die Form und die Miihe seines
Lebens entgegen. Was mit den stofflichen Systemen geschieht und wie
die kommende Lebensform der hiesigen Leiblichkeit entsprechen wird,
ist nicht zu erkennen.

7. Die Frage nach der Zeit des Uberganges in die Vollendung kann mit
den Maf¥stiben von nah und fern nicht angemessen beantwortet wer-
den; die Art, in der das kommende Leben dauern wird, steht zu unse-
ren Zeitverhiltnissen in einem Bezug, der keine Termine etwa fiir das
nahe oder spitere Weltende und die Wiederkunft Christi erlaubt. Weil
die Menschheit immer, in jedem Augenblick eine wirklich sterbende
ist, geschieht ihr Ende immer und sind die letzten Ereignisse fiir den
Menschen von unmittelbarer Dringlichkeit — im heute moglichen Tod.
Deshalb kann auch die letzte Erscheinung und Offenbarung des Chri-
stus nicht im Kalender fixiert werden, sie geschieht immer fiir die Welt,
die endet.

22



