
18065u000..i-viii .. Seite1  18.12.2007  14:32:30 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Gesammelte Schriften

Band 1

Die Religionskritik Spinozas
und zugehörige Schriften



18065u000..i-viii .. Seite2  18.12.2007  14:32:31 Uhr  p1  In jeder Farbe



18065u000..i-viii .. Seite3  18.12.2007  14:32:31 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss



18065u000..i-viii .. Seite4  18.12.2007  14:32:31 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Gesammelte Schriften

Herausgegeben von Heinrich Meier

Gefördert durch die
Carl Friedrich von Siemens Stiftung

Verlag J. B. Metzler
Stuttgart · Weimar

18065u000..i-viii .. Seite5  18.12.2007  14:32:32 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Die Religionskritik Spinozas
und zugehörige Schriften

Unter Mitwirkung von Wiebke Meier
herausgegeben von Heinrich Meier

Dritte, erneut durchgesehene und
erweiterte Auflage

Verlag J. B. Metzler
Stuttgart · Weimar

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

05451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   405451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   4 13.01.25   09:0313.01.25   09:03



18065u000..i-viii .. Seite4  18.12.2007  14:32:31 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Gesammelte Schriften

Herausgegeben von Heinrich Meier

Gefördert durch die
Carl Friedrich von Siemens Stiftung

Verlag J. B. Metzler
Stuttgart · Weimar

18065u000..i-viii .. Seite5  18.12.2007  14:32:32 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Die Religionskritik Spinozas
und zugehörige Schriften

Unter Mitwirkung von Wiebke Meier
herausgegeben von Heinrich Meier

Dritte, erneut durchgesehene und
erweiterte Auflage

Verlag J. B. Metzler
Stuttgart · Weimar

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG

Vierte, erneut durchgesehene Auflage

05451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   505451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   5 13.01.25   09:0313.01.25   09:03



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über ‹https://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4612-7

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung: 
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstraße 47, 22081 Hamburg 

info@meiner.de

4. Auflage (Nachdruck der dritten Auflage 2008) 
Ursprünglich erschienen bei J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung  

und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH in Stuttgart 1996/2008 
Frontispiz: Foto von Margaret Faulkner

© Jenny Strauss Clay 1996 
© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025

Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behält sich die Verwertung 
der urheberrechtlich geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke  

des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen. 

Satz: typopoint GbR, Ostfildern.  
Druck: Druckerei C. H. Beck, Nördlingen.  

Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier.  
Printed in Germany.

www.meiner.de

05451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   605451_LEO_STRAUSS_Gesammelte_Schriften_Bd1_IV–VI.indd   6 30.01.25   19:3930.01.25   19:39



18065u000..i-viii .. Seite7  18.12.2007  14:32:32 Uhr  p1  In jeder Farbe

Inhalt

Vorwort des Herausgebers IX
Vorwort zur zweiten Auflage XV
Vorwort zur dritten Auflage XXI

Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner
Bibelwissenschaft
Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem
Traktat (1930) 1

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968) 5
Vorwort 55
Inhaltsverzeichnis 57
Einleitung 61
Die Religions-Kritik Spinozas 149
Anhang 331
Marginalien im Handexemplar von Leo Strauss 355

Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas (1924) 363
Marginalien im Handexemplar von Leo Strauss 387

Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorläufer (1926) 389

Das Testament Spinozas (1932) 415

Anhang
Drei frühe Schriften 423

Bemerkung zu der Weinbergschen Kritik (1925) 427

»Die Zukunft einer Illusion« (1928) 431

Zur Ideologie des politischen Zionismus
(In Erwiderung auf drei Aufsätze Max Josephs) (1929) 441

Nachtrag 449

Zionismus und Orthodoxie (1924) 451



18065u000..i-viii .. Seite8  18.12.2007  14:32:32 Uhr  p1  In jeder Farbe

Quellen des Zionismus (1924) 459

Editorische Hinweise 467

Namenverzeichnis 475

VIII Inhalt



18065u000..ix-xx .. Seite9  18.12.2007  14:32:35 Uhr  p1  In jeder Farbe

Vorwort des Herausgebers

Die Edition der Gesammelten Schriften von Leo Strauss, die mit dem
gegenwärtigen Band zu erscheinen beginnt, macht das Œuvre eines der
großen politischen Philosophen am Ausgang des Jahrtausends neu
zugänglich. Den deutschsprachigen Leser setzt die Ausgabe allererst in
den Stand, einen Eindruck von der philosophischen Reichweite und der
thematischen Bandbreite zu gewinnen, die dieses Œuvre auszeichnen.
Denn im Unterschied etwa zu Frankreich, wo beinahe alle seine Bücher
inzwischen in Übersetzungen vorliegen, blieben die Schriften von Strauss
im Land seiner Herkunft fast durchweg unübersetzt, und selbst die drei
auf deutsch geschriebenen Bücher Die Religionskritik Spinozas, Philo-
sophie und Gesetz, Hobbes’ politische Wissenschaft sind seit langem
nicht mehr greifbar. Dem interessierten Leser innerhalb wie außerhalb
des deutschen Sprachraums eröffnet die Edition darüber hinaus erstmals
die Möglichkeit, den Denkweg von Strauss während der Jahre 1921 bis
1937 aus der Nähe und im Zusammenhang zu verfolgen. Die Bände 1
bis 3 enthalten sämtliche deutschen Veröffentlichungen sowie eine Reihe
bisher unbekannter Vorträge, Manuskripte, Fragmente und Briefe aus
dem Nachlaß in Erstpublikation, darunter die Dissertation über Jacobi
und eine nicht abgeschlossene Arbeit in Buchstärke über die Religions-
kritik des Hobbes. Sie schaffen damit die Voraussetzung für jedes
ernsthafte Studium des weitgespannten Œuvre von Strauss, das vom
deutschen Frühwerk nicht absehen und in Strauss’ Fall sowenig wie im
Falle irgendeines anderen Autors von Rang auf die Kenntnis seiner
Schriften in der Originalsprache verzichten kann.

Im Mittelpunkt von Band 1 der Gesammelten Schriften steht Strauss’
Monographie Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibel-
wissenschaft, die in einer durchgesehenen Neuausgabe präsentiert wird.
Das Buch von 1930 ist der Versuch, in Gestalt einer Interpretation des
Theologisch-politischen Traktats und einer Genealogie der modernen
Religionskritik den Streit zwischen Aufklärung und Orthodoxie einer
eingehenden Überprüfung zu unterziehen. Es bildet den Auftakt zu
einem Revisionsunternehmen, das die causes célèbres der Philosophiege-



18065u000..ix-xx .. Seite10  18.12.2007  14:32:35 Uhr  p1  In jeder Farbe

schichte wiederaufruft, um den Horizont zurückzugewinnen, in dem die
Philosophie keine Selbstverständlichkeit ist, sondern ihr Recht gegen die
politische wie die theologische Alternative begründen und behaupten
muß. In diesem Sinne kann Strauss 1964 auf eine lange philosophische
Erkundungsreise zurückschauend sagen, das »theologisch-politische
Problem« sei seit der Zeit, in der Die Religionskritik Spinozas entstand,
»das Thema« seiner Untersuchungen geblieben.1 An die Neuedition des
Spinoza-Buches schließen sich die Erstpublikation der Marginalien aus
Strauss’ Handexemplar und die Wiederveröffentlichung dreier Aufsätze
aus den Jahren 1924, 1926 und 1932 an, die dem gleichen thematischen
Umkreis zugehören: Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas,
Strauss’ erste Auseinandersetzung mit der Spinoza-Kritik Hermann
Cohens, dann Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorläufer, die
Exposition eines Teilaspektes des Spinoza-Buches, sowie Das Testament
Spinozas, ein Artikel, der zur 300. Wiederkehr von Spinozas Geburtstag
im November 1932 erschien und bei dem es sich wahrscheinlich um die
letzte Publikation handelt, die Strauss in Deutschland geschrieben und
abgeschlossen hat.

Die Spitze des Bandes übernimmt in deutscher Erstübersetzung das
umfangreiche Vorwort, das Strauss 1965 der amerikanischen Ausgabe
seines Erstlingswerkes voranstellte. Es geht über eine Einführung zum
Spinoza-Buch weit hinaus und ist ein philosophischer Essay eigenen
Rechts, der wie kein anderer Aufsatz von Strauss dafür geschaffen
erscheint, am Beginn seiner Gesammelten Schriften zu stehen. Strauss
zieht darin aus der Distanz des Dreiundsechzigjährigen die Linien seiner
intellektuellen Entwicklung bis zu den frühen 30er Jahren nach und gibt
den Blick frei auf eine komplexe Bewegung der Selbstreflexion.2 Wie
jetzt zum Auftakt der ersten so wird später eingangs der zweiten Triade
der Gesammelten Schriften Leo Strauss selbst das Wort erteilt. Den

1 Leo Strauss: Hobbes’ politische Wissenschaft. Neuwied 1965, p. 7. Siehe
dazu das Vorwort meiner Schrift Die Denkbewegung von Leo Strauss. Die
Geschichte der Philosophie und die Intention des Philosophen. Stuttgart-
Weimar 1996.
2 In einem Brief an Alexandre Kojève schreibt Strauss am 29. Mai 1962: »My
present preoccupation is with my old book on Spinoza which has been
translated into English and for which I am writing a new preface, intended to
bridge the gulf between 1930 Germany and 1962 U.S.A. It comes as close to an
autobiography as is possible within the limits of propriety.« Gershom Scholem,
dem Strauss im Herbst 1962 das Preface ebenso zuschickte wie Kojève, schreibt
am 28. November 1962 nach Chicago, er betrachte den Text als eine intel-

X Vorwort des Herausgebers



18065u000..ix-xx .. Seite11  18.12.2007  14:32:36 Uhr  p1  In jeder Farbe

vierten Band, mit dem die deutschen Übertragungen der englischen
Werke einsetzen, wird eine bis dahin nicht publizierte Rede über die
bestimmenden Einflüsse und die fortwirkenden philosophischen Fragen
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg eröffnen, in der Strauss zwei
Jahrzehnte vor dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe zum ersten-
mal eine Art philosophischer Autobiographie skizziert. Hinter dieser
doppelten Präsentation des Frühwerks und der philosophischen An-
fänge durch den Autor tritt der Herausgeber bewußt zurück. Ich lege
meine Interpretation in einer selbständigen Veröffentlichung unter dem
Titel Die Denkbewegung von Leo Strauss vor. Aus ihr wird, so hoffe ich,
im Verein mit dem Dialog unter Abwesenden, der ihr vorausging, und
mit den Reflexionen Zur Sache der Politischen Philosophie, die ihr
folgen sollen, hervorgehen, worin ich die philosophische Bedeutung von
Strauss erkenne.

Ich beschränke mich auf fünf knappe Hinweise, die für den einen
oder anderen Leser von Nutzen sein mögen, da sie Informationen
enthalten, die dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe nicht zu
entnehmen sind. Strauss läßt in seinem Rückblick keinen Zweifel daran,
daß er die Position der Jahre 1925–1928, während deren Die Religions-

lektuelle Autobiographie, in der sich ein Abenteuer des Geistes an das andere
anschließe. Einige Stadien schienen ihm aber übersprungen zu sein. Er werde
sein Exemplar aufbewahren für den Fall, daß Strauss das Manuskript im letzten
Moment als Apokryph erkläre und es in einem Söller oder Keller verberge, wie
dies für so leicht anstößige Literatur seit jeher üblich gewesen sei. Strauss
antwortet am 6. Dezember 1962: »Your letter of November 28 intrigued me
somewhat. Should I understand it as an extremely polite and reserved counsel
not to print my Preface? Is there anything in it which could be regarded as
offensive by people who are decent and not completely stupid? Be so good as to
let me know. You do say that your only criticism is that I seem to omit some
stages of my autobiography. Well, I omitted in a way everything which comes
after 1928, and I thought I had made this clear. As for my question addressed
to you I thought I am now entitled or obliged to speak up. When studying
Hobbes, I observed that what he said and did not say was a function of the
heresy laws obtaining at the time of publication of his various works. But then
I saw that in one of his works published at a time of considerable restriction he
was more outspoken than ever before. I was baffled until I noted that this book
was published when he was already very old, with one foot in the grave and I
learned that this condition is conducive to courage. As for me I have had my
first two heart attacks, Ergo.« (Leo Strauss Papers, Box 4, Folder 11; Box 3,
Folder 11; Box 4, Folder 17, Department of Special Collections, University of
Chicago Library. Siehe auch Gershom Scholem: Briefe II. 1948–1970. Hrsg.
von Thomas Sparr. München 1995, p. 86/87 und 267.)

Vorwort des Herausgebers XI



18065u000..ix-xx .. Seite12  18.12.2007  14:32:36 Uhr  p1  In jeder Farbe

kritik Spinozas geschrieben worden war, in verschiedenen Hinsichten
modifizierte oder einer Neubestimmung unterzog.3 Das gilt zunächst für
das Verständnis von Spinoza selbst, wozu es im Schlußsatz des Vorworts
bündig heißt: »I understood Spinoza too literally because I did not read
him literally enough.« (1) Eine Auslegung, die dem gewandelten Ver-
ständnis Rechnung trägt, veröffentlichte Strauss 1948 unter der Über-
schrift How to Study Spinoza’s Theologico-Political Treatise.4 Sie wurde
in den vorliegenden Band nicht aufgenommen, weil sie 1952 in Perse-
cution and the Art of Writing Eingang fand und einer zukünftigen
Übersetzung dieses Buches vorbehalten bleiben soll. (2) Doch die Hob-
bes-Deutung erfuhr eine nicht weniger beachtenswerte Weiterentwick-
lung. Ihre einzelnen Stadien werden in Band 3 zu verfolgen sein.5 In der
Frage von Hobbes’ Atheismus hat Strauss die Einschätzung, die er im
Spinoza-Buch gibt, später an geeignetem Ort und in geeigneter Weise
revoziert.6 (3) Die tiefgreifendste Veränderung betrifft das Verständnis
von Maimonides. Hier erreichte Strauss um das Jahr 1938 einen Durch-
bruch, der ihn den wirkungsmächtigen Lehrer des Judentums in einem
neuen philosophischen Licht fern aller Konvention sehen ließ. Die
radikale Neuinterpretation findet ihren ganz und gar nichtradikalen
Ausdruck in den beiden großen Essays The Literary Character of the
Guide for the Perplexed und How To Begin To Study The Guide of the
Perplexed, die 1941 und 1963 publiziert wurden.7 (4) Angesichts der
verschiedenen Modifikationen und Neubestimmungen seiner früheren
Auffassung verdient es um so größere Beachtung, daß Strauss in das

3 Zu einer besonders folgenreichen Neuorientierung siehe Strauss’ Brief vom
23. Juni 1935 an Karl Löwith über Nietzsche (Independent Journal of Philo-
sophy, Volume 5/6, 1988, p. 182/183).
4 Proceedings of the American Academy for Jewish Research, Vol. XVII,
1948, p. 69–131; wiederabgedruckt in Persecution and the Art of Writing.
Glencoe, Ill. 1952, p. 142–201.
5 Das letzte Wort und der wichtigste Aufsatz von Strauss zu Hobbes ist: On
the Basis of Hobbes’s Political Philosophy (1954) in: What Is Political Philo-
sophy? Glencoe, Ill. 1959, p. 170–196.
6 Persecution and the Art of Writing, Social Research, Vol. 8, No. 4,
November 1941, p. 495 unter Hinweis auf Die Religionskritik Spinozas, p. 80;
ebenso im Buch Persecution and the Art of Writing, p. 28.
7 Sie sind wiederabgedruckt in Persecution and the Art of Writing, p. 38–94
bzw. in Liberalism Ancient and Modern. New York 1968, p. 140–184. –
Nähere Hinweise zur Entwicklung von Strauss’ Maimonides-Deutung zwischen
1928 und 1938 gibt das Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften,
Band 2, p. XVIII–XXV.

XII Vorwort des Herausgebers



18065u000..ix-xx .. Seite13  18.12.2007  14:32:37 Uhr  p1  In jeder Farbe

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe von 1965 zu einer Frage von
zentraler Wichtigkeit längere Passagen aufnimmt, die der Einleitung
seines Buches Philosophie und Gesetz von 1935 entstammen8 und die er
so wörtlich wie möglich ins Englische überträgt, um dem aufmerksamen
Leser zu erkennen zu geben, daß er in diesem Punkt nachdrücklich die
Position bekräftigt, die er dreißig Jahre zuvor eingenommen hatte: Die
Rede ist von Strauss’ Auseinandersetzung mit dem neuen »Atheismus
aus Redlichkeit«, der sich von dem Atheismus, »vor dem die Vergangen-
heit schauderte«, durch seine Moralität unterscheidet.9 (5) In einem
Brief vom 3. Oktober 1931 an Gerhard Krüger, der Die Religionskritik
Spinozas für die Deutsche Literaturzeitung rezensierte, weist Strauss
darauf hin, daß das Buch, das er als Angestellter der Akademie für die
Wissenschaft des Judentums und in deren Auftrag verfaßte, unter
Bedingungen der Zensur geschrieben worden war.10 Im selben Brief gibt
er Krüger zu bedenken: »Missverstehen Sie mich nur nicht dahin, als ob
ich damals, als ich das Buch schrieb, gemeint hätte, angesichts des
Glaubens-Charakters der beiden entgegengesetzten Positionen (Theis-
mus und Atheismus) müsse man sich bei der Verschiedenheit der

8 Hans-Georg Gadamer und Gerhard Krüger schreibt Strauss in einem Brief
vom 12. Mai 1935, er habe die »formalen Mängel«, an denen das Spinoza-Buch
leidet, in der Einleitung zu Philosophie und Gesetz »einigermassen zu repa-
rieren versucht«.
9 »Die neue Redlichkeit ist etwas anderes als die alte Wahrheitsliebe.«
Philosophie und Gesetz. Beiträge zum Verständnis Maimunis und seiner Vor-
läufer. Berlin 1935, p. 26n.1. Vergleiche das Vorwort zur amerikanischen
Ausgabe, p. 50, 51 und insbesondere 52/53 unten (in Liberalism Ancient and
Modern, p. 254, 255 und 256) mit Philosophie und Gesetz, p. 18, 19, 20, 21,
25 und vor allem 26–28.
10 »Die Fehler meiner Schrift sind mir nur allzu bekannt: haben Sie nur kein
Mitleid, auch in der Rezension selbst nicht! Ich wäre Ihnen nur sehr dankbar,
wenn Sie die eigentliche Absicht des Buches so scharf aussprechen würden, wie
ich es wegen der Zensur, der ich unterstand, nicht konnte.« Krügers Bespre-
chung erschien am 20. Dezember 1931 in der Deutschen Literaturzeitung (Heft
51, Spalten 2407–2412), und Strauss hat ihr im Vorwort zu Hobbes’ politische
Wissenschaft 1964 attestiert, daß sie »meine Absicht und mein Ergebnis klarer
zum Ausdruck brachte, als ich selbst es getan hatte« (p. 8). Aus dem Brief-
wechsel mit Strauss’ Berliner Vorgesetzten, Julius Guttmann, geht hervor, daß
Guttmann eine Reihe von Änderungen bzw. Streichungen wünschte und daß
sich die Publikation des Buches erheblich verzögerte, da die Akademie die
Druckgenehmigung zunächst nicht erteilte. Gegenstand des Auftrags war im
übrigen – wie Strauss im Vorwort von 1930 ausdrücklich festhält – die
Bibelwissenschaft, nicht die Religionskritik Spinozas.

Vorwort des Herausgebers XIII



18065u000..ix-xx .. Seite14  18.12.2007  14:32:37 Uhr  p1  In jeder Farbe

›Standpunkte‹ beruhigen. Die Tatsache, dass es die Kritik Nietzsches
wenn auch nur der Intention nach gibt, war mir immer ein Beweis dafür,
dass es nicht bei Verbeugungen bleiben kann.«

Die vorliegende Ausgabe folgt dem Wortlaut und der Anordnung der
Originalpublikationen. Die Zitate wurden anhand der Quellen – soweit
diese erreichbar waren – auf ihre Richtigkeit überprüft. Alle Textein-
griffe sind in den Editorischen Hinweisen vermerkt. Im Falle der Reli-
gionskritik Spinozas ist die Einzelgliederung des detaillierten Inhaltsver-
zeichnisses, abweichend von der Erstausgabe, auch im Text selbst
abgedruckt. Die Edition orientiert sich in diesem Punkt am Vorbild der
amerikanischen Ausgabe, die ihrerseits einer Anregung Gerhard Krügers
in seiner Besprechung von 1931 Rechnung trägt. Am Rand wird fort-
laufend die Seitenzählung der Erstausgabe mitgeteilt, auf die sich auch
sämtliche Querverweise innerhalb des Spinoza-Buches beziehen. Die
Seitenzählung am Rand der Übersetzung des Vorworts von 1965/1968
gibt die Paginierung des amerikanischen Originals in Liberalism Ancient
and Modern wieder.

Das Erscheinen der Gesammelten Schriften von Leo Strauss wurde
möglich durch das freundliche Entgegenkommen und die tatkräftige
Unterstützung von Kollegen, Freunden, Mitarbeitern und Verantwortli-
chen verschiedener Institutionen. Mein besonderer Dank gilt Joseph
Cropsey, Distinguished Service Professor of Political Science Emeritus
der University of Chicago. Er hat als Literary Executor von Leo Strauss
nicht nur die Genehmigung für diese Ausgabe erteilt und mir uneinge-
schränkten Zugang zum Nachlaß von Strauss im Department of Special
Collections der University of Chicago Library gewährt, sondern auch
darüber hinaus von Anfang an in jeder erdenklichen Weise geholfen, den
Weg zu ebnen. Jenny Strauss Clay, Professor of Classics an der Univer-
sity of Virginia in Charlottesville, schließe ich in diesen Dank mit ein. Sie
ließ mich in zahlreiche persönliche Dokumente aus dem Besitz ihres
Vaters Einblick nehmen und stellte mir die Handexemplare seiner
Publikationen zur Verfügung. Rémi Brague, Professor für arabische
Philosophie an der Sorbonne in Paris, erklärte sich freundlicherweise
bereit, die arabischen und hebräischen Teile der Edition verantwortlich
zu betreuen. Der Leiter des J. B. Metzler Verlags, Dr. Bernd Lutz, gab im
Frühjahr 1986 den ersten Anstoß zu dem Unternehmen, das jetzt
Früchte trägt, und hat ihm im vergangenen Jahrzehnt zu keinem Zeit-
punkt seine Gunst entzogen.

München, Juni 1996 H. M.

XIV Vorwort des Herausgebers



18065u000..ix-xx .. Seite15  18.12.2007  14:32:37 Uhr  p1  In jeder Farbe

Vorwort zur zweiten Auflage

Die zweite Ausgabe des vorliegenden Bandes ist um einen Anhang
erweitert, der Drei frühe Schriften von Leo Strauss enthält. Die drei
Artikel aus den Jahren 1925–1929, die hier erstmals wieder zugänglich
gemacht werden, waren seit Jahrzehnten verschollen und sind in der
Literatur über Strauss bisher unbekannt geblieben. Weder in den Leo
Strauss Papers, die im Department of Special Collections der University
of Chicago Library archiviert werden, noch im privaten Nachlaß, in den
mir Jenny Strauss Clay in Charlottesville Einblick gewährte, fand sich
ein Hinweis auf ihre Existenz. Erst Nachforschungen im Department of
Manuscripts and Archives der Jewish National and University Library,
bei denen ich Mitte April 1999 in Jerusalem auf handschriftliche
Notizen von Gershom Scholem zu einigen Stationen in Strauss’ Bio-
graphie stieß, brachten mich auf die Spur der Artikel. Die knappen
Bemerkungen, die Scholem nach dem Tod von Strauss auf zwei Blättern
festhielt, betreffen insbesondere Strauss’ zionistische Aktivitäten wäh-
rend der 20er Jahre. Scholem erwähnt, daß Strauss von 1919 bis
1928/29 dem Kartell Jüdischer Verbindungen (K. J.V. bzw. K. I.V.)
angehört habe, daß er 1924 an der Neugründung der jüdischen Verbin-
dung Saronia in Frankfurt »führend beteiligt« und im Oktober 1924
Erstchargierter der Saronia gewesen sei. Scholems Aufzeichnungen neh-
men darüber hinaus Bezug auf ein Referat, das Strauss im Sommerlager
des K. J.V. 1924 in Forchtenberg über »Das zionistische Kulturproblem
in unserem Erziehungsprogramm« hielt,1 sowie auf die Antwort an

1 Nähere Informationen zu Strauss’ Referat in Forchtenberg vom Sommer
1924 werden zu Beginn des Anhangs, p. 425/426 mitgeteilt. Scholem notiert zu
der Rede von Strauss: »Scharfe Stellung gegen den Kulturzionismus (= Ernst
Simon, Achad Haam), für politischen [Zionismus]. Radikale Formulierung des
Verhältnisses von jüd. Nationalismus und jüdischer Religion. Von St.’s Kriti-
kern z. T. völlig mißverstanden – als ob er zur Orthodoxie neige.« Gershom
Scholems Notizen befinden sich unter der Signatur Arc. 4° 1599 / Corresp. Leo
Strauss im Department of Manuscripts and Archives der Jewish National and
University Library in Jerusalem.



18065u000..ix-xx .. Seite16  18.12.2007  14:32:37 Uhr  p1  In jeder Farbe

einen Kritiker namens Weinberg und auf einen Aufsatz »im Anschluß an
Freuds Zukunft einer Illusion«, die Strauss 1925 bzw. 1928 in Der
Jüdische Student publizierte.

Die Durchsicht aller Jahrgänge dieser Zeitschrift in der Zeit von
1921 bis 1933 förderte insgesamt drei Aufsätze zutage, die Strauss in
Der Jüdische Student veröffentlichte. Sie ergab außerdem, daß Strauss
im Anfang 1924 neukonstituierten Präsidium des Kartells Jüdischer
Verbindungen mitarbeitete, das auch die Zeitschrift in Berlin herausgab,
und daß er im Juli 1925 die Redaktion einer Werbebroschüre des K. J.V.
übernahm, die am 1. Oktober desselben Jahres vorliegen sollte.2 Bei den
drei Artikeln, die Strauss 1925, 1928 und 1929 in der Zeitschrift des
Kartells Jüdischer Verbindungen publizierte, handelt es sich zum einen
um eine durch Strauss’ politische Tätigkeit im K. J.V. veranlaßte Stel-
lungnahme, die unter der Überschrift Bemerkung zu der Weinbergschen
Kritik auf Einwände gegen die Forchtenberger Rede erwidert und eine
frühe Kritik des Kulturzionismus umreißt,3 zum anderen um den Ver-
such einer grundsätzlichen Positionsbestimmung des politischen Zionis-
mus, die die Frage der Religion ins Zentrum der Auseinandersetzung
rückt und ihre Stoßrichtung bereits mit der Wahl des Titels »Die
Zukunft einer Illusion« zu erkennen gibt.4 Die dritte Veröffentlichung
schließlich, Zur Ideologie des politischen Zionismus überschrieben,
antwortet auf die Diskussion,5 die die Positionsbestimmung von 1928

2 Ob diese Broschüre tatsächlich publiziert wurde, ist ungewiß. Im Central
Zionist Archives der World Zionist Organization in Jerusalem ließ sich nichts
über sie ermitteln (Brief vom 7. Juli 1999). Im »Protokoll der Präsidiumssitzung
vom 19. Juli 1925« heißt es über den geplanten Inhalt des Heftes: »Zwei
Palästina-Aufsätze mit Bildern, drei Aufsätze, die sich mit den geistigen Strö-
mungen der Gegenwart auseinandersetzen und evtl. ein Aufsatz über das
K. J.V.« Der Jüdische Student, 22. Jg., Heft 6 (August 1925), p. 182.
3 Scholem merkt dazu an: »Im Grunde Auseinandersetzung mit Ernst Simon.
Strikt politischer Zionismus, als ›Wille zum Judenstaat‹ gegen allen Kultur-
zionismus.«
4 Scholem notiert: »Der Zionismus muß sich prinzipiell atheistisch begrün-
den. Str. verlangt, wieder gegen Kulturzionismus, völligen Bruch mit der
jüdischen Tradition. Radikale Wendung. Darüber heftige Auseinandersetzun-
gen im KIV.«
5 Die drei Aufsätze Max Josephs, von denen im Untertitel des Artikels die
Rede ist, waren in Der Jüdische Student, 25. Jg., Heft 6/7 (November 1928), p.
8–13 (Zur atheistischen Ideologie des Zionismus), 25. Jg., Heft 8 (Dezember
1928), p. 6–17 (Ist die Religion wirklich eine Illusion?) und 26. Jg., Heft 5 (Mai
1929), p. 15–22 (Wissenschaft und Religion) erschienen.

XVI Vorwort zur zweiten Auflage



18065u000..ix-xx .. Seite17  18.12.2007  14:32:38 Uhr  p1  In jeder Farbe

ausgelöst hatte und verschärft diese noch einmal. Strauss läßt sie in der
Aussage kulminieren: »Der politische Zionismus ist die Organisation
des Unglaubens im Judentum; er ist der Versuch, das jüdische Volk auf
dem Boden des Unglaubens zu organisieren. So ordnet sich sein Kampf
dem alten Kampf zwischen Glauben und Unglauben, der ›das ewige und
einzige Thema aller Welt- und Menschengeschichte‹ ist, ein und un-
ter.«

Spätestens die ausdrückliche Ein- und Unterordnung des politischen
Zionismus in Rücksicht auf das eigentliche, einzige und tiefste Thema
der Welt- und Menschengeschichte, das die Sentenz aus Israel in der
Wüste benennt – ein Goethe-Wort, dem Strauss anderthalb Jahrzehnte
später einen ebenso prominenten wie präzisen Ort in einem seiner
bedeutendsten Aufsätze zuweisen wird6 –, macht den spezifisch Strauss-
schen Zugriff und den theoretischen Zusammenhang augenfällig, in
dem die drei frühen Artikel stehen. Alle drei kreisen um den Streit von
Orthodoxie und Aufklärung. Allen ist gemeinsam, daß sie jedem Ver-
such, die Kluft zwischen Glauben und Unglauben durch wohlmeinende
Kompromisse zu überbrücken, entschieden entgegentreten. Alle ver-
bindet die Skepsis gegen vermeintliche Synthesen, die geeignet sind, über
den wirklichen Konflikt hinwegzutäuschen oder von ihm abzulenken.
Die beiden Beiträge von 1928 und 1929 enthalten zudem eine Zurück-
weisung der Politischen Theologie, die an Deutlichkeit nichts zu wün-
schen übrig läßt und deren Relevanz über die zionistischen Debatten der
Zeit weit hinausreicht.

Die drei Artikel gehören damit unzweifelhaft in den thematischen
Umkreis der Religionskritik Spinozas, so daß nicht nur pragmatische
Erwägungen, sondern inhaltliche Gründe dafür sprachen, sie Band 1 der
Gesammelten Schriften und nicht Band 2, Philosophie und Gesetz –
Frühe Schriften, als Anhang beizugeben. Hinzu kommt, daß der Anhang
sowohl für das Verständnis der philosophischen Autobiographie, die
Strauss im Vorwort zur amerikanischen Ausgabe von 1965 skizziert, als
auch für das Spinoza-Buch selbst hilfreich und erhellend ist. Da die Drei

6 »One cannot recall too often this remark of Goethe (in the Noten und
Abhandlungen zum besseren Verständnis des West-östlichen Divans): ›Das
eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschichte, dem
alle übrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflikt des Unglaubens und
Glaubens.‹« The Law of Reason in the Kuzari, Proceedings of the American
Academy for Jewish Research, Vol. XIII, 1943, p. 60 n. 35; wiederabgedruckt
in Persecution and the Art of Writing. Glencoe, Ill. 1952, p. 107 n. 35.

Vorwort zur zweiten Auflage XVII



18065u000..ix-xx .. Seite18  18.12.2007  14:32:38 Uhr  p1  In jeder Farbe

frühen Schriften in die Jahre 1925 bis 1928 fallen, in denen Strauss Die
Religionskritik Spinozas schrieb, beziehungsweise ins Frühjahr 1929,
als er auf Verlangen seines Vorgesetzten in der Akademie für die
Wissenschaft des Judentums, Julius Guttmann, mit Änderungen des
Manuskripts befaßt war, steht die philosophische Auseinandersetzung,
die das Spinoza-Buch trägt, im Hintergrund der aktuellen Interven-
tionen im zionistischen Richtungsstreit. Und umgekehrt beleuchten die
drei Artikel die Position, die Strauss sich zur Zeit der Niederschrift des
Spinoza-Buches erarbeitet hatte, in ihm aber aufgrund der Zensur, der er
unterstand, nur eingeschränkt zum Ausdruck brachte.7 Am 22. Mai
1929, im selben Monat, in dem Der Jüdische Student den Aufsatz Zur
Ideologie des politischen Zionismus publizierte, sandte Strauss die
bearbeitete Fassung des Spinoza-Manuskriptes an Guttmann. In seinem
Begleitbrief weist Strauss auf die Stellen hin, an denen er Guttmanns
Änderungswünschen nachgekommen war, um ihm dann in höflichen,
aber bestimmten Worten zu bedeuten, daß er zu weiteren Änderungen
nicht bereit sei.8 Der sensible Punkt, der zwischen Strauss und der
Akademie strittig war, ohne daß er im Brief an Guttmann beim Namen
genannt würde, ist im Lichte der Artikel von 1928 und 1929 nicht
schwer zu erraten. Und auch eine scheinbar eher beiläufige Bemerkung
im Brief vom 22. Mai erhält durch die jetzt vorliegenden Zeugnisse ein
anderes Gewicht: Nachdem Strauss unter Berufung auf sein »wissen-
schaftliches Gewissen«9 weitere Eingriffe in das Manuskript des Spi-
noza-Buches abgelehnt und Guttmann darum gebeten hat, »den Druck

7 Siehe dazu das Vorwort des Herausgebers, p. XIII mit n. 10.
8 »Sehr verehrter Herr Professor! Zugleich mit diesem Brief überreiche ich
Ihnen meine Spinoza-Arbeit, an der ich einen Teil der von Ihnen vorgeschlage-
nen Änderungen vorgenommen habe. Ich bin Ihrem Rat gefolgt bezüglich
S. 2 f., 10 f., 36; 65, 79b, 170, 178, 184, 186, 201ff. (cf. 198 Anm. 2), 215; was
die übrigen Änderungs-Vorschläge angeht, so konnte ich ihnen darum nicht
folgen, weil ich, nach ihnen mich richtend, meiner Arbeit einen meiner Über-
zeugung widersprechenden Charakter aufgedrückt hätte.« Der Brief an Julius
Guttmann vom 22. Mai 1929 ist unter der Signatur Arc. 4° 1599 / Corresp. Leo
Strauss dem Briefwechsel mit Gershom Scholem im Department of Manuscripts
and Archives der Jewish National and University Library in Jerusalem beige-
geben.
9 Strauss erläutert die Berufung auf sein »wissenschaftliches Gewissen« im
folgenden Satz: »Ich bin mir bewusst, dass ich damit ein schwerwiegendes Wort
gebrauche; aber ich konnte nicht vermeiden, Ihnen die ganze Schwierigkeit zu
zeigen, in der ich mich seit Monaten befinde.«

XVIII Vorwort zur zweiten Auflage



18065u000..ix-xx .. Seite19  18.12.2007  14:32:38 Uhr  p1  In jeder Farbe

der Arbeit in der nunmehrigen Fassung zu genehmigen«, setzt er in
Klammern hinzu: »Es sei mir noch erlaubt, darauf hinzuweisen, dass ich
dadurch, dass die Arbeit nun schon seit mehreren Jahren als druckfertig
angekündigt wird, ohne zu erscheinen, nachgerade in einen etwas
zweifelhaften Ruf gerate«.10 Bei dem jungen Gelehrten, der 1925–1928
im Auftrag der Akademie für die Wissenschaft des Judentums in Berlin
die Bibelwissenschaft Spinozas untersuchen sollte, handelte es sich um
einen philosophischen Kopf, der – wie die Artikel und Berichte in der
Zeitschrift des K. J.V. belegen – eine äußerst prononcierte politische
Position in der zionistischen Debatte vertrat und von dem Freunde wie
Feinde eine klärende Auseinandersetzung mit der Religionskritik Spino-
zas erwarteten, ein Buch, das für jene Debatte von unmittelbarem
Interesse sein mußte.

Am Ende seines Briefes an Guttmann sagt Strauss, er sei »gewiss,
dass sich ähnliche Divergenzen« wie im Falle der Religionskritik Spino-
zas bei seiner »weiteren Arbeit im Dienst der Akademie nicht ergeben
werden. Dadurch, dass ich nunmehr ein Thema aus der Scholastik
bearbeite, hinsichtlich dessen die wichtigste Aufgabe die nackte quaestio
facti ist, wird ja die grundsätzliche Divergenz der Standpunkte praktisch
bedeutungslos.« Diese Vorhersage sollte sich nicht bewahrheiten. Schon
ein Jahr später vertraut Strauss Gerhard Krüger an, er habe bald
gemerkt, daß sich das, was er zunächst »als reine ›Lernarbeit‹ be-
gonnen« hatte, »so stumpfsinnig nicht durchführen lässt, einfach weil
der Gegenstand« – Strauss spricht jetzt von »Aufklärung im Mittelalter«
– »zu aufregend ist.«11 Die Beschäftigung mit dem »Scholastiker«
Gersonides, in deren Gefolge Strauss Alfarabi, Avicenna, Averroes und
Maimonides als platonische politische Philosophen für sich entdeckt,
zeitigt neue »Divergenzen« mit Guttmann, die in Philosophie und
Gesetz 1935 öffentlich ausgetragen werden. Vor allem aber führt sie zu
einem tiefgreifenden Orientierungswandel im Denken von Strauss, zu
einer Zäsur, die sein Leben verändert. Die beiden wichtigsten Probleme,
die dem 1929/30 einsetzenden Orientierungswandel vorausliegen und
ihn in einem gewissen Sinne vorbereiten, lassen sich den Drei frühen

10 Strauss fährt fort: »dass ferner meine Arbeitskraft sehr dadurch geschmälert
[wird (Strauss schreibt: bin)], dass ich mich immer wieder mit einer Arbeit
befassen muss, die für mich heute keinen sachlichen Ertrag mehr liefert, wenn
ich sie nicht ganz und gar umarbeiten würde.«
11 Brief an Gerhard Krüger vom 26. Juni 1930. Siehe Vorwort des Heraus-
gebers in Gesammelte Schriften, Band 2, p. XVIII n. 14.

Vorwort zur zweiten Auflage XIX



18065u000..ix-xx .. Seite20  18.12.2007  14:32:39 Uhr  p1  In jeder Farbe

Schriften ablesen: Die Aporie des politischen Zionismus, die Juden zu
einer Nation »wie alle Nationen« machen zu wollen und gleichwohl die
Identität der jüdischen Nation zu wahren. Und die Crux des »Atheismus
aus Redlichkeit«, den Konflikt zwischen Unglauben und Glauben an-
ders denn als einen letztendlich moralischen Antagonismus zu begreifen,
der auf beiden Seiten in einem Willens- oder Glaubensakt seinen Grund
hat.12 Während das erste Problem sich als unlösbar herausstellte und so
zu Strauss’ Neuorientierung beitrug, erwies sich das zweite als eine
lösbare Aufgabe für die Politische Philosophie.13

Rafael Weiser, Director des Department of Manuscripts and Ar-
chives, The Jewish National and University Library, und Margot Cohn
danke ich für die freundliche Unterstützung, die meiner Frau und mir
während unserer Arbeit im Archiv in Jerusalem zuteil wurde. Dr.
Marcus Brainard, Postdoctoral Fellow der Carl Friedrich von Siemens
Stiftung, war bei der Sichtung der Jahrgänge von Der Jüdische Student
behilflich, die uns die Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg
rasch und unbürokratisch auf Mikrofiches zur Verfügung stellte.

München, Juli 1999 H. M.

12 Cf. Vorwort zur amerikanischen Ausgabe, p. 11–13 sowie 23/24, 51 und 53
[228–230; 236/237, 255, 256] und Philosophie und Gesetz in Gesammelte
Schriften, Band 2, p. 25 n. 13.
13 Siehe zu Strauss’ Orientierungswandel im einzelnen das Vorwort des Her-
ausgebers in Band 2 der Gesammelten Schriften (durchgesehener Nachdruck
1998), p. XV–XXVI. Die Linien des philosophischen Arguments, das Strauss’
Neuorientierung ermöglichte, habe ich im Epilog Eine theologische oder eine
philosophische Politik der Freundschaft? zur Erweiterten Neuausgabe meines
Buches Carl Schmitt, Leo Strauss und »Der Begriff des Politischen«. Zu einem
Dialog unter Abwesenden. Stuttgart–Weimar 1998, weiter auszuziehen ver-
sucht. Cf. insbesondere p. 182–190.

XX Vorwort zur zweiten Auflage



18065u000..xxi-xxiv .. Seite21  18.12.2007  14:32:41 Uhr  p1  In jeder Farbe

Vorwort zur dritten Auflage

Der vorliegende Band, der 1996 den Auftakt der Gesammelten Schriften
von Leo Strauss bildete und 2001 in einer zweiten, durchgesehenen und
erweiterten Auflage erschien, wurde für die dritte Auflage erneut durch-
gesehen und wiederum erweitert. Druckfehler, eigene Versehen und
Versehen von Leo Strauss, die ich nach Erscheinen der zweiten Auflage
bemerkte, sind korrigiert.1 Ein Nachtrag macht zwei Aufsätze aus dem
Jahr 1924 neu zugänglich, die in der Strauss-Literatur unbekannt
geblieben waren. Als ich 1997 die Frühen Schriften im zweiten Teil von
Band 2 herausgab, die neben einer Reihe von unveröffentlichten Manu-
skripten aus dem Nachlaß u.a. elf Artikel und Besprechungen der
1920er Jahre aus der Jüdischen Rundschau und der Zeitschrift Der Jude
enthielten, merkte ich in einer Fußnote an: »Berücksichtigt sind alle
bisher bekannt gewordenen Veröffentlichungen. Der eine oder andere
Zeitungsartikel mag in der Zukunft noch auftauchen.«2 Recherchen in
der Jewish National and University Library in Jerusalem brachten mich
im April 1999 auf die Spur dreier Artikel, die Strauss 1925, 1928 und
1929 in Der Jüdische Student publiziert hatte. Sie wurden im Anhang
zur zweiten Auflage unter der Überschrift Drei frühe Schriften zum
erstenmal ediert. Ein Fund im Nachlaß von Jacob Klein, St. John’s
College, Annapolis, förderte einen weiteren Artikel zutage, den Strauss

1 Die wichtigsten betreffen Zitate aus den Opera omnia von Faustus Socinus
(Amsterdam 1656), die ich zunächst nicht zu überprüfen vermochte, da mir das
seltene Werk nicht zur Verfügung stand. Inzwischen konnte ich den Folianten
(Bd. 1) erwerben. Der Vergleich ergab, daß Strauss in seinem Handexemplar
und in der englischen Ausgabe seines Spinoza-Buches in der ersten Zeile von
Anm. 49 (p. 103) aufgrund eines vorangegangenen Übertragungsfehlers in
seinen Exzerpten beim Wiederlesen seiner Veröffentlichung irrtümlich mor-
talitatem in immortalitatem korrigierte. Die Erstausgabe las: »Nam si peccatum
. . . mortalitatem naturalem homini abstulisset« statt attulisset, was eine Kor-
rektur in immortalitatem zu fordern schien. Weitere Korrekturen der Socinus-
Zitate finden sich in Anm. 47, 48 und 50.
2 Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften, Band 2, p. XXVIII
n. 37.



18065u000..xxi-xxiv .. Seite22  18.12.2007  14:32:42 Uhr  p1  In jeder Farbe

für die Jüdische Rundschau geschrieben hatte.3 Die Überprüfung der
zweimal wöchentlich erscheinenden Zeitung führte zu dem Ergebnis,
daß Strauss in der Jüdischen Rundschau neben den drei seit langem
bekannten Artikeln Antwort auf das »Prinzipielle Wort« der Frank-
furter (1923), Anmerkung zur Diskussion über »Zionismus und Anti-
semitismus« (1923) sowie Biblische Geschichte und Wissenschaft
(1925) und dem Aufsatz Ecclesia militans (1925), auf den ich kurz vor
Drucklegung der Frühen Schriften aufmerksam gemacht wurde,4 auch
1924 zwei Beiträge veröffentlichte: Zionismus und Orthodoxie und, in
zwei aufeinanderfolgenden Ausgaben, Quellen des Zionismus. Die bei-
den Artikel werden Band 1 hinzugefügt, da ungewiß ist, wann die dritte
Auflage von Band 2 Gelegenheit zu ihrer Publikation geben würde.5

Außerdem lassen sich die Artikel durchaus mit Gewinn mit den Drei
frühen Schriften zusammen lesen, denen sie zeitlich vorausliegen und
deren geschichtlichen Horizont sie erhellen.

In Quellen des Zionismus macht Strauss ausgiebig Gebrauch von
dem Aufsatz Der Zionismus bei Nordau, den er 1923 in Der Jude
publiziert hatte.6 Die beiden Fassungen stimmen über weite Strecken
wörtlich überein. Um so aufschlußreicher sind die Akzente, die Strauss
ein Jahr später für die Leserschaft der Jüdischen Rundschau durch
Ergänzungen und Weglassungen setzt. Zionismus und Orthodoxie ver-
dient nicht nur als Positionsbestimmung des politischen Zionismus,
sondern vor allem als die früheste Kritik des göttlichen Gesetzes, die
Strauss veröffentlicht, Beachtung. Beide Artikel bestätigen aufs neue das

3 Jacob Klein bewahrte zwei Artikel von Strauss aus der Jüdischen Rund-
schau unter seinen Papieren auf: Antwort auf das »Prinzipielle Wort« der
Frankfurter (1923) und Zionismus und Orthodoxie (1924). Ich danke Dr.
Marcus Brainard, New York, dafür, daß er mir seine Entdeckung mitteilte.
4 Gesammelte Schriften, Band 2, p. 299–306, p. 311–313, p. 357–361 und
p. 351–356.
5 Band 2 erschien 1998, ein Jahr nach der Erstausgabe, in einer zweiten,
durchgesehenen Auflage, die vom Verlag nicht als solche gekennzeichnet
wurde. Ohne Wissen des Herausgebers brachte der Verlag 2004 einen Nach-
druck heraus, der gegenüber der zweiten Auflage unverändert war und auch die
im Sonderdruck für die Subskribenten der Gesammelten Schriften 2001 mitge-
teilten Corrigenda unberücksichtigt ließ. Die dritte Auflage von Band 2 verzö-
gert sich deshalb. Sie wird in einem Anhang Strauss’ Marginalien aus dem
wiederaufgefundenen Handexemplar von Philosophie und Gesetz dokumen-
tieren.
6 Gesammelte Schriften, Band 2, p. 315–321.

XXII Vorwort zur dritten Auflage



18065u000..xxi-xxiv .. Seite23  18.12.2007  14:32:42 Uhr  p1  In jeder Farbe

späte Diktum von Jacob Klein, wonach Strauss’ vorrangiges Interesse in
den Marburger Jahren ihrer Freundschaft zwei Fragen galt: »one, the
question of God; and two, the question of politics.«7

Gegen Ende des Vorworts zur zweiten Auflage schrieb ich, die Crux
des »Atheismus aus Redlichkeit«, den Konflikt zwischen Unglauben und
Glauben anders denn als einen letztendlich moralischen Antagonismus
zu begreifen, der auf beiden Seiten in einem Willens- oder Glaubensakt
seinen Grund hat, habe sich, im Unterschied zur unauflösbaren Aporie
des politischen Zionismus, als eine lösbare Aufgabe für die Politische
Philosophie erwiesen. In meiner Schrift Das theologisch-politische Pro-
blem. Zum Thema von Leo Strauss bin ich dieser Aufgabe nachge-
gangen.8 Der dritte Teil des Traktats, der Der Tod als Gott. Eine
Anmerkung zu Martin Heidegger überschrieben ist, gibt Aufschluß über
die Auseinandersetzung, die Strauss im Vorwort zur amerikanischen
Ausgabe mit Heidegger führt.9 Die amerikanische Ausgabe meines
Buches enthält im Anhang die Erstpublikation zweier bedeutender
Vorträge von Strauss, deren erster, The Living Issues of German Post-
war Philosophy, für den gegenwärtigen Band von besonderem Interesse
ist.10 Denn Strauss gibt in dem Vortrag, den er im April 1940 vor dem
Creighton Philosophical Club an der Syracuse University hielt, mehr als
zwei Jahrzehnte vor dem »autobiographischen Vorwort«, das er 1962
für die amerikanische Übersetzung des Spinoza-Buches schreiben sollte,
eine intellektuelle Biographie seiner frühen Jahre, die den Schwerpunkt
auf die Herausforderung des Historismus und auf Strauss’ Begegnung
mit Nietzsche und Heidegger legt. In The Living Issues of German
Postwar Philosophy haben wir ein höchst instruktives Gegenstück zum
Vorwort zur amerikanischen Ausgabe. Beide beleuchten auf je eigene
Weise die philosophische Diskussion im Deutschland der 1920er und
frühen 1930er Jahre, in denen Leo Strauss seinen Denkweg begann.

Meiner Doktorandin Anna Schmidt danke ich für die Durchsicht der
nach vielen Hunderten zählenden Ausgaben der Jüdischen Rundschau,
die in den 1920er Jahren erschienen, und für die Übertragung der beiden

7 Siehe Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften, Band 2,
p. XXVIII.
8 Stuttgart–Weimar 2003.
9 Der Tod als Gott erörtert insbesondere die dunkle Fußnote 23 auf Seite 23
unserer Edition.
10 Leo Strauss and the Theologico-Political Problem. Translated by Marcus
Brainard. Cambridge und New York 2006, 5. Auflage 2007, p. 115–139.

Vorwort zur dritten Auflage XXIII



18065u000..xxi-xxiv .. Seite24  18.12.2007  14:32:42 Uhr  p1  In jeder Farbe

bisher unbekannten Artikel von Strauss, die sie bei ihren Nachfor-
schungen fand.

München, Oktober 2007 H. M.

XXIV Vorwort zur dritten Auflage



18065u001..1-4 .. Seite1  18.12.2007  14:36:14 Uhr  p1  In jeder Farbe

Leo Strauss

Die Religionskritik Spinozas
als Grundlage

seiner Bibelwissenschaft

Untersuchungen
zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat

(1930)



18065u001..1-4 .. Seite2  18.12.2007  14:36:15 Uhr  p1  In jeder Farbe



18065u001..1-4 .. Seite3  18.12.2007  14:36:15 Uhr  p1  In jeder Farbe

Dem Gedächtnis
Franz Rosenzweigs



18065u001..1-4 .. Seite4  18.12.2007  14:36:15 Uhr  p1  In jeder Farbe



18065u001..5-54 .. Seite5  18.12.2007  14:36:18 Uhr  p1  In jeder Farbe

224Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

(1965/1968)

Diese Studie zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat wurde wäh-
rend der Jahre 1925–1928 in Deutschland geschrieben. Der Autor war
ein junger in Deutschland geborener und aufgewachsener Jude, der sich
im Bannkreis des theologisch-politischen Dilemmas fand.

Zu jener Zeit war Deutschland eine liberale Demokratie. Das Re-
gime war als die Weimarer Republik bekannt. Im Lichte des autoritativ-
sten politischen Dokuments des jüngeren Deutschland, Bismarcks Ge-
danken und Erinnerungen, nimmt sich die Option für Weimar als eine
Option gegen Bismarck aus. In den Augen Bismarcks stand Weimar für
eine Anlehnung an den Westen, wenn nicht für die innere Abhängigkeit
der Deutschen von den Franzosen und vor allem von den Engländern,
und für eine damit korrespondierende Abneigung gegen alles Russische.
Aber Weimar war vor allem der Wohnsitz Goethes, jenes Zeitgenossen
des Zusammenbruchs des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Na-
tion und des Sieges der Französischen Revolution und Napoleons,
dessen wohlwollendes Verständnis ihn beiden Antagonisten gegenüber
offen sein ließ und der sich in seinem Denken weder mit dem einen noch
mit dem anderen identifizierte. Indem sie sich mit Weimar in Verbindung
brachte, proklamierte die deutsche liberale Demokratie ihren mode-
raten, nichtradikalen Charakter: ihren Entschluß, zwischen der Hingabe
an die Prinzipien von 1789 und der Hingabe an die höchste deutsche
Tradition ein Gleichgewicht zu wahren.

Die Weimarer Republik war schwach. Sie hatte einen einzigen
Augenblick der Stärke, wenn nicht der Größe: ihre starke Reaktion auf
die Ermordung des jüdischen Außenministers Rathenau im Jahr 1922.
Im großen und ganzen bot sie das traurige Schauspiel einer Gerechtigkeit
ohne Schwert oder einer Gerechtigkeit, die unfähig war, das Schwert zu
gebrauchen. Die Wahl des Feldmarschalls von Hindenburg in das



18065u001..5-54 .. Seite6  18.12.2007  14:36:18 Uhr  p1  In jeder Farbe

Präsidentenamt des Deutschen Reiches im Jahr 1925 zeigte jedem, der
Augen hatte zu sehen, daß die Weimarer Republik nur eine kurze Zeit zu
leben hatte: das alte Deutschland war stärker – stärker im Willen – als
das neue Deutschland. Was zur Zerstörung der Weimarer Republik

225 damals noch fehlte, war der geeignete Augenblick; dieser Augenblick
sollte sich innerhalb weniger Jahre einstellen. Die Schwäche der Wei-
marer Republik machte ihre rasche Zerstörung gewiß. Nicht gewiß
machte sie den Sieg des Nationalsozialismus. Der Sieg des National-
sozialismus wurde in Deutschland aus demselben Grund notwendig, aus
dem der Sieg des Kommunismus in Rußland notwendig geworden war:
der Mann, der bei weitem den stärksten Willen oder die stärkste
Zielstrebigkeit, die größte Rücksichtslosigkeit, die größte Kühnheit und
die größte Macht über seine Anhängerschaft und das beste Urteil
bezüglich der Stärke der verschiedenen Kräfte im unmittelbar relevanten
politischen Feld hatte, war der Führer der Revolution.1

Halbmarxisten führen die Schwäche der Weimarer Republik auf die
Macht des Monopolkapitalismus und die Wirtschaftskrise von 1929
zurück, aber es gab andere liberale Demokratien, die stark waren und
blieben, obwohl sie mit denselben Schwierigkeiten zu kämpfen hatten.
Es ist vernünftiger, auf die Tatsache zu verweisen, daß die Weimarer
Republik durch die Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg ent-
standen war, obwohl diese Antwort bloß zu der weiteren Frage führt,
warum es Deutschland nicht gelungen war, unter günstigeren Um-
ständen (z. B. im Jahr 1848) eine liberale Demokratie zu werden, das
heißt, warum die liberale Demokratie in Deutschland immer schwach
gewesen war. Zwar war das Bismarcksche Regime, wie es von Wil-
helm II. gehandhabt wurde, schon vor dem Ersten Weltkrieg und noch
mehr durch den Krieg und seinen Ausgang in Mißkredit geraten und die
liberale Demokratie damit einhergehend immer attraktiver geworden;
aber im entscheidenden Augenblick diskreditierten die siegreichen libe-
ralen Demokratien die liberale Demokratie in den Augen Deutschlands
durch den Verrat an ihren Prinzipien im Vertrag von Versailles.

Es ist sicherer, das Niedrige im Lichte des Hohen zu verstehen zu
suchen als das Hohe im Lichte des Niedrigen. Tut man das letztere,
verzerrt man das Hohe notwendigerweise, während man, tut man das
erstere, das Niedrige nicht der Freiheit beraubt, sich voll und ganz als

1 Beachte Leon Trotsky, The History of the Russian Revolution, übersetzt
von Max Eastman. Ann Arbor, I, p. 329–331, III, p. 154–155.

6 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite7  18.12.2007  14:36:18 Uhr  p1  In jeder Farbe

das zu offenbaren, was es ist. Mit ihrem Namen verweist die Weimarer
Republik auf die größte Epoche des deutschen Denkens und der deut-
schen Literatur, auf die Epoche, die sich vom letzten Drittel des acht-
zehnten Jahrhunderts bis zum ersten Drittel des neunzehnten Jahr-
hunderts erstreckte. Niemand kann sagen, daß das klassische Deutsch-
land sich klar und deutlich zugunsten der liberalen Demokratie
aussprach. Das ist ungeachtet der Tatsache wahr, daß das klassische
Deutschland von Rousseau initiiert worden war. Zuallererst war Rous-
seau der erste moderne Kritiker des fundamentalen modernen Projekts
(der Eroberung der Natur durch den Menschen um der Erleichterung
der Lage des Menschen willen), der damit den Grund legte zu der für das
deutsche Denken so schicksalhaften Unterscheidung zwischen Zivilisa-
tion und Kultur. Vor allem gipfelte die Radikalisierung und Vertiefung
von Rousseaus Denken durch die klassische deutsche Philosophie in
Hegels Philosophie des Rechts, der Legitimierung jener Art von kon-
stitutioneller Monarchie, die sich auf die Anerkennung der Menschen-
rechte gründet und in der die Regierung in den Händen sehr gut
ausgebildeter Beamter liegt, welche von einem erblichen König ernannt
werden. Man hat nicht ohne Grund gesagt, daß Hegels Herrschaft über
Deutschland erst an dem Tag ein Ende nahm, an dem Hitler an die

226Macht kam. Aber Rousseau bereitete nicht nur die Französische Revolu-
tion und die klassische deutsche Philosophie, sondern auch jene extreme
Reaktion auf die Französische Revolution vor, die die deutsche Roman-
tik darstellt. Um politisch und krude zu sprechen: »Die romantische
Schule in Deutschland . . . war nichts anders als die Wiedererweckung
der Poesie des Mittelalters, wie sie sich . . . in Kunst und Leben manife-
stiert hatte.«2 Die Sehnsucht nach dem Mittelalter begann in Deutsch-
land in demselben Augenblick, in dem das tatsächliche Mittelalter – das
von einem Deutschen regierte Heilige Römische Reich – endete, von dem
man damals dachte, es sei der Augenblick von Deutschlands tiefster
Erniedrigung. In Deutschland, und nur dort, fiel das Ende des Mittel-
alters mit dem Beginn der Sehnsucht nach dem Mittelalter zusammen.
Verglichen mit dem mittelalterlichen Reich, das bis 1806 nahezu ein
Jahrtausend überdauert hatte, nahm sich das Reich Bismarcks (gar nicht
zu reden vom Preußen Hegels) nicht nur hinsichtlich seiner Größe als ein
kleines Deutschland aus. Alle tiefen deutschen Sehnsüchte – denn

2 Heinrich Heine, Die romantische Schule, in: Sämtliche Werke (Elster), V,
p. 217. Vgl. die Erörterung der Romantik in Hegels Aesthetik.

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 7



18065u001..5-54 .. Seite8  18.12.2007  14:36:19 Uhr  p1  In jeder Farbe

diejenigen nach dem Mittelalter waren nicht die einzigen und nicht
einmal die tiefsten –, alle diese Sehnsüchte nach den Ursprüngen oder,
negativ ausgedrückt, alles deutsche Ungenügen an der Moderne zielte
auf ein drittes Reich hin, denn Deutschland sollte den Kern selbst noch
von Nietzsches Europa ausmachen, das über die Erde herrschte.3

Die Schwäche der liberalen Demokratie in Deutschland erklärt,
warum in Deutschland die Lage der einheimischen Juden prekärer war
als in jedem anderen westlichen Land. Die liberale Demokratie hatte sich
in den theologisch-politischen Traktaten ursprünglich weniger als das
Gegenteil des mehr oder weniger aufgeklärten Despotismus des sieb-
zehnten und achtzehnten Jahrhunderts denn als das Gegenteil des
»Reiches der Finsternis«, das heißt der mittelalterlichen Gesellschaft
definiert. Der liberalen Demokratie zufolge ist die universelle mensch-
liche Moral das Band der Gesellschaft, wohingegen die Religion (die
positive Religion) eine Privatangelegenheit ist; im Mittelalter war die
Religion, das heißt das katholische Christentum, das Band der Gesell-
schaft. Das für das Mittelalter charakteristischste Unternehmen sind die
Kreuzzüge; man kann von ihm sagen, daß es nicht zufällig in der
Ermordung ganzer jüdischer Gemeinden gipfelte. Die deutschen Juden
verdankten ihre Emanzipation der Französischen Revolution oder deren
Auswirkungen. Von der Weimarer Republik wurden ihnen zum ersten-
mal volle politische Rechte gewährt. Auf die Weimarer Republik folgte
das einzige deutsche Regime – das einzige Regime, das es jemals
irgendwo gegeben hat –, welches kein anderes klares Prinzip besaß als
einen mörderischen Haß auf die Juden, denn »arisch« hatte keine andere
klare Bedeutung als »nichtjüdisch«. Man muß die Tatsache im Gedächt-
nis behalten, daß Hitler nicht aus Preußen, nicht einmal aus dem Reich
Bismarcks kam. 

Obgleich die deutschen Juden sich politisch in einer prekäreren Lage
befanden als die Juden in jedem anderen westlichen Land, riefen sie die
»Wissenschaft des Judentums« ins Leben, das historisch-kritische Stu-
dium des jüdischen Erbes durch Juden. Die Emanzipation der Juden in
Deutschland fiel mit der größten Epoche des deutschen Denkens und der
deutschen Dichtung zusammen, mit der Epoche, in der Deutschland das
führende Land im Denken und in der Dichtung war. Man kann nicht
umhin, die Periode des deutschen Judentums mit der Periode des
spanischen Judentums zu vergleichen. Die größten Errungenschaften der

3 Beachte Jenseits von Gut und Böse, Achtes Hauptstück.

8 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite9  18.12.2007  14:36:19 Uhr  p1  In jeder Farbe

227Juden während der spanischen Periode wurden teilweise dadurch er-
möglicht, daß die Juden sich dem Zustrom des griechischen Denkens
öffneten, das man als nur zufällig griechisch verstand. Während der
deutschen Periode jedoch öffneten sich die Juden dem Zustrom des
deutschen Denkens, des Denkens der besonderen Nation, in deren Mitte
sie lebten – eines Denkens, das man als wesentlich deutsch verstand: die
politische Abhängigkeit war auch eine geistige Abhängigkeit. Das war
der Kern des Dilemmas des deutschen Judentums.

Drei Zitate mögen als Illustration für die prekäre Lage der Juden in
Deutschland dienen. Goethe, der größte unter den kosmopolitischen
Deutschen, ein »entschiedener Nichtchrist«, faßt die Ergebnisse einer
Unterhaltung zwischen seinem Wilhelm Meister und »dem heiteren
Friedrich« über eine neu zu gründende Gesellschaft folgendermaßen
zusammen, ohne seine Zusammenfassung mit Anführungszeichen zu
versehen: »An dieser Religion [der christlichen Religion] halten wir fest,
aber auf eine eigne Weise; wir unterrichten unsre Kinder von Jugend auf
von den großen Vorteilen, die sie uns gebracht hat; dagegen von ihrem
Urheber, von ihrem Verlauf geben wir zuletzt Kenntnis. Alsdann wird
uns der Urheber erst lieb und wert, und alle Nachricht, die sich auf ihn
bezieht, wird heilig. In diesem Sinne, den man vielleicht pedantisch
nennen mag, aber doch als folgerecht anerkennen muß, dulden wir
keinen Juden unter uns; denn wie sollten wir ihm den Anteil an der
höchsten Kultur vergönnen, deren Ursprung und Herkommen er ver-
leugnet?«4 Zwei Generationen später konnte Nietzsche sagen: »Ich bin
noch keinem Deutschen begegnet, der den Juden gewogen gewesen
wäre.«5 Man könnte versuchen, Nietzsches Urteil auf die Beschränkt-
heit seines Bekanntenkreises zurückzuführen: niemand würde erwarten,
den Juden gewogene Personen unter den deutschen lutheranischen
Pfarrern zu finden, unter denen Nietzsche aufwuchs, gar nicht zu reden
von Jacob Burckhardt in Basel. Nietzsche hat seine Worte sorgfältig
gewählt; er schloß sich selbst sicherlich aus, als er das zitierte Urteil
fällte, was außerdem aus dem Kontext hervorgeht. Aber er sagt nichts
Triviales. Während sein Bekanntenkreis begrenzt – vielleicht ungewöhn-
lich begrenzt – war, war Nietzsche von ungewöhnlicher Scharfsichtig-
keit. Außerdem bedeutet ein Gewogensein gegenüber diesem oder jenem
Mann oder dieser oder jener Frau jüdischer Herkunft kein Gewogensein

4 Wilhelm Meisters Wanderjahre, 3. Buch, 11. Kapitel.
5 Jenseits von Gut und Böse, Nr. 251; vgl. Morgenröte, Nr. 205.

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 9



18065u001..5-54 .. Seite10  18.12.2007  14:36:19 Uhr  p1  In jeder Farbe

gegenüber Juden. Zwei Generationen später, im Jahr 1953, konnte
Heidegger von »der inneren Wahrheit und Größe« des Nationalsozia-
lismus sprechen.6

Im Laufe des neunzehnten Jahrhunderts waren viele Menschen im
Westen zu der Vorstellung gelangt, daß viele, wenn nicht alle Leiden
Probleme seien, die man als solche selbstverständlich für lösbar hielt.
Solcherart hatten sie auch vom jüdischen Problem zu sprechen be-
gonnen. Das deutsch-jüdische Problem wurde nie gelöst. Es wurde
vernichtet durch die Vernichtung der deutschen Juden. Vor Hitlers
Aufstieg zur Macht glaubten die meisten deutschen Juden, daß ihr
Problem im Prinzip durch den Liberalismus gelöst worden sei: die
deutschen Juden waren Deutsche jüdischen Glaubens, das heißt, sie

228 waren nicht weniger deutsch als die Deutschen christlichen Glaubens
oder ohne Glauben. Sie nahmen an, daß der deutsche Staat (gar nicht zu
reden von der deutschen Gesellschaft oder Kultur) gegenüber der Diffe-
renz zwischen Christen und Juden oder zwischen Nichtjuden und Juden
neutral war oder sein sollte. Diese Annahme wurde vom stärksten Teil
Deutschlands und mithin von Deutschland nicht geteilt. Mit den Worten
Herzls gesprochen: »Wer der Fremde im Lande ist, das kann die
Mehrheit entscheiden; es ist eine Machtfrage.« Auf jeden Fall konnte es
scheinen, daß in Ermangelung einer von beiden Parteien gleichermaßen
anerkannten höheren Instanz die nichtjüdischen Deutschen der natür-
liche Richter über die Deutschheit der deutschen Juden waren. Infolge-
dessen hatte sich eine kleine Minderheit der deutschen Juden, aber eine
beträchtliche Minderheit der deutsch-jüdischen Jugend, die an den
Universitäten studierte, dem Zionismus zugewandt. Der Zionismus war
fast niemals ganz von den traditionellen jüdischen Hoffnungen ge-
schieden. Andererseits beabsichtigte der Zionismus niemals, eine Wie-
derherstellung wie jene herbeizuführen, die in den Tagen von Esra und
Nehemia erreicht worden war: die Rückkehr in das Land Israel dachte
man sich nicht als in der Errichtung des dritten Tempels und der
Wiederherstellung des Opfergottesdienstes gipfelnd.

Die Eigentümlichkeit des Zionismus als einer modernen Bewegung

6 Einführung in die Metaphysik. Tübingen 1953, p. 152. Dieses Buch besteht
aus einer Folge von im Jahr 1935 gehaltenen Vorlesungen, aber wie in der
Vorbemerkung festgestellt wird, sind »Versehen beseitigt«. Vgl. auch die
Anspielung p. 36 auf eine kürzliche »Säuberung« der deutschen Univer-
sitäten.

10 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite11  18.12.2007  14:36:20 Uhr  p1  In jeder Farbe

tritt am klarsten im streng politischen Zionismus hervor, wie er zuerst
von Leon Pinsker in seiner Autoemanzipation und danach von Theodor
Herzl im Judenstaat dargestellt wurde. Pinsker und Herzl gingen vom
Scheitern der liberalen Lösung aus, sie fuhren aber fort, das Problem als
ein lösbares Problem zu sehen, wie der Liberalismus es zu sehen
begonnen hatte, das heißt, als ein bloß menschliches Problem. Sie
radikalisierten dieses rein menschliche Verständnis. Das schreckliche
Schicksal der Juden sollte in keiner Weise länger so verstanden werden,
als habe es etwas mit einer göttlichen Strafe für die Sünden unserer Väter
oder mit der providentiellen Sendung des auserwählten Volkes zu tun
und sei deshalb mit der sanftmütigen Tapferkeit von Märtyrern zu
ertragen. Es sollte in bloß menschlichen Kategorien verstanden werden:
als konstituiere es ein rein politisches Problem, das als solches nicht
gelöst werden kann, indem man an die Gerechtigkeit oder Großmut
anderer Nationen appelliert, gar nicht zu reden von einem Bund aller
Nationen. Entsprechend war der politische Zionismus in erster Linie mit
nichts anderem als der Reinigung der Juden von tausendjähriger Ernied-
rigung oder mit der Zurückgewinnung der jüdischen Würde, der jüdi-
schen Ehre oder des jüdischen Stolzes befaßt. Das Scheitern der liberalen
Lösung bedeutete, daß die Juden ihre Ehre nicht wiedergewinnen konn-
ten, indem sie sich als Individuen den Nationen assimilierten, in denen
sie lebten, oder indem sie zu Bürgern wie alle anderen Bürger der
liberalen Staaten wurden: die liberale Lösung brachte im besten Falle
rechtliche Gleichheit, aber keine gesellschaftliche Gleichheit; als eine
Forderung der Vernunft hatte sie keine Auswirkung auf die Gefühle der
Nichtjuden. Um wiederum Herzl anzuführen: »Wir sind ein Volk – der
Feind macht uns ohne unseren Willen dazu.« Letzten Endes ist das
nichts, was zu beklagen wäre, denn »der Feind ist nötig für die höchsten
Anstrengungen der Persönlichkeit«. Nur indem man die Ehre der jüdi-
schen Nation schützte, konnte die Ehre des einzelnen Juden geschützt
werden. Die wahre Lösung des jüdischen Problems macht es erforder-
lich, daß die Juden werden »wie alle Nationen« (I Sam.8), daß die
jüdische Nation sich den Nationen der Welt assimiliert oder daß sie

229einen modernen, liberalen, säkularen (aber nicht notwendigerweise
demokratischen) Staat errichtet. Der politische Zionismus im strengen
Sinne war also die Bewegung einer Elite im Namen einer Gemeinschaft,
die durch gemeinsame Abkunft und gemeinsame Erniedrigung kon-
stituiert wird, zur Wiederherstellung ihrer Ehre durch den Erwerb von
Eigenstaatlichkeit und daher eines Landes – irgendeines Landes: das

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 11



18065u001..5-54 .. Seite12  18.12.2007  14:36:20 Uhr  p1  In jeder Farbe

Land, das der streng politische Zionismus den Juden versprach, war
nicht notwendig das Land Israel.

Dieses Vorhaben beinhaltete eine tiefgreifende Modifikation der
traditionellen jüdischen Hoffnungen – eine Modifikation, die durch
einen Bruch mit diesen Hoffnungen erreicht wurde. Als Motto seiner
Streitschrift wählte Pinsker diese Worte Hillels: »Wenn ich selbst mir
nicht helfe, wer denn? Und wenn nicht heute, wann denn?« Er ließ den
Satz aus, der das Zentrum von Hillels Aussage bildet: »Und wenn ich
nur mir selbst helfe, was bin ich?« Er sah das jüdische Volk als eine
Herde ohne einen Hirten, der sie schützt und sammelt; er sehnte sich
nicht nach einem Hirten, sondern nach der Verwandlung der Herde in
eine Nation, die für sich selber Sorge tragen kann. Er betrachtete die
jüdische Lage als eine natürliche Krankheit, die nur durch natürliche
Mittel geheilt werden kann. Was der vom streng politischen Zionismus
bewirkte Wandel bedeutet, sieht man am klarsten, wenn man, um zum
Ursprung zurückzukehren, über diesen Satz Spinozas nachsinnt: »Wenn
die Grundlagen ihrer Religion die Gemüter der Juden nicht weibisch
machten, so würde ich unbedingt glauben, daß sie einmal bei gegebener
Gelegenheit (denn die menschlichen Dinge sind wandelbar) ihren Staat
wieder errichten werden.«

Der streng politische Zionismus wurde nur dadurch wirksam, daß er
ein Bestandteil, um nicht zu sagen das Rückgrat des Zionismus insge-
samt wurde, das heißt, indem er mit dem traditionellen jüdischen
Denken seinen Frieden machte. Durch diese Verbindung oder Ver-
schmelzung, brachte er die Errichtung des Staates Israel zuwege und
damit jene Reinigung, die er vor allem anderen beabsichtigt hatte; er
bewirkte so einen Segen für alle Juden, überall und einerlei, ob sie es
zugeben oder nicht.7 Er löste jedoch nicht das jüdische Problem. Er
konnte das jüdische Problem nicht lösen wegen der Enge seiner ur-
sprünglichen Konzeption, so vornehm sie auch sein mochte. Auf diese
Enge wurde am wirksamsten durch den kulturellen Zionismus hinge-
wiesen: dem streng politischen Zionismus fehlt, nur mit der gegenwär-
tigen Not und dem gegenwärtigen Entschluß befaßt, die historische
Perspektive; die Gemeinschaft der Abstammung, des Blutes muß auch
eine Gemeinschaft des Geistes, des nationalen Geistes sein; der jüdische
Staat wird ohne eine jüdische Kultur, die ihre Wurzeln im jüdischen Erbe

7 Vgl. Gerhard Scholem, Politik der Mystik. Zu Isaac Breuers »Neuem
Kusari«. Jüdische Rundschau, Nr. 57, 1934.

12 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite13  18.12.2007  14:36:20 Uhr  p1  In jeder Farbe

hat, eine leere Hülse sein. Man hätte diesen Schritt nicht tun können,
ohne zuvor das jüdische Erbe selbst als eine Kultur, das heißt als ein
Produkt des nationalen Geistes, des nationalen Genius, zu interpretie-
ren.8 Doch die Grundlage, die autoritative Schicht des jüdischen Erbes
stellt sich nicht als ein Produkt des menschlichen Geistes dar, sondern als
eine göttliche Gabe, als göttliche Offenbarung. Verzerrte man die Bedeu-
tung des Erbes, dem man treu zu sein beanspruchte, nicht vollständig,
indem man es als eine Kultur wie jede andere hohe Kultur interpretierte?
Der kulturelle Zionismus glaubte einen sicheren mittleren Boden zwi-
schen der Politik (der Machtpolitik) und der göttlichen Offenbarung
gefunden zu haben, zwischen dem subkulturellen und dem suprakultu-
rellen, aber ihm fehlte die Strenge der beiden Extreme. Wenn der

230kulturelle Zionismus sich selbst versteht, wird er religiöser Zionismus.
Aber wenn der religiöse Zionismus sich selbst versteht, ist er zunächst
einmal jüdischer Glaube und erst in zweiter Linie Zionismus. Er muß die
Vorstellung einer menschlichen Lösung für das jüdische Problem als
blasphemisch betrachten. Er kann so weit gehen und die Errichtung des
Staates Israel als das wichtigste Ereignis in der jüdischen Geschichte seit
der Vollendung des Talmud betrachten, aber er kann sie nicht als den
Anbruch des messianischen Zeitalters, der Erlösung Israels und aller
Menschen betrachten. Die Errichtung des Staates Israel ist die tiefgrei-
fendste Modifikation der Galuth, die sich ereignet hat, aber sie ist nicht
das Ende der Galuth: im religiösen Sinne, und vielleicht nicht nur im
religiösen Sinne, ist der Staat Israel ein Teil der Galuth. Endliche, relative
Probleme können gelöst werden; unendliche, absolute Probleme können
nicht gelöst werden. Mit anderen Worten, die Menschen werden niemals
eine Gesellschaft erschaffen, die frei ist von Widersprüchen. Unter jedem
Gesichtspunkt sieht es so aus, als ob das jüdische Volk das auserwählte
Volk sei, zumindest in dem Sinne, daß das jüdische Problem das
handgreiflichste Symbol des menschlichen Problems ist, insoweit es ein
soziales oder politisches Problem ist.

Zu erkennen, daß das jüdische Problem unlösbar ist, bedeutet,
niemals die Wahrheit zu vergessen, die der Zionismus hinsichtlich der
Grenzen des Liberalismus proklamierte. Der Liberalismus steht und fällt
mit der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft oder mit der
Anerkennung einer durch das Gesetz geschützten, aber für das Gesetz

8 Vgl. Yehezkel Kaufmann, The Religion of Israel, übersetzt und gekürzt von
Moshe Greenberg. Chicago, 1960, p. 2, 233–234.

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 13



18065u001..5-54 .. Seite14  18.12.2007  14:36:20 Uhr  p1  In jeder Farbe

unzugänglichen Privatsphäre, wobei Einvernehmen darüber herrscht,
daß vor allem die Religion als partikulare Religion der Privatsphäre
zugehört. So gewiß der liberale Staat seine jüdischen Bürger nicht
»diskriminieren« wird, so gewiß ist er konstitutionell nicht fähig und
auch nicht willens, die »Diskriminierung« von Juden seitens einzelner
oder Gruppen zu verhindern. Eine Privatsphäre in dem angegebenen
Sinne anzuerkennen bedeutet, private »Diskriminierung« zuzulassen, sie
zu schützen und sie so tatsächlich zu befördern. Der liberale Staat kann
keine Lösung für das jüdische Problem beibringen, denn eine solche
Lösung würde das gesetzliche Verbot jeder Art von »Diskriminierung«
erforderlich machen, das heißt die Abschaffung der Privatsphäre, die
Leugnung des Unterschieds zwischen Staat und Gesellschaft, die Zerstö-
rung des liberalen Staates. Eine solche Zerstörung würde das jüdische
Problem keineswegs lösen, wie die antijüdische Politik der UdSSR in
unseren Tagen zeigt. Es ist töricht zu sagen, daß jene Politik den
Prinzipien des Kommunismus widerspreche, denn es widerspricht den
Prinzipien des Kommunismus, die Prinzipien des Kommunismus von der
kommunistischen Bewegung zu trennen. Die UdSSR verdankt ihr Über-
leben der Entscheidung Stalins, nicht auf die Revolution des westlichen
Proletariats zu warten, das heißt auf das, was andere für die UdSSR tun
würden, sondern den Sozialismus in einem einzigen Land aufzubauen,
wo sein Wort Gesetz war, unter Einsatz aller Mittel, wie bestialisch sie
auch sein mochten, und diese Mittel konnten selbstverständlich Mittel
einschließen, die zuvor von Hitler erfolgreich eingesetzt, um nicht zu
sagen erfunden worden waren: die Ermordung von Parteimitgliedern im
großen Maßstab und antijüdische Maßnahmen. Damit soll nicht ge-
leugnet werden, daß der Kommunismus nicht zu dem geworden ist, was
der Nationalsozialismus immer war, zum Gefangenen einer antijüdi-
schen Ideologie, aber er macht von antijüdischen Maßnahmen in einer

231 prinzipienlosen Art und Weise Gebrauch, wann und wo sie als zweck-
dienlich erscheinen. Es soll lediglich unsere Behauptung bekräftigen, daß
die vom liberalen Staat angebotene mißliche »Lösung des jüdischen
Problems« der kommunistischen »Lösung« überlegen ist.

Es gibt ein jüdisches Problem, das menschlich lösbar ist9: das Pro-
blem des westlichen jüdischen Individuums, das oder dessen Eltern seine
Verbindung mit der jüdischen Gemeinschaft in der Erwartung durch-
trennten, daß es so zu einem normalen Mitglied einer rein liberalen oder

9 Maimonides, Mischne Tora, Hilchot Teschuba VI 3.

14 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite15  18.12.2007  14:36:21 Uhr  p1  In jeder Farbe

einer universellen menschlichen Gesellschaft würde, und das natür-
licherweise verwirrt ist, wenn es keine derartige Gesellschaft findet. Die
Lösung für sein Problem ist die Umkehr oder Rückkehr zur jüdischen
Gemeinschaft, zu der Gemeinschaft, die durch den jüdischen Glauben
und die jüdische Lebensweise aufgerichtet wird – die Teschuba (gewöhn-
lich mit »Reue« übersetzt) im umfassendsten Sinne. Einige unserer
Zeitgenossen glauben, daß eine solche Rückkehr ganz und gar unmög-
lich ist, weil sie glauben, daß der jüdische Glaube ein für allemal gestürzt
wurde, nicht durch eine blinde Auflehnung, sondern durch eine augen-
fällige Widerlegung. Obgleich sie zugeben, daß ihr tiefstes Problem
durch jene Rückkehr gelöst würde, beteuern sie, daß die intellektuelle
Redlichkeit es ihnen verbiete, den Intellekt zum Opfer zu bringen, um
auch nur das vitalste Bedürfnis zu befriedigen. Doch sie können kaum
leugnen, daß ein vitales Bedürfnis einen Menschen legitimerweise veran-
laßt zu überprüfen, ob das, was eine Unmöglichkeit zu sein scheint, nicht
tatsächlich nur eine sehr große Schwierigkeit ist.

Der Begründer des kulturellen Zionismus konnte unter Berufung
darauf, daß Darwin die solideste Grundlage der Teleologie zerstört
hatte, noch leugnen, daß das jüdische Volk eine providentielle Sendung
habe.10 Zu der Zeit und in dem Land, da die gegenwärtige Studie
geschrieben wurde, wurde von jedermann mit Ausnahme Rückständiger
zugegeben, daß der jüdische Glaube durch die Wissenschaft oder die
Geschichte nicht widerlegt worden war. Die von Darwin und, in geringe-
rem Maße, von Wellhausen entfachten Stürme hatten sich gelegt; man
konnte der Wissenschaft und der Geschichte alles zugeben, was sie
hinsichtlich des Alters der Welt, des Ursprungs des Menschen, der
Unmöglichkeit von Wundern, der Unmöglichkeit der Unsterblichkeit
der Seele und der Auferstehung des Leibes, des Jahwisten, des Elohisten,
des dritten Jesaja und so fort zu lehren scheinen, ohne ein Jota von der
Substanz des jüdischen Glaubens aufzugeben. Einige Zänkereien, be-
sondere Gegenstände betreffend, die manchmal in widerwilligen Zuge-
ständnissen endeten, hielten in Außenbezirken noch an, aber der Kampf
um die Hauptstadt war durch die auf breiter Front erfolgte Kapitulation
vor Wissenschaft und Geschichte für den ganzen Bereich, in dem
Wissenschaft und Geschichte beanspruchen, zuständig zu sein oder zu
werden, und durch die gleichzeitige Abwertung jenes ganzen Bereichs als
religiös irrelevant entschieden worden. Er war, so versicherte man, nur

10 Achad Haam in seinem Aufsatz External Freedom and Internal Servitude.

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 15



18065u001..5-54 .. Seite16  18.12.2007  14:36:21 Uhr  p1  In jeder Farbe

durch ein Selbstmißverständnis der Religion religiös relevant geworden,
wenn auch durch ein Selbstmißverständnis, das in früheren Zeiten
unvermeidlich und im großen und ganzen in früheren Zeiten sogar
harmlos war. Dieses Selbstmißverständnis bestand darin, daß man die
Offenbarung als ein Korpus von Lehren und Regeln verstand, das solche
Lehren und Regeln einschließt, die dem ungeleiteten menschlichen
Verstand niemals als wahr und verbindlich hätten bekannt werden
können, die der menschliche Verstand als subrational verwerfen würde,
erwiesen sie sich nicht durch die Gewißheit, daß sie das Wort Gottes
sind, als suprarational; Menschen, die nicht Ohrenzeugen waren, als

232 Gott diese Lehren und Regeln verkündete, konnten jene Gewißheit nur
durch eine verläßliche Tradition, die auch für die verläßliche Übermitt-
lung der genauen Worte Gottes bürgt, und durch Wunder erlangen. Das
Selbstmißverständnis wird behoben, wenn der Inhalt der Offenbarung
als rational angesehen wird, was nicht notwendigerweise bedeutet, daß
alles, was man bisher für offenbart hielt, rational ist. Das Bedürfnis nach
äußerer Beglaubigung für die Offenbarung (Tradition und Wunder)
verschwindet, wenn die innere Beglaubigung überreich wird. Die Wahr-
heit des traditionellen Judentums ist die Religion der Vernunft, oder die
Religion der Vernunft ist säkularisiertes Judentum. Aber denselben
Anspruch könnte man für das Christentum geltend machen, und wie
nahe säkularisiertes Judentum und säkularisiertes Christentum einander
auch kommen mögen, sie sind nicht identisch, und als rein rational
sollten sie identisch sein. Vor allem, wenn die Wahrheit des Judentums
die Religion der Vernunft ist, dann muß das, wovon man früher glaubte,
es sei die Offenbarung des transzendenten Gottes, jetzt als das Werk der
menschlichen Einbildungskraft verstanden werden, in der die mensch-
liche Vernunft bis zu einem gewissen Grade wirksam war; was jetzt zu
einer klaren und deutlichen Idee geworden ist, war ursprünglich eine
verworrene Idee.11 Was, außer Beweisen für die Existenz Gottes durch
die theoretische Vernunft oder Forderungen nach seiner Existenz durch
die praktische Vernunft, die immer unglaubwürdiger wurden, konnte
jemanden davon abhalten, den letzten Schritt zu tun, das heißt zu
behaupten, daß Gott selbst ein Produkt des menschlichen Geistes ist, im
besten Falle »eine Idee der Vernunft«?

Diese und ähnliche Leugnungen oder Interpretationen verloren

11 Vgl. Spinoza, Tractatus theologico-politicus, praef. (sect. 7 Bruder [Nume-
rierung in der Tauchnitz-Ausgabe von C. H. Bruder, Leipzig 1846 u. ö.]).

16 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite17  18.12.2007  14:36:21 Uhr  p1  In jeder Farbe

plötzlich alle ihre Kraft durch die einfache Beobachtung, daß sie nicht
bloß ererbten Meinungen, sondern gegenwärtiger Erfahrung wider-
sprechen. Beim ersten Hören mag man an das erinnert sein, was Leibniz
gesagt hatte, als er Bayles Zweifel hinsichtlich der Offenbarung über-
wunden hatte: »Toutes ces difficultés invincibles, ces combats prétendus
de la raison contre la foi s’évanouissent.

Hi motus animorum atque haec discrimina tanta
Pulveris exigui jactu compressa quiescunt.«12

Daß Gott sich dem Menschen offenbart, daß er zum Menschen spricht,
ist nicht bloß durch Traditionen bekannt, die bis in die ferne Vergangen-
heit zurückreichen, und wird daher jetzt »bloß geglaubt«, sondern wird
wirklich gewußt auf Grund gegenwärtiger Erfahrung, die jeder Mensch
machen kann, wenn er sich ihr nicht verweigert. Diese Erfahrung ist
keine Art der Selbsterfahrung, der Aktualisierung einer menschlichen
Potentialität, des menschlichen Geistes, der zu seinem Eigensten gelangt,
zu dem, was er sich wünscht oder wozu er eine natürliche Neigung hat,
sondern von etwas Unerwünschtem, das von außen kommt, das dem
Menschen widerstrebt; sie ist das einzige Bewußtsein von etwas Ab-
solutem, das nicht wie alles andere, Rationales und Nichtrationales, in
irgendeiner Weise relativiert werden kann; sie ist die Erfahrung Gottes
als des Du, des Vaters und Königs aller Menschen; sie ist die Erfahrung
eines unzweideutigen Befehls, der hier und jetzt an mich ergeht, im
Unterschied zu allgemeinen Gesetzen oder Ideen, die immer bestreitbar
sind und Ausnahmen zulassen; nur indem man sich dem erfahrenen Ruf

233Gottes ergibt, der dazu aufruft, ihn mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit aller Macht zu lieben, kann man dahin gelangen, den anderen
Menschen als seinen Bruder zu sehen und ihn zu lieben wie sich selbst.
Die absolute Erfahrung wird nicht zum Judentum zurückführen – z. B.
zu den Einzelheiten dessen, was die Christen das Zeremonialgesetz
nennen –, wenn sie sich nicht in der Bibel wiedererkennt und durch die
Bibel läutert und wenn sie nicht mit Betrachtungen dazu verbunden
wird, wie das traditionelle Judentum sich selbst versteht, und mit
Meditationen über das geheimnisvolle Schicksal des jüdischen Volkes.

12 Théodicée, Discours de la conformité de la foi avec la raison, sect. 3, und
Vergil, Georgica, IV 86–87. Der Dichter spricht vom Kampf zwischen zwei
rivalisierenden Königinnen um die Herrschaft über einen einzigen Bienenstock.
Der Philosoph scheint an die Frage zu denken, ob die Philosophie oder die
Offenbarung die Königin sein sollte.

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 17



18065u001..5-54 .. Seite18  18.12.2007  14:36:22 Uhr  p1  In jeder Farbe

Die Rückkehr zum Judentum erfordert heute auch die Überwindung
dessen, was man das immerwährende Hindernis für den jüdischen
Glauben nennen mag: der traditionellen Philosophie, die griechischen,
heidnischen Ursprungs ist. Denn die achtbaren, eindrucksvollen oder
bestechenden Alternativen zum Akzeptieren der Offenbarung, zur Erge-
bung in Gottes Willen, haben sich immer so dargestellt und stellen sich
noch so dar, als seien sie auf das gegründet, was der Mensch durch sich
selbst, durch seine Vernunft weiß. Die Vernunft hat in Hegels System
ihre Vollendung erreicht; die wesentlichen Grenzen von Hegels System
zeigen die wesentlichen Grenzen der Vernunft und damit die radikale
Unangemessenheit aller rationalen Einwände gegen die Offenbarung.
Mit dem letztendlichen Zusammenbruch des Rationalismus ist der
immerwährende Kampf zwischen Vernunft und Offenbarung, zwischen
Unglauben und Glauben, sogar auf der Ebene des menschlichen Den-
kens im Prinzip zugunsten der Offenbarung entschieden worden. Die
Vernunft kennt nur Subjekte und Objekte, aber der lebendige und
liebende Gott ist sicher unendlich viel mehr als ein Subjekt und kann
niemals ein Objekt sein, etwas, das man mit Distanz oder Indifferenz
ansehen kann. Die Philosophie, wie man sie bisher kannte, das alte
Denken, war so weit davon entfernt, von der Erfahrung Gottes auszu-
gehen, daß sie von dieser Erfahrung abstrahierte oder sie ausschloß;
mithin war sie, wenn sie theistisch war, genötigt, auf Beweise für die
Existenz Gottes als eines denkenden oder eines denkenden und wollen-
den Wesens zurückzugreifen. Das neue Denken spricht als uneinge-
schränkter Empirismus von Gott, Mensch und Welt wie sie tatsächlich
erfahren werden, als Realitäten, die sich nicht aufeinander reduzieren
lassen, wohingegen die ganze traditionelle Philosophie reduktionistisch
war. Denn wenn sie nicht behauptete, daß die Welt und der Mensch ewig
sind, das heißt den Schöpfergott leugnete, suchte sie nach der der Welt
und dem Menschen vorausgehenden Realität, wie sie der Welt und dem
Menschen vorausgeht und wie sie auf die Welt und den Menschen folgt,
das heißt, sie suchte nach dem, was vom Menschen, vom ganzen
Menschen nicht erfahren, sondern nur gefolgert oder gedacht werden
kann. Der uneingeschränkte Empirismus erkennt kein solches Außer-
halb oder Darüberhinaus als Realität an, sondern nur als unwirkliche
Formen, Wesenheiten oder Begriffe, die niemals mehr sein können als
Objekte, das heißt Objekte bloßen Denkens.13

13 Vgl. Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften. Berlin 1937, p. 354–398.

18 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe



18065u001..5-54 .. Seite19  18.12.2007  14:36:22 Uhr  p1  In jeder Farbe

Das neue Denken war vor allem von Franz Rosenzweig ins Leben
gerufen worden, der für den größten jüdischen Denker gehalten wird,
den das deutsche Judentum hervorgebracht hat. Ihm wurde durch eine
andere Form des neuen Denkens entgegengewirkt, der von Heidegger
ins Leben gerufenen Form.14 Es war offensichtlich, daß Heideggers
neues Denken sowohl von jeder Nächstenliebe als auch von jeder
Menschlichkeit weit wegführte. Andererseits konnte man nicht leugnen,
daß er ein tieferes Verständnis als Rosenzweig dafür hatte, was die
Einsicht oder Forderung beinhaltete, daß die traditionelle Philosophie,
die auf griechischen Fundamenten beruhte, durch ein neues Denken

234abgelöst werden müsse. Er hätte niemals wie Rosenzweig gesagt: »Wir
wissen aufs genaueste, wissen es mit dem anschaulichen Wissen der
Erfahrung, was Gott, was der Mensch, was die Welt für sich genommen
›ist‹«. Noch nahm er wie Rosenzweig an, daß wir ohne weitere Um-
stände ein angemessenes Verständnis der griechischen Philosophie be-
sitzen, der grundlegenden Schicht jenes alten Denkens, das überwunden
werden muß: mit dem Infragestellen der traditionellen Philosophie wird
das traditionelle Verständnis der Tradition fragwürdig. Allein aus die-
sem Grund hätte er nicht wie Rosenzweig sagen können, daß die meisten
Platonischen Dialoge »langweilig« seien.15 Diese Differenz zwischen
Rosenzweig und Heidegger, über die man vieles mehr sagen könnte, war
nicht ohne Zusammenhang mit ihrer Differenz hinsichtlich der Offenba-
rung. Zu jener Zeit brachte Heidegger sein Denken über die Offenba-
rung eher durch Schweigen oder durch die Tat als durch die Rede zum
Ausdruck. Rosenzweigs Freund Martin Buber zitiert eine viel spätere
Äußerung Heideggers, die, wie ich glaube, eine Ahnung von Heideggers
Argument vermittelt – insbesondere, wenn man sie mit wohlbekannten
Äußerungen Nietzsches in Verbindung bringt, dem Heidegger in dieser
Sache erkennbar folgt.

»Die ›Propheten‹ dieser Religionen [sc. Judentum und Christen-
tum]«, sagt Heidegger Buber zufolge, »sagen nicht erst das Wort des
Heiligen voraus. Sie sagen sogleich vorher den Gott, auf den die
Sicherheit der Rettung in die überirdische Seligkeit rechnet.«16 Buber

14 Zum Verhältnis zwischen Rosenzweigs und Heideggers Denken siehe Karl
Löwith, Gesammelte Abhandlungen. Stuttgart 1960, p. 68–92.
15 Rosenzweig, op.cit., p. 380, 387.
16 Eclipse of God. New York 1952, p. 97; vgl. das deutsche Original Gottes-
finsternis. Zürich 1953, p. 87–88. Ich habe nicht versucht, die Übersetzung der
deutschen Aussage Heideggers stärker anzunähern, die übrigens von Buber

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 19



18065u001..5-54 .. Seite20  18.12.2007  14:36:22 Uhr  p1  In jeder Farbe

kommentiert diese Aussage folgendermaßen: »Nebenbei vermerkt, ich
habe nirgends in unserer Zeit ein so weitgehendes Mißverstehen der
Propheten Israels auf hoher philosophischer Warte gefunden. Die Pro-
pheten Israels haben nie den Gott angesagt, auf den die Sicherheitssucht
ihrer Hörer rechnete; sie sind je und je darauf ausgegangen, alle
Sicherheit zu zerschlagen und im aufgerissenen Abgrund der letzten
Unsicherheit den unerwünschten Gott zu verkünden, der das Wirklich-
werden seiner Menschengeschöpfe, ihr Menschwerden von ihnen er-
heischt und alle, die in die Sicherheit ausweichen zu können vermeinen,
daß der Tempel Gottes bei ihnen ist, zuschanden macht.« Heidegger
spricht nicht von den »Hörern« der Propheten, sondern er meint
klarerweise, daß es den Propheten selbst um Sicherheit ging.17 Diese
Behauptung wird durch die wohlbekannten Tatsachen, auf die Buber
hinweist, nicht widerlegt – durch die Tatsache, mit einem Wort, daß es
für die Propheten keine Zuflucht und keine Burg gibt außer Gott: die
Sicherheit, die der Tempel Gottes gewährt, ist nichts, aber die Sicherheit,
die Gott gewährt, ist alles. Wie Buber siebzehn Seiten zuvor in derselben
Veröffentlichung sagt: »Wer Gott nur als das sittliche Ideal liebt, kann
leicht dazu gelangen, an der Führung einer Welt zu verzweifeln, deren
Augenschein Stunde um Stunde allen Prinzipien seiner sittlichen Ideali-
tät widerspricht.«18 Sicherlich lehrt die Bibel, daß trotz allen gegen-
teiligen Anscheins die Welt von Gott geführt wird, oder um die traditio-
nelle Wendung zu gebrauchen, daß es eine partikulare Providenz gibt,
daß der Mensch von Gott beschützt wird, wenn er sein Vertrauen nicht
in Fleisch und Blut, sondern in Gott allein setzt, daß er nicht völlig
ausgesetzt oder preisgegeben ist, daß er nicht allein ist, daß er von einem

nicht ganz wörtlich zitiert wird. [Anm. d. Ü.: Die englische Wiedergabe von
Bubers Heidegger-Zitat lautet: »The ›prophets‹ of these religions do not begin
by foretelling the word of the Holy. They announce immediately the God upon
whom the certainty of salvation in a supernatural blessedness reckons.« Wir
folgen im Text der Stelle aus Gottesfinsternis.] Vgl. Heidegger, Nietzsche, II,
p. 320.
17 Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, 2. Aufl., p. 438: »Der Prophet
hat gut reden: Himmel und Erde mögen vergehen; er denkt sie in seinem Felsen,
den ihm Gott bildet, wohlgegründet.«
18 Eclipse of God, p. 81; Gottesfinsternis, p. 71. Ich glaube, daß der Über-
setzer einen Fehler machte, als er »Führung einer Welt« mit »Conduct of the
world« übersetzte, und ich veränderte seine Übersetzung entsprechend [»gui-
dance of a world«], aber ich weiß nicht, ob ich recht habe; aus dem Vorwort
geht nicht hervor, ob Buber die Übersetzung gutgeheißen hat.

20 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe




