Leo Strauss

Gesammelte Schriften
Band 1

Die Religionskritik Spinozas
und zugehorige Schriften






Leo Strauss



Leo Strauss

Gesammelte Schriften

Herausgegeben von Heinrich Meier

Gefordert durch die
Carl Friedrich von Siemens Stiftung

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Leo Strauss

Die Religionskritik Spinozas
und zugehorige Schriften

Unter Mitwirkung von Wiebke Meier
herausgegeben von Heinrich Meier

Vierte, erneut durchgesehene Auflage

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iber <https:/portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4612-7

Kontaktadresse nach EU-Produktsicherheitsverordnung:
Felix Meiner Verlag GmbH, Richardstrafle 47, 22081 Hamburg
info@meiner.de

4. Auflage (Nachdruck der dritten Auflage 2008)
Urspriinglich erschienen bei J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung
und Carl Ernst Poeschel Verlag GmbH in Stuttgart 1996/2008
Frontispiz: Foto von Margaret Faulkner

© Jenny Strauss Clay 1996
© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025
Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag behilt sich die Verwertung
der urheberrechtlich geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke
des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor.
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Satz: typopoint GbR, Ostfildern.
Druck: Druckerei C.H. Beck, Nordlingen.
Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpapier.
Printed in Germany.

www.meiner.de



Inhalt

Vorwort des Herausgebers IX

Vorwort zur zweiten Auflage XV

Vorwort zur dritten Auflage XXI

Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner

Bibelwissenschaft

Untersuchungen zu Spinozas Theologisch-politischem

Traktat (1930) 1
Vorwort zur amerikanischen Ausgabe (1965/1968)
Vorwort 5SS
Inhaltsverzeichnis 57
Einleitung 61
Die Religions-Kritik Spinozas 149
Anhang 331
Marginalien im Handexemplar von Leo Strauss 355

Cohens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas (1924) 363
Marginalien im Handexemplar von Leo Strauss 387

Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorldufer (1926) 389

Das Testament Spinozas (1932) 415

Anhang

Drei frithe Schriften 423

Bemerkung zu der Weinbergschen Kritik (1925) 427

»Die Zukunft einer Illusion« (1928) 431

Zur Ideologie des politischen Zionismus

(In Erwiderung auf drei Aufsitze Max Josephs) (1929) 441

Nachtrag 449

Zionismus und Orthodoxie (1924) 451



VIII  Inhalt

Quellen des Zionismus (1924) 459
Editorische Hinweise 467

Namenverzeichnis 475



Vorwort des Herausgebers

Die Edition der Gesammelten Schriften von Leo Strauss, die mit dem
gegenwirtigen Band zu erscheinen beginnt, macht das (Euvre eines der
grofien politischen Philosophen am Ausgang des Jahrtausends neu
zuginglich. Den deutschsprachigen Leser setzt die Ausgabe allererst in
den Stand, einen Eindruck von der philosophischen Reichweite und der
thematischen Bandbreite zu gewinnen, die dieses (Euvre auszeichnen.
Denn im Unterschied etwa zu Frankreich, wo beinahe alle seine Biicher
inzwischen in Ubersetzungen vorliegen, blieben die Schriften von Strauss
im Land seiner Herkunft fast durchweg uniibersetzt, und selbst die drei
auf deutsch geschriebenen Biicher Die Religionskritik Spinozas, Philo-
sophie und Gesetz, Hobbes’ politische Wissenschaft sind seit langem
nicht mehr greifbar. Dem interessierten Leser innerhalb wie aufserhalb
des deutschen Sprachraums eroffnet die Edition dariiber hinaus erstmals
die Moglichkeit, den Denkweg von Strauss wihrend der Jahre 1921 bis
1937 aus der Nihe und im Zusammenhang zu verfolgen. Die Binde 1
bis 3 enthalten simtliche deutschen Veréffentlichungen sowie eine Reihe
bisher unbekannter Vortrige, Manuskripte, Fragmente und Briefe aus
dem Nachlafs in Erstpublikation, darunter die Dissertation iiber Jacobi
und eine nicht abgeschlossene Arbeit in Buchstirke iiber die Religions-
kritik des Hobbes. Sie schaffen damit die Voraussetzung fur jedes
ernsthafte Studium des weitgespannten (Euvre von Strauss, das vom
deutschen Frithwerk nicht absehen und in Strauss’ Fall sowenig wie im
Falle irgendeines anderen Autors von Rang auf die Kenntnis seiner
Schriften in der Originalsprache verzichten kann.

Im Mittelpunkt von Band 1 der Gesammelten Schriften steht Strauss’
Monographie Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner Bibel-
wissenschaft, die in einer durchgesehenen Neuausgabe prisentiert wird.
Das Buch von 1930 ist der Versuch, in Gestalt einer Interpretation des
Theologisch-politischen Traktats und einer Genealogie der modernen
Religionskritik den Streit zwischen Aufklirung und Orthodoxie einer
eingehenden Uberpriifung zu unterziehen. Es bildet den Auftakt zu
einem Revisionsunternehmen, das die causes célébres der Philosophiege-



X Vorwort des Herausgebers

schichte wiederaufruft, um den Horizont zuriickzugewinnen, in dem die
Philosophie keine Selbstverstandlichkeit ist, sondern ihr Recht gegen die
politische wie die theologische Alternative begriinden und behaupten
muf. In diesem Sinne kann Strauss 1964 auf eine lange philosophische
Erkundungsreise zuriickschauend sagen, das »theologisch-politische
Problem« sei seit der Zeit, in der Die Religionskritik Spinozas entstand,
»das Thema « seiner Untersuchungen geblieben.! An die Neuedition des
Spinoza-Buches schlieflen sich die Erstpublikation der Marginalien aus
Strauss’ Handexemplar und die Wiederveroffentlichung dreier Aufsitze
aus den Jahren 1924, 1926 und 1932 an, die dem gleichen thematischen
Umbkreis zugehoren: Cobens Analyse der Bibel-Wissenschaft Spinozas,
Strauss’ erste Auseinandersetzung mit der Spinoza-Kritik Hermann
Cohens, dann Zur Bibelwissenschaft Spinozas und seiner Vorlaufer, die
Exposition eines Teilaspektes des Spinoza-Buches, sowie Das Testament
Spinozas, ein Artikel, der zur 300. Wiederkehr von Spinozas Geburtstag
im November 1932 erschien und bei dem es sich wahrscheinlich um die
letzte Publikation handelt, die Strauss in Deutschland geschrieben und
abgeschlossen hat.

Die Spitze des Bandes iibernimmt in deutscher Erstiibersetzung das
umfangreiche Vorwort, das Strauss 1965 der amerikanischen Ausgabe
seines Erstlingswerkes voranstellte. Es geht iiber eine Einfiihrung zum
Spinoza-Buch weit hinaus und ist ein philosophischer Essay eigenen
Rechts, der wie kein anderer Aufsatz von Strauss dafiir geschaffen
erscheint, am Beginn seiner Gesammelten Schriften zu stehen. Strauss
zieht darin aus der Distanz des Dreiundsechzigjihrigen die Linien seiner
intellektuellen Entwicklung bis zu den frithen 30er Jahren nach und gibt
den Blick frei auf eine komplexe Bewegung der Selbstreflexion.? Wie
jetzt zum Auftakt der ersten so wird spiter eingangs der zweiten Triade
der Gesammelten Schriften Leo Strauss selbst das Wort erteilt. Den

1 Leo Strauss: Hobbes’ politische Wissenschaft. Neuwied 1965, p. 7. Siehe
dazu das Vorwort meiner Schrift Die Denkbewegung von Leo Strauss. Die
Geschichte der Philosophie und die Intention des Philosophen. Stuttgart-
Weimar 1996.

2 Ineinem Brief an Alexandre Kojéve schreibt Strauss am 29. Mai 1962: »My
present preoccupation is with my old book on Spinoza which has been
translated into English and for which I am writing a new preface, intended to
bridge the gulf between 1930 Germany and 1962 U.S. A. It comes as close to an
autobiography as is possible within the limits of propriety.« Gershom Scholem,
dem Strauss im Herbst 1962 das Preface ebenso zuschickte wie Kojéve, schreibt
am 28. November 1962 nach Chicago, er betrachte den Text als eine intel-



Vorwort des Herausgebers ~ XI

vierten Band, mit dem die deutschen Ubertragungen der englischen
Werke einsetzen, wird eine bis dahin nicht publizierte Rede tiber die
bestimmenden Einfliisse und die fortwirkenden philosophischen Fragen
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg eroffnen, in der Strauss zwei
Jahrzehnte vor dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe zum ersten-
mal eine Art philosophischer Autobiographie skizziert. Hinter dieser
doppelten Prisentation des Frithwerks und der philosophischen An-
finge durch den Autor tritt der Herausgeber bewufSt zuriick. Ich lege
meine Interpretation in einer selbstindigen Veroffentlichung unter dem
Titel Die Denkbewegung von Leo Strauss vor. Aus ihr wird, so hoffe ich,
im Verein mit dem Dialog unter Abwesenden, der ihr vorausging, und
mit den Reflexionen Zur Sache der Politischen Philosophie, die ihr
folgen sollen, hervorgehen, worin ich die philosophische Bedeutung von
Strauss erkenne.

Ich beschrinke mich auf fiinf knappe Hinweise, die fiir den einen
oder anderen Leser von Nutzen sein mogen, da sie Informationen
enthalten, die dem Vorwort zur amerikanischen Ausgabe nicht zu
entnehmen sind. Strauss laf3t in seinem Riickblick keinen Zweifel daran,
daf er die Position der Jahre 1925-1928, wihrend deren Die Religions-

lektuelle Autobiographie, in der sich ein Abenteuer des Geistes an das andere
anschliefe. Einige Stadien schienen ihm aber tibersprungen zu sein. Er werde
sein Exemplar aufbewahren fiir den Fall, dafs Strauss das Manuskript im letzten
Moment als Apokryph erklire und es in einem Soller oder Keller verberge, wie
dies fiir so leicht anstoffige Literatur seit jeher iiblich gewesen sei. Strauss
antwortet am 6. Dezember 1962: »Your letter of November 28 intrigued me
somewhat. Should I understand it as an extremely polite and reserved counsel
not to print my Preface? Is there anything in it which could be regarded as
offensive by people who are decent and not completely stupid? Be so good as to
let me know. You do say that your only criticism is that I seem to omit some
stages of my autobiography. Well, I omitted in a way everything which comes
after 1928, and I thought I had made this clear. As for my question addressed
to you I thought I am now entitled or obliged to speak up. When studying
Hobbes, I observed that what he said and did not say was a function of the
heresy laws obtaining at the time of publication of his various works. But then
I saw that in one of his works published at a time of considerable restriction he
was more outspoken than ever before. I was baffled until I noted that this book
was published when he was already very old, with one foot in the grave and I
learned that this condition is conducive to courage. As for me I have had my
first two heart attacks, Ergo.« (Leo Strauss Papers, Box 4, Folder 11; Box 3,
Folder 11; Box 4, Folder 17, Department of Special Collections, University of
Chicago Library. Sieche auch Gershom Scholem: Briefe I1I. 1948-1970. Hrsg.
von Thomas Sparr. Miinchen 1995, p. 86/87 und 267.)



XII  Vorwort des Herausgebers

kritik Spinozas geschrieben worden war, in verschiedenen Hinsichten
modifizierte oder einer Neubestimmung unterzog.® Das gilt zunichst fiir
das Verstindnis von Spinoza selbst, wozu es im Schluf$satz des Vorworts
biindig heifst: »I understood Spinoza too literally because I did not read
him literally enough.« (1) Eine Auslegung, die dem gewandelten Ver-
stindnis Rechnung trigt, veroffentlichte Strauss 1948 unter der Uber-
schrift How to Study Spinoza’s Theologico-Political Treatise.* Sie wurde
in den vorliegenden Band nicht aufgenommen, weil sie 1952 in Perse-
cution and the Art of Writing Eingang fand und einer zukiinftigen
Ubersetzung dieses Buches vorbehalten bleiben soll. (2) Doch die Hob-
bes-Deutung erfuhr eine nicht weniger beachtenswerte Weiterentwick-
lung. Thre einzelnen Stadien werden in Band 3 zu verfolgen sein.’ In der
Frage von Hobbes’ Atheismus hat Strauss die Einschitzung, die er im
Spinoza-Buch gibt, spiter an geeignetem Ort und in geeigneter Weise
revoziert.® (3) Die tiefgreifendste Verinderung betrifft das Verstindnis
von Maimonides. Hier erreichte Strauss um das Jahr 1938 einen Durch-
bruch, der ihn den wirkungsmachtigen Lehrer des Judentums in einem
neuen philosophischen Licht fern aller Konvention sehen liefS. Die
radikale Neuinterpretation findet ihren ganz und gar nichtradikalen
Ausdruck in den beiden grofSen Essays The Literary Character of the
Guide for the Perplexed und How To Begin To Study The Guide of the
Perplexed, die 1941 und 1963 publiziert wurden.” (4) Angesichts der
verschiedenen Modifikationen und Neubestimmungen seiner fritheren
Auffassung verdient es um so groflere Beachtung, dafd Strauss in das

3 Zu einer besonders folgenreichen Neuorientierung siehe Strauss’ Brief vom

23. Juni 1935 an Karl Lowith uber Nietzsche (Independent Journal of Philo-
sophy, Volume 5/6, 1988, p. 182/183).

Proceedings of the American Academy for Jewish Research, Vol. XVII,
1948, p. 69-131; wiederabgedruckt in Persecution and the Art of Writing.
Glencoe, Ill. 1952, p. 142-201.

5 Das letzte Wort und der wichtigste Aufsatz von Strauss zu Hobbes ist: On
the Basis of Hobbes’s Political Philosophy (1954) in: What Is Political Philo-
sophy? Glencoe, Ill. 1959, p. 170-196.

Persecution and the Art of Writing, Social Research, Vol. 8, No. 4,

November 1941, p. 495 unter Hinweis auf Die Religionskritik Spinozas, p. 80;
ebenso im Buch Persecution and the Art of Writing, p. 28.
7 Sie sind wiederabgedruckt in Persecution and the Art of Writing, p. 38-94
bzw. in Liberalism Ancient and Modern. New York 1968, p. 140-184. —
Nihere Hinweise zur Entwicklung von Strauss” Maimonides-Deutung zwischen
1928 und 1938 gibt das Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften,
Band 2, p. XVIII-XXV.



Vorwort des Herausgebers  XIII

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe von 1965 zu einer Frage von
zentraler Wichtigkeit lingere Passagen aufnimmt, die der Einleitung
seines Buches Philosophie und Gesetz von 1935 entstammen® und die er
so wortlich wie moglich ins Englische tibertragt, um dem aufmerksamen
Leser zu erkennen zu geben, dafs er in diesem Punkt nachdriicklich die
Position bekriftigt, die er dreifSig Jahre zuvor eingenommen hatte: Die
Rede ist von Strauss’ Auseinandersetzung mit dem neuen »Atheismus
aus Redlichkeit«, der sich von dem Atheismus, »vor dem die Vergangen-
heit schauderte«, durch seine Moralitit unterscheidet.” (5) In einem
Brief vom 3. Oktober 1931 an Gerhard Kriiger, der Die Religionskritik
Spinozas fur die Deutsche Literaturzeitung rezensierte, weist Strauss
darauf hin, daf§ das Buch, das er als Angestellter der Akademie fiir die
Wissenschaft des Judentums und in deren Auftrag verfafite, unter
Bedingungen der Zensur geschrieben worden war.'° Im selben Brief gibt
er Kriiger zu bedenken: » Missverstehen Sie mich nur nicht dahin, als ob
ich damals, als ich das Buch schrieb, gemeint hitte, angesichts des
Glaubens-Charakters der beiden entgegengesetzten Positionen (Theis-
mus und Atheismus) miisse man sich bei der Verschiedenheit der

8 Hans-Georg Gadamer und Gerhard Kriiger schreibt Strauss in einem Brief

vom 12. Mai 1935, er habe die »formalen Mingel«, an denen das Spinoza-Buch
leidet, in der Einleitung zu Philosophie und Gesetz »einigermassen zu repa-
rieren versucht«.

»Die neue Redlichkeit ist etwas anderes als die alte Wahrheitsliebe.«

Philosophie und Gesetz. Beitrige zum Verstindnis Maimunis und seiner Vor-
laufer. Berlin 1935, p. 26n.1. Vergleiche das Vorwort zur amerikanischen
Ausgabe, p. 50, 51 und insbesondere 52/53 unten (in Liberalism Ancient and
Modern, p. 254, 255 und 256) mit Philosophie und Gesetz, p. 18, 19, 20, 21,
25 und vor allem 26-28.
10, Die Fehler meiner Schrift sind mir nur allzu bekannt: haben Sie nur kein
Mitleid, auch in der Rezension selbst nicht! Ich wire Thnen nur sehr dankbar,
wenn Sie die eigentliche Absicht des Buches so scharf aussprechen wiirden, wie
ich es wegen der Zensur, der ich unterstand, nicht konnte.« Kriigers Bespre-
chung erschien am 20. Dezember 1931 in der Deutschen Literaturzeitung (Heft
51, Spalten 2407-2412), und Strauss hat ihr im Vorwort zu Hobbes’ politische
Wissenschaft 1964 attestiert, daf§ sie »meine Absicht und mein Ergebnis klarer
zum Ausdruck brachte, als ich selbst es getan hatte« (p. 8). Aus dem Brief-
wechsel mit Strauss’ Berliner Vorgesetzten, Julius Guttmann, geht hervor, daf§
Guttmann eine Reihe von Anderungen bzw. Streichungen wiinschte und daf3
sich die Publikation des Buches erheblich verzogerte, da die Akademie die
Druckgenehmigung zunichst nicht erteilte. Gegenstand des Auftrags war im
tibrigen — wie Strauss im Vorwort von 1930 ausdricklich festhilt - die
Bibelwissenschaft, nicht die Religionskritik Spinozas.



XIV  Vorwort des Herausgebers

»Standpunkte« beruhigen. Die Tatsache, dass es die Kritik Nietzsches
wenn auch nur der Intention nach gibt, war mir immer ein Beweis dafiir,
dass es nicht bei Verbeugungen bleiben kann.«

Die vorliegende Ausgabe folgt dem Wortlaut und der Anordnung der
Originalpublikationen. Die Zitate wurden anhand der Quellen — soweit
diese erreichbar waren — auf ihre Richtigkeit tiberpriift. Alle Textein-
griffe sind in den Editorischen Hinweisen vermerkt. Im Falle der Reli-
gionskritik Spinozas ist die Einzelgliederung des detaillierten Inhaltsver-
zeichnisses, abweichend von der Erstausgabe, auch im Text selbst
abgedruckt. Die Edition orientiert sich in diesem Punkt am Vorbild der
amerikanischen Ausgabe, die ihrerseits einer Anregung Gerhard Kriigers
in seiner Besprechung von 1931 Rechnung tragt. Am Rand wird fort-
laufend die Seitenzdhlung der Erstausgabe mitgeteilt, auf die sich auch
samtliche Querverweise innerhalb des Spinoza-Buches beziehen. Die
Seitenzihlung am Rand der Ubersetzung des Vorworts von 1965/1968
gibt die Paginierung des amerikanischen Originals in Liberalism Ancient
and Modern wieder.

Das Erscheinen der Gesammelten Schriften von Leo Strauss wurde
moglich durch das freundliche Entgegenkommen und die tatkriftige
Unterstutzung von Kollegen, Freunden, Mitarbeitern und Verantwortli-
chen verschiedener Institutionen. Mein besonderer Dank gilt Joseph
Cropsey, Distinguished Service Professor of Political Science Emeritus
der University of Chicago. Er hat als Literary Executor von Leo Strauss
nicht nur die Genehmigung fiir diese Ausgabe erteilt und mir uneinge-
schriankten Zugang zum Nachlaf§ von Strauss im Department of Special
Collections der University of Chicago Library gewihrt, sondern auch
dariiber hinaus von Anfang an in jeder erdenklichen Weise geholfen, den
Weg zu ebnen. Jenny Strauss Clay, Professor of Classics an der Univer-
sity of Virginia in Charlottesville, schliefSe ich in diesen Dank mit ein. Sie
lie mich in zahlreiche personliche Dokumente aus dem Besitz ihres
Vaters Einblick nehmen und stellte mir die Handexemplare seiner
Publikationen zur Verfiigung. Rémi Brague, Professor fir arabische
Philosophie an der Sorbonne in Paris, erklirte sich freundlicherweise
bereit, die arabischen und hebriischen Teile der Edition verantwortlich
zu betreuen. Der Leiter des J. B. Metzler Verlags, Dr. Bernd Lutz, gab im
Frithjahr 1986 den ersten Anstofs zu dem Unternehmen, das jetzt
Friichte trdgt, und hat ihm im vergangenen Jahrzehnt zu keinem Zeit-
punkt seine Gunst entzogen.

Miinchen, Juni 1996 H. M.



Vorwort zur zweiten Auflage

Die zweite Ausgabe des vorliegenden Bandes ist um einen Anhang
erweitert, der Drei friithe Schriften von Leo Strauss enthilt. Die drei
Artikel aus den Jahren 1925-1929, die hier erstmals wieder zugianglich
gemacht werden, waren seit Jahrzehnten verschollen und sind in der
Literatur iiber Strauss bisher unbekannt geblieben. Weder in den Leo
Strauss Papers, die im Department of Special Collections der University
of Chicago Library archiviert werden, noch im privaten Nachlaf, in den
mir Jenny Strauss Clay in Charlottesville Einblick gewihrte, fand sich
ein Hinweis auf ihre Existenz. Erst Nachforschungen im Department of
Manuscripts and Archives der Jewish National and University Library,
bei denen ich Mitte April 1999 in Jerusalem auf handschriftliche
Notizen von Gershom Scholem zu einigen Stationen in Strauss’ Bio-
graphie stiefs, brachten mich auf die Spur der Artikel. Die knappen
Bemerkungen, die Scholem nach dem Tod von Strauss auf zwei Bldttern
festhielt, betreffen insbesondere Strauss’ zionistische Aktivititen wih-
rend der 20er Jahre. Scholem erwihnt, daf§ Strauss von 1919 bis
1928/29 dem Kartell Jidischer Verbindungen (K.J.V. bzw. K.L.V.)
angehort habe, daf$ er 1924 an der Neugriindung der jidischen Verbin-
dung Saronia in Frankfurt »fithrend beteiligt« und im Oktober 1924
Erstchargierter der Saronia gewesen sei. Scholems Aufzeichnungen neh-
men dartiber hinaus Bezug auf ein Referat, das Strauss im Sommerlager
des K.J. V. 1924 in Forchtenberg iiber »Das zionistische Kulturproblem
in unserem Erziehungsprogramm« hielt,! sowie auf die Antwort an

! Nibhere Informationen zu Strauss’ Referat in Forchtenberg vom Sommer

1924 werden zu Beginn des Anhangs, p. 425/426 mitgeteilt. Scholem notiert zu
der Rede von Strauss: »Scharfe Stellung gegen den Kulturzionismus (= Ernst
Simon, Achad Haam), fur politischen [Zionismus]. Radikale Formulierung des
Verhiltnisses von jiid. Nationalismus und judischer Religion. Von St.’s Kriti-
kern z. T. véllig mif§verstanden — als ob er zur Orthodoxie neige.« Gershom
Scholems Notizen befinden sich unter der Signatur Arc. 4° 1599 / Corresp. Leo
Strauss im Department of Manuscripts and Archives der Jewish National and
University Library in Jerusalem.



XVI  Vorwort zur zweiten Auflage

einen Kritiker namens Weinberg und auf einen Aufsatz »im Anschluf$ an
Freuds Zukunft einer Illusion«, die Strauss 1925 bzw. 1928 in Der
Judische Student publizierte.

Die Durchsicht aller Jahrginge dieser Zeitschrift in der Zeit von
1921 bis 1933 forderte insgesamt drei Aufsitze zutage, die Strauss in
Der Judische Student veroffentlichte. Sie ergab aufSerdem, daf$ Strauss
im Anfang 1924 neukonstituierten Prasidium des Kartells Judischer
Verbindungen mitarbeitete, das auch die Zeitschrift in Berlin herausgab,
und daf$ er im Juli 1925 die Redaktion einer Werbebroschiire des K. ]. V.
{ibernahm, die am 1. Oktober desselben Jahres vorliegen sollte.> Bei den
drei Artikeln, die Strauss 1925, 1928 und 1929 in der Zeitschrift des
Kartells Judischer Verbindungen publizierte, handelt es sich zum einen
um eine durch Strauss’ politische Tatigkeit im K.]. V. veranlafite Stel-
lungnahme, die unter der Uberschrift Bemerkung zu der Weinbergschen
Kritik auf Einwinde gegen die Forchtenberger Rede erwidert und eine
frithe Kritik des Kulturzionismus umreifSt,> zum anderen um den Ver-
such einer grundsitzlichen Positionsbestimmung des politischen Zionis-
mus, die die Frage der Religion ins Zentrum der Auseinandersetzung
riickt und ihre StofSrichtung bereits mit der Wahl des Titels »Die
Zukunft einer Illusion« zu erkennen gibt.* Die dritte Veroffentlichung
schliefSlich, Zur Ideologie des politischen Zionismus uberschrieben,
antwortet auf die Diskussion,® die die Positionsbestimmung von 1928

2 Ob diese Broschiire tatsichlich publiziert wurde, ist ungewif}. Im Central

Zionist Archives der World Zionist Organization in Jerusalem lief§ sich nichts
iiber sie ermitteln (Brief vom 7. Juli 1999). Im »Protokoll der Prasidiumssitzung
vom 19. Juli 1925« heift es tiber den geplanten Inhalt des Heftes: »Zwei
Paldstina-Aufsitze mit Bildern, drei Aufsidtze, die sich mit den geistigen Stro-
mungen der Gegenwart auseinandersetzen und evtl. ein Aufsatz uber das
K.J. V.« Der Judische Student, 22. Jg., Heft 6 (August 1925), p. 182.

3 Scholem merkt dazu an: »Im Grunde Auseinandersetzung mit Ernst Simon.
Strikt politischer Zionismus, als >Wille zum Judenstaat< gegen allen Kultur-
zionismus. «

* Scholem notiert: »Der Zionismus muf sich prinzipiell atheistisch begriin-
den. Str. verlangt, wieder gegen Kulturzionismus, vélligen Bruch mit der
judischen Tradition. Radikale Wendung. Dariiber heftige Auseinandersetzun-
gen im KIV.«

5 Die drei Aufsitze Max Josephs, von denen im Untertitel des Artikels die
Rede ist, waren in Der Judische Student, 25. Jg., Heft 6/7 (November 1928), p.
8-13 (Zur atheistischen Ideologie des Zionismus), 25. ]Jg., Heft 8 (Dezember
1928), p. 6-17 (Ist die Religion wirklich eine Illusion?) und 26. Jg., Heft 5 (Mai
1929), p. 15-22 (Wissenschaft und Religion) erschienen.



Vorwort zur zweiten Auflage ~ XVII

ausgelost hatte und verschirft diese noch einmal. Strauss 14f3t sie in der
Aussage kulminieren: »Der politische Zionismus ist die Organisation
des Unglaubens im Judentum; er ist der Versuch, das jiidische Volk auf
dem Boden des Unglaubens zu organisieren. So ordnet sich sein Kampf
dem alten Kampf zwischen Glauben und Unglauben, der >das ewige und
einzige Thema aller Welt- und Menschengeschichte« ist, ein und un-
ter.

Spatestens die ausdriickliche Ein- und Unterordnung des politischen
Zionismus in Riicksicht auf das eigentliche, einzige und tiefste Thema
der Welt- und Menschengeschichte, das die Sentenz aus Israel in der
Wiiste benennt — ein Goethe-Wort, dem Strauss anderthalb Jahrzehnte
spiter einen ebenso prominenten wie prizisen Ort in einem seiner
bedeutendsten Aufsitze zuweisen wird® —, macht den spezifisch Strauss-
schen Zugriff und den theoretischen Zusammenhang augenfillig, in
dem die drei frithen Artikel stehen. Alle drei kreisen um den Streit von
Orthodoxie und Aufklirung. Allen ist gemeinsam, daf$ sie jedem Ver-
such, die Kluft zwischen Glauben und Unglauben durch wohlmeinende
Kompromisse zu uberbriicken, entschieden entgegentreten. Alle ver-
bindet die Skepsis gegen vermeintliche Synthesen, die geeignet sind, iiber
den wirklichen Konflikt hinwegzutduschen oder von ihm abzulenken.
Die beiden Beitrage von 1928 und 1929 enthalten zudem eine Zuriick-
weisung der Politischen Theologie, die an Deutlichkeit nichts zu wiin-
schen tbrig 148t und deren Relevanz iiber die zionistischen Debatten der
Zeit weit hinausreicht.

Die drei Artikel gehoren damit unzweifelhaft in den thematischen
Umbkreis der Religionskritik Spinozas, so dafs nicht nur pragmatische
Erwagungen, sondern inhaltliche Griinde dafiir sprachen, sie Band 1 der
Gesammelten Schriften und nicht Band 2, Philosophie und Gesetz —
Friihe Schriften, als Anhang beizugeben. Hinzu kommt, daf§ der Anhang
sowohl fiir das Verstindnis der philosophischen Autobiographie, die
Strauss im Vorwort zur amerikanischen Ausgabe von 1965 skizziert, als
auch fiir das Spinoza-Buch selbst hilfreich und erhellend ist. Da die Drei

¢ »One cannot recall too often this remark of Goethe (in the Noten und

Abhandlungen zum besseren Verstindnis des West-6stlichen Divans): >Das
eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschichte, dem
alle tbrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflikt des Unglaubens und
Glaubens.«« The Law of Reason in the Kuzari, Proceedings of the American
Academy for Jewish Research, Vol. XIII, 1943, p. 60 n. 35; wiederabgedruckt
in Persecution and the Art of Writing. Glencoe, Ill. 1952, p. 107 n. 35.



XVII  Vorwort zur zweiten Auflage

frithen Schriften in die Jahre 1925 bis 1928 fallen, in denen Strauss Die
Religionskritik Spinozas schrieb, beziehungsweise ins Frithjahr 1929,
als er auf Verlangen seines Vorgesetzten in der Akademie fiir die
Wissenschaft des Judentums, Julius Guttmann, mit Anderungen des
Manuskripts befaft war, steht die philosophische Auseinandersetzung,
die das Spinoza-Buch tragt, im Hintergrund der aktuellen Interven-
tionen im zionistischen Richtungsstreit. Und umgekehrt beleuchten die
drei Artikel die Position, die Strauss sich zur Zeit der Niederschrift des
Spinoza-Buches erarbeitet hatte, in ihm aber aufgrund der Zensur, der er
unterstand, nur eingeschrankt zum Ausdruck brachte.” Am 22. Mai
1929, im selben Monat, in dem Der Judische Student den Aufsatz Zur
Ideologie des politischen Zionismus publizierte, sandte Strauss die
bearbeitete Fassung des Spinoza-Manuskriptes an Guttmann. In seinem
Begleitbrief weist Strauss auf die Stellen hin, an denen er Guttmanns
Anderungswiinschen nachgekommen war, um ihm dann in héflichen,
aber bestimmten Worten zu bedeuten, daf$ er zu weiteren Anderungen
nicht bereit sei.® Der sensible Punkt, der zwischen Strauss und der
Akademie strittig war, ohne daf§ er im Brief an Guttmann beim Namen
genannt wirde, ist im Lichte der Artikel von 1928 und 1929 nicht
schwer zu erraten. Und auch eine scheinbar eher beilaufige Bemerkung
im Brief vom 22. Mai erhilt durch die jetzt vorliegenden Zeugnisse ein
anderes Gewicht: Nachdem Strauss unter Berufung auf sein »wissen-
schaftliches Gewissen«” weitere Eingriffe in das Manuskript des Spi-
noza-Buches abgelehnt und Guttmann darum gebeten hat, »den Druck

7 Siehe dazu das Vorwort des Herausgebers, p. XIII mit n. 10.

8 »Sehr verehrter Herr Professor! Zugleich mit diesem Brief iiberreiche ich
Thnen meine Spinoza-Arbeit, an der ich einen Teil der von Ihnen vorgeschlage-
nen Anderungen vorgenommen habe. Ich bin Threm Rat gefolgt beziiglich
S.2f.,10f., 36; 65,79b,170, 178, 184, 186, 201 ff. (cf. 198 Anm. 2), 215; was
die iibrigen Anderungs-Vorschlige angeht, so konnte ich ihnen darum nicht
folgen, weil ich, nach ihnen mich richtend, meiner Arbeit einen meiner Uber-
zeugung widersprechenden Charakter aufgedriickt hétte.« Der Brief an Julius
Guttmann vom 22. Mai 1929 ist unter der Signatur Arc. 4° 1599/ Corresp. Leo
Strauss dem Briefwechsel mit Gershom Scholem im Department of Manuscripts
and Archives der Jewish National and University Library in Jerusalem beige-
geben.

Strauss erliutert die Berufung auf sein »wissenschaftliches Gewissen« im
folgenden Satz: »Ich bin mir bewusst, dass ich damit ein schwerwiegendes Wort
gebrauche; aber ich konnte nicht vermeiden, Ihnen die ganze Schwierigkeit zu
zeigen, in der ich mich seit Monaten befinde.«



Vorwort zur zweiten Auflage ~ XIX

der Arbeit in der nunmehrigen Fassung zu genehmigen«, setzt er in
Klammern hinzu: »Es sei mir noch erlaubt, darauf hinzuweisen, dass ich
dadurch, dass die Arbeit nun schon seit mehreren Jahren als druckfertig
angekiindigt wird, ohne zu erscheinen, nachgerade in einen etwas
zweifelhaften Ruf gerate«.'® Bei dem jungen Gelehrten, der 1925-1928
im Auftrag der Akademie fiir die Wissenschaft des Judentums in Berlin
die Bibelwissenschaft Spinozas untersuchen sollte, handelte es sich um
einen philosophischen Kopf, der — wie die Artikel und Berichte in der
Zeitschrift des K.J. V. belegen — eine dufSerst prononcierte politische
Position in der zionistischen Debatte vertrat und von dem Freunde wie
Feinde eine kliarende Auseinandersetzung mit der Religionskritik Spino-
zas erwarteten, ein Buch, das fiir jene Debatte von unmittelbarem
Interesse sein mufSte.

Am Ende seines Briefes an Guttmann sagt Strauss, er sei »gewiss,
dass sich dhnliche Divergenzen« wie im Falle der Religionskritik Spino-
zas bei seiner »weiteren Arbeit im Dienst der Akademie nicht ergeben
werden. Dadurch, dass ich nunmehr ein Thema aus der Scholastik
bearbeite, hinsichtlich dessen die wichtigste Aufgabe die nackte quaestio
facti ist, wird ja die grundsatzliche Divergenz der Standpunkte praktisch
bedeutungslos. « Diese Vorhersage sollte sich nicht bewahrheiten. Schon
ein Jahr spater vertraut Strauss Gerhard Kriiger an, er habe bald
gemerkt, daf§ sich das, was er zunichst »als reine >Lernarbeit< be-
gonnen« hatte, »so stumpfsinnig nicht durchfiihren lisst, einfach weil
der Gegenstand « — Strauss spricht jetzt von » Aufkliarung im Mittelalter «
— »zu aufregend ist.«!! Die Beschiftigung mit dem »Scholastiker«
Gersonides, in deren Gefolge Strauss Alfarabi, Avicenna, Averroes und
Maimonides als platonische politische Philosophen fiir sich entdeckt,
zeitigt neue »Divergenzen« mit Guttmann, die in Philosophie und
Gesetz 1935 offentlich ausgetragen werden. Vor allem aber fiihrt sie zu
einem tiefgreifenden Orientierungswandel im Denken von Strauss, zu
einer Zasur, die sein Leben verandert. Die beiden wichtigsten Probleme,
die dem 1929/30 einsetzenden Orientierungswandel vorausliegen und
ihn in einem gewissen Sinne vorbereiten, lassen sich den Drei friihen

10" Strauss fahrt fort: »dass ferner meine Arbeitskraft sehr dadurch geschmalert
[wird (Strauss schreibt: bin)], dass ich mich immer wieder mit einer Arbeit
befassen muss, die fiir mich heute keinen sachlichen Ertrag mehr liefert, wenn
ich sie nicht ganz und gar umarbeiten wiirde.«

1 Brief an Gerhard Kriiger vom 26. Juni 1930. Siehe Vorwort des Heraus-
gebers in Gesammelte Schriften, Band 2, p. XVIII n. 14.



XX Vorwort zur zweiten Auflage

Schriften ablesen: Die Aporie des politischen Zionismus, die Juden zu
einer Nation »wie alle Nationen« machen zu wollen und gleichwohl die
Identitit der jiidischen Nation zu wahren. Und die Crux des » Atheismus
aus Redlichkeit«, den Konflikt zwischen Unglauben und Glauben an-
ders denn als einen letztendlich moralischen Antagonismus zu begreifen,
der auf beiden Seiten in einem Willens- oder Glaubensakt seinen Grund
hat.'> Wihrend das erste Problem sich als unlosbar herausstellte und so
zu Strauss’ Neuorientierung beitrug, erwies sich das zweite als eine
l6sbare Aufgabe fiir die Politische Philosophie.!?

Rafael Weiser, Director des Department of Manuscripts and Ar-
chives, The Jewish National and University Library, und Margot Cohn
danke ich fur die freundliche Unterstiitzung, die meiner Frau und mir
wahrend unserer Arbeit im Archiv in Jerusalem zuteil wurde. Dr.
Marcus Brainard, Postdoctoral Fellow der Carl Friedrich von Siemens
Stiftung, war bei der Sichtung der Jahrginge von Der Jiidische Student
behilflich, die uns die Hochschule fiir Jiidische Studien in Heidelberg
rasch und unbiirokratisch auf Mikrofiches zur Verfiigung stellte.

Miinchen, Juli 1999 H. M.

12 Cf. Vorwort zur amerikanischen Ausgabe, p. 11-13 sowie 23/24, 51 und 53
[228-230; 236/237, 255, 256] und Philosophie und Gesetz in Gesammelte
Schriften, Band 2, p. 25 n. 13.

13 Siehe zu Strauss’ Orientierungswandel im einzelnen das Vorwort des Her-
ausgebers in Band 2 der Gesammelten Schriften (durchgesehener Nachdruck
1998), p. XV-XXVL. Die Linien des philosophischen Arguments, das Strauss’
Neuorientierung ermoglichte, habe ich im Epilog Eine theologische oder eine
philosophische Politik der Freundschaft? zur Erweiterten Neuausgabe meines
Buches Carl Schmitt, Leo Strauss und » Der Begriff des Politischen«. Zu einem
Dialog unter Abwesenden. Stuttgart-Weimar 1998, weiter auszuziehen ver-
sucht. Cf. insbesondere p. 182-190.



Vorwort zur dritten Auflage

Der vorliegende Band, der 1996 den Auftakt der Gesammelten Schriften
von Leo Strauss bildete und 2001 in einer zweiten, durchgesehenen und
erweiterten Auflage erschien, wurde fiir die dritte Auflage erneut durch-
gesehen und wiederum erweitert. Druckfehler, eigene Versehen und
Versehen von Leo Strauss, die ich nach Erscheinen der zweiten Auflage
bemerkte, sind korrigiert.! Ein Nachtrag macht zwei Aufsitze aus dem
Jahr 1924 neu zuginglich, die in der Strauss-Literatur unbekannt
geblieben waren. Als ich 1997 die Friiben Schriften im zweiten Teil von
Band 2 herausgab, die neben einer Reihe von unveroffentlichten Manu-
skripten aus dem Nachlaf$ u.a. elf Artikel und Besprechungen der
1920er Jahre aus der Judischen Rundschau und der Zeitschrift Der Jude
enthielten, merkte ich in einer Fufinote an: »Beriicksichtigt sind alle
bisher bekannt gewordenen Veroffentlichungen. Der eine oder andere
Zeitungsartikel mag in der Zukunft noch auftauchen.«? Recherchen in
der Jewish National and University Library in Jerusalem brachten mich
im April 1999 auf die Spur dreier Artikel, die Strauss 1925, 1928 und
1929 in Der Judische Student publiziert hatte. Sie wurden im Anhang
zur zweiten Auflage unter der Uberschrift Drei friihe Schriften zum
erstenmal ediert. Ein Fund im Nachlafs von Jacob Klein, St. John’s
College, Annapolis, forderte einen weiteren Artikel zutage, den Strauss

! Die wichtigsten betreffen Zitate aus den Opera ommnia von Faustus Socinus

(Amsterdam 1656), die ich zunachst nicht zu tiberpriifen vermochte, da mir das
seltene Werk nicht zur Verfiigung stand. Inzwischen konnte ich den Folianten
(Bd. 1) erwerben. Der Vergleich ergab, daf§ Strauss in seinem Handexemplar
und in der englischen Ausgabe seines Spinoza-Buches in der ersten Zeile von
Anm. 49 (p. 103) aufgrund eines vorangegangenen Ubertragungsfehlers in
seinen Exzerpten beim Wiederlesen seiner Veroffentlichung irrtiimlich mor-
talitatem in immortalitatem korrigierte. Die Erstausgabe las: »Nam si peccatum
... mortalitatem naturalem homini abstulisset« statt attulisset, was eine Kor-
rektur in immortalitatem zu fordern schien. Weitere Korrekturen der Socinus-
Zitate finden sich in Anm. 47, 48 und 50.

2 Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften, Band 2, p. XXVIII
n. 37.



XXII  Vorwort zur dritten Auflage

fiir die Jiidische Rundschau geschrieben hatte.> Die Uberpriifung der
zweimal wochentlich erscheinenden Zeitung fithrte zu dem Ergebnis,
da Strauss in der Jiidischen Rundschau neben den drei seit langem
bekannten Artikeln Antwort auf das »Prinzipielle Wort« der Frank-
furter (1923), Anmerkung zur Diskussion iiber » Zionismus und Anti-
semitismus« (1923) sowie Biblische Geschichte und Wissenschaft
(1925) und dem Aufsatz Ecclesia militans (1925), auf den ich kurz vor
Drucklegung der Friihen Schriften aufmerksam gemacht wurde,* auch
1924 zwei Beitriage veroffentlichte: Zionismus und Orthodoxie und, in
zwei aufeinanderfolgenden Ausgaben, Quellen des Zionismus. Die bei-
den Artikel werden Band 1 hinzugefiigt, da ungewifs ist, wann die dritte
Auflage von Band 2 Gelegenheit zu ihrer Publikation geben wiirde.’
Auflerdem lassen sich die Artikel durchaus mit Gewinn mit den Drei
frithen Schriften zusammen lesen, denen sie zeitlich vorausliegen und
deren geschichtlichen Horizont sie erhellen.

In Quellen des Zionismus macht Strauss ausgiebig Gebrauch von
dem Aufsatz Der Zionismus bei Nordau, den er 1923 in Der Jude
publiziert hatte.® Die beiden Fassungen stimmen iiber weite Strecken
wortlich iiberein. Um so aufschlufsreicher sind die Akzente, die Strauss
ein Jahr spater fur die Leserschaft der Judischen Rundschau durch
Ergdnzungen und Weglassungen setzt. Zionismus und Orthodoxie ver-
dient nicht nur als Positionsbestimmung des politischen Zionismus,
sondern vor allem als die fritheste Kritik des gottlichen Gesetzes, die
Strauss veroffentlicht, Beachtung. Beide Artikel bestitigen aufs neue das

3 Jacob Klein bewahrte zwei Artikel von Strauss aus der Jiidischen Rund-

schau unter seinen Papieren auf: Antwort auf das »Prinzipielle Wort« der
Frankfurter (1923) und Zionismus und Orthodoxie (1924). Ich danke Dr.
Marcus Brainard, New York, dafiir, daf$ er mir seine Entdeckung mitteilte.

* Gesammelte Schriften, Band 2, p. 299-306, p. 311-313, p. 357-361 und
p. 351-356.

S Band 2 erschien 1998, ein Jahr nach der Erstausgabe, in einer zweiten,
durchgesehenen Auflage, die vom Verlag nicht als solche gekennzeichnet
wurde. Ohne Wissen des Herausgebers brachte der Verlag 2004 einen Nach-
druck heraus, der gegeniiber der zweiten Auflage unverdndert war und auch die
im Sonderdruck fiir die Subskribenten der Gesammelten Schriften 2001 mitge-
teilten Corrigenda unberiicksichtigt liefS. Die dritte Auflage von Band 2 verzo-
gert sich deshalb. Sie wird in einem Anhang Strauss’ Marginalien aus dem
wiederaufgefundenen Handexemplar von Philosophie und Gesetz dokumen-
tieren.

6 Gesammelte Schriften, Band 2, p. 315-321.



Vorwort zur dritten Auflage  XXIII

spate Diktum von Jacob Klein, wonach Strauss’ vorrangiges Interesse in
den Marburger Jahren ihrer Freundschaft zwei Fragen galt: »one, the
question of God; and two, the question of politics.«”

Gegen Ende des Vorworts zur zweiten Auflage schrieb ich, die Crux
des » Atheismus aus Redlichkeit«, den Konflikt zwischen Unglauben und
Glauben anders denn als einen letztendlich moralischen Antagonismus
zu begreifen, der auf beiden Seiten in einem Willens- oder Glaubensakt
seinen Grund hat, habe sich, im Unterschied zur unauflésbaren Aporie
des politischen Zionismus, als eine losbare Aufgabe fiir die Politische
Philosophie erwiesen. In meiner Schrift Das theologisch-politische Pro-
blem. Zum Thema von Leo Strauss bin ich dieser Aufgabe nachge-
gangen.® Der dritte Teil des Traktats, der Der Tod als Gott. Eine
Anmerkung zu Martin Heidegger iiberschrieben ist, gibt Aufschluf$ tiber
die Auseinandersetzung, die Strauss im Vorwort zur amerikanischen
Ausgabe mit Heidegger fithrt.” Die amerikanische Ausgabe meines
Buches enthilt im Anhang die Erstpublikation zweier bedeutender
Vortriage von Strauss, deren erster, The Living Issues of German Post-
war Philosophy, fur den gegenwirtigen Band von besonderem Interesse
ist.'” Denn Strauss gibt in dem Vortrag, den er im April 1940 vor dem
Creighton Philosophical Club an der Syracuse University hielt, mehr als
zwei Jahrzehnte vor dem »autobiographischen Vorwort«, das er 1962
fiir die amerikanische Ubersetzung des Spinoza-Buches schreiben sollte,
eine intellektuelle Biographie seiner frithen Jahre, die den Schwerpunkt
auf die Herausforderung des Historismus und auf Strauss’ Begegnung
mit Nietzsche und Heidegger legt. In The Living Issues of German
Postwar Philosophy haben wir ein hochst instruktives Gegenstiick zum
Vorwort zur amerikanischen Ausgabe. Beide beleuchten auf je eigene
Weise die philosophische Diskussion im Deutschland der 1920er und
frithen 1930er Jahre, in denen Leo Strauss seinen Denkweg begann.

Meiner Doktorandin Anna Schmidt danke ich fiir die Durchsicht der
nach vielen Hunderten zihlenden Ausgaben der Jidischen Rundschau,
die in den 1920er Jahren erschienen, und fiir die Ubertragung der beiden

7 Siehe Vorwort des Herausgebers in Gesammelte Schriften, Band 2,

p. XXVIIL

8 Stuttgart—Weimar 2003.

®  Der Tod als Gott erbrtert insbesondere die dunkle Fufinote 23 auf Seite 23
unserer Edition.

10 Leo Strauss and the Theologico-Political Problem. Translated by Marcus
Brainard. Cambridge und New York 2006, 5. Auflage 2007, p. 115-139.



XXIV  Vorwort zur dritten Auflage

bisher unbekannten Artikel von Strauss, die sie bei ihren Nachfor-
schungen fand.

Miinchen, Oktober 2007 H. M.



Leo Strauss

Die Religionskritik Spinozas
als Grundlage
seiner Bibelwissenschaft

Untersuchungen
zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat

(1930)






Dem Gedichtnis
Franz Rosenzweigs






Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

(1965/1968)

Diese Studie zu Spinozas Theologisch-politischem Traktat wurde wih-
rend der Jahre 1925-1928 in Deutschland geschrieben. Der Autor war
ein junger in Deutschland geborener und aufgewachsener Jude, der sich
im Bannkreis des theologisch-politischen Dilemmas fand.

Zu jener Zeit war Deutschland eine liberale Demokratie. Das Re-
gime war als die Weimarer Republik bekannt. Im Lichte des autoritativ-
sten politischen Dokuments des jiingeren Deutschland, Bismarcks Ge-
danken und Erinnerungen, nimmt sich die Option fir Weimar als eine
Option gegen Bismarck aus. In den Augen Bismarcks stand Weimar fiir
eine Anlehnung an den Westen, wenn nicht fiir die innere Abhangigkeit
der Deutschen von den Franzosen und vor allem von den Engliandern,
und fiir eine damit korrespondierende Abneigung gegen alles Russische.
Aber Weimar war vor allem der Wohnsitz Goethes, jenes Zeitgenossen
des Zusammenbruchs des Heiligen Romischen Reiches Deutscher Na-
tion und des Sieges der Franzosischen Revolution und Napoleons,
dessen wohlwollendes Verstandnis ihn beiden Antagonisten gegeniiber
offen sein liefS und der sich in seinem Denken weder mit dem einen noch
mit dem anderen identifizierte. Indem sie sich mit Weimar in Verbindung
brachte, proklamierte die deutsche liberale Demokratie ihren mode-
raten, nichtradikalen Charakter: ihren EntschlufS, zwischen der Hingabe
an die Prinzipien von 1789 und der Hingabe an die hochste deutsche
Tradition ein Gleichgewicht zu wahren.

Die Weimarer Republik war schwach. Sie hatte einen einzigen
Augenblick der Stirke, wenn nicht der GrofSe: ihre starke Reaktion auf
die Ermordung des jiidischen Auffenministers Rathenau im Jahr 1922.
Im grofSen und ganzen bot sie das traurige Schauspiel einer Gerechtigkeit
ohne Schwert oder einer Gerechtigkeit, die unfihig war, das Schwert zu
gebrauchen. Die Wahl des Feldmarschalls von Hindenburg in das

224



225

6  Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

Prasidentenamt des Deutschen Reiches im Jahr 1925 zeigte jedem, der
Augen hatte zu sehen, daf die Weimarer Republik nur eine kurze Zeit zu
leben hatte: das alte Deutschland war stirker — stiarker im Willen — als
das neue Deutschland. Was zur Zerstorung der Weimarer Republik
damals noch fehlte, war der geeignete Augenblick; dieser Augenblick
sollte sich innerhalb weniger Jahre einstellen. Die Schwiache der Wei-
marer Republik machte ihre rasche Zerstorung gewifs. Nicht gewifs
machte sie den Sieg des Nationalsozialismus. Der Sieg des National-
sozialismus wurde in Deutschland aus demselben Grund notwendig, aus
dem der Sieg des Kommunismus in RufSland notwendig geworden war:
der Mann, der bei weitem den stirksten Willen oder die stirkste
Zielstrebigkeit, die grofSte Riicksichtslosigkeit, die grofite Kithnheit und
die groflite Macht tber seine Anhingerschaft und das beste Urteil
beziiglich der Starke der verschiedenen Krifte im unmittelbar relevanten
politischen Feld hatte, war der Fiihrer der Revolution.?

Halbmarxisten fithren die Schwiche der Weimarer Republik auf die
Macht des Monopolkapitalismus und die Wirtschaftskrise von 1929
zuriick, aber es gab andere liberale Demokratien, die stark waren und
blieben, obwohl sie mit denselben Schwierigkeiten zu kimpfen hatten.
Es ist verniinftiger, auf die Tatsache zu verweisen, dafs die Weimarer
Republik durch die Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg ent-
standen war, obwohl diese Antwort blof§ zu der weiteren Frage fiihrt,
warum es Deutschland nicht gelungen war, unter ginstigeren Um-
stinden (z. B. im Jahr 1848) eine liberale Demokratie zu werden, das
heifdt, warum die liberale Demokratie in Deutschland immer schwach
gewesen war. Zwar war das Bismarcksche Regime, wie es von Wil-
helm II. gehandhabt wurde, schon vor dem Ersten Weltkrieg und noch
mehr durch den Krieg und seinen Ausgang in MifSkredit geraten und die
liberale Demokratie damit einhergehend immer attraktiver geworden;
aber im entscheidenden Augenblick diskreditierten die siegreichen libe-
ralen Demokratien die liberale Demokratie in den Augen Deutschlands
durch den Verrat an ihren Prinzipien im Vertrag von Versailles.

Es ist sicherer, das Niedrige im Lichte des Hohen zu verstehen zu
suchen als das Hohe im Lichte des Niedrigen. Tut man das letztere,
verzerrt man das Hohe notwendigerweise, wahrend man, tut man das
erstere, das Niedrige nicht der Freiheit beraubt, sich voll und ganz als

! Beachte Leon Trotsky, The History of the Russian Revolution, iibersetzt

von Max Eastman. Ann Arbor, I, p. 329-331, III, p. 154-155.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 7

das zu offenbaren, was es ist. Mit ihrem Namen verweist die Weimarer
Republik auf die grofite Epoche des deutschen Denkens und der deut-
schen Literatur, auf die Epoche, die sich vom letzten Drittel des acht-
zehnten Jahrhunderts bis zum ersten Drittel des neunzehnten Jahr-
hunderts erstreckte. Niemand kann sagen, dafs das klassische Deutsch-
land sich klar und deutlich zugunsten der liberalen Demokratie
aussprach. Das ist ungeachtet der Tatsache wahr, dafd das klassische
Deutschland von Rousseau initiiert worden war. Zuallererst war Rous-
seau der erste moderne Kritiker des fundamentalen modernen Projekts
(der Eroberung der Natur durch den Menschen um der Erleichterung
der Lage des Menschen willen), der damit den Grund legte zu der fur das
deutsche Denken so schicksalhaften Unterscheidung zwischen Zivilisa-
tion und Kultur. Vor allem gipfelte die Radikalisierung und Vertiefung
von Rousseaus Denken durch die klassische deutsche Philosophie in
Hegels Philosophie des Rechts, der Legitimierung jener Art von kon-
stitutioneller Monarchie, die sich auf die Anerkennung der Menschen-
rechte grindet und in der die Regierung in den Hinden sehr gut
ausgebildeter Beamter liegt, welche von einem erblichen Konig ernannt
werden. Man hat nicht ohne Grund gesagt, dafs Hegels Herrschaft tiber
Deutschland erst an dem Tag ein Ende nahm, an dem Hitler an die
Macht kam. Aber Rousseau bereitete nicht nur die Franzosische Revolu-
tion und die klassische deutsche Philosophie, sondern auch jene extreme
Reaktion auf die Franzosische Revolution vor, die die deutsche Roman-
tik darstellt. Um politisch und krude zu sprechen: »Die romantische
Schule in Deutschland ... war nichts anders als die Wiedererweckung
der Poesie des Mittelalters, wie sie sich . .. in Kunst und Leben manife-
stiert hatte.«? Die Sehnsucht nach dem Mittelalter begann in Deutsch-
land in demselben Augenblick, in dem das tatsichliche Mittelalter — das
von einem Deutschen regierte Heilige Romische Reich — endete, von dem
man damals dachte, es sei der Augenblick von Deutschlands tiefster
Erniedrigung. In Deutschland, und nur dort, fiel das Ende des Mittel-
alters mit dem Beginn der Sehnsucht nach dem Mittelalter zusammen.
Verglichen mit dem mittelalterlichen Reich, das bis 1806 nahezu ein
Jahrtausend tiberdauert hatte, nahm sich das Reich Bismarcks (gar nicht
zu reden vom PreufSen Hegels) nicht nur hinsichtlich seiner GrofSe als ein
kleines Deutschland aus. Alle tiefen deutschen Sehnsiichte — denn

2 Heinrich Heine, Die romantische Schule, in: Samtliche Werke (Elster), V,
p. 217. Vgl. die Erorterung der Romantik in Hegels Aesthetik.

226



8  Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

diejenigen nach dem Mittelalter waren nicht die einzigen und nicht
einmal die tiefsten —, alle diese Sehnsiichte nach den Urspriingen oder,
negativ ausgedriickt, alles deutsche Ungentigen an der Moderne zielte
auf ein drittes Reich hin, denn Deutschland sollte den Kern selbst noch
von Nietzsches Europa ausmachen, das iiber die Erde herrschte.’

Die Schwiche der liberalen Demokratie in Deutschland erklirt,
warum in Deutschland die Lage der einheimischen Juden prekarer war
als in jedem anderen westlichen Land. Die liberale Demokratie hatte sich
in den theologisch-politischen Traktaten urspriinglich weniger als das
Gegenteil des mehr oder weniger aufgeklirten Despotismus des sieb-
zehnten und achtzehnten Jahrhunderts denn als das Gegenteil des
»Reiches der Finsternis«, das heifSt der mittelalterlichen Gesellschaft
definiert. Der liberalen Demokratie zufolge ist die universelle mensch-
liche Moral das Band der Gesellschaft, wohingegen die Religion (die
positive Religion) eine Privatangelegenheit ist; im Mittelalter war die
Religion, das heifst das katholische Christentum, das Band der Gesell-
schaft. Das fiir das Mittelalter charakteristischste Unternehmen sind die
Kreuzziige; man kann von ihm sagen, daf§ es nicht zufillig in der
Ermordung ganzer jidischer Gemeinden gipfelte. Die deutschen Juden
verdankten ihre Emanzipation der Franzosischen Revolution oder deren
Auswirkungen. Von der Weimarer Republik wurden ihnen zum ersten-
mal volle politische Rechte gewihrt. Auf die Weimarer Republik folgte
das einzige deutsche Regime — das einzige Regime, das es jemals
irgendwo gegeben hat —, welches kein anderes klares Prinzip besafs als
einen morderischen Haf$ auf die Juden, denn »arisch« hatte keine andere
klare Bedeutung als »nichtjudisch«. Man muf$ die Tatsache im Gedacht-
nis behalten, daf§ Hitler nicht aus PreufSen, nicht einmal aus dem Reich
Bismarcks kam.

Obgleich die deutschen Juden sich politisch in einer prekireren Lage
befanden als die Juden in jedem anderen westlichen Land, riefen sie die
»Wissenschaft des Judentums« ins Leben, das historisch-kritische Stu-
dium des judischen Erbes durch Juden. Die Emanzipation der Juden in
Deutschland fiel mit der grofSten Epoche des deutschen Denkens und der
deutschen Dichtung zusammen, mit der Epoche, in der Deutschland das
fithrende Land im Denken und in der Dichtung war. Man kann nicht
umhin, die Periode des deutschen Judentums mit der Periode des
spanischen Judentums zu vergleichen. Die grofiten Errungenschaften der

3 Beachte Jenseits von Gut und Bése, Achtes Hauptstiick.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 9

Juden wihrend der spanischen Periode wurden teilweise dadurch er-
moglicht, daf§ die Juden sich dem Zustrom des griechischen Denkens
Offneten, das man als nur zufillig griechisch verstand. Wihrend der
deutschen Periode jedoch offneten sich die Juden dem Zustrom des
deutschen Denkens, des Denkens der besonderen Nation, in deren Mitte
sie lebten — eines Denkens, das man als wesentlich deutsch verstand: die
politische Abhangigkeit war auch eine geistige Abhingigkeit. Das war
der Kern des Dilemmas des deutschen Judentums.

Drei Zitate mogen als Illustration fiir die prekire Lage der Juden in
Deutschland dienen. Goethe, der grofite unter den kosmopolitischen
Deutschen, ein »entschiedener Nichtchrist«, fafSt die Ergebnisse einer
Unterhaltung zwischen seinem Wilhelm Meister und »dem heiteren
Friedrich« iiber eine neu zu griindende Gesellschaft folgendermafSen
zusammen, ohne seine Zusammenfassung mit Anfihrungszeichen zu
versehen: » An dieser Religion [der christlichen Religion] halten wir fest,
aber auf eine eigne Weise; wir unterrichten unsre Kinder von Jugend auf
von den groflen Vorteilen, die sie uns gebracht hat; dagegen von ihrem
Urheber, von ihrem Verlauf geben wir zuletzt Kenntnis. Alsdann wird
uns der Urheber erst lieb und wert, und alle Nachricht, die sich auf ihn
bezieht, wird heilig. In diesem Sinne, den man vielleicht pedantisch
nennen mag, aber doch als folgerecht anerkennen muf, dulden wir
keinen Juden unter uns; denn wie sollten wir ihm den Anteil an der
hochsten Kultur vergénnen, deren Ursprung und Herkommen er ver-
leugnet?«* Zwei Generationen spiter konnte Nietzsche sagen: »Ich bin
noch keinem Deutschen begegnet, der den Juden gewogen gewesen
wire.«° Man konnte versuchen, Nietzsches Urteil auf die Beschrankt-
heit seines Bekanntenkreises zuriickzufiithren: niemand wiirde erwarten,
den Juden gewogene Personen unter den deutschen lutheranischen
Pfarrern zu finden, unter denen Nietzsche aufwuchs, gar nicht zu reden
von Jacob Burckhardt in Basel. Nietzsche hat seine Worte sorgfiltig
gewahlt; er schlof sich selbst sicherlich aus, als er das zitierte Urteil
fallte, was aufSerdem aus dem Kontext hervorgeht. Aber er sagt nichts
Triviales. Wihrend sein Bekanntenkreis begrenzt — vielleicht ungewo6hn-
lich begrenzt — war, war Nietzsche von ungewohnlicher Scharfsichtig-
keit. Auflerdem bedeutet ein Gewogensein gegeniiber diesem oder jenem
Mann oder dieser oder jener Frau jiidischer Herkunft kein Gewogensein

4 Wilbelm Meisters Wanderjahre, 3. Buch, 11. Kapitel.
S Jenseits von Gut und Bose, Nr. 251; vgl. Morgenréte, Nr. 205.

227



228

10 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

gegeniiber Juden. Zwei Generationen spiter, im Jahr 1953, konnte
Heidegger von »der inneren Wahrheit und Grofle« des Nationalsozia-
lismus sprechen.®

Im Laufe des neunzehnten Jahrhunderts waren viele Menschen im
Westen zu der Vorstellung gelangt, dafd viele, wenn nicht alle Leiden
Probleme seien, die man als solche selbstverstandlich fiir 16sbar hielt.
Solcherart hatten sie auch vom jidischen Problem zu sprechen be-
gonnen. Das deutsch-judische Problem wurde nie gelost. Es wurde
vernichtet durch die Vernichtung der deutschen Juden. Vor Hitlers
Aufstieg zur Macht glaubten die meisten deutschen Juden, daf$ ihr
Problem im Prinzip durch den Liberalismus gelost worden sei: die
deutschen Juden waren Deutsche jidischen Glaubens, das heifit, sie
waren nicht weniger deutsch als die Deutschen christlichen Glaubens
oder ohne Glauben. Sie nahmen an, daf§ der deutsche Staat (gar nicht zu
reden von der deutschen Gesellschaft oder Kultur) gegeniiber der Diffe-
renz zwischen Christen und Juden oder zwischen Nichtjuden und Juden
neutral war oder sein sollte. Diese Annahme wurde vom stirksten Teil
Deutschlands und mithin von Deutschland nicht geteilt. Mit den Worten
Herzls gesprochen: »Wer der Fremde im Lande ist, das kann die
Mehrheit entscheiden; es ist eine Machtfrage.« Auf jeden Fall konnte es
scheinen, daf$ in Ermangelung einer von beiden Parteien gleichermafSen
anerkannten hoheren Instanz die nichtjudischen Deutschen der natiir-
liche Richter tiber die Deutschheit der deutschen Juden waren. Infolge-
dessen hatte sich eine kleine Minderheit der deutschen Juden, aber eine
betriachtliche Minderheit der deutsch-judischen Jugend, die an den
Universitaten studierte, dem Zionismus zugewandt. Der Zionismus war
fast niemals ganz von den traditionellen jiidischen Hoffnungen ge-
schieden. Andererseits beabsichtigte der Zionismus niemals, eine Wie-
derherstellung wie jene herbeizufiihren, die in den Tagen von Esra und
Nehemia erreicht worden war: die Riickkehr in das Land Israel dachte
man sich nicht als in der Errichtung des dritten Tempels und der
Wiederherstellung des Opfergottesdienstes gipfelnd.

Die Eigentiimlichkeit des Zionismus als einer modernen Bewegung

¢ Einfiibrung in die Metaphysik. Tiibingen 1953, p. 152. Dieses Buch besteht
aus einer Folge von im Jahr 1935 gehaltenen Vorlesungen, aber wie in der
Vorbemerkung festgestellt wird, sind »Versehen beseitigt«. Vgl. auch die
Anspielung p. 36 auf eine kiirzliche »Sduberung« der deutschen Univer-
sitdten.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 11

tritt am klarsten im streng politischen Zionismus hervor, wie er zuerst
von Leon Pinsker in seiner Autoemanzipation und danach von Theodor
Herzl im Judenstaat dargestellt wurde. Pinsker und Herzl gingen vom
Scheitern der liberalen Losung aus, sie fuhren aber fort, das Problem als
ein losbares Problem zu sehen, wie der Liberalismus es zu sehen
begonnen hatte, das heifit, als ein blofs menschliches Problem. Sie
radikalisierten dieses rein menschliche Verstindnis. Das schreckliche
Schicksal der Juden sollte in keiner Weise linger so verstanden werden,
als habe es etwas mit einer gottlichen Strafe fiir die Stinden unserer Viter
oder mit der providentiellen Sendung des auserwihlten Volkes zu tun
und sei deshalb mit der sanftmiitigen Tapferkeit von Mairtyrern zu
ertragen. Es sollte in blof§ menschlichen Kategorien verstanden werden:
als konstituiere es ein rein politisches Problem, das als solches nicht
gelost werden kann, indem man an die Gerechtigkeit oder GrofSmut
anderer Nationen appelliert, gar nicht zu reden von einem Bund aller
Nationen. Entsprechend war der politische Zionismus in erster Linie mit
nichts anderem als der Reinigung der Juden von tausendjahriger Ernied-
rigung oder mit der Zuriickgewinnung der jidischen Wiirde, der judi-
schen Ehre oder des jidischen Stolzes befafst. Das Scheitern der liberalen
Losung bedeutete, daf§ die Juden ihre Ehre nicht wiedergewinnen konn-
ten, indem sie sich als Individuen den Nationen assimilierten, in denen
sie lebten, oder indem sie zu Biirgern wie alle anderen Biirger der
liberalen Staaten wurden: die liberale Losung brachte im besten Falle
rechtliche Gleichheit, aber keine gesellschaftliche Gleichheit; als eine
Forderung der Vernunft hatte sie keine Auswirkung auf die Gefiihle der
Nichtjuden. Um wiederum Herzl anzufithren: »Wir sind ein Volk — der
Feind macht uns ohne unseren Willen dazu.« Letzten Endes ist das
nichts, was zu beklagen wire, denn »der Feind ist notig fiir die hochsten
Anstrengungen der Personlichkeit«. Nur indem man die Ehre der judi-
schen Nation schiitzte, konnte die Ehre des einzelnen Juden geschuitzt
werden. Die wahre Losung des judischen Problems macht es erforder-
lich, daf} die Juden werden »wie alle Nationen« (I Sam.8), dafd die
judische Nation sich den Nationen der Welt assimiliert oder dafS sie
einen modernen, liberalen, sikularen (aber nicht notwendigerweise
demokratischen) Staat errichtet. Der politische Zionismus im strengen
Sinne war also die Bewegung einer Elite im Namen einer Gemeinschaft,
die durch gemeinsame Abkunft und gemeinsame Erniedrigung kon-
stituiert wird, zur Wiederherstellung ihrer Ehre durch den Erwerb von
Eigenstaatlichkeit und daher eines Landes — irgendeines Landes: das



12 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

Land, das der streng politische Zionismus den Juden versprach, war
nicht notwendig das Land Israel.

Dieses Vorhaben beinhaltete eine tiefgreifende Modifikation der
traditionellen judischen Hoffnungen — eine Modifikation, die durch
einen Bruch mit diesen Hoffnungen erreicht wurde. Als Motto seiner
Streitschrift wihlte Pinsker diese Worte Hillels: »Wenn ich selbst mir
nicht helfe, wer denn? Und wenn nicht heute, wann denn?« Er lief§ den
Satz aus, der das Zentrum von Hillels Aussage bildet: »Und wenn ich
nur mir selbst helfe, was bin ich?« Er sah das judische Volk als eine
Herde ohne einen Hirten, der sie schiitzt und sammelt; er sehnte sich
nicht nach einem Hirten, sondern nach der Verwandlung der Herde in
eine Nation, die fiir sich selber Sorge tragen kann. Er betrachtete die
judische Lage als eine natiirliche Krankheit, die nur durch nattirliche
Mittel geheilt werden kann. Was der vom streng politischen Zionismus
bewirkte Wandel bedeutet, sieht man am klarsten, wenn man, um zum
Ursprung zurtickzukehren, tiber diesen Satz Spinozas nachsinnt: » Wenn
die Grundlagen ihrer Religion die Gemiiter der Juden nicht weibisch
machten, so wiirde ich unbedingt glauben, daf$ sie einmal bei gegebener
Gelegenheit (denn die menschlichen Dinge sind wandelbar) ihren Staat
wieder errichten werden.«

Der streng politische Zionismus wurde nur dadurch wirksam, daf$ er
ein Bestandteil, um nicht zu sagen das Riickgrat des Zionismus insge-
samt wurde, das heifst, indem er mit dem traditionellen jiidischen
Denken seinen Frieden machte. Durch diese Verbindung oder Ver-
schmelzung, brachte er die Errichtung des Staates Israel zuwege und
damit jene Reinigung, die er vor allem anderen beabsichtigt hatte; er
bewirkte so einen Segen fiir alle Juden, Giberall und einerlei, ob sie es
zugeben oder nicht.” Er 16ste jedoch nicht das jiidische Problem. Er
konnte das jiidische Problem nicht lésen wegen der Enge seiner ur-
spriinglichen Konzeption, so vornehm sie auch sein mochte. Auf diese
Enge wurde am wirksamsten durch den kulturellen Zionismus hinge-
wiesen: dem streng politischen Zionismus fehlt, nur mit der gegenwar-
tigen Not und dem gegenwirtigen Entschluf§ befaft, die historische
Perspektive; die Gemeinschaft der Abstammung, des Blutes muf$ auch
eine Gemeinschaft des Geistes, des nationalen Geistes sein; der jiidische
Staat wird ohne eine jiidische Kultur, die ihre Wurzeln im jidischen Erbe

7 Vgl. Gerhard Scholem, Politik der Mystik. Zu Isaac Breuers »Neuem
Kusari«. Judische Rundschau, Nr. 57, 1934.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 13

hat, eine leere Hiilse sein. Man hitte diesen Schritt nicht tun konnen,
ohne zuvor das jiidische Erbe selbst als eine Kultur, das heifst als ein
Produkt des nationalen Geistes, des nationalen Genius, zu interpretie-
ren.® Doch die Grundlage, die autoritative Schicht des jiidischen Erbes
stellt sich nicht als ein Produkt des menschlichen Geistes dar, sondern als
eine gottliche Gabe, als gottliche Offenbarung. Verzerrte man die Bedeu-
tung des Erbes, dem man treu zu sein beanspruchte, nicht vollstandig,
indem man es als eine Kultur wie jede andere hohe Kultur interpretierte?
Der kulturelle Zionismus glaubte einen sicheren mittleren Boden zwi-
schen der Politik (der Machtpolitik) und der gottlichen Offenbarung
gefunden zu haben, zwischen dem subkulturellen und dem suprakultu-
rellen, aber ihm fehlte die Strenge der beiden Extreme. Wenn der
kulturelle Zionismus sich selbst versteht, wird er religioser Zionismus.
Aber wenn der religiose Zionismus sich selbst versteht, ist er zunachst
einmal jiidischer Glaube und erst in zweiter Linie Zionismus. Er muf$ die
Vorstellung einer menschlichen Losung fiir das judische Problem als
blasphemisch betrachten. Er kann so weit gehen und die Errichtung des
Staates Israel als das wichtigste Ereignis in der jidischen Geschichte seit
der Vollendung des Talmud betrachten, aber er kann sie nicht als den
Anbruch des messianischen Zeitalters, der Erlosung Israels und aller
Menschen betrachten. Die Errichtung des Staates Israel ist die tiefgrei-
fendste Modifikation der Galuth, die sich ereignet hat, aber sie ist nicht
das Ende der Galuth: im religiosen Sinne, und vielleicht nicht nur im
religiosen Sinne, ist der Staat Israel ein Teil der Galuth. Endliche, relative
Probleme konnen gelost werden; unendliche, absolute Probleme konnen
nicht gelost werden. Mit anderen Worten, die Menschen werden niemals
eine Gesellschaft erschaffen, die frei ist von Widerspriichen. Unter jedem
Gesichtspunkt sieht es so aus, als ob das judische Volk das auserwihlte
Volk sei, zumindest in dem Sinne, dafS das jiidische Problem das
handgreiflichste Symbol des menschlichen Problems ist, insoweit es ein
soziales oder politisches Problem ist.

Zu erkennen, dafl das judische Problem unlosbar ist, bedeutet,
niemals die Wahrheit zu vergessen, die der Zionismus hinsichtlich der
Grenzen des Liberalismus proklamierte. Der Liberalismus steht und fallt
mit der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft oder mit der
Anerkennung einer durch das Gesetz geschiitzten, aber firr das Gesetz

8 Vgl. Yehezkel Kaufmann, The Religion of Israel, iibersetzt und gekiirzt von

Moshe Greenberg. Chicago, 1960, p. 2, 233-234.

230



231

14 Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

unzuginglichen Privatsphire, wobei Einvernehmen dariiber herrscht,
da vor allem die Religion als partikulare Religion der Privatsphire
zugehort. So gewifs der liberale Staat seine jiidischen Biirger nicht
»diskriminieren« wird, so gewif§ ist er konstitutionell nicht fahig und
auch nicht willens, die »Diskriminierung« von Juden seitens einzelner
oder Gruppen zu verhindern. Eine Privatsphare in dem angegebenen
Sinne anzuerkennen bedeutet, private » Diskriminierung« zuzulassen, sie
zu schiitzen und sie so tatsichlich zu beférdern. Der liberale Staat kann
keine Losung fiir das jidische Problem beibringen, denn eine solche
Losung wiirde das gesetzliche Verbot jeder Art von »Diskriminierung«
erforderlich machen, das heifst die Abschaffung der Privatsphire, die
Leugnung des Unterschieds zwischen Staat und Gesellschaft, die Zersto-
rung des liberalen Staates. Eine solche Zerstorung wiirde das judische
Problem keineswegs losen, wie die antijudische Politik der UdSSR in
unseren Tagen zeigt. Es ist toricht zu sagen, daf jene Politik den
Prinzipien des Kommunismus widerspreche, denn es widerspricht den
Prinzipien des Kommunismus, die Prinzipien des Kommunismus von der
kommunistischen Bewegung zu trennen. Die UdSSR verdankt ihr Uber-
leben der Entscheidung Stalins, nicht auf die Revolution des westlichen
Proletariats zu warten, das heifSt auf das, was andere fiir die UdSSR tun
wirden, sondern den Sozialismus in einem einzigen Land aufzubauen,
wo sein Wort Gesetz war, unter Einsatz aller Mittel, wie bestialisch sie
auch sein mochten, und diese Mittel konnten selbstverstindlich Mittel
einschlieflen, die zuvor von Hitler erfolgreich eingesetzt, um nicht zu
sagen erfunden worden waren: die Ermordung von Parteimitgliedern im
groffen Maf$stab und antijidische Mafsnahmen. Damit soll nicht ge-
leugnet werden, dafl der Kommunismus nicht zu dem geworden ist, was
der Nationalsozialismus immer war, zum Gefangenen einer antijudi-
schen Ideologie, aber er macht von antijidischen Maffnahmen in einer
prinzipienlosen Art und Weise Gebrauch, wann und wo sie als zweck-
dienlich erscheinen. Es soll lediglich unsere Behauptung bekraftigen, dafs
die vom liberalen Staat angebotene mifSliche »Losung des judischen
Problems« der kommunistischen »Losung« tiberlegen ist.

Es gibt ein jiidisches Problem, das menschlich lésbar ist’: das Pro-
blem des westlichen jiidischen Individuums, das oder dessen Eltern seine
Verbindung mit der jiidischen Gemeinschaft in der Erwartung durch-
trennten, dafs es so zu einem normalen Mitglied einer rein liberalen oder

®  Maimonides, Mischne Tora, Hilchot Teschuba VI 3.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 15

einer universellen menschlichen Gesellschaft wiirde, und das natiir-
licherweise verwirrt ist, wenn es keine derartige Gesellschaft findet. Die
Losung fiir sein Problem ist die Umkehr oder Riickkehr zur jiidischen
Gemeinschaft, zu der Gemeinschaft, die durch den jidischen Glauben
und die jiidische Lebensweise aufgerichtet wird — die Teschuba (gewo6hn-
lich mit »Reue« ubersetzt) im umfassendsten Sinne. Einige unserer
Zeitgenossen glauben, daf$ eine solche Riickkehr ganz und gar unmog-
lich ist, weil sie glauben, dafs der jiidische Glaube ein fiir allemal gestiirzt
wurde, nicht durch eine blinde Auflehnung, sondern durch eine augen-
fillige Widerlegung. Obgleich sie zugeben, daf$ ihr tiefstes Problem
durch jene Riickkehr gelost wiirde, beteuern sie, dafs die intellektuelle
Redlichkeit es ihnen verbiete, den Intellekt zum Opfer zu bringen, um
auch nur das vitalste Bediirfnis zu befriedigen. Doch sie konnen kaum
leugnen, daf ein vitales Bediirfnis einen Menschen legitimerweise veran-
laf8t zu Giberpriifen, ob das, was eine Unmoglichkeit zu sein scheint, nicht
tatsdchlich nur eine sehr grofle Schwierigkeit ist.

Der Begriinder des kulturellen Zionismus konnte unter Berufung
darauf, daf§ Darwin die solideste Grundlage der Teleologie zerstort
hatte, noch leugnen, daf das jidische Volk eine providentielle Sendung
habe.!® Zu der Zeit und in dem Land, da die gegenwirtige Studie
geschrieben wurde, wurde von jedermann mit Ausnahme Riickstandiger
zugegeben, daf$ der jiidische Glaube durch die Wissenschaft oder die
Geschichte nicht widerlegt worden war. Die von Darwin und, in geringe-
rem MafSe, von Wellhausen entfachten Stirme hatten sich gelegt; man
konnte der Wissenschaft und der Geschichte alles zugeben, was sie
hinsichtlich des Alters der Welt, des Ursprungs des Menschen, der
Unmaoglichkeit von Wundern, der Unmoglichkeit der Unsterblichkeit
der Seele und der Auferstehung des Leibes, des Jahwisten, des Elohisten,
des dritten Jesaja und so fort zu lehren scheinen, ohne ein Jota von der
Substanz des judischen Glaubens aufzugeben. Einige Zankereien, be-
sondere Gegenstiande betreffend, die manchmal in widerwilligen Zuge-
stindnissen endeten, hielten in Auflenbezirken noch an, aber der Kampf
um die Hauptstadt war durch die auf breiter Front erfolgte Kapitulation
vor Wissenschaft und Geschichte fiir den ganzen Bereich, in dem
Wissenschaft und Geschichte beanspruchen, zustiandig zu sein oder zu
werden, und durch die gleichzeitige Abwertung jenes ganzen Bereichs als
religios irrelevant entschieden worden. Er war, so versicherte man, nur

10 Achad Haam in seinem Aufsatz External Freedom and Internal Servitude.



232

16  Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

durch ein Selbstmif§verstandnis der Religion religios relevant geworden,
wenn auch durch ein Selbstmifiverstindnis, das in fritheren Zeiten
unvermeidlich und im groffen und ganzen in fritheren Zeiten sogar
harmlos war. Dieses SelbstmifSverstindnis bestand darin, daff man die
Offenbarung als ein Korpus von Lehren und Regeln verstand, das solche
Lehren und Regeln einschliefSt, die dem ungeleiteten menschlichen
Verstand niemals als wahr und verbindlich hidtten bekannt werden
konnen, die der menschliche Verstand als subrational verwerfen wiirde,
erwiesen sie sich nicht durch die GewifSheit, daf$ sie das Wort Gottes
sind, als suprarational; Menschen, die nicht Ohrenzeugen waren, als
Gott diese Lehren und Regeln verkiindete, konnten jene GewifSheit nur
durch eine verlidfliche Tradition, die auch fiir die verlifliche Ubermitt-
lung der genauen Worte Gottes biirgt, und durch Wunder erlangen. Das
Selbstmif§verstindnis wird behoben, wenn der Inhalt der Offenbarung
als rational angesehen wird, was nicht notwendigerweise bedeutet, dafS
alles, was man bisher fiir offenbart hielt, rational ist. Das Bediirfnis nach
duflerer Beglaubigung fir die Offenbarung (Tradition und Wunder)
verschwindet, wenn die innere Beglaubigung uiberreich wird. Die Wahr-
heit des traditionellen Judentums ist die Religion der Vernunft, oder die
Religion der Vernunft ist sikularisiertes Judentum. Aber denselben
Anspruch konnte man fur das Christentum geltend machen, und wie
nahe sikularisiertes Judentum und sikularisiertes Christentum einander
auch kommen mogen, sie sind nicht identisch, und als rein rational
sollten sie identisch sein. Vor allem, wenn die Wahrheit des Judentums
die Religion der Vernunft ist, dann muf$ das, wovon man friiher glaubte,
es sei die Offenbarung des transzendenten Gottes, jetzt als das Werk der
menschlichen Einbildungskraft verstanden werden, in der die mensch-
liche Vernunft bis zu einem gewissen Grade wirksam war; was jetzt zu
einer klaren und deutlichen Idee geworden ist, war urspriinglich eine
verworrene Idee.!! Was, aufler Beweisen fiir die Existenz Gottes durch
die theoretische Vernunft oder Forderungen nach seiner Existenz durch
die praktische Vernunft, die immer unglaubwiirdiger wurden, konnte
jemanden davon abhalten, den letzten Schritt zu tun, das heifSt zu
behaupten, daf§ Gott selbst ein Produkt des menschlichen Geistes ist, im
besten Falle »eine Idee der Vernunft«?

Diese und #hnliche Leugnungen oder Interpretationen verloren

1 Vgl. Spinoza, Tractatus theologico-politicus, praef. (sect. 7 Bruder [Nume-

rierung in der Tauchnitz-Ausgabe von C. H. Bruder, Leipzig 1846 u. 6.]).



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 17

plotzlich alle ihre Kraft durch die einfache Beobachtung, dafS sie nicht
blof§ ererbten Meinungen, sondern gegenwirtiger Erfahrung wider-
sprechen. Beim ersten Horen mag man an das erinnert sein, was Leibniz
gesagt hatte, als er Bayles Zweifel hinsichtlich der Offenbarung tiber-
wunden hatte: » Toutes ces difficultés invincibles, ces combats prétendus
de la raison contre la foi s’évanouissent.

Hi motus animorum atque haec discrimina tanta
Pulveris exigui jactu compressa quiescunt. «!2

Dafs Gott sich dem Menschen offenbart, daf§ er zum Menschen spricht,
ist nicht blof§ durch Traditionen bekannt, die bis in die ferne Vergangen-
heit zurtickreichen, und wird daher jetzt »blof§ geglaubt«, sondern wird
wirklich gewufSt auf Grund gegenwirtiger Erfahrung, die jeder Mensch
machen kann, wenn er sich ihr nicht verweigert. Diese Erfahrung ist
keine Art der Selbsterfahrung, der Aktualisierung einer menschlichen
Potentialitit, des menschlichen Geistes, der zu seinem Eigensten gelangt,
zu dem, was er sich wiinscht oder wozu er eine natiirliche Neigung hat,
sondern von etwas Unerwiinschtem, das von auflen kommt, das dem
Menschen widerstrebt; sie ist das einzige BewufStsein von etwas Ab-
solutem, das nicht wie alles andere, Rationales und Nichtrationales, in
irgendeiner Weise relativiert werden kann; sie ist die Erfahrung Gottes
als des Du, des Vaters und Konigs aller Menschen; sie ist die Erfahrung
eines unzweideutigen Befehls, der hier und jetzt an mich ergeht, im
Unterschied zu allgemeinen Gesetzen oder Ideen, die immer bestreitbar
sind und Ausnahmen zulassen; nur indem man sich dem erfahrenen Ruf
Gottes ergibt, der dazu aufruft, ihn mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit aller Macht zu lieben, kann man dahin gelangen, den anderen
Menschen als seinen Bruder zu sehen und ihn zu lieben wie sich selbst.
Die absolute Erfahrung wird nicht zum Judentum zuriickfihren - z. B.
zu den Einzelheiten dessen, was die Christen das Zeremonialgesetz
nennen —, wenn sie sich nicht in der Bibel wiedererkennt und durch die
Bibel ldutert und wenn sie nicht mit Betrachtungen dazu verbunden
wird, wie das traditionelle Judentum sich selbst versteht, und mit
Meditationen iiber das geheimnisvolle Schicksal des jiidischen Volkes.

12 Théodicée, Discours de la conformité de la foi avec la raison, sect. 3, und
Vergil, Georgica, IV 86-87. Der Dichter spricht vom Kampf zwischen zwei
rivalisierenden Koéniginnen um die Herrschaft iiber einen einzigen Bienenstock.
Der Philosoph scheint an die Frage zu denken, ob die Philosophie oder die
Offenbarung die Konigin sein sollte.

233



18  Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

Die Riickkehr zum Judentum erfordert heute auch die Uberwindung
dessen, was man das immerwihrende Hindernis fiir den jiidischen
Glauben nennen mag: der traditionellen Philosophie, die griechischen,
heidnischen Ursprungs ist. Denn die achtbaren, eindrucksvollen oder
bestechenden Alternativen zum Akzeptieren der Offenbarung, zur Erge-
bung in Gottes Willen, haben sich immer so dargestellt und stellen sich
noch so dar, als seien sie auf das gegriindet, was der Mensch durch sich
selbst, durch seine Vernunft weifs. Die Vernunft hat in Hegels System
ihre Vollendung erreicht; die wesentlichen Grenzen von Hegels System
zeigen die wesentlichen Grenzen der Vernunft und damit die radikale
Unangemessenheit aller rationalen Einwinde gegen die Offenbarung.
Mit dem letztendlichen Zusammenbruch des Rationalismus ist der
immerwahrende Kampf zwischen Vernunft und Offenbarung, zwischen
Unglauben und Glauben, sogar auf der Ebene des menschlichen Den-
kens im Prinzip zugunsten der Offenbarung entschieden worden. Die
Vernunft kennt nur Subjekte und Objekte, aber der lebendige und
liebende Gott ist sicher unendlich viel mehr als ein Subjekt und kann
niemals ein Objekt sein, etwas, das man mit Distanz oder Indifferenz
ansehen kann. Die Philosophie, wie man sie bisher kannte, das alte
Denken, war so weit davon entfernt, von der Erfahrung Gottes auszu-
gehen, dafd sie von dieser Erfahrung abstrahierte oder sie ausschlof;
mithin war sie, wenn sie theistisch war, genotigt, auf Beweise fur die
Existenz Gottes als eines denkenden oder eines denkenden und wollen-
den Wesens zuriickzugreifen. Das neue Denken spricht als uneinge-
schriankter Empirismus von Gott, Mensch und Welt wie sie tatsichlich
erfahren werden, als Realititen, die sich nicht aufeinander reduzieren
lassen, wohingegen die ganze traditionelle Philosophie reduktionistisch
war. Denn wenn sie nicht behauptete, daf§ die Welt und der Mensch ewig
sind, das heifst den Schopfergott leugnete, suchte sie nach der der Welt
und dem Menschen vorausgehenden Realitit, wie sie der Welt und dem
Menschen vorausgeht und wie sie auf die Welt und den Menschen folgt,
das heifst, sie suchte nach dem, was vom Menschen, vom ganzen
Menschen nicht erfahren, sondern nur gefolgert oder gedacht werden
kann. Der uneingeschrankte Empirismus erkennt kein solches AufSer-
halb oder Dariiberhinaus als Realitit an, sondern nur als unwirkliche
Formen, Wesenheiten oder Begriffe, die niemals mehr sein konnen als
Objekte, das heifst Objekte bloSen Denkens. '3

13 Vgl. Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften. Berlin 1937, p. 354-398.



Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 19

Das neue Denken war vor allem von Franz Rosenzweig ins Leben
gerufen worden, der fiir den grofiten jiidischen Denker gehalten wird,
den das deutsche Judentum hervorgebracht hat. Thm wurde durch eine
andere Form des neuen Denkens entgegengewirkt, der von Heidegger
ins Leben gerufenen Form.'* Es war offensichtlich, dafl Heideggers
neues Denken sowohl von jeder Nichstenliebe als auch von jeder
Menschlichkeit weit wegfithrte. Andererseits konnte man nicht leugnen,
dafS er ein tieferes Verstindnis als Rosenzweig dafiir hatte, was die
Einsicht oder Forderung beinhaltete, daf§ die traditionelle Philosophie,
die auf griechischen Fundamenten beruhte, durch ein neues Denken
abgelost werden musse. Er hitte niemals wie Rosenzweig gesagt: » Wir
wissen aufs genaueste, wissen es mit dem anschaulichen Wissen der
Erfahrung, was Gott, was der Mensch, was die Welt fir sich genommen
sist<c. Noch nahm er wie Rosenzweig an, daf§ wir ohne weitere Um-
stinde ein angemessenes Verstandnis der griechischen Philosophie be-
sitzen, der grundlegenden Schicht jenes alten Denkens, das tiberwunden
werden mufS: mit dem Infragestellen der traditionellen Philosophie wird
das traditionelle Verstindnis der Tradition fragwiirdig. Allein aus die-
sem Grund hitte er nicht wie Rosenzweig sagen konnen, daf$ die meisten
Platonischen Dialoge »langweilig« seien.!> Diese Differenz zwischen
Rosenzweig und Heidegger, iiber die man vieles mehr sagen konnte, war
nicht ohne Zusammenhang mit ihrer Differenz hinsichtlich der Offenba-
rung. Zu jener Zeit brachte Heidegger sein Denken iiber die Offenba-
rung eher durch Schweigen oder durch die Tat als durch die Rede zum
Ausdruck. Rosenzweigs Freund Martin Buber zitiert eine viel spitere
Auflerung Heideggers, die, wie ich glaube, eine Ahnung von Heideggers
Argument vermittelt — insbesondere, wenn man sie mit wohlbekannten
Auferungen Nietzsches in Verbindung bringt, dem Heidegger in dieser
Sache erkennbar folgt.

»Die >Propheten< dieser Religionen [sc. Judentum und Christen-
tum]«, sagt Heidegger Buber zufolge, »sagen nicht erst das Wort des
Heiligen voraus. Sie sagen sogleich vorher den Gott, auf den die
Sicherheit der Rettung in die iiberirdische Seligkeit rechnet.«'® Buber

14 Zum Verhiltnis zwischen Rosenzweigs und Heideggers Denken siehe Karl
Lowith, Gesammelte Abhandlungen. Stuttgart 1960, p. 68-92.

15" Rosenzweig, op.cit., p. 380, 387.

16 Eclipse of God. New York 1952, p. 97; vgl. das deutsche Original Gottes-
finsternis. Ziirich 1953, p. 87-88. Ich habe nicht versucht, die Ubersetzung der
deutschen Aussage Heideggers stirker anzunihern, die ibrigens von Buber

234



20  Vorwort zur amerikanischen Ausgabe

kommentiert diese Aussage folgendermafSen: »Nebenbei vermerkt, ich
habe nirgends in unserer Zeit ein so weitgehendes MifSverstehen der
Propheten Israels auf hoher philosophischer Warte gefunden. Die Pro-
pheten Israels haben nie den Gott angesagt, auf den die Sicherheitssucht
ihrer Horer rechnete; sie sind je und je darauf ausgegangen, alle
Sicherheit zu zerschlagen und im aufgerissenen Abgrund der letzten
Unsicherheit den unerwiinschten Gott zu verkiinden, der das Wirklich-
werden seiner Menschengeschopfe, ihr Menschwerden von ihnen er-
heischt und alle, die in die Sicherheit ausweichen zu konnen vermeinen,
dafl der Tempel Gottes bei ihnen ist, zuschanden macht.« Heidegger
spricht nicht von den »Horern« der Propheten, sondern er meint
klarerweise, dafl es den Propheten selbst um Sicherheit ging.'” Diese
Behauptung wird durch die wohlbekannten Tatsachen, auf die Buber
hinweist, nicht widerlegt — durch die Tatsache, mit einem Wort, dafS es
fiir die Propheten keine Zuflucht und keine Burg gibt aufler Gott: die
Sicherheit, die der Tempel Gottes gewihrt, ist nichts, aber die Sicherheit,
die Gott gewibhrt, ist alles. Wie Buber siebzehn Seiten zuvor in derselben
Veroffentlichung sagt: »Wer Gott nur als das sittliche Ideal liebt, kann
leicht dazu gelangen, an der Fiihrung einer Welt zu verzweifeln, deren
Augenschein Stunde um Stunde allen Prinzipien seiner sittlichen Ideali-
tat widerspricht.«!® Sicherlich lehrt die Bibel, daf} trotz allen gegen-
teiligen Anscheins die Welt von Gott gefithrt wird, oder um die traditio-
nelle Wendung zu gebrauchen, daf es eine partikulare Providenz gibt,
dafl der Mensch von Gott beschiitzt wird, wenn er sein Vertrauen nicht
in Fleisch und Blut, sondern in Gott allein setzt, daf$ er nicht vollig
ausgesetzt oder preisgegeben ist, dafS er nicht allein ist, daf$ er von einem

nicht ganz wortlich zitiert wird. [Anm. d. U.: Die englische Wiedergabe von
Bubers Heidegger-Zitat lautet: » The >prophets«< of these religions do not begin
by foretelling the word of the Holy. They announce immediately the God upon
whom the certainty of salvation in a supernatural blessedness reckons.« Wir
folgen im Text der Stelle aus Gottesfinsternis.| Vgl. Heidegger, Nietzsche, 11,
p. 320.

17 Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, 2. Aufl., p. 438: »Der Prophet
hat gut reden: Himmel und Erde mogen vergehen; er denkt sie in seinem Felsen,
den ihm Gott bildet, wohlgegriindet. «

18 Eclipse of God, p. 81; Gottesfinsternis, p. 71. Ich glaube, dal der Uber-
setzer einen Fehler machte, als er »Fithrung einer Welt« mit »Conduct of the
world« {ibersetzte, und ich verinderte seine Ubersetzung entsprechend [»gui-
dance of a world«], aber ich weif$ nicht, ob ich recht habe; aus dem Vorwort
geht nicht hervor, ob Buber die Ubersetzung gutgeheiflen hat.





