
1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

I Grundlagen

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

1 Erziehung ist politisch – eine Skizze

Ronald Lutz

Es wäre ein schreiender Widerspruch, wenn sich das menschliche Wesen, das sich in unfertigem
Zustand befindet und sich dessen bewusst ist, nicht in einen permanenten Prozess hoffnungsvoller
Suche einbrächte.
Paulo Freire

Für die »Kunst des Erziehens« als Pädagogik im weitesten Sinne (auch als wissen-
schaftliches Fach) besitzen zwei »Dinge« essentielle Bedeutung: zum einen muss
diese eine »Politik des Lebens« sein, zum anderen ist sie verpflichtet, die »Kultur des
Schweigens« bzw. die »Monologie« des Erziehens zu beenden. Ziel ist es doch,
Menschen eine Stimme zu geben, sie zu unterstützen und zu fördern, damit sie sich
in ihrem eigenen Leben zurechtfinden, sich in das öffentliche Leben einbinden und
dieses mitgestalten können. Für die Akteure der Pädagogik (von Kindergärten über
Schule bis zur Sozialen Arbeit oder Sozialpädagogik) verbindet sich damit eine
Haltung und eine Praxis, die ich dialogisch, verstehend und politisch verdichten
will.

In der hier vorgelegten Skizze einer »Politischen Ethik des Erziehens«, einer
»Politik des Lebens«, beziehe ich mich wesentlich auf Paulo Freire, der für einen
solchen Ansatz stand und aktuell neu gelesen werden muss. Für ihn war »Erziehung
immer politisch«, er wollte die »Kultur des Schweigens« beenden und setzte dabei
auf Dialoge – letztlich auf das, was aktuell unter Resonanz (Rosa 2016) verstanden
wird und was Jürgen Habermas (1981) mit Kommunikation, Diskurs und Aus-
handlung erörterte.

1.1 Warum Freire?

Zweifellos steht zunächst die Frage im Raum, weshalb dieser politisch denkende
und handelnde Pädagoge, der sich als Marxist und als Christ begriff, 20 Jahre nach
seinem Tod Impulse für unsere Gegenwart und Zukunft geben kann. Das ist schnell
beantwortet: Ich bin zutiefst davon überzeugt, dass uns die Befreiungspädagogik, in
deren Tradition sich Freire befindet, noch immer oder wieder viel zu sagen hat.
Dabei beziehe ich mich auch auf meine These, dass wir vom »Süden lernen können
und müssen«, da dort viel früher und heftiger Globalisierungsfolgen auftraten, die
erst allmählich auch den Alltag in nördlichen Gesellschaften prägen.

17

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Freire stand mit Befreiungstheologen und Befreiungspädagogen eindeutig an der
Seite der Heranwachsenden, der Fragenden, der Verunsicherten, der Marginali-
sierten, der Ausgebeuteten, der Verwundeten und der Ausgegrenzten. Er stand an
der Seite der Menschen, die sich im Mittelpunkt pädagogischer Arrangements be-
fanden. Sie wurden als »Protagonisten« (und nicht als Zöglinge oder Klienten)
begriffen, als Wesen, die zu sich selbst finden wollen und können, die in Gemein-
schaft, Verantwortung, Glück, Zufriedenheit, Stolz und Würde leben wollen.

Zusammen mit sozialen Bewegungen, und dies nicht nur in Lateinamerika,
entfaltete die Befreiungspädagogik, in vielen Regionen der Welt bis heute andau-
ernd, eine »befreiende Praxis« (auch mit pädagogischen Mitteln), die gegen herr-
schende, kolonialisierende, ökonomisierte und ausbeutende Kontexte und Herr-
schaftsstrukturen Menschen eine Stimme geben wollte, um wieder Subjekt für sich
zu werden und zu sein. Sie wollte der »Kultur des Schweigens«, diese fast fatalistische
Übernahme gesellschaftlicher Bilder und Zwänge im Verhalten der Menschen, eine
Praxis gegenüberstellen, die Menschen wieder ein eigenes Wort ermöglicht. Eine
befreiende Praxis kann und muss Basis und Aufgabe aller Pädagogik sein, gerade in
einer Zeit, die sich wie die unsrige im Norden in einer tiefen Krise ihres Selbstver-
ständnisses befindet.

Ideen der Befreiungspädagogik (und andere aus dem Süden wie Ansätze einer
Indigenisierung Sozialer Arbeit in Indien, Australien oder Afrika) gewinnen in
Zeiten »neoliberaler Erfindung des Sozialen« (Lessenich) große Bedeutung. Soziale
Verwerfungen werden individualisiert, Ungleichheit sowie Armut erfahren eine
stete Skandalisierung, es wird aber immer weniger gegen deren Verhinderung getan.
Der Kult des Individuums hat den Arbeitskraftunternehmer hervorgebracht, der nur
noch für sich selbst sorgt und somit auch für sich völlig verantwortlich ist.

Damit sind ethische Grundzüge aller Pädagogik (aller Erziehung im weitesten
Sinne) benannt. Zugespitzt kommt damit ihre eigentliche Bedeutung zum Aus-
druck:

• mit Menschen zusammen Zugänge zum Leben finden bzw. diese zu verbessern,
sie darin zu unterstützen und zu fördern, sich und ihre Vorstellungen vom Leben
auch umzusetzen, stark zu werden und zu sein sowie gegen Widerstände Le-
bensentwürfe durchzuhalten, hierzu gehört auch der Erwerb notwendigen Wis-
sens und erforderlicher Kompetenzen.

Doch allein schon daraus ergibt sich eine essentielle Frage: Was ist erforderlich und
warum? In modernen Gesellschaften hat man als kritischer Beobachter immer mehr
den Eindruck, erforderlich sei das, was ökonomisch verwertbar ist. Bildungsprozesse
vermitteln doch vor allem abfragbare Kenntnisse, die wesentlich ökonomischen
Verwertungsinteressen nützen. Pädagogik ist vielfach eine ökonomisierte und zu-
gleich entpolitisierte Praxis, die ihre kritischen und auch politischen Positionen zum
Teil entsorgte, oder sie zumindest abdrängte, und sich auf eine Praxis und eine
Haltung zurückzog, die der neoliberalen »Neuerfindung des Sozialen« entspricht
und den Kontexten kapitalistischer Gesellschaft kaum noch kritisch gegenübertritt.
Sie unterstützt dies in weiten Teilen sogar, indem sie in ihrer täglichen, in der
Sozialen Arbeit wesentlich auf den Einzelfall bezogenen Praxis, Fähigkeiten von zu

I Grundlagen

18

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Erziehenden (Zöglingen) oder Klienten »fördern« oder »wieder herstellen« will,
ohne die Verhältnisse anzuprangern oder gar verändern zu wollen.

Die Gesellschaft arrangiert sich insgesamt mit diesen Zusammenhängen und
setzt auf Bildung und Erziehung, die bezogen auf Kompetenzen Subjekte vor allem
resilient und fit machen soll, sich in den Verwerfungen des neoliberalen und glo-
balen Kapitalismus unkritisch und sich selbst verleugnend einzurichten, um dem
Terror der Ökonomie zu genügen. Pädagogik hat sich dabei an das Kapital verkauft
bzw. sich einbinden lassen, statt innovativ agiert sie lediglich affirmativ. Unter
diesem Verwertungszwang wird »Totes Wissen« (Gronemeyer & Fink) zum Inhalt
der Bildung, reines und abfragbares Faktenwissen, mit dem Individuen gesell-
schaftlich und ökonomisch nutzvoll und einsetzbar scheinen. Bildung wird zum
Faktor der Produktion. Befreiung und Befähigung ist nicht mehr ihr Ding, sie ist
lediglich damit beschäftigt, eine oberflächliche Beruhigung von Konflikten zu er-
reichen bzw. verwertbare Subjekte als Objekte herzurichten.

Wenn die Welt sich aber inzwischen in Metamorphosen windet, also völligen
Umwandlungen und Zerbröselungen seitheriger Errungenschaften und Selbstver-
ständlichkeiten, wie es Ulrich Beck in seinem letzten Buch »verkündete« (Beck
2017), dann wächst neben Katastrophenszenarien, wie sie so manche Populisten
beschwören und das Ende liberaler Demokratien fordern, aber auch die Chance
bzw. der Bedarf, den Menschen doch wieder eine Stimme zu geben, die nicht den
Vorgaben der Ökonomie entspricht. Die etablierte »Kultur des Schweigens« kann
und sollte durchbrochen werden, indem sich dieMenschen wieder in die zukünftige
Gestaltung des Sozialen einbringen. Dieses darf man nicht jenen ›Rattenfängern‹
überlassen, die vom extremistischen Rand der Gesellschaft kommend laut posau-
nen, Sorgen, Ängste und Vertrauensverluste aufgreifen und nachhaltig bedienen.

»Befreiende Praxis« kann (muss) ein Ergebnis dieser Metamorphosen der Welt
sein. Doch dazu bedarf es großer Anstrengung seitens der pädagogischen Akteure,
die sich von bisherigen Routinen verabschieden müssen. EinWiederlesen von Freire
gibt hierzu jenseits der Traditionspflege seines Werkes Impulse, insbesondere
könnte sich die Pädagogik in ihrer ganzen Breite als eine kritisch-reflexive neu
aufstellen.

1.2 Thesen einer Anthropologie des Erziehens

In der Aufklärung wurde die »Erziehbarkeit« des Menschen zum Thema, diskutiert
wurde, was geplante Sozialisation sein könnte. Philosophen, Anthropologen und
Pädagogen in dieser Zeit gewannen die Überzeugung, dass der Mensch nur durch
»Erziehung« zum Menschen werde, zum Wesen seiner selbst, er werde nur das, was
diese gestaltbaren Prozesse aus ihm machen. Erziehung wurde als Mittel gesehen,
um »Humanität« herzustellen, umWelt zu gestalten und sich von unveränderbaren
Schicksalen zu lösen. Darin lag und liegt immer auch die Idee der »Vollkommen-
heit«.

1 Erziehung ist politisch – eine Skizze

19

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Erziehung wurde und wird eben nicht mehr nur als Vorbereitung auf das Leben
verstanden, sie soll und muss auch Beitrag zur Verbesserung der menschlichen
Verhältnisse sein. Erziehung wird zur Hoffnung und zur Utopie auf ein »Gutes
Leben«. Rousseau hat diese Hoffnungen in seinem Erziehungsroman »Emile«
wunderbar beschrieben. Doch wer definiert »Gutes Leben« und vor allem für wen?
Ist nicht die Idee der Vollkommenheit, die aller Aufklärung und sozialen Utopien
innewohnt, gleichfalls eine unantastbare Schicksalsmacht, die ein Bild der Zukunft
formt, das der Gestaltung von Gegenwart, die in der Aufklärung postulierte Welt-
offenheit des Menschen, als Zwang entgegensteht und diese zu beherrschen droht?

Bis heute ist doch völlig unklar, was Natur und Kultur am Menschen ist, was
Erziehen tatsächlich bewirkt und wie sie gestaltet und organisiert sein sollte. Die
gleichfalls im Denken der Aufklärung formulierten Prozesse von Geschichtlichkeit
und Veränderbarkeit der Kulturen, des Humanen an sich, geben uns eine stetige
Aufgabe der Reflexion. Sie zeigen die Relativität und Unwägbarkeit des Verhält-
nisses von Natur und Kultur. Wo wir beim Menschen auf seine Natur und sein
Wesen zu treffen hoffen, stehen wir inWahrheit immer vor einemMenschen, dessen
natürliche Ausstattung durch Lernen »geformt« wurde. Allerdings bleibt deren
Ausmaß ein Rätsel, da wir zugleich auch auf Natur blicken, die sperrig bleibt, die
sich nicht fügen will, die sich verweigert oder aufbegehrt. Mitunter wird dies als
Auffälligkeit und Abweichung diskutiert, was dann die elterliche Erziehung an die
Grenzen stoßen lässt und Soziale Arbeit und andere Sonderpädagogik in die Pflicht
nimmt bzw. diese erst entwickelt.

In einer kritischen Sichtweise analysiert Pilippe Descola das Denken des Westens
als Glauben, in dem Erziehen einen zentralen Aspekt darstellt: Der Mensch sei zum
Beherrscher und Besitzer der Natur berufen. Dies habe ihn von ihr und somit von
sich selbst getrennt. Es sei eine Dichotomie, ein Dualismus, von Natur und Kultur
entstanden, die eine reine Konstruktion sei, eine Erzählung, ein starres Narrativ, die
das Leben begrenze. Eigentlich wären Natur und Kultur nicht getrennt, sie stellten
zusammen etwas Drittes dar, das diese im Denken fast aller Kulturen immer verei-
nigt und interdependent sah. Dies müsse neu hergestellt werden, durch Kontinuität
statt Abbruch, durch Kontakt statt Trennung, durch Gemeinschaft statt Indivi-
dualisierung, durch Zyklen statt Beschleunigung.

Vor diesem Hintergrund ist Erziehung, in welcher Form auch immer, ein My-
thos, ein gesellschaftlich erzeugtes Narrativ, das immer nur Vorstellungen und
Wünsche formuliert, wie der Mensch, sein Wesen, seine Beziehungen und sein
Leben, seine Welt, zu sein habe bzw. werden solle. Dieses Narrativ wird als Erzie-
hung und Bildung in das Leben transplantiert und formt Menschen nach Ideen und
Konzepten, die zwar nicht mehr von Gott und anderen unantastbaren Mächten
kommen, aber von Menschen, die sich mitunter für Gott halten und sich quasi als
wissende, pädagogische Experten darstellen, zumindest für Menschen, die zu wissen
meinen, was gut für andere und insbesondere für Heranwachsende sei.

In einem weiteren kritischen und reflexiven Diskurs lässt sich die »Erziehbarkeit«
des Menschen auch als Narrativ sehen, in dem das Kind, der Jugendliche, als Zögling
von Eltern und Erziehenden oder der Klient von pädagogischen Fachkräfte in der
Sozialer Arbeit zu einer »Einschreibhülle« für Erwachsene, für Eltern, für Pädago-
gen, für moralische Entwürfe oder für Zurichtungsprozesse wird. Darin liegt eine

I Grundlagen

20

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

fatale und doch auch faszinierende Hoffnung: Da der Mensch eben erziehbar sei,
könne er auch so erzogen werden, wie ein generalisiertes und gesellschaftlich ent-
worfenes »man« es wolle. Darin liegt Gutes und Böses zugleich: Zum einen würde
der Mensch zum Gestalter seiner eigenen Kultur, kann sie schaffen und ändern.
Zum anderen könnte man aus dem Menschen das machen, was Eltern, Pädagogen
oder Bildungsplaner wollen.

Genau diese Idee und Praxis der Formbarkeit geschah und geschieht sowohl in
autoritären als auch in liberalen Kontexten, jeweils abhängig vom Bild und der
Struktur von Gesellschaft, denen das generalisierte »man« sich verpflichtet fühlt.
Doch genau das ist immer abhängig von Macht- und Herrschaftsbeziehungen. Alle
Erziehung ist vor diesem Hintergrund als ambivalent zu sehen. Es gab und gibt im
philosophischen und anthropologischen Denken schon immer erhebliche Zweifel
an Positionen zum Phänomen »Erziehung«.

Sie ist zwar erforderlich, zweifellos, sie war es immer, auch vor ihrer Wieder-
entdeckung in der europäischen Aufklärung; auch frühere bzw. andere Kulturen
hatten eine Idee und ein Wesen davon. Immer wurde die nachwachsende Genera-
tion in die bestehende Kultur eingegliedert bzw. auffällige und abweichende als
solche begriffen und mitunter auch »behandelt.

Erziehung kann neben demWesen der Freiheit, die in ihr liegen kann, aber auch
zur Praxis der Affirmation werden, die zur Bestätigung, zum Erhalt und evtl. zur
moderaten Fortentwicklung bestehender gesellschaftlicher Verhältnisse taugen soll.
Darin kann sie Zurichtung und zum Zwang werden, eine Erziehung zur »Brauch-
barkeit« und »Verwertbarkeit«, in der nur noch Anforderungen und Fähigkeiten, die
das moderne Arbeitsleben an die künftigen Gesellschaftsmitglieder stellt (em-
ployability), im Fokus stehen. Faktenwissen rangiert dann vor sozialen Kompeten-
zen, auch vor Medienkompetenz als existenzielle Fähigkeit in der zunehmend me-
diatisierten und digitalisierten Gesellschaft. Das erste ist totes und äußerliches
Wissen, das zweite wäre ein lebendiges Wissen, das Persönlichkeiten formt, das aber
hinter dem ersten nachrangig scheint. Lehrpläne, Bildungsprozesse und deren In-
halte, pädagogische Arrangements und die »Feuerwehr- und Rettungsfunktion« der
Sozialen Arbeit scheinen darauf abzuzielen.

Der Mensch ist ein lernendes Wesen, das ist gut so, aber eben nicht nur. Päda-
gogische Bemühungen zur Sozialisation, zur Erziehung, zu Veränderung, zu Ge-
staltung und zum Lernen haben notwendigerweise »Grenzen«, sei es in der »Natur«,
sei es im Wertsystem oder in ethischen Konzepten. Von daher ist immer eine Ethik
des Erziehens nötig. Doch auch diese wird von Menschen entworfen, auch das
können Utopien sein, die mit der Idee der Vollkommenheit spielen.

Es kann aber auch eine Ethik sein, die Diskurse, Aushandlung, Partizipation,
Offenheit, Dialoge und Resonanzen betont und als ihre Basis sieht. Aus der Be-
gegnung von Ich und Du, die sich immer in einer moralischen Beziehung der
vorbehaltlosen Einbindung des Anderen als Mensch befindet, können über Aus-
handlung und Kommunikation Normen und Ethiken erwachsen, die Welt demo-
kratisch und offen gestalten und dabei immer wieder zur Disposition stehen. Von
Menschen Gemachtes, aus dem Verhältnis von Ich und Du heraus, kann durch
Menschen auch wieder neu gemacht werden.

1 Erziehung ist politisch – eine Skizze

21

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Was ist denn nun aber der »Fakt des Erziehens«, der als solcher im menschlichen
Leben nicht geleugnet werden kann, der aber immer kritisch reflektiert und ethisch
gerahmt sein muss? Eigentlich geht es doch darum, Menschen zu unterstützen und
zu fördern, damit sie Wesen ihrer selbst werden, im Kontext von Gemeinschaft, dem
moralischen Ich und Du, der Einbeziehung der Anderen. Damit verbunden ist die
Absicht, Fähigkeiten zu fördern und Persönlichkeiten Raum zu geben. Es geht doch
immer um eine dialogische und resonante Einübung in die Vergangenheit und die
Gegenwart und um eine Öffnung zur Zukunft hin, die nur von solidarisch han-
delnden Menschen gestaltet werden kann.

Für den »Prozess der Erziehung« bedeutet das, eine frühest mögliche Partizipa-
tion, ein Ich und ein Du herzustellen. Pädagogische Arrangements müssen Auto-
nomie, Kreativität, Reflexivität und solidarisches Handeln erzeugen bzw. darauf
aufbauen. Nicht die »Pädagogen«, sondern alle Menschen im Prozess sind die
Protagonisten dieser Beziehungen. Im Fokus steht notwendig ein »Lebendiges
Wissen«, das meint, Wissen und Kompetenzen, um das Leben in seinen Wider-
sprüchen zu gestalten, und die Fähigkeit, sich allein oder gemeinsam sowie situativ
»Totes Wissen« (Faktenwissen) anzueignen und es auch wieder zu verflüssigen. Er-
ziehung ist notwendig verstehend, öffnend und politisch.

Verstehende, reflexive, kritische und politische Ansätze sind in der elterlichen
Erziehungspraxis, in pädagogischen Einrichtungen von der Kindheitspädagogik
über Einrichtungen der Sozialpädagogik bis hin zu Schulen derzeit aber eher eine
Randerscheinung. Zu sehr stehen die Performance des Wissenserwerbs bzw. die
normative Behandlung von Auffälligkeit im Vordergrund. Viel zu selten finden sich
Auseinandersetzungen, Aushandlungen und Diskussionen, die hinterfragen und
nachfragen, reflektieren und einbeziehen. Vor diesen Hintergründen sollen hier
zwei Kontexte betont werden, die eine politische und verstehende sowie an Freire
orientierte Ethik des Erziehens erschließen, zum einen der koloniale Blick im Alltag
und zum anderen die erkennbare Entpolitisierung des Erziehens.

1.3 Verborgener Kolonialismus im pädagogischen
Alltag

Mansour hat, mit Blick auf die »Fremden in Land«, klar formuliert, dass pädago-
gische Einrichtungen nur wenig von jenen Menschen wissen, die fremd scheinen,
aber dennoch dem Bildungssystem anvertraut sind. Nur selten sind deren Werte,
Vorstellungen, Intentionen und Lebenswelten bekannt oder werden im pädagogi-
schen Alltag berücksichtigt und reflektiert. Das betrifft nicht nur junge Menschen
mit Migrationshintergrund. Auch Kinder aus armen und benachteiligten Familien
erfahren hinsichtlich ihrer Lebenssituationen eine radikale Missachtung.

Zu fragen ist deshalb zunächst: Was wissen Pädagog*innen (zu denen ich immer
auch Sozialarbeiter*innen und Sozialpädagog*innen zählen) über die Situationen

I Grundlagen

22

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

und Lebenslagen der Kinder und Jugendlichen, über die Integrationsprobleme, die
Arbeitslosigkeit, die materiellen Entbehrungen und die Erschöpfung ihrer Familien,
über die benachteiligenden Lebensumstände, über alltägliche Diskriminierungen
(auch im pädagogischen Alltag), über traumatische Erlebnisse und die ständige
Angst zu versagen?Was wissen sie über Erfahrungen undHürden aus dem Leben der
Menschen, die zunächst den Zielen pädagogischer Performance der Wissenseinla-
gerung bzw. sozialarbeiterischer Fallarbeit entgegenstehen?

Es ist allzu bekannt und muss nicht expliziert werden, dass Schule ein Platzan-
weiser in unserer Gesellschaft ist, in der Herkunft immer auch schon Zukunft
meint. Schule segregiert, Bildungstitel werden noch immer analog zur sozialen Lage
vergeben, indem Kinder und Jugendliche mit einem Benachteiligungshintergrund,
der sich auch nachteilig auf ihre Medienzugänge auswirkt (Digitale Spaltung), sys-
tematisch schlechtere Chancen haben. Dafür kann man viele Gründe angeben, aber
einer ragt heraus: Es finden sich in pädagogischen Arrangements immer auch
Tendenzen eines »verborgenen Kolonialismus«. Andere Lebenslagen, Verhaltens-
muster und Einstellungen bleiben fremd, da Pädagog*innen überwiegend aus einer
anderen Schicht und meist auch aus einer anderen Kultur kommen, mit anderen
Erfahrungen, Lebenswelten, einem anderen Wissen und anderen Mustern.

Mit »verborgener Kolonialismus« bezeichne ich ein beobachtbares Phänomen,
dass kulturelle Muster – Vorstellungen, Werte, Ziele – einer überwiegend mittel-
schichtorientierten Pädagogik generalisiert und auf die Lebenswelt der Zöglinge
und Klienten zumeist unreflektiert übertragen werden. Dadurch werden diese aber
überfremdet und überfordert, bei Menschen aus anderen Kulturen, mit Migrati-
onshintergründen, verdoppelt sich das noch. Ein Scheitern an diesen kulturellen
Mustern, Vorstellungen, Werten und Zielen kann Ausgrenzung, Benachteiligung
und Diskriminierung verfestigen. Dies geschieht durchaus im unreflektierten Wis-
sen, »dass man das ja schon von Anfang an gewusst habe«.

Gerade die Forschungen der neu formierten Kindheitspädagogik, der Migrati-
onsforschung und der Flüchtlingssozialarbeit zeigen, wie unterschiedlich kindliche
und jugendliche Lebenslagen sind. Diese Heterogenität und Vielfalt muss sich in der
Praxis spiegeln, sonst greift der verborgene Kolonialismus Raum und zeigt fatale
Wirkung. Es folgt eine unreflektierte Überfremdung durch jene, die als pädagogi-
sche Akteure symbolische Definitionsmacht besitzen und darin den Vorstellungen
ihrer eigenen Kultur folgen, die aber nur eine von mehreren ist. Soziale Ungleich-
heit würde symbolisch gedoppelt.

Trotz erkennbarer Überlegungen in Bildungs- und auch Lehrplänen, an den
Lebensrealitäten der Kinder und Jugendlichen anzusetzen, sie aufzudecken und im
pädagogischen Alltag zu berücksichtigen, etwa mit der Stärkung des Bereichs Me-
dienbildung, ist nicht ausgeschlossen, dass diese »andere« und tendenziell auch
»fremdeWirklichkeit« an kulturellenMustern und Vorstellungen gemessen werden,
die aus der Lebenswelt der Pädagog*innen stammen und letztlich nur das Handeln
und Denken dieser strukturieren und als Muster für die Anderen angesehen werden.
»Man will die Menschen zwar dort abholen, wo sie mit ihren Interessen und Nei-
gungen gerade stehen«, doch wo es hingehen soll, wissen professionell Erziehende
und pädagogische Fachkräfte am ehesten bzw. haben sie die Definitionsmacht
hierfür. Das macht einen Blick auf Vielfalt als reales Phänomen erforderlich.

1 Erziehung ist politisch – eine Skizze

23

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Für die Unterscheidung und Anerkennung von Unterschiedenen wurde der Begriff
Diversität eingeführt. Vielfalt, wofür der Begriff steht, zeigt sich immer auf meh-
reren Ebenen gleichzeitig, zu denen vor allem Kultur (Ethnie), Alter, Geschlecht,
sexuelle Orientierung, Behinderung, Religion oder Weltanschauung gehören. In
einer erweiterten Perspektive zählen auch Arbeitsstile, Wahrnehmungsmuster,
Dialekte, Wertorientierungen, Zugehörigkeiten zu Szenen, Peers oder Cliquen
dazu. Diversität ist aber nicht nur ein analysierender Begriff, daran ist auch eine
Haltung verbunden. Gemeint ist der bewusste und wertschätzende Umgang mit
Vielfalt in der Gesellschaft. Dahinter liegt der Gedanke, dass gerade moderne Mi-
grationsgesellschaften notwendigerweise auf Vielfalt aufbauen, diese sogar fördern
und diese somit immer im Fokus steht.

Dieses organisatorische sowie politische Konzept fordert sowohl Achtsamkeit als
auch Verstehen. Das umfasst einen wertschätzenden, bewussten und respektvollen
Umgang mit Verschiedenheiten und Individualitäten. Im Blick sind die vielfältig
heterogenen Biographien, Erfahrungen, Fähigkeiten und Leistungen von Men-
schen, die es anzuerkennen gilt. Diversität ist als Potential zu begreifen, das es in der
Pädagogik zu nutzen gilt. In der Konsequenz werden Abbau von Diskriminierung
und die gleichzeitige Förderung von Chancengleichheit zu essentiellen Herausfor-
derungen; es sind Lösungen für die Gestaltung von Vielfalt zu finden.

Dimensionen von Geschlecht, sozialem Milieu, Migrationshintergrund, Nation,
Ethnizität, sexueller Orientierung, Behinderung oder auch Alter (Generation) sind
soziale Konstruktionen, die nicht isoliert voneinander verstanden werden können,
da sie sich prinzipiell in einem Wechselverhältnis befinden und sich aufeinander
beziehen. Diese Unterschiedlichkeit besitzen, ähnlich wie das Konzept Gruppen-
bezogene Menschenfeindlichkeit, darin liegende Wechselbeziehungen, die sich als
soziale Macht-, Herrschafts- und Normierungsverhältnisse darstellen lassen. Mit
dem Konzept Intersektionalität wird beschrieben, wie diese Wechselbeziehungen
immer auch zu Mehrfachdiskriminierungen führen und eine Dynamik des Zu-
sammenwirkens verschiedener Diskriminierungsformen auslöst, die in ihrer Kom-
plexität immer das Ergebnis von Diskriminierung sowie den jeweils gültigeren
Definitionen von Normalität und Abweichung sind.

Diese Wechselverhältnisse resultieren aus Überschneidungen (intersections) von
Diskriminierungen. Im Resultat ergeben sich mehrfache Diskriminierungen, die
sich im Einzelfall als Rassismus, Sexismus, Handicapism oder Abwertung bei einer
Person verdichten; bspw. ein gehbehinderter, schwuler Obdachloser oder eine
blinde Frau mit Migrationshintergrund, die zugleich auch noch im Rollstuhl sitzt.
Bei den Betroffenen führt dies zu einer eigenen Diskriminierungserfahrung der
Intersektionalität.

Diversität und intersektionale Ansätze sowie deren ungleichheitstheoretische
Fragestellungen müssen von der Pädagogik in der Migrationsgesellschaft stärker
beachtet werden, nur so ist eine verstehende Pädagogik möglich, die in den Erzie-
hungs- und Bildungsprozessen bei den Menschen beginnt und sich ethnologischer
Methoden vergewissert und ihrer bedient. Wer eine verstehende Pädagogik, die sich
den unterschiedlichen Lebenslagen stellt, als notwendig begreift, muss sich dem
Anderen öffnen, die Menschen befragen und deren Alltag in der Praxis spiegeln. Das

I Grundlagen

24

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

erfordert aber auch eine politische Ethik des Erziehens; doch Politik scheint in der
Pädagogik seit Jahren an den Rand gedrängt zu werden.

1.4 Entpolitisierung

Ein zentraler Anspruch der Pädagogik (des Erziehens) muss sein, Menschen zur
Teilhabe zu befähigen und für diese Teilhabe zugleich politisch zu streiten. Ich frage
mich aber seit einiger Zeit, wie werden in pädagogischen Feldern, von den Kin-
dergärten über Schulen bis zur Sozialarbeit, politische Tendenzen reflektiert, wie
reagiert man u. a. auf eine wachsende Armut in diesem Lande, die immer auch
Ausgrenzung aus den Möglichkeiten und Optionen einer reichen Gesellschaft dar-
stellt.

Hat Pädagogik Positionen zur wachsenden sozialen Ungleichheit, zu Rechtspo-
pulismus, zum Erstarken nationalistischen oder gar faschistischen Denkens, zu
Theorien »identitärer Bewegungen«? Hat sie die Folgen des Klimawandels auf dem
Schirm? Erkennt sie einen Zusammenhang desselben mit wachsender Migration?
Was sagt sie zu systematischer Überwachung und dem »gläsernen Menschen« im
digitalen Zeitalter? Ist sie sich bewusst, dass die neoliberale Neuerfindung der Welt
eine Fülle von Modernisierungsskeptikern und Globalisierungsverlierern hervor-
gebracht hat, die sich Sorgen machen, sich missachtet fühlen, ihre Stimmen als
unerhört erleben, den Etablierten deshalb ihr Vertrauen entziehen und zunächst den
Rattenfängern des Populismus und Extremismus »glauben« bzw. sich in deren –
zunehmend digital – aufgespannten Netzen verfangen? Was sagt Pädagogik zur
Kernfrage der Gegenwart: Wie wollen wir leben? Streitet sie noch offensiv auf allen
Ebenen für eine Politik der Teilhabe und gegen Ausgrenzung? Befähigt sie noch
Menschen zur Teilhabe? Versteht sie sich noch als politische Institution? Versteht sie
Erziehung noch als politisch?

Sicherlich sind viele Erziehende, Pädagog*innen und Sozialarbeiter*innen poli-
tisch denkende und handelnde Menschen. In Seminaren an Hochschulen wird auch
politisch diskutiert. Doch: Manche Studierende verweigern sich diesen Diskussio-
nen, da sie selber sich schon längst von politischem Denken verabschiedet haben.
Das beginnt mitunter bereits in den Familien und wird im Bildungssystem noch
verschärft. Bildung beschränkt sich doch, wenn wir ganz ehrlich sind, weitestgehend
auf die Vermittlung von Faktenwissen, »totem Wissen«, statt kritisches Denken,
Reflexionsfähigkeiten und Kompetenzen zu betonen. Gejagt von PISA-Rankings
wird Wissen nur noch eingetrichtert anstatt es reflexiv und problemorientiert zu
erarbeiten. Paulo Freire bezeichnete dies, wie ich noch erörtern werde, als Bankiers-
Konzept der Bildung: Wissen wird wie Geld oder Aktien »eingelagert, in der Hoff-
nung, Gewinne zu erzielen.

Bei vielen jungen Menschen, auch und besonders in pädagogischen Studien-
gängen, gilt Politik als uncool. Es läge an den Hochschulen, dies zu verändern,
politisches Denken zu beleben, dessen Bedeutsamkeit zu zeigen, Lust darauf zu

1 Erziehung ist politisch – eine Skizze

25

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




