
15

1�	� Grundlagen

Die Anfänge der chinesischen Medizin liegen sehr weit in der Vergangen-
heit, die ersten Aufzeichnungen sind auf das dritte Jahrhundert v. Chr. 
datiert. Wie genau sie sich entwickelt hat, lässt sich aus den Texten nicht 
entnehmen, aber so wie nachfolgend dargestellt, könnte es sich zugetragen 
haben.

1.1�	� Punkte

Wie überall auf der Welt werden sich wohl auch im alten China die Men-
schen intuitiv dort berührt haben, wo sie Schmerzen und Unwohlsein im 
Körper erlebten. Mit Sicherheit wussten sie auch damals schon, wie wohltu-
end es ist, sich bei Verspannungen den Nacken zu reiben, bei Kopfweh die 
Schläfen oder die Stirn zu massieren oder den Rücken bei Schmerzen und 
Schwäche zu stützen. Sie entdeckten dabei, dass es nicht nur die Berührung 
an sich war, die gut tat, sondern dass es bestimmte kleine Bereiche waren, 
mit denen sie Beschwerden besonders erfolgreich lindern konnten. Man be-
gann dann wohl, dieses intuitive Handeln und die besonders wohltuenden 
Stellen, die heute als Akupunktur- und Akupressurpunkte bekannt sind, ge-
nauer zu erforschen. Dabei wurde eine ganze Reihe von Entdeckungen ge-
macht, so zum Beispiel, dass die Punkte anatomisch bei allen Menschen an 
den gleichen Stellen liegen und dass sich die Beschwerden, bei denen diese 
gehalten oder gerieben werden, jeweils sehr ähnlich sind. Aufgrund der sich 
wiederholenden Erfahrungen im Laufe der Jahrtausende wurden die Indi-
kationen für den Einsatz dieser Punkte immer genauer und detaillierter be-
schrieben. Dabei werden Punkte, die dort liegen, wo auch die Beschwerden 
sind, Lokal- oder auch Nahpunkte genannt.

Auch andere menschliche Gesten, z. B. das Reiben der Handflächen bei 
Nervosität, weckten Aufmerksamkeit. Wie schon bei den Lokalpunkten﻿ 
wurden Zusammenhänge in Bezug auf Beschwerden erkennbar. Immer 
mehr Punkte, die an Armen und Beinen liegen und von dort aus auf die 
Symptome von Beschwerden wirken, kamen dazu. Diese werden Fern- oder 
Distalpunkte﻿ genannt. Später wurde begonnen, Lokal- und Fernpunkte 
miteinander zu kombinieren.

Ort der Einflussnahme

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1  Grundlagen

16

»Im chinesischen heißen diese Orte shu-xue, was so viel wie ›Loch‹, ›Öff-
nung‹, ›Vertiefung‹ oder auch ›Ort der Einflussnahme‹ heißt. […] Diese Orte 
nennen wir Akupunkturpunkte﻿. Es handelt sich bei den Akupunkturpunk-
ten also nicht um beliebige Punkte auf der Haut, sondern um Einlässe zu 
den sogenannten Energieleitbahnen, über die man auf den energetischen 
Prozess Einfluss nehmen kann« (Hempen 1988, S. 169–170).

»In alten Zeiten, als die chinesischen Städte noch von Mauern umgeben 
waren, wurden die Tore geöffnet, um Versorgungsgüter hineinzulassen, und 
geschlossen, um Schaden abzuwehren. Die Akupunkturpunkte sind solche 
Tore, subtile Pforten des Körpers, die geöffnet und geschlossen werden, um 
seine Dynamik zu regeln« (Beinfield & Korngold 2003, S. 291).

•	 Nah- oder Lokalpunkte sind Punkte, die am Ort von Beschwerden 
bzw. in deren Nähe liegen und Einfluss auf diese haben.

•	 Fern- oder Distalpunkte wirken aus der Distanz regulierend auf unter-
schiedliche Funktionen im Menschen.

1.2�	� Leitbahnen

Einige Menschen beschrieben von den Punkten ausgehend kribbelnde, pul-
sierende, strömende, warme oder kühle Ausstrahlungen. Es zeigte sich, dass 
es in den Beschreibungen dieser Phänomene große Übereinstimmungen 
gab. Durch jahrhundertelange Erfassungen dieser Aussagen wurden immer 
genauere »Wege« beschrieben, die den Körper durchziehen und die Punkte 
miteinander verbinden.

»Der chinesische Begriff jing-luo wird […] mit Leitbahnen﻿ übersetzt. […] 
jing heißt ›durchgehen‹ oder ›der Faden eines Stoffes‹ und luo heißt ›etwas, 
was verbindet oder anknüpft‹ beziehungsweise ›ein Netz‹ […] In der chine-
sischen Theorie gelten die Bahnen als unsichtbar; nichtsdestoweniger denkt 
man sie als eine physische Realität. […] Die Leitbahnen verbinden das Inne-
re des Körpers mit dem Äußeren […] eine Behandlung an der Oberfläche 
des Körpers gelegener Punkte wirkt sich auf das Innere des Körpers aus« 
(Kaptchuk 1988, S. 90).

»Es werden Leitbahnen beschrieben, von denen genau vorhergesagt wer-
den kann, dass hier energetische Prozesse hindurch ziehen, die jedoch mit 
keinem Mikroskop sichtbar gemacht werden können, die bei keiner anato-
mischen Sezession gefunden werden. Vergleichbar sind diese energetischen 
Prozesse auch mit den Bahnen der Planeten, die nach unseren Berechnungs-
möglichkeiten exakt bestimmt werden können. Schon seit langem sind 
genaue Vorhersagen über konkrete Orte des Himmels möglich, an denen 
zu bestimmten Zeiten ein Planet vorbeikommt. In der übrigen Zeit ist die 

Abb. 1.1�: 
Ort der Einflussnahme

﻿

📖

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.3  qi

17

postulierte Bahn nicht nachweisbar, setzt sich von ihrer Umgebung nicht 
nachweisbar ab« (Hempen 1988, S. 171).

Abb. 1.2�: 
Leitbahnen

Hand

Kopf

Fuß

Brust

Tai Yang
Shao Yang
Yang Ming

Shao Yin
Jue Yin
Tai Yin

Yin-LeitbahnenYang-Leitbahnen

Bl Gb Ma Mi Le Ni

Dü
3E
Di

Lu
Pe
Hz

﻿

1.3�	� qi

All diese Beobachtungen führten zu der Vorstellung, dass es eine Kraft im 
Körper gibt, die allen Lebensvorgängen zugrunde liegt. Sie zirkuliert ent-
lang der Leitbahnen und verdichtet sich in den Punkten, über deren Stimu-
lation sie reguliert werden kann. Diese Kraft wurde qi﻿ genannt.

»Wir können sagen, dass alles im Universum […] aus Qi zusammenge-
setzt und durch sein Qi definiert ist. Aber Qi ist weder ein unveränderlicher 
Urstoff noch einfach die Lebensenergie, obwohl das Wort gelegentlich so 
übersetzt wird. […] aber vielleicht können wir uns Qi als Materie an der 
Grenzlinie zur Energie oder als Energie am Punkt der Materialisierung vor-
stellen. [. . .] Qi wird vielmehr funktional verstanden: durch sein Wirken« 
(Kaptchuk 1988, S. 46–47).

»Laut diesen alten Philosophen sind sogar Leben und Tod nichts anderes 
als Aggregation und Dispersion von qi. Wang Chong (27–97 n. Chr.) sagt: 
›Qi formt den menschlichen Körper genauso, wie Wasser zu Eis wird. So 
wie Wasser friert, um Eis zu werden, so ballt sich auch das Qi zusammen, 
um den menschlichen Körper zu formen. Wenn Eis schmilzt, wird es zu 

Abb. 1.3�: 
qi
﻿

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1  Grundlagen

18

Wasser. Wenn der Mensch stirbt, wird er oder sie wieder zu Geist – shen. Es 
wird jetzt Geist genannt, genauso wie geschmolzenes Eis seinen Namen zu 
Wasser ändert‹« (Maciocia 1994, S. 40).

Zusammenfassung

qi﻿ ist eine Kraft, deren Fließen im Körper auf unterschiedlichste Weise 
zu erfahren ist. Als Ausbreitung und Strömen entlang der Leitbahnen 
in Form von Wärme, Taubheit, Kribbeln oder einer Art Schauer. qi ver-
dichtet sich in Punkten. Diese sind deutlich zu spüren, wenn sie z. B. 
mit Druck stimuliert werden. Über die Punkte kann auf das Wirken von 
qi Einfluss genommen werden. Das betrifft alle körperlichen, seelischen 
und geistigen Vorgänge im Menschen.

1.4�	� Yin und Yang

Aus Sicht der chinesischen Philosophie und Medizin ist der Mensch un-
trennbar mit der Natur verbunden. Es ist durch das Erforschen und Ver-
stehen der äußeren Phänomene gelungen, innere Vorgänge im Menschen 
– Physiologie – zu erklären sowie Erkrankungen und ihre Symptome – Pa-
thologie – zu verstehen.

Das Urbild von Yin und Yang ist das eines Berges mit einer sonnenbe-
schienenen und einer Schattenseite. Die Sonnenseite wird Yang genannt. 
Dort ist es wärmer und heller. Die Pflanzen streben dem Licht entgegen 
und öffnen ihre Blüten, Wasser verdampft und steigt nach oben. Der Schat-
ten entspricht dem Yin, es ist kühler und dunkler. Die Pflanzen schließen 
ihre Blüten, Wasserdampf kondensiert zu Wasser und tropft nach unten, um 
von der Erde aufgenommen zu werden.

Abb. 1.4�: 
Urbild von Yin und 

Yang

﻿

h09

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.4  Yin und Yang

19

So werden dem Yang Wärme, Helligkeit, das Äußere, das sich Öffnende, 
Aufsteigende und Verströmende, die Aktivität, der Tag und der Sommer 
zugeordnet.

Yin﻿ steht für das Kühle, Dunkle, das Innere, sich Zusammenziehende, 
Aufnehmende und Bewahrende, die Nacht und den Winter.

Viel entscheidender als diese Zuordnung ist die Dynamik, die sich aus 
diesem Bild ergibt. Da die Sonne im Laufe des Tages wandert, verschieben 
sich Sonnen- und Schattenseite. Am Abend liegt der Teil des Berges im 
Schatten, der morgens in der Sonne war und umgekehrt. Somit handelt es 
sich bei Yin und Yang nicht um eine starre Zuordnung, sondern um Polari-
täten. Alle Prozesse schwingen zwischen den Polen hin und her, auf und ab, 
nach innen und außen. So wie Tag und Nacht aufeinander folgen und sich 
dabei verändern, so wie die Jahreszeiten aufeinander folgen, entwickeln sich 
alle grundlegenden Lebensprozesse. Ruhe und Aktivität bedingen einan-
der. Erst durch die Kraft, die beim Ruhen gesammelt wurde, erwächst der 
Impuls zum Handeln. Zusammenziehen und Öffnen brauchen einander, 
damit z. B. Bewegungen geschmeidig verlaufen. Wenn Muskeln sich zusam-
menziehen, dehnen sich andere. Daraus ergibt sich, dass es sich bei Yin und 
Yang nicht um Gut oder Schlecht handeln kann, nicht um Kräfte der Kon-
frontation und des Kampfes, sondern vielmehr um solche des Miteinanders 
und der Kooperation.

»Der Himmel wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yang; die 
Erde wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yin. Wasser und Feuer 
sind die Symbole von Yin und Yang; Yin und Yang sind […] der Anfang 
aller Dinge Schöpfung. Das Yang steigt zum Himmel auf; das Yin sinkt 
zur Erde ab. So weist das Universum Ruhe und Bewegung auf; sie werden 
kontrolliert durch die Weisheit der Natur. Die Natur schenkt die Macht zu 
empfangen und zu wachsen, zu ernten und zu speichern, zu beenden und 
neu zu beginnen. Huangdi Neijing ›Der gelbe Kaiser der inneren Medizin‹« 
(Beinfield & Korngold 2003, S. 73).

Verläuft der Wandlungsprozess von Yin und Yang im Inneren des Men-
schen reibungslos und unbehindert, so ist dieser bei guter Gesundheit; ist 
der Prozess gestört, so kommt es zu Krankheiten. Diese werden anhand des 
Ungleichgewichtes von Yin und Yang beschrieben.

Zur Beschreibung stehen unter anderem die acht diagnostischen Leitkri-
terien zur Verfügung. Die Symptome werden eingeordnet in: Innen/Außen; 
Kälte/Hitze, Fülle/Leere; Yin/Yang.

Zum Beispiel gilt es zu klären, ob eine Störung mehr durch Kälte- oder 
mehr durch Hitzezeichen charakterisiert ist, ob sie sich mehr an der Ober-
fläche oder im Inneren des Körpers abspielt und von Mangel- oder Fülle-
symptomen geprägt ist.

Abb. 1.5�: 
Yang
﻿

Abb. 1.6�: 
Yin﻿

Abb. 1.7�: 
Yin und Yang﻿

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1  Grundlagen

20

1.5�	� Funktionskreise und Wandlungsphasen

Über Jahrhunderte hinweg beobachteten chinesische Ärzte, auf welche Art 
und Weise und aufgrund welcher Auslöser Menschen erkrankten und wel-
ches ihre individuellen Reaktionen auf den Prozess der Erkrankung waren. 
Daraus ergaben sich bestimmte Muster, unter denen sich ein und dieselbe 
Erkrankung bei verschiedenen Menschen manifestierte. Aus dieser Erfor-
schung der Pathologie heraus entwickelte sich das Verständnis der chinesi-
schen Medizin für die Physiologie, die auf dem Zusammenspiel von sechs 
Yin- und sechs Yang-Funktionskreisen﻿ – zang und fu – beruht.

Diese werden zum besseren Verständnis ihrer Funktionen neben ihrer 
Kategorisierung als Yin und Yang auch in Beziehung zu den Jahreszeiten 
und deren Dynamik gesetzt und in Zusammenhang mit den »Wandlungs-
phasen«﻿ dargestellt. Eine Wandlungsphase beschreibt das Zusammenwir-
ken eines Yin- und Yang-Funktionskreises mit ihren speziellen Fähigkeiten, 
einer Körperschicht, einer Geschmacksrichtung, einem klimatischen As-
pekt sowie einer Emotion. Weiterhin werden jeder Wandlungsphase zwei 
Leitbahnen zugeordnet.

Die Yin-Funktionskreise haben in der Entstehung und in der Therapie 
von Krankheiten eine vorrangige Bedeutung.

Abb. 1.10�: 
Die fünf Wandlungs-

phasen
Feuer

Wasser

Erde MetallHolz

﻿

1.5.1�	� Wandlungsphase Metall – Funktionskreis 
»Lunge«

Der Wandlungsphase Metall sind zugeordnet: die Fähigkeit zu riechen, die 
Haut als Körperschicht, der scharfe Geschmack, als klimatischer Einfluss 
die Trockenheit, als Jahreszeit der Herbst, als Himmelsrichtung der Westen, 
außerdem die Trauer, die weiße Farbe und als Funktionskreise﻿ Lunge und 
Dickdarm.

Die Lunge ist zuständig für die reibungslose Einatmung von »klarem« qi 
und Ausatmung von »trübem«, verbrauchtem qi. In Zusammenarbeit mit 
Milz und Niere ist die Lunge mitverantwortlich für die Vitalität des Men-
schen. Eng verknüpft mit der Atmung ist der Geruchssinn. Die Haut wird 

Abb. 1.8�: 
zang

﻿

Abb. 1.9�: 
fu

﻿

Atmung

Funktionen der Lunge

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.5  Funktionskreise und Wandlungsphasen

21

als Körperschicht, durch die der Mensch sich einerseits begrenzt, anderseits 
aufgrund ihrer Durchlässigkeit im Austausch mit der Umwelt befindet, der 
Lunge zugeordnet. Diese »vernebelt« auch Flüssigkeiten, unter anderem, um 
damit die Nase und die Haut zu befeuchten. Essen wir Scharfes, öffnet das 
die Poren und wir schwitzen. Der klimatische Faktor Trockenheit schädigt 
im Übermaß die Lunge.

Auf der geistig-seelischen Ebene geht es um die Fähigkeit »Trübes« los-
zulassen. Voraussetzung dafür ist die Fähigkeit, »Klares von Trübem« zu 
unterscheiden, und damit das, was noch brauchbar ist von dem, was sich 
überholt hat. Ähnliches geschieht im Herbst – der Jahreszeit, der die Lunge 
zugeordnet ist –, in dem sich die Kraft in den Pflanzen langsam wieder nach 
unten und innen zurückzieht und die Bäume ihre Blätter verlieren. Dieser 
Prozess des Abschieds und Loslassens beinhaltet die Wertschätzung für das 
Erlebte und Erfahrene sowie die Trauer über das Vergehen. In den meisten 
Kulturen ist weiß die Farbe der Trauer. Die Lunge beherbergt po, die »Kör-
perseele« (c Kap. 15.1.2).

Kommt es zu Störungen in den Funktionen der Lunge, so treten Symp-
tome wie Müdigkeit, Atemnot﻿, schwache Stimme, Erkältungsneigung, Hus-
ten, Engegefühl in der Brust auf.

1.5.2�	� Wandlungsphase Wasser – Funktionskreis 
»Niere«

Der Wandlungsphase Wasser﻿ sind zugeordnet: die Fähigkeit zu hören, die 
Knochen als Körperschicht, der salzige Geschmack, als klimatischer Ein-
fluss die Kälte, als Jahreszeit der Winter, als Himmelsrichtung der Norden, 
als Emotion die Furcht, die schwarze Farbe und als Funktionskreise Niere 
und Blase.

Die Nieren werden als die »Wurzel des Lebens« bezeichnet. So wie im 
Winter die Pflanzen ihre gesammelte und konzentrierte Kraft in der Tie-
fe der Wurzeln aufbewahren und vor der Kälte schützen, so speichern die 
Nieren die Essenz. Dabei handelt es sich um wertvolle Substanzen, die der 
Mensch von seinen Eltern ererbt bzw. im Laufe seines Lebens erworben 
hat. Die Essenz ist die Grundlage für Geburt, Wachstum und Fortpflanzung 
und nimmt im Laufe des Lebens ab, was entsprechende Alterungsprozesse 
zur Folge hat. Aus ihr entfalten sich das Yin und Yang aller Funktionskrei-
se. Die kompakteste und im Körper am tiefsten liegende Struktur sind die 
Knochen, die sich im Rahmen des Alterungsprozesses verändern und an 
Stabilität verlieren. Von den Sinnesorganen liegt das Hörorgan am tiefsten 
verborgen und geschützt im Körper. Auch das Gehör lässt im Alter nach. 
Durch schwerwiegende Ereignisse, die den Menschen bis ins Mark treffen, 
wird die Essenz geschwächt. Zur Meisterung von real bedrohlichen und 
furchteinflößenden Situationen benötigt der Mensch Willenskraft.

Jede erfolgreiche Krisenbewältigung – also gesammelte Lebenserfah-
rung – führt zu mehr Weisheit und Ruhe.

Geistig-seelische 
Ebene der Lunge

Störungen der Lunge

Essenz

Funktionen der Niere

Geistig-seelische 
Ebene der Niere ©

 2
02

5 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



1  Grundlagen

22

Der salzige Geschmack wird den Nieren zugeordnet, da er eine nach unten 
führende Wirkung hat und Einfluss auf den Wasserhaushalt im Köper aus-
übt, der unter anderem von den Nieren reguliert wird.

Chronische sowie schwere und lang anhaltende, auszehrende Erkran-
kungen oder langfristig schwierige Lebenssituationen, die uns sprichwört-
lich »an die Nieren gehen«, schädigen im Sinne der chinesischen Medizin 
die Essenz und damit die Nieren.

1.5.3�	� Wandlungsphase Holz – Funktionskreis 
»Leber«

Der Wandlungsphase Holz﻿ sind zugeordnet: die Fähigkeit zu sehen, die 
Sehnen als Körperschicht, der saure Geschmack, als klimatischer Einfluss 
der Wind, als Jahreszeit der Frühling, als Himmelsrichtung der Osten, als 
Emotion der Zorn, die grüne Farbe und als Funktionskreise Leber und Gal-
lenblase.

Die Leber ist für den harmonischen Ablauf aller Bewegungen im Men-
schen verantwortlich. Das beinhaltet die Peristaltik der inneren Organe und 
das Zusammenspiel von Muskeln und Sehnen, das sich in geschmeidigen 
Bewegungen zeigt. Der klimatische Faktor, der die Leber besonders beein-
flusst, ist der Wind. Wenn er – z. B. in Form von Zugluft – im Übermaß 
auftritt oder auf eine geschwächte Leber trifft, kann das zu Kopfschmerzen, 
Verspannungen, Krämpfen, Spastik oder Tremor führen. Ähnliche Sympto-
me können auftreten, wenn die Leber ihr qi nicht mehr angemessen kontrol-
lieren kann und dieses sich übermäßig bewegt. Ein derartiges Szenario wird 
von der chinesischen Medizin als »Innerer Wind« bezeichnet.

In Bezug auf die Emotionen harmonisiert die Leber die Wechselbezie-
hungen zwischen Mensch und Umwelt. Sie sorgt für die Angemessenheit 
gefühlsmäßiger Reaktionen und für den ungehinderten Wechsel zwischen 
verschiedenen Gefühlsqualitäten. Wie der Frühling für die Aktivitäten der 
wiedererwachenden Natur steht, die »das Gras schießen« und »die Bäume 
ausschlagen« lässt, so steht die Leber für die Fähigkeit, nach vorn gerichte-
te Aktivität und Aggression zu entwickeln, ganz im Sinne des lateinischen 
Wortes »adgredere«, das mit »voranschreiten, sich nähern, aus- und angrei-
fen« übersetzt werden kann. Die Leber verleiht dem Menschen den Mut 
und die Entschlusskraft, sein Potenzial zu entwickeln und nach außen zu 
zeigen. Sie versetzt ihn in die Lage, sich für seine Ziele einzusetzen. Wut 
wird als ein Übermaß an Aggression verstanden, in dem das Gleichgewicht 
zwischen eigener Entfaltung und dem Respekt sowie der Achtung anderen 
Lebewesen gegenüber gestört ist. Die Leber beherbergt Hun, die »Wander-
seele« (c Kap. 15.1.1).

Typische Störungen der Leber im Sinne der chinesischen Medizin äu-
ßern sich als anfallsartige, plötzlich – wie eine Windböe – auftretende Kopf-
schmerzen und Migräne, als muskuläre Verspannungen, insbesondere in 
Schultern und Nacken, sowie als Reizbarkeit und ärgerliche Gemütsverfas-
sung.

Störungen der Niere

Geschmeidigkeit

Funktionen der Leber

Geistig-seelische 
Ebene der Leber

Störungen der Leber

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.5  Funktionskreise und Wandlungsphasen

23

1.5.4�	� Wandlungsphase Feuer – Funktionskreis 
»Herz«

Der Wandlungsphase Feuer sind zugeordnet: die Fähigkeit zu sprechen, die 
Blutgefäße als Körperschicht, der bittere Geschmack, als klimatischer Ein-
fluss die Hitze, als Jahreszeit der Sommer, als Himmelsrichtung der Süden, 
als Emotion die Freude, die rote Farbe und als Funktionskreise Herz und 
Dünndarm.

Die wichtigste Funktion des Herzens ist das Beherbergen des Geistes. Die 
Bedeutung dieser Tatsache und die damit verbundenen möglichen patho-
logischen Muster werden in Kapitel 13 (c Kap. 13.1.1) über Angst und Un-
ruhe ausführlich erläutert.

Das Herz befähigt den Menschen zu sprechen, was sowohl eine klare 
Artikulation als auch eine inhaltlich sinnvolle Kommunikation beinhal-
tet. Stottern, Aphasie oder Verwirrung werden als eine Störung des Herzens 
verstanden, wie auch ununterbrochenes Sprechen oder unangemessenes 
Lachen. Bitterstoffe wie Kaffee oder Tee wirken sich auf die Funktion des 
Herzens aus. Das Herz »regiert die Blutgefäße« und reguliert so den Blutfluss 
und die Stärke des Pulses.

1.5.5�	� Wandlungsphase Erde – Funktionskreis »Milz«

Der Wandlungsphase Erde﻿ sind zugeordnet: die Fähigkeit zu schmecken, 
das (Muskel-)Fleisch als Körperschicht, der süße Geschmack, als klima-
tischer Einfluss die Feuchtigkeit, als Jahreszeit der Spätsommer (»Altwei-
bersommer«), als Himmelsrichtung das Zentrum inmitten der anderen 
Himmelsrichtungen, als Emotion das (Nach-)Denken, die gelbe Farbe von 
reifem Korn und als Funktionskreise Milz und Magen.

Die Assoziation zum Spätsommer als Zeit der Ernte entspricht der Be-
schreibung der Milz als »Vorsteher der Kornspeicher, von dem die fünf Ge-
schmacksrichtungen stammen«. Sie ist mit der Wärme ihres Yang dafür zu-
ständig, das Nahrungs-qi aus der Nahrung zu extrahieren und zur Lunge zu 
leiten. Dort werden das Nahrungs-qi und das qi aus der Luft zum köpereige-
nen qi zusammengeführt. Damit ist die Milz der wichtigste Funktionskreis 
in Bezug auf die gesamte Ernährung des Körpers. Aus diesem Grund wird 
gesagt, dass sie für die Fülle und Stärke des (Muskel-)Fleischs sowie Kraft 
und Ausdauer der »vier Gliedmaßen« verantwortlich ist.

Die Milz verstoffwechselt nicht nur feste, sondern auch flüssige Nahrung. 
Wenn sie bei dieser Aufgabe überfordert ist, können die Nahrungsflüssig-
keiten nicht vollständig in Körperflüssigkeiten umgewandelt werden. Es 
bleiben untransformierte Stoffwechselschlacken übrig, die von der chine-
sischen Medizin als »Feuchtigkeit« bezeichnet werden. Symptome dieser 
Funktionsstörung können dann ein allgemeines Schweregefühl oder Öde-
me in der unteren Körperhälfte sein. Dickt liegengebliebene Feuchtigkeit 
ein, so wird sie zu Schleim, der sich in den Atemwegen ablagern kann.

Kommunikation

Funktionen von Herz

Verdauung

Funktionen von Milz

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1  Grundlagen

24

Die Milz ist auch für die gedankliche Verarbeitung zuständig, indem sie den 
Menschen befähigt, Informationen aufzunehmen und kreativ zu etwas Ei-
genem zu verarbeiten. So sind neben Störungen der stofflichen Nahrungs-
verarbeitung auch solche der geistigen »Verdauung« von Informationen wie 
übermäßiges Denken und Grübeln meist auf Fehlfunktionen der Milz zu-
rückzuführen.

Geistig-seelische 
Ebene von Milz

©
 2

02
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




