1 Grundlagen

Die Anfinge der chinesischen Medizin liegen sehr weit in der Vergangen-
heit, die ersten Aufzeichnungen sind auf das dritte Jahrhundert v.Chr.
datiert. Wie genau sie sich entwickelt hat, lasst sich aus den Texten nicht
entnehmen, aber so wie nachfolgend dargestellt, konnte es sich zugetragen
haben.

11 Punkte

Wie uiberall auf der Welt werden sich wohl auch im alten China die Men-
schen intuitiv dort bertihrt haben, wo sie Schmerzen und Unwohlsein im
Korper erlebten. Mit Sicherheit wussten sie auch damals schon, wie wohltu-
end es ist, sich bei Verspannungen den Nacken zu reiben, bei Kopfweh die
Schlifen oder die Stirn zu massieren oder den Riicken bei Schmerzen und
Schwiche zu stiitzen. Sie entdeckten dabei, dass es nicht nur die Bertthrung
an sich war, die gut tat, sondern dass es bestimmte kleine Bereiche waren,
mit denen sie Beschwerden besonders erfolgreich lindern konnten. Man be-
gann dann wohl, dieses intuitive Handeln und die besonders wohltuenden
Stellen, die heute als Akupunktur- und Akupressurpunkte bekannt sind, ge-
nauer zu erforschen. Dabei wurde eine ganze Reihe von Entdeckungen ge-
macht, so zum Beispiel, dass die Punkte anatomisch bei allen Menschen an
den gleichen Stellen liegen und dass sich die Beschwerden, bei denen diese
gehalten oder gerieben werden, jeweils sehr ahnlich sind. Aufgrund der sich
wiederholenden Erfahrungen im Laufe der Jahrtausende wurden die Indi-
kationen fiir den Einsatz dieser Punkte immer genauer und detaillierter be-
schrieben. Dabei werden Punkte, die dort liegen, wo auch die Beschwerden
sind, Lokal- oder auch Nahpunkte genannt.

Auch andere menschliche Gesten, z.B. das Reiben der Handflaichen bei
Nervositat, weckten Aufmerksamkeit. Wie schon bei den Lokalpunkten
wurden Zusammenhinge in Bezug auf Beschwerden erkennbar. Immer
mehr Punkte, die an Armen und Beinen liegen und von dort aus auf die
Symptome von Beschwerden wirken, kamen dazu. Diese werden Fern- oder
Distalpunkte genannt. Spater wurde begonnen, Lokal- und Fernpunkte
miteinander zu kombinieren.

15

Ort der Einflussnahme

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Grundlagen

L)

11/

Abb. 1.1:
Ort der Einflussnahme

04

»Im chinesischen heiflen diese Orte shu-xue, was so viel wie >Loche, >Off-
nungs, Vertiefung« oder auch >Ort der Einflussnahmec« heifst. [...] Diese Orte
nennen wir Akupunkturpunkee. Es handelt sich bei den Akupunkturpunk-
ten also nicht um beliebige Punkte auf der Haut, sondern um Einlésse zu
den sogenannten Energieleitbahnen, tiber die man auf den energetischen
Prozess Einfluss nehmen kann« (Hempen 1988, S. 169-170).

»In alten Zeiten, als die chinesischen Stadte noch von Mauern umgeben
waren, wurden die Tore ge6ffnet, um Versorgungsguter hineinzulassen, und
geschlossen, um Schaden abzuwehren. Die Akupunkturpunkte sind solche
Tore, subtile Pforten des Korpers, die gedffnet und geschlossen werden, um
seine Dynamik zu regeln« (Beinfield & Korngold 2003, S.291).

* Nah- oder Lokalpunkte sind Punkte, die am Ort von Beschwerden
bzw. in deren Nihe liegen und Einfluss auf diese haben.

* Fern- oder Distalpunkte wirken aus der Distanz regulierend auf unter-
schiedliche Funktionen im Menschen.

1.2 Leitbahnen

Einige Menschen beschrieben von den Punkten ausgehend kribbelnde, pul-
sierende, stromende, warme oder kithle Ausstrahlungen. Es zeigte sich, dass
es in den Beschreibungen dieser Phanomene groe Ubereinstimmungen
gab. Durch jahrhundertelange Erfassungen dieser Aussagen wurden immer
genauere »Wege« beschrieben, die den Korper durchziehen und die Punkte
miteinander verbinden.

»Der chinesische Begrift jing-luo wird [...] mit Leitbahnen ibersetzt. [...]

jing heiflt >durchgehen< oder »der Faden eines Stoffes< und /uo heifst >etwas,
was verbindet oder ankntpft« beziechungsweise >ein Netz«[...] In der chine-
sischen Theorie gelten die Bahnen als unsichtbar; nichtsdestoweniger denkt
man sie als eine physische Realitat.[...] Die Leitbahnen verbinden das Inne-
re des Korpers mit dem Auferen [...] eine Behandlung an der Oberfliche
des Korpers gelegener Punkte wirkt sich auf das Innere des Korpers aus«
(Kaptchuk 1988, S. 90).

»Es werden Leitbahnen beschrieben, von denen genau vorhergesagt wer-
den kann, dass hier energetische Prozesse hindurch ziehen, die jedoch mit
keinem Mikroskop sichtbar gemacht werden konnen, die bei keiner anato-
mischen Sezession gefunden werden. Vergleichbar sind diese energetischen
Prozesse auch mit den Bahnen der Planeten, die nach unseren Berechnungs-
moglichkeiten exakt bestimmt werden konnen. Schon seit langem sind
genaue Vorhersagen iiber konkrete Orte des Himmels moglich, an denen
zu bestimmten Zeiten ein Planet vorbeikommt. In der Gbrigen Zeit ist die

16

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.3 qi

postulierte Bahn nicht nachweisbar, setzt sich von ihrer Umgebung nicht
nachweisbar ab« (Hempen 1988, S.171).

Hand

/, W

i e’

o
Brust
Yang Ming Tai Yin
Shao Yang —H H—Jue Yin

Tai Yang — ——Shao Yin
WlL
Yang-Leitbahnen Yin-Leitbahnen
Bl Gb Ma Mi Le Ni
FuBB

1.3 qi

All diese Beobachtungen fiihrten zu der Vorstellung, dass es eine Kraft im
Korper gibt, die allen Lebensvorgingen zugrunde liegt. Sie zirkuliert ent-
lang der Leitbahnen und verdichtet sich in den Punkten, tiber deren Stimu-
lation sie reguliert werden kann. Diese Kraft wurde g7 genannt.

»Wir konnen sagen, dass alles im Universum [...] aus Qi zusammenge-
setzt und durch sein Qi definiert ist. Aber Qi ist weder ein unveridnderlicher
Urstoft noch einfach die Lebensenergie, obwohl das Wort gelegentlich so
tbersetzt wird. [...] aber vielleicht kdnnen wir uns Qi als Materie an der
Grenzlinie zur Energie oder als Energie am Punkt der Materialisierung vor-
stellen. [. . .] Qi wird vielmehr funktional verstanden: durch sein Wirken«
(Kaptchuk 1988, S. 46-47).

»Laut diesen alten Philosophen sind sogar Leben und Tod nichts anderes
als Aggregation und Dispersion von gi. Wang Chong (27-97 n.Chr.) sagt:
»>Qi formt den menschlichen Korper genauso, wie Wasser zu Eis wird. So
wie Wasser friert, um Eis zu werden, so ballt sich auch das Qi zusammen,
um den menschlichen Kérper zu formen. Wenn Eis schmilzt, wird es zu

17

Abb. 1.2:
Leitbahnen

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Grundlagen

N

Abb. 1.4:
Urbild von Yin und
Yang

Wasser. Wenn der Mensch stirbt, wird er oder sie wieder zu Geist — shen. Es
wird jetzt Gezsst genannt, genauso wie geschmolzenes Eis seinen Namen zu
Wasser andert« (Maciocia 1994, S. 40).

Zusammenfassung

gi ist eine Kraft, deren Flieffen im Korper auf unterschiedlichste Weise
zu erfahren ist. Als Ausbreitung und Stromen entlang der Leitbahnen
in Form von Warme, Taubheit, Kribbeln oder einer Art Schauer. g7 ver-
dichtet sich in Punkten. Diese sind deutlich zu spiren, wenn sie z.B.
mit Druck stimuliert werden. Uber die Punkte kann auf das Wirken von
¢q¢ Einfluss genommen werden. Das betrifft alle korperlichen, seelischen
und geistigen Vorginge im Menschen.

1.4 Yinund Yang

Aus Sicht der chinesischen Philosophie und Medizin ist der Mensch un-
trennbar mit der Natur verbunden. Es ist durch das Erforschen und Ver-
stehen der aufleren Phinomene gelungen, innere Vorginge im Menschen
— Physiologie — zu erkldren sowie Erkrankungen und ihre Symptome — Pa-
thologie — zu verstehen.

Das Urbild von Yin und Yang ist das eines Berges mit einer sonnenbe-
schienenen und einer Schattenseite. Die Sonnenseite wird Yang genannt.
Dort ist es warmer und heller. Die Pflanzen streben dem Licht entgegen
und 6ffnen ihre Bliten, Wasser verdampft und steigt nach oben. Der Schat-
ten entspricht dem Y7z, es ist kiithler und dunkler. Die Pflanzen schliefen
ihre Bliten, Wasserdampf kondensiert zu Wasser und tropft nach unten, um
von der Erde aufgenommen zu werden.

18

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.4 Yin und Yang

So werden dem Yang Warme, Helligkeit, das Aufere, das sich Offnende,
Aufsteigende und Verstromende, die Aktivitdt, der Tag und der Sommer
zugeordnet.

Yin steht fir das Kiuhle, Dunkle, das Innere, sich Zusammenziehende,
Aufnehmende und Bewahrende, die Nacht und den Winter.

Viel entscheidender als diese Zuordnung ist die Dynamik, die sich aus
diesem Bild ergibt. Da die Sonne im Laufe des Tages wandert, verschieben
sich Sonnen- und Schattenseite. Am Abend liegt der Teil des Berges im
Schatten, der morgens in der Sonne war und umgekehrt. Somit handelt es
sich bei Y7n und Yang nicht um eine starre Zuordnung, sondern um Polari-
taten. Alle Prozesse schwingen zwischen den Polen hin und her, auf und ab,
nach innen und auflen. So wie Tag und Nacht aufeinander folgen und sich
dabei verandern, so wie die Jahreszeiten aufeinander folgen, entwickeln sich
alle grundlegenden Lebensprozesse. Ruhe und Aktivitit bedingen einan-
der. Erst durch die Kraft, die beim Ruhen gesammelt wurde, erwichst der
Impuls zum Handeln. Zusammenziehen und Offnen brauchen einander,
damit z.B. Bewegungen geschmeidig verlaufen. Wenn Muskeln sich zusam-
menziehen, dehnen sich andere. Daraus ergibt sich, dass es sich bei Yz und
Yang nicht um Gut oder Schlecht handeln kann, nicht um Krifte der Kon-
frontation und des Kampfes, sondern vielmehr um solche des Miteinanders
und der Kooperation.

»Der Himmel wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yang; die
Erde wurde erzeugt durch eine Ansammlung von Yin. Wasser und Feuer
sind die Symbole von Yin und Yang; Yin und Yang sind [...] der Anfang
aller Dinge Schopfung. Das Yang steigt zum Himmel auf; das Yin sinkt
zur Erde ab. So weist das Universum Ruhe und Bewegung auf; sie werden
kontrolliert durch die Weisheit der Natur. Die Natur schenkt die Macht zu
empfangen und zu wachsen, zu ernten und zu speichern, zu beenden und
neu zu beginnen. Huangdi Neijing >Der gelbe Kaiser der inneren Medizin«
(Beinfield & Korngold 2003, S.73).

Verlauft der Wandlungsprozess von Yinz und Yang im Inneren des Men-
schen reibungslos und unbehindert, so ist dieser bei guter Gesundheit; ist
der Prozess gestort, so kommt es zu Krankheiten. Diese werden anhand des
Ungleichgewichtes von Yiz und Yang beschrieben.

Zur Beschreibung stehen unter anderem die acht diagnostischen Leitkri-
terien zur Verfigung. Die Symptome werden eingeordnet in: Innen/Auflen;
Kalte/Hitze, Fulle/Leere; Yin/Yang.

Zum Beispiel gilt es zu kldren, ob eine Stérung mehr durch Kilte- oder
mehr durch Hitzezeichen charakterisiert ist, ob sie sich mehr an der Ober-
fliche oder im Inneren des Korpers abspielt und von Mangel- oder Fiille-
symptomen gepragt ist.

19

Sk

Abb. 1.5:
Yang

35

Abb. 1.6:
Yin

Abb. 1.7:
Yin und Yang

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Grundlagen

Abb. 1.8:
zang

Abb. 1.9:

Abb. 1.10:
Die funf Wandlungs-
phasen

Atmung

Funktionen der Lunge

1.5  Funktionskreise und Wandlungsphasen

Uber Jahrhunderte hinweg beobachteten chinesische Arzte, auf welche Art
und Weise und aufgrund welcher Ausloser Menschen erkrankten und wel-
ches ihre individuellen Reaktionen auf den Prozess der Erkrankung waren.
Daraus ergaben sich bestimmte Muster, unter denen sich ein und dieselbe
Erkrankung bei verschiedenen Menschen manifestierte. Aus dieser Erfor-
schung der Pathologie heraus entwickelte sich das Verstindnis der chinesi-
schen Medizin fiir die Physiologie, die auf dem Zusammenspiel von sechs
Yin- und sechs Yang-Funktionskreisen — zang und fu — beruht.

Diese werden zum besseren Verstindnis ihrer Funktionen neben ihrer
Kategorisierung als Yiz und Yang auch in Beziehung zu den Jahreszeiten
und deren Dynamik gesetzt und in Zusammenhang mit den »Wandlungs-
phasen« dargestellt. Eine Wandlungsphase beschreibt das Zusammenwir-
ken eines Yin- und Yang-Funktionskreises mit ihren speziellen Fihigkeiten,
einer Korperschicht, einer Geschmacksrichtung, einem klimatischen As-
pekt sowie einer Emotion. Weiterhin werden jeder Wandlungsphase zwei
Leitbahnen zugeordnet.

Die Yin-Funktionskreise haben in der Entstehung und in der Therapie
von Krankheiten eine vorrangige Bedeutung.

1.5.1 Wandlungsphase Metall - Funktionskreis
»Lunge«

Der Wandlungsphase Metall sind zugeordnet: die Fihigkeit zu riechen, die
Haut als Korperschicht, der scharfe Geschmack, als klimatischer Einfluss
die Trockenheit, als Jahreszeit der Herbst, als Himmelsrichtung der Westen,
auflerdem die Trauer, die weifle Farbe und als Funktionskreise Lunge und
Dickdarm.

Die Lunge ist zustandig fiir die reibungslose Einatmung von »klarem« g7
und Ausatmung von »triibemg, verbrauchtem gz. In Zusammenarbeit mit
Milz und Niere ist die Lunge mitverantwortlich fiir die Vitalitit des Men-
schen. Eng verknipft mit der Atmung ist der Geruchssinn. Die Haut wird

20

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

als Korperschicht, durch die der Mensch sich einerseits begrenzt, anderseits
aufgrund ihrer Durchlassigkeit im Austausch mit der Umwelt befindet, der
Lunge zugeordnet. Diese »vernebelt« auch Flussigkeiten, unter anderem, um
damit die Nase und die Haut zu befeuchten. Essen wir Scharfes, 6ffnet das
die Poren und wir schwitzen. Der klimatische Faktor Trockenheit schadigt
im Ubermaf die Lunge.

Auf der geistig-seelischen Ebene geht es um die Fahigkeit »Triibes« los-
zulassen. Voraussetzung dafiir ist die Fahigkeit, »Klares von Triibem« zu
unterscheiden, und damit das, was noch brauchbar ist von dem, was sich
tiberholt hat. Ahnliches geschieht im Herbst — der Jahreszeit, der die Lunge
zugeordnet ist —, in dem sich die Kraft in den Pflanzen langsam wieder nach
unten und innen zurtickzieht und die Biume ihre Blatter verlieren. Dieser
Prozess des Abschieds und Loslassens beinhaltet die Wertschatzung fur das
Erlebte und Erfahrene sowie die Trauer iiber das Vergehen. In den meisten
Kulturen ist weif§ die Farbe der Trauer. Die Lunge beherbergt po, die »Kor-
perseele« (»Kap. 15.1.2).

Kommt es zu Storungen in den Funktionen der Lunge, so treten Symp-
tome wie Miidigkeit, Atemnot, schwache Stimme, Erkaltungsneigung, Hus-
ten, Engegefiihl in der Brust auf.

1.5.2 Wandlungsphase Wasser — Funktionskreis
»Niere«

Der Wandlungsphase Wasser sind zugeordnet: die Fihigkeit zu horen, die
Knochen als Korperschicht, der salzige Geschmack, als klimatischer Ein-
fluss die Kilte, als Jahreszeit der Winter, als Himmelsrichtung der Norden,
als Emotion die Furcht, die schwarze Farbe und als Funktionskreise Niere
und Blase.

Die Nieren werden als die »Wurzel des Lebens« bezeichnet. So wie im
Winter die Pflanzen ihre gesammelte und konzentrierte Kraft in der Tie-
fe der Wurzeln aufbewahren und vor der Kalte schiitzen, so speichern die
Nieren die Essenz. Dabei handelt es sich um wertvolle Substanzen, die der
Mensch von seinen Eltern ererbt bzw. im Laufe seines Lebens erworben
hat. Die Essenz ist die Grundlage fiir Geburt, Wachstum und Fortpflanzung
und nimmt im Laufe des Lebens ab, was entsprechende Alterungsprozesse
zur Folge hat. Aus ihr entfalten sich das Y7z und Yang aller Funktionskrei-
se. Die kompakteste und im Korper am tiefsten liegende Struktur sind die
Knochen, die sich im Rahmen des Alterungsprozesses verindern und an
Stabilitat verlieren. Von den Sinnesorganen liegt das Hororgan am tiefsten
verborgen und geschiitzt im Korper. Auch das Gehor lasst im Alter nach.
Durch schwerwiegende Ereignisse, die den Menschen bis ins Mark treffen,
wird die Essenz geschwicht. Zur Meisterung von real bedrohlichen und
furchteinflélenden Situationen bendtigt der Mensch Willenskraft.

Jede erfolgreiche Krisenbewaltigung — also gesammelte Lebenserfah-
rung — fihrt zu mehr Weisheit und Ruhe.

21

Geistig-seelische
Ebene der Lunge

Stérungen der Lunge

Essenz

Funktionen der Niere

Geistig-seelische
Ebene der Niere

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Grundlagen

Storungen der Niere

Geschmeidigkeit

Funktionen der Leber

Geistig-seelische
Ebene der Leber

Storungen der Leber

Der salzige Geschmack wird den Nieren zugeordnet, da er eine nach unten
fihrende Wirkung hat und Einfluss auf den Wasserhaushalt im Koper aus-
tibt, der unter anderem von den Nieren reguliert wird.

Chronische sowie schwere und lang anhaltende, auszehrende Erkran-
kungen oder langfristig schwierige Lebenssituationen, die uns sprichwort-
lich »an die Nieren geheng, schadigen im Sinne der chinesischen Medizin
die Essenz und damit die Nzeren.

1.5.3 Wandlungsphase Holz — Funktionskreis
»Leber«

Der Wandlungsphase Holz sind zugeordnet: die Fihigkeit zu sehen, die
Sehnen als Korperschicht, der saure Geschmack, als klimatischer Einfluss
der Wind, als Jahreszeit der Frihling, als Himmelsrichtung der Osten, als
Emotion der Zorn, die grine Farbe und als Funktionskreise Leber und Gal-
lenblase.

Die Leber ist fiir den harmonischen Ablauf aller Bewegungen im Men-
schen verantwortlich. Das beinhaltet die Peristaltik der inneren Organe und
das Zusammenspiel von Muskeln und Sehnen, das sich in geschmeidigen
Bewegungen zeigt. Der klimatische Faktor, der die Leber besonders beein-
flusst, ist der Wind. Wenn er - z.B. in Form von Zugluft — im Ubermaf
auftritt oder auf eine geschwichte Leber trifft, kann das zu Kopfschmerzen,
Verspannungen, Krampfen, Spastik oder Tremor fithren. Ahnliche Sympto-
me konnen auftreten, wenn die Leber ihr g7 nicht mehr angemessen kontrol-
lieren kann und dieses sich ibermifig bewegt. Ein derartiges Szenario wird
von der chinesischen Medizin als »Innerer Wind« bezeichnet.

In Bezug auf die Emotionen harmonisiert die Leber die Wechselbezie-
hungen zwischen Mensch und Umwelt. Sie sorgt fir die Angemessenheit
gefiihlsmafiger Reaktionen und fiir den ungehinderten Wechsel zwischen
verschiedenen Geftihlsqualititen. Wie der Frithling fir die Aktivititen der
wiedererwachenden Natur steht, die »das Gras schieffen« und »die Baume
ausschlagen« lasst, so steht die Leber fiir die Fahigkeit, nach vorn gerichte-
te Aktivitdt und Aggression zu entwickeln, ganz im Sinne des lateinischen
Wortes »adgredere«, das mit »voranschreiten, sich nahern, aus- und angrei-
fen« tbersetzt werden kann. Die Leber verleiht dem Menschen den Mut
und die Entschlusskraft, sein Potenzial zu entwickeln und nach auflen zu
zeigen. Sie versetzt ihn in die Lage, sich fiir seine Ziele einzusetzen. Wut
wird als ein Ubermaf an Aggression verstanden, in dem das Gleichgewicht
zwischen eigener Entfaltung und dem Respekt sowie der Achtung anderen
Lebewesen gegeniiber gestort ist. Die Leber beherbergt Hun, die »Wander-
seele« (> Kap. 15.1.1).

Typische Storungen der Leber im Sinne der chinesischen Medizin du-
Bern sich als anfallsartige, pl6tzlich — wie eine Windboe — auftretende Kopf-
schmerzen und Migrine, als muskulire Verspannungen, insbesondere in
Schultern und Nacken, sowie als Reizbarkeit und argerliche Gemiitsverfas-
sung.

22

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.5 Funktionskreise und Wandlungsphasen

1.5.4 Wandlungsphase Feuer — Funktionskreis
»Herz«

Der Wandlungsphase Feuer sind zugeordnet: die Fahigkeit zu sprechen, die
Blutgefife als Korperschicht, der bittere Geschmack, als klimatischer Ein-
fluss die Hitze, als Jahreszeit der Sommer, als Himmelsrichtung der Stiden,
als Emotion die Freude, die rote Farbe und als Funktionskreise Herz und
Dianndarm.

Die wichtigste Funktion des Herzens ist das Beherbergen des Geistes. Die
Bedeutung dieser Tatsache und die damit verbundenen moglichen patho-
logischen Muster werden in Kapitel 13 (»Kap. 13.1.1) Gber Angst und Un-
ruhe ausfiihrlich erlautert.

Das Herz befahigt den Menschen zu sprechen, was sowohl eine klare
Artikulation als auch eine inhaltlich sinnvolle Kommunikation beinhal-
tet. Stottern, Aphasie oder Verwirrung werden als eine Stérung des Herzens
verstanden, wie auch ununterbrochenes Sprechen oder unangemessenes
Lachen. Bitterstoffe wie Kaffee oder Tee wirken sich auf die Funktion des
Herzens aus. Das Herz »regiert die Blutgefiffe« und reguliert so den Blutfluss
und die Starke des Pulses.

1.5.5 Wandlungsphase Erde - Funktionskreis »Milz«

Der Wandlungsphase Erde sind zugeordnet: die Fahigkeit zu schmecken,
das (Muskel-)Fleisch als Korperschicht, der siffe Geschmack, als klima-
tischer Einfluss die Feuchtigkeit, als Jahreszeit der Spatsommer (»Altwei-
bersommer«), als Himmelsrichtung das Zentrum inmitten der anderen
Himmelsrichtungen, als Emotion das (Nach-)Denken, die gelbe Farbe von
reifem Korn und als Funktionskreise Milz und Magen.

Die Assoziation zum Spatsommer als Zeit der Ernte entspricht der Be-
schreibung der Milz als »Vorsteher der Kornspeicher, von dem die fiinf Ge-
schmacksrichtungen stammenc. Sie ist mit der Warme ihres Yang dafir zu-
standig, das Nahrungs-g7 aus der Nahrung zu extrahieren und zur Lunge zu
leiten. Dort werden das Nahrungs-g7 und das g7 aus der Luft zum kopereige-
nen g zusammengefihrt. Damit ist die Milz der wichtigste Funktionskreis
in Bezug auf die gesamte Erndhrung des Korpers. Aus diesem Grund wird
gesagt, dass sie fir die Fille und Stirke des (Muskel-)Fleischs sowie Kraft
und Ausdauer der »vier Gliedmaflen« verantwortlich ist.

Die Milz verstoffwechselt nicht nur feste, sondern auch fliissige Nahrung.
Wenn sie bei dieser Aufgabe tberfordert ist, konnen die Nahrungsflassig-
keiten nicht vollstindig in Korperflissigkeiten umgewandelt werden. Es
bleiben untransformierte Stoffwechselschlacken tibrig, die von der chine-
sischen Medizin als »Feuchtigkeit« bezeichnet werden. Symptome dieser
Funktionsstorung konnen dann ein allgemeines Schweregefithl oder Ode-
me in der unteren Korperhalfte sein. Dicke liegengebliebene Feuchtigkeit
ein, so wird sie zu Schleim, der sich in den Atemwegen ablagern kann.

23

Kommunikation

Funktionen von Herz

Verdauung

Funktionen von Milz

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Grundlagen

Geistig-seelische
Ebene von Milz

Die Milz ist auch fiir die gedankliche Verarbeitung zustindig, indem sie den
Menschen befihigt, Informationen aufzunehmen und kreativ zu etwas Ei-
genem zu verarbeiten. So sind neben Stérungen der stofflichen Nahrungs-
verarbeitung auch solche der geistigen »Verdauung« von Informationen wie
tibermiRiges Denken und Griibeln meist auf Fehlfunktionen der Milz zu-
rickzufithren.

24

© 2025 W. Kohlhammer, Stuttgart





