Nietzsche als
Hermeneut

Tobias Endres



\/



Tobias Endres

Nietzsche als Hermeneut

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4919-7
ISBN eBook 978-3-7873-4920-3

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag
behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich geschiitzten Inhalte die-
ses Werkes fiir Zwecke des Text- und Data-Minings ($ 44b UrhG) vor.
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen. Satz: mittel-
stadt 21, Vogtsburg-Burkheim. Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim.
Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpapier, hergestellt aus
100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



Inhalt

Geleitwort von Claus-Artur Scheier . ......................

1. Einleitung ...... ... . .. . . .

2. Nietzsches Erkenntnistheorie ........................

2.1 Propadeutik: Subjektivismus als Ausgangslage ...........

2.1.1 Die Erkenntnisgrenzen im Kritizismus Kants ........
2.1.2 Kant als perspektivistischer Philosoph .............
2.2 Perspektivismus ........ .
2.2.1 Suspension konstitutiver Erkenntnisprinzipien ......
2.2.2 Tat und Tater: Kritik einer Fundamentalkategorie
2.2.3 Was sind Dinge? Kritik am universalen Atomismus ...
2.2.4 Logik als kulturelle Setzung .....................
2.2.5 Interpretation als fundamentales Geschehen .......

2.3 Wahrheit ..... ... ... . .

2.3.1 Widerlegung der Korrespondenztheorie ............
2.3.2 Pragmatische Wahrheitstheorie ..................
2.3.3 Destruktion der »wahren Welt¢ ...................
2.3.4 Der Wertder Wahrheit ........... .. .. .. .. .....
2.3.5 Philosophische Wahrheit ........................

2.4 Metaphysik . ... ...
2.41 Der BegriffderRealitat .........................
2.4.2 Welt als Willezur Macht ........................
2.4.3 Transzendentaler Animismus . ...................

2.5 Methodologie .......... ... i

2.5.1 Geltungslogische Begriindung ...................
2.5.2 Genealogische Widerlegung .....................
2.5.3 Naturalistischer Fehlschluss? ....................

3. Fazit: Nietzsche als Hermeneut .......................



Danksagung .......... .. 122
ANMErKUNGeN .o e 123
Literaturverzeichnis ....... ... . . . . . 145
Personenregister .. ... ... ... 153

6 | Inhalt



Fiir Enide



Was auch diesem fragwiirdigen Buche zu Grunde liegen mag:
es muss eine Frage ersten Ranges und Reizes gewesen sein,
noch dazu eine tief personliche Frage[.]

GT:KSA1,S.11



Geleitwort

Hermeneut war der Altphilologe Nietzsche von Anfang an, jedes
Buch, zuletzt nurmehr die eignen, wurde ihm zur perspektivischen
Interpretation der Welt und die Welt selber lesbar als Blittersamm-
lung zeichenhafter Perspektiven - unendlich vieler Augpunkte
eines (darin liegt seine Modernitat) imaginiren Fluchtpunkts, der
eben darum nie gegeben, immer zu schaffen ist.

Nietzsche, Zeitzeuge der noch jungen industriellen Moderne und
ihres Positivismus, war Systemtheoretiker avant la lettre, freilich der
»Lebens-systeme« des anti-metaphysischen Psychologismus. Seit dem
Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, der Reverenz an Feuerbach
(gegen Schopenhauer), und der Genealogie der Moral waren der De-
signationswert seines Codes das Ressentiment und sein Reflexions-
wert, die Sinngebung, die paradoxe Identitit Schaffen/Zerst6ren.
Die funkelnde Haut dieser Prosa lief} die akademische Philosophie
lange z6gern, Nietzsche iiberhaupt in ihren Kanon aufzunehmen,
und Heidegger, dem dies Verdienst zukommt, distanziert ihn bis zu-
letzt als >Metaphysiker« — die spielerisch scheinende Virtuositit der
philosophisch allenthalben anstofligen Sprache birgt (und verbirgt)
jedoch einen »Grundwillen der Erkenntnis, die sich nicht langer in
die >theoretische Kultur« einschreibt, vielmehr poietisch ist.

Als Metamorphose des Erkenntnisbegriffs tel quel ist Nietzsches
metaphernreiches Codieren sehr wohl fiir sich herauszuheben und
darzustellen als Erkenntnistheorie sui generis. Gegen den landlaufi-
gen Verdacht namentlich des performativen Selbstwiderspruchs wie
des naturalistischen Fehlschlusses ist von der im engeren Sinn phi-
losophischen Rezeption in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
dankenswerte Arbeit geleistet worden. Sie wird im vorliegenden
Buch so konzis wie kritisch referiert, dariiber hinaus aber synop-
tisch fruchtbar gemacht: Tobias Endres’ detaillierte Explikation der
Konsistenz von Nietzsches Erkenntnistheorie belegt tiberzeugend
die fortwahrende Aktualitit des Hermeneutikers Nietzsche.

Claus-Artur Scheier



1. Einleitung

»Nietzsche hat nichts Ansteckendes mehr«': Mit diesem Urteil
scheint Jirgen Habermas 1968 die damals aufblithende Nietzsche-
Rezeption im Keime ersticken zu wollen. Vielleicht kann man
hierin ein spates Echo auf Martin Heideggers Verdienst erblicken,
Friedrich Nietzsche in den Rang eines bedeutenden Philosophen
der abendléndischen Kultur gehoben zu haben. Heidegger, der zum
Zeitpunkt der Niederschrift obigen Zitats aufgrund seiner Verstri-
ckung in den Nationalsozialismus in Deutschland und dariiber
hinaus vielen bereits als diskreditiert gilt, hat unzweifelhaft dazu
beigetragen, Nietzsches Denken an die deutschsprachigen Dis-
kurse tiber zentrale epistemologische und metaphysische Begrifte
wie >Wahrheit¢, »Erkenntnis< und >Realitat« heranzufiithren.? Die
nach dem Zweiten Weltkrieg in Frankreich einsetzende und sich
dann weltweit entfaltende Rezeption von Heideggers Werk hat so
auch zu einer neuen Rezeption Nietzsches beigetragen. Daher ist
es nicht verwunderlich, dass Habermas 1968 zur >Widerlegung« der
Philosophie Nietzsches die Geistesgeschichte um das fin de siécle,
in der Nietzsche zuerst wirkte, verlasst und genau dort ansetzt, wo
sein Denken auch Mitte des 20. Jahrhunderts noch an Spannung
gewinnt: bei seiner Erkenntnistheorie.?

Ausgehend von Logik und Wissenschaftstheorie fanden im
deutschsprachigen Raum zugleich die Instrumentarien der analyti-
schen Philosophie zuerst in der Erkenntnistheorie und Sprachphi-
losophie zunehmende Verbreitung und Anwendung. Aus heutiger
Sicht gelten zwar die reduktiven Strategien der Erkenntnistheore-
tiker des Logischen Positivismus aus den 1930er und 1940er Jahren
weitestgehend als undurchfiithrbar, jedoch hat sich die analytische
Erkenntnistheorie in Teilen von ihren empiristischen Urspriingen
in dieser zweiten Phase ihrer Geschichte deutlich entfernt.

Deswegen hat auch die zu jener Zeit unter Sinnlosigkeitsverdacht
stehende Metaphysik eine Renaissance in der analytischen Philoso-
phie erlebt. Immanuel Kants erkenntnistheoretischer Paradigmen-

13



wechsel gilt heute keineswegs als iiberwunden. Dies bezeugen die
nicht endenden Debatten um internalistische vs. externalistische
Ansitze hinsichtlich epistemischer Rechtfertigung* sowie um alethi-
schen’ oder semantischen® Realismus vs. Anti-Realismus. Kant ist
ungeachtet der Verkiindung neuer Realismen’ zu seinem 300. Ge-
burtstag aktueller denn je, wovon - {iber Kant vermittelt — nicht nur
die anhaltende Strahlkraft von Wilfrid Sellars’ Kritik am Mythos
des Gegebenen zeugt, sondern auch die Renaissance von Georg
Wilhelm Friedrich Hegels Philosophie.® Nietzsche dagegen ist un-
geachtet seiner Entdeckung in der neueren angloamerikanischen
Philosophie® und seiner mittlerweile weltweit verbreiteten Rezep-
tion in diesen spezifischen Diskursen unserer Zeit weitestgehend
auflen vor." Und auch die Nietzsche-Forschung im engeren Sinne,
die heute lebendiger und internationaler als je zuvor ist, sucht um-
gekehrt nicht den Anschluss an diese Gegenwartsdebatten.!!

Die vorliegende Studie stellt den Versuch dar, Nietzsches Bei-
trage zur Erkenntnistheorie in einer Weise darzustellen, die ihre
Relevanz fiir den oben skizzierten Puls unserer Zeit zum Vor-
schein bringt - sie ist konzipiert als eine Untersuchung >beyond the
analytic-continental divide«. Dazu wird in der Darstellung streng
systematisch und unter Beriicksichtigung aller nachgelassenen
Fragmente Nietzsches vorgegangen. Diese sind fiir ein angemes-
senes Verstindnis seiner Erkenntnistheorie, trotz ijhres Fragment-
Charakters, unabdinglich und seit der kritischen Aufarbeitung des
Nachlasses, so zumindest meine Hypothese, gleichwertig neben den
ver6ffentlichten Schriften zitierbar. Ich werde mich folglich nicht
mit Fragen der Literarizitit und Medialitét von Nietzsches Schriften
beschiftigen, sondern den Versuch einer hermeneutischen Lesart
in erkenntnistheoretischer Absicht unternehmen. Ziel ist es, die
theoretische Philosophie Nietzsches als Ganze - und so auch als
einen Beitrag zur Metaphysik — darzustellen, zu analysieren und zu
bewerten, da diese die Grundlage fiir Nietzsches noch weit kontro-
versere Uberlegungen zur praktischen Philosophie (die hier nur am
Rande eine Rolle spielen) bildet. Die systematische Aufbereitung
von Nietzsches Erkenntnistheorie, seines Wahrheitsbegriffs und sei-
ner Metaphysik erfolgt in enger »Tuchfithlung« mit Kant und eroff-
net so eine Lesart von Nietzsches philosophischem Projekt als einer
Kritik der perspektivischen Vernunft.

14 | Einleitung



Hiermit ist nun der zentrale Term aus Nietzsches Erkenntnis-
theorie zur Sprache gekommen: Perspektivismus. Es lohnt ein kur-
zer Blick auf die Geschichte dieses Begriffs. Nachdem der Begrift
»Perspektivismus« lange Zeit exklusiv der Mathematik und der bil-
denden Kunst vorbehalten war, erhalt er im 18. Jahrhundert durch
Gottfried Wilhelm Leibniz Einzug in die Philosophie.”? In § 57 sei-
ner Monadologie fiihrt Leibniz das Perspektivische als ein grund-
legendes Strukturmoment einzelner Monaden ein:

Und wie eine und dieselbe Stadt von verschiedenen Seiten betrachtet
ganz anders und gleichsam perspektivisch vervielfacht erscheint, so
kommt es auch, daf} es infolge der unendlichen Vielheit der einfachen
Substanzen ebenso viele verschiedene Universen gibt, die dennoch nur
die unterschiedlichen Perspektiven eines einzigen gemaf3 den verschie-
denen Gesichtspunkten jeder Monade sind.!®

Freilich konzipiert Leibniz hiermit eine Art perspektivistischen Ob-
jektivismus, denn trotz perspektivischer Bezugnahme auf Gegen-
stainde werden subjektive Beziige als Bezugnahmen auf ein und
denselben Gegenstand vorgestellt.

Erst mit Kants Kopernikanischer Wende erhilt »die Rede vom
Standpunkt ihre radikale Bedeutung«'. Kant bildet daher fiir die
vorliegende Studie den Ausgangspunkt, um den Perspektivismus als
»Theorieproblematik der Geschichte zwischen Subjektivismus und
Objektivismus in der Gegenwart«!® zu begreifen. Diese Radikalisie-
rung des perspektivischen Gedankens bei Kant sowie der daran an-
kniipfende erkenntnistheoretische Ansatz Nietzsches wird in einer
Propadeutik (Kapitel 2.1) ausfithrlich erldutert werden.

Bereits vor Nietzsche vollzieht sich eine erste Verschiebung der
Semantik des Perspektivismusbegriffs im Denken Gustav Teich-
miillers. Dieser deutet philosophische Systeme als »projektivische
Darstellungen unseres Erkenntnisinhaltes«'s. Teichmiiller steht
Nietzsche sowohl im Ausgangspunkt als auch im Ergebnis seiner
Erkenntnistheorie recht nahe, wie folgendes Zitat belegt: »Wir fra-
gen daher jetzt, um dem Zauber ein Ende zu machen, woher denn
eigentlich die Dinglichkeit selbst stammt, die wir den ideellen (ma-
terialen oder idealen) Objecten zu schreiben, ohne sie bei genauerer
Analyse darin finden zu kénnen.«'’

Einleitung | 15



Den Anschluss an das 20. Jahrhundert erreicht der Begrift »Per-
spektivismus« nicht nur in der Erkenntnistheorie, sondern auch in
der aufblithenden Wissenschaftstheorie. So weist zum einen Nicho-
las Rescher »die These der Einheitlichkeit der Wissenschaften als
»myth of the God’s-eye-view« zuriick«'s, was mit Blick auf Nietz-
sches Erkenntnistheorie in etwa bedeutet, dass es keine Perspektive
tibergeordneter Geltung geben kann. Des Weiteren kritisiert Hilary
Putnam jede vermeintliche externalistische Perspektive mit dem
Argument, dass diese einen metaphysischen Realismus voraussetze.
Sein Internalismus versucht »die Auffassung zu untermauern, dafl
»die Frage: Aus welchen Gegenstinden besteht die Welt? nur im
Rahmen einer Theorie bzw. einer Beschreibung« sinnvoll ist«*°.

Dariiber hinaus wéren die »Programme eines epistemischen An-
archismus von Paul Feyerabend [...] ebenso wie eines epistemischen
Holismus von Willard Van Orman Quine«® als erkenntnistheore-
tische Erbschaft Nietzsches zu nennen. Nach Ersterem gleicht die
Wissenschaft einer Traumwelt, nach Letzterem gleichen die Gesetze
der Physik prinzipiell, nicht graduell der Gotterwelt Homers. Im
Hinblick auf die »Krise der Objektivitit [...] haben wir den Horizont
des XIX. Jahrhunderts noch nicht verlassen«* und somit scheint es
lohnenswert, Nietzsches perspektivistischen Subjektivismus vor dem
Horizont des 21. Jahrhunderts erneut zu diskutieren.

Nietzsches Erkenntnistheorie sieht sich gemeinhin mindestens
zwei Einwédnden ausgesetzt: zum einen dem des performativen
Selbstwiderspruchs, zum anderen dem des naturalistischen Fehl-
schlusses. Beide Einwénde gilt es hier zu widerlegen, um die Konsis-
tenz innerhalb von Nietzsches Argumentation zu wahren. Der Satz
vom ausgeschlossenen Widerspruch soll im Rahmen der Analyse
also in Geltung bleiben. Dariiberhinausgehend wire zu fragen, ob
Nietzsches erkenntnistheoretisches Modell zwingend sein, ob es in
irgendeiner Weise Verbindlichkeit einfordern kann oder ob es nicht
eher »zum Ausdruck des Lebensgefiihls«?* dient.

Kapitel 2.2 widmet sich in erster Linie der Transformation der
kantischen Erkenntnistheorie in eine - in Anschluss an Hans Vai-
hinger - Philosophie des >Als Ob< und damit einhergehend einer
Destruktion des kantischen Apriori. Es wird nachgewiesen, dass
Nietzsche ein revidiertes Verstindnis von Transzendentalitit da-
durch gewinnt, dass er alle konstitutiven Erkenntnisprinzipien

16 | Einleitung



in regulative {iberfithrt und ferner den Leib als Sitz der >grofien
Vernunft« fiir die Erkenntnistheorie entdeckt. Als Fundamental-
kategorie dieser Erkenntnislehre offenbart sich das Wertschitzen.
Anschlieflend wird in enger Auseinandersetzung mit den Arbeiten
Wolfgang Miiller-Lauters und Giinter Abels Nietzsches Begriff der
Interpretation entwickelt. In Abgrenzung zu diesen beiden wich-
tigen Nietzsche-Interpreten wird ein Primat des Perspektivismus
gegeniiber dem Interpretations-Begriff verteidigt. Hierin liegt ein
erster Schritt zur Widerlegung des Einwandes des performativen
Selbstwiderspruchs.

Kapitel 2.3 widmet sich Nietzsches Wahrheitsbegriff. In diesem
kulminiert Nietzsches erkenntnistheoretische Problemstellung.
Nietzsches Kritik an diesem Begriff ist vielschichtig. Die Unter-
suchung beginnt mit der Kritik an der Korrespondenztheorie der
Wahrheit und dem Nachweis, dass der in den Wissenschaften zu-
grunde gelegte Wahrheitsbegriff ein pragmatischer ist. Es wird ge-
zeigt, dass Nietzsche die Geltung eines so verstandenen Wahrheits-
begriffs gar nicht angreift. Um dies einsichtig zu machen, schliefit
die Studie systematisch an Friedrich Kaulbachs Unterscheidung von
Objekt- und Sinnwahrheit an und rekonstruiert Nietzsches Kritik
am >asketischen Ideal< in den Wissenschaften im Wechselspiel
dieser beiden Ebenen. Die Untersuchung fiihrt so weiter auf den
ontologischen Wahrheitsbegriff. Dessen Widerlegung erfolgt durch
Nietzsches eigens entwickelte Methode einer philosophischen Ge-
nealogie und geht einher mit der Uberwindung des Natur-Geist-
Dualismus. Entgegen der weit verbreiteten Kritik, dass Nietzsches
Methode auf einem Kategorienfehler beruht, der Wahrsein mit Fiir-
wahrhalten verwechselt, wird die Annahme verteidigt, dass Genea-
logie eine Form interner Kritik ist, die erkenntnistheoretische Gel-
tung destruieren und zugleich eigene Geltung beanspruchen kann.
Die Untersuchung miindet dann im Werteproblem, wie es sich im
Lichte der Wahrheitsproblematik zu erkennen gibt. Vor diesem
Hintergrund wird der Begriff perspektivischer bzw. philosophischer
Wahrheit etabliert. Der Einwand des performativen Selbstwider-
spruchs gilt spatestens mit Abschluss dieses Kapitels als widerlegt.

In Kapitel 2.4 wird Nietzsches Metaphysik diskutiert. Zentral
sind hier die Fragen, wie sich im Ausgang von Nietzsches erkennt-
nistheoretischen Pramissen eine Ontologie des Werdens rechtferti-

Einleitung | 17



gen liefle bzw. ob sich hinter dem Begriff des Werdens tiberhaupt
eine Ontologie verbirgt. Dariiber hinaus wird der Versuch einer De-
duktion der Wille-zur-Macht-Hypothese Nietzsches unternommen
und dieser umstrittene Grundbegriff seiner Spatphilosophie im
Spannungsfeld von Erkenntnistheorie, Wahrheitstheorie und Meta-
physik eingeordnet. Es wird nachgewiesen, dass sich der Begriff des
Werdens immanent aus der Setzung von Perspektiven rechtfertigen
lasst. Demnach wire der sogenannte Wille-zur-Macht das Innen-
leben des Werdens. Mit dieser Deutung wird erneut ein Primat
der Perspektivitit gegeniiber der Interpretativitit in Anspruch ge-
nommen und zugleich eine in der Forschung bislang ungekannte
Deutung der Begrifte sWerden« und »Wille-zur-Macht« profiliert.
An diese Uberlegungen ankniipfend schlieit das Kapitel mit einer
allgemeinen Theorie des Weltbezugs, wie sie sich aus Nietzsches
Verstandnis von Subjektivitét ergibt.

Das letzte Kapitel 2.5 widmet sich explizit methodologischen
Fragestellungen in Bezug auf die hier entwickelte Lesart Nietzsches
und soll die (Un-)Haltbarkeit des Einwandes des naturalistischen
Fehlschlusses abschlieflend kldren. Dazu wird zunéichst Kants gel-
tungstheoretisches Verstindnis der Transzendentalphilosophie
erlautert und die strikte Trennung von quid iuris und quid facti
kritisiert. Darauf aufbauend wird en détail erlautert, wie genealo-
gische Widerlegungen im Sinne Nietzsches selbst Geltung fiir sich
in Anspruch nehmen kénnen. Der Einwand des naturalistischen
Fehlschlusses wird so zuriickgewiesen und Nietzsches Methodolo-
gie als eine Wende von der ungeschichtlichen Geltung zur geltenden
Geschichte legitimiert.

Schlussendlich wird im Fazit die Anschlussfihigkeit der Er-
kenntnistheorie Nietzsches an neuere Spielarten der philosophi-
schen Hermeneutik gesucht. Nietzsche soll als »Theoretiker eines
kreativen Verstehens«? prasentiert werden. Dies ist zum einen der
Uberlegung geschuldet, dass die hier in Anspruch genommenen
Mindeststandards der analytischen Philosophie, namlich begriffli-
che Klarheit und Widerspruchsfreiheit, nicht ausreichen, um die
epistemische Situiertheit des Menschen im Leben philosophisch
umfassend einzuholen. Zum anderen dient diese Anschlusssuche
der Abgrenzung von dekonstruktivistischen Lesarten, wie sie den
zuvor genannten Reflexionen auf die Literarizitit und Medialitét

18 | Einleitung



von Nietzsches Werk zu Grunde liegen. Motiviert ist diese Abgren-
zung besonders durch die Beobachtung, dass Nietzsches Schreiben
»ein ungebrochen grofles Interesse an naturwissenschaftlichen
Forschungen«* dokumentiert, das mit den hier aufgeworfenen er-
kenntnistheoretischen und metaphysischen Fragen eng verwachsen
ist. Die hermeneutische Reflexion auf Nietzsches eigene Erkennt-
nisinteressen bringt so den Gang der Untersuchung aus sich selbst
heraus bereits auf Distanz zu einer iibermafligen Beschaftigung mit
seinen Texten als Texten — und dies wohlgemerkt im Angesicht der
Tatsache, dass Nietzsche ausschliellich in Altphilologie eine klassi-
sche Ausbildung genoss. Die Konklusion, Nietzsche als Hermeneut
zu lesen, ist deshalb zugleich eine Bemiithung darum, die hier her-
vorgetretene Lesart auch nachtrdglich zu legitimieren.

Einleitung | 19



2. Nietzsches Erkenntnistheorie

»Ich will, ein fiir alle Mal, Vieles nicht wissen. —
Die Weisheit zieht auch der Erkenntniss Grenzen.«?

2.1 Propéadeutik: Subjektivismus als Ausgangslage

Subjektivismus ist allgemein gesprochen eine erkenntnistheoretische
Lehre, welche die Fundamente jedweder Erkenntnis im menschli-
chen Subjekt verortet. Fragen wir also nach der Reichweite unseres
Wissens oder der Beschaffenheit von Erkenntnis iiberhaupt, gilt es
aus subjektivistischer Perspektive zunichst, die sinn- und geltungs-
bildenden Leistungen des Subjekts zu untersuchen, bevor Urteile
tiber das Sein oder den Geltungsbereich des Objektiven gefillt wer-
den. Dem Subjektivismus steht antipodisch der Objektivismus in
der Geschichte der Erkenntnislehren gegeniiber. Dieser behauptet
konsequenterweise, dass Erkenntnis unabhingig von subjektiven
Bedingungen der Erkenntniskonstitution zustande kommt. Vertre-
ter »naiver« objektivistischer Erkenntnislehren tendieren dazu, die
Empirie absolut zu setzen, indem sie beispielsweise die Objektivitat
der Erkenntnis durch >Wahrnehmungstatsachen« gesichert sehen.
Demnach bestehe eine Isomorphie oder Korrespondenz zwischen
den Dingen unserer Welt, wie sie unabhéngig von uns sind - und
samt der Relationen, in denen sie zueinanderstehen - und der
Weise, wie sie dem menschlichen Subjekt in den Vorstellungen sei-
nes Bewusstseins (bspw. durch Wahrnehmung) gegeben sind.
Verfolgen wir die Spur des Subjektivismus bis an seinen ge-
schichtlichen Ursprung im abendldndischen Denken zuriick, zeigt
sich, dass die antike Variante des Subjektivismus nicht weniger
»naiv¢< als der soeben skizzierte objektivistische Antipode auftritt.
Als dessen authentischer Vertreter gilt {iblicherweise Protagoras,
auf dessen Homo-mensura-Satz sich alle Spielarten des Subjektivis-

21



mus, also auch der mit ihm artverwandte Relativismus, historisch
zuriickfithren lassen. Der Satz »[D]er Mensch sei das Maf3 aller
Dinge, der seienden, daf} sie sind, der nichtseienden, daf} sie nicht
sind«?, scheint nahezulegen, dass Protagoras, anders als moderne
Erkenntnistheoretiker im Gefolge Kants, epistemologische und
ontologische Aussagen methodisch nicht auseinanderhilt und so,
eben weil es keine vermittelnde Instanz zwischen dem Erscheinen
fiir den Menschen und dem Sein der Welt gibt, dem Relativismus
die Tore 6ffnet. Die Wahl einer prima philosophia wird so letztlich
zur Geschmackssache. Einem den Sinnen zugewandten Skeptiker
beispielsweise, der nur die Menschen seiner Umwelt, aber nicht den
Begriff sMenschc« sieht, kann man, Protagoras folgend, die Realitat
von Universalien oder anderer geistiger Entititen nicht beweisen,
da er aufgrund seiner vorgegebenen intellektuellen Kurzsichtigkeit
in einer Welt ohne Allgemeinbegriffe lebt.

Ob man Protagoras mit solch einer Deutung gerecht wird, sei
dahingestellt. Moglich scheint auch seine Darstellung als Vorldufer
Kants.?” Wir lassen ihn fiir den weiteren Fortgang der Untersuchun-
gen nunmehr als Vorlaufer subjektivistischer Philosophie, handle es
sich um sensualistisch-skeptische oder radikal-konstruktivistische
Theorien, unangetastet. Die negativ skeptische Variante des Subjek-
tivismus, die ihre methodische Renaissance zunéchst in der Phi-
losophie David Humes erfahrt, soll ebenfalls aufler Acht gelassen
werden; dementgegen sollen die gemifligten Vertreter subjektivis-
tischer Erkenntnistheorien zu Wort kommen, um mit Kant eine
Vermittlung von Subjektivismus und Objektivismus zu erreichen.

An erster Stelle wire hier niemand anderes zu nennen als der
Begriinder der neuzeitlichen Philosophie, René Descartes. Dessen
denkerische Innovation, der konsequent durchgefiihrte methodi-
sche Zweifel, legte seiner Zeit ein Fundament der Erkenntnis frei -
das sogenannte fundamentum inconcussum -, das von da an, iiber
Kant bis zu den Denkern des Deutschen Idealismus, das Zentrum
jeder erkenntnistheoretischen Untersuchung bildete: das »Ich<. Aus-
gehend von diesem unbezweifelbaren Substrat, von dem »Ich denkex
der vorangegangenen Meditationen, lie8 sich nun der Versuch an,
den Sinn objektiver Erkenntnis und Wahrheit dadurch zu retten,
dass die jedem Erkenntnissubjekt zugrundeliegenden universalen
Bewusstseinsstrukturen durch philosophische Analyse explizit und

22 | Nietzsches Erkenntnistheorie



	Cover
	Titelblatt
	Impressum
	Inhaltsverzeichnis
	Geleitwort von Claus-Artur Scheier
	1. Einleitung
	2. Nietzsches Erkenntnistheorie
	2.1 Propädeutik: Subjektivismus als Ausgangslage
	2.1.1 Die Erkenntnisgrenzen im Kritizismus Kants
	2.1.2 Kant als perspektivistischer Philosoph

	2.2 Perspektivismus
	2.2.1 Suspension konstitutiver Erkenntnisprinzipien
	2.2.2 Tat und Täter: Kritik einer Fundamentalkategorie
	2.2.3 Was sind Dinge? Kritik am universalen Atomismus
	2.2.4 Logik als kulturelle Setzung
	2.2.5 Interpretation als fundamentales Geschehen

	2.3 Wahrheit
	2.3.1 Widerlegung der Korrespondenztheorie
	2.3.2 Pragmatische Wahrheitstheorie
	2.3.3 Destruktion der »wahren Welt«
	2.3.4 Der Wert der Wahrheit
	2.3.5 Philosophische Wahrheit

	2.4 Metaphysik
	2.4.1 Der Begriff der Realität
	2.4.2 Welt als Wille zur Macht
	2.4.3 Transzendentaler Animismus

	2.5 Methodologie
	2.5.1 Geltungslogische Begründung
	2.5.2 Genealogische Widerlegung
	2.5.3 Naturalistischer Fehlschluss?


	3. Fazit: Nietzsche als Hermeneut
	Epilog
	Danksagung
	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis
	Personenregister



