
Meiner

Nietzsche als
Hermeneut
Tobias Endres   





Tobias Endres 
Nietzsche als Hermeneut

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN  978-3-7873-4919-7

ISBN eBook  978-3-7873-4920-3

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2025. Alle Rechte vorbehalten. Der Verlag 
behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten Inhalte die-
ses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings (§ 44 b UrhG) vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen. Satz: mittel-
stadt  21, Vogtsburg-Burkheim. Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 
100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. � Printed in Germany.



Inhalt

Geleitwort von Claus-Artur Scheier  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 11

1.	 Einleitung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 13

2.	 Nietzsches Erkenntnistheorie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 21

2.1	 Propädeutik: Subjektivismus als Ausgangslage . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 21
2.1.1	 Die Erkenntnisgrenzen im Kritizismus Kants . .  .  .  .  .  .  .  	 24
2.1.2	 Kant als perspektivistischer Philosoph . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 27

2.2	 Perspektivismus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 32
2.2.1	 Suspension konstitutiver Erkenntnisprinzipien  . .  .  .  .  .  	 35
2.2.2	 Tat und Täter: Kritik einer Fundamentalkategorie . .  .  .  	 45
2.2.3	 Was sind Dinge? Kritik am universalen Atomismus . .  .  	 48
2.2.4	 Logik als kulturelle Setzung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 52
2.2.5	 Interpretation als fundamentales Geschehen  . .  .  .  .  .  .  	 57

2.3	 Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 68
2.3.1	 Widerlegung der Korrespondenztheorie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 69
2.3.2	 Pragmatische Wahrheitstheorie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 73
2.3.3	 Destruktion der »wahren Welt« . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 77
2.3.4	 Der Wert der Wahrheit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 81
2.3.5	 Philosophische Wahrheit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 85

2.4	 Metaphysik  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 91
2.4.1	 Der Begriff der Realität . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 92
2.4.2	 Welt als Wille zur Macht  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 96
2.4.3	 Transzendentaler Animismus  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 101

2.5	 Methodologie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 105
2.5.1	 Geltungslogische Begründung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 105
2.5.2	 Genealogische Widerlegung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 107
2.5.3	 Naturalistischer Fehlschluss? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 111

3.	 Fazit: Nietzsche als Hermeneut . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 115



6 | Inhalt

Epilog . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 121

Danksagung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 122

Anmerkungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 123

Literaturverzeichnis . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 145

Personenregister  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 153



Für Enide 



Was auch diesem fragwürdigen Buche zu Grunde liegen mag: 
es muss eine Frage ersten Ranges und Reizes gewesen sein, 
noch dazu eine tief persönliche Frage[.]

GT: KSA 1, S. 11



Geleitwort

Hermeneut war der Altphilologe Nietzsche von Anfang an, jedes 
Buch, zuletzt nurmehr die eignen, wurde ihm zur perspektivischen 
Interpretation der Welt und die Welt selber lesbar als Blättersamm-
lung zeichenhafter Perspektiven – unendlich vieler Augpunkte 
eines (darin liegt seine Modernität) imaginären Fluchtpunkts, der 
eben darum nie gegeben, immer zu schaffen ist. 

Nietzsche, Zeitzeuge der noch jungen industriellen Moderne und 
ihres Positivismus, war Systemtheoretiker avant la lettre, freilich der 
›Lebens-systeme‹ des anti-metaphysischen Psychologismus. Seit dem 
Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, der Reverenz an Feuerbach 
(gegen Schopenhauer), und der Genealogie der Moral waren der De-
signationswert seines Codes das Ressentiment und sein Reflexions-
wert, die Sinngebung, die paradoxe Identität Schaffen / Zerstören. 
Die funkelnde Haut dieser Prosa ließ die akademische Philosophie 
lange zögern, Nietzsche überhaupt in ihren Kanon aufzunehmen, 
und Heidegger, dem dies Verdienst zukommt, distanziert ihn bis zu-
letzt als ›Metaphysiker‹ – die spielerisch scheinende Virtuosität der 
philosophisch allenthalben anstößigen Sprache birgt (und verbirgt) 
jedoch einen »Grundwillen der Erkenntnis«, die sich nicht länger in 
die ›theoretische Kultur‹ einschreibt, vielmehr poietisch ist. 

Als Metamorphose des Erkenntnisbegriffs tel quel ist Nietzsches 
metaphernreiches Codieren sehr wohl für sich herauszuheben und 
darzustellen als Erkenntnistheorie sui generis. Gegen den landläufi-
gen Verdacht namentlich des performativen Selbstwiderspruchs wie 
des naturalistischen Fehlschlusses ist von der im engeren Sinn phi-
losophischen Rezeption in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
dankenswerte Arbeit geleistet worden. Sie wird im vorliegenden 
Buch so konzis wie kritisch referiert, darüber hinaus aber synop-
tisch fruchtbar gemacht: Tobias Endres’ detaillierte Explikation der 
Konsistenz von Nietzsches Erkenntnistheorie belegt überzeugend 
die fortwährende Aktualität des Hermeneutikers Nietzsche.

Claus-Artur Scheier



13

1. Einleitung

»Nietzsche hat nichts Ansteckendes mehr«1: Mit diesem Urteil 
scheint Jürgen Habermas 1968 die damals aufblühende Nietzsche-
Rezeption im Keime ersticken zu wollen. Vielleicht kann man 
hierin ein spätes Echo auf Martin Heideggers Verdienst erblicken, 
Friedrich Nietzsche in den Rang eines bedeutenden Philosophen 
der abendländischen Kultur gehoben zu haben. Heidegger, der zum 
Zeitpunkt der Niederschrift obigen Zitats aufgrund seiner Verstri-
ckung in den Nationalsozialismus in Deutschland und darüber 
hinaus vielen bereits als diskreditiert gilt, hat unzweifelhaft dazu 
beigetragen, Nietzsches Denken an die deutschsprachigen Dis-
kurse über zentrale epistemologische und metaphysische Begriffe 
wie ›Wahrheit‹, ›Erkenntnis‹ und ›Realität‹ heranzuführen.2 Die 
nach dem Zweiten Weltkrieg in Frankreich einsetzende und sich 
dann weltweit entfaltende Rezeption von Heideggers Werk hat so 
auch zu einer neuen Rezeption Nietzsches beigetragen. Daher ist 
es nicht verwunderlich, dass Habermas 1968 zur ›Widerlegung‹ der 
Philosophie Nietzsches die Geistesgeschichte um das fin de siècle, 
in der Nietzsche zuerst wirkte, verlässt und genau dort ansetzt, wo 
sein Denken auch Mitte des 20. Jahrhunderts noch an Spannung 
gewinnt: bei seiner Erkenntnistheorie.3

Ausgehend von Logik und Wissenschaftstheorie fanden im 
deutschsprachigen Raum zugleich die Instrumentarien der analyti-
schen Philosophie zuerst in der Erkenntnistheorie und Sprachphi-
losophie zunehmende Verbreitung und Anwendung. Aus heutiger 
Sicht gelten zwar die reduktiven Strategien der Erkenntnistheore-
tiker des Logischen Positivismus aus den 1930er und 1940er Jahren 
weitestgehend als undurchführbar, jedoch hat sich die analytische 
Erkenntnistheorie in Teilen von ihren empiristischen Ursprüngen 
in dieser zweiten Phase ihrer Geschichte deutlich entfernt.

Deswegen hat auch die zu jener Zeit unter Sinnlosigkeitsverdacht 
stehende Metaphysik eine Renaissance in der analytischen Philoso-
phie erlebt. Immanuel Kants erkenntnistheoretischer Paradigmen-



14 | Einleitung

wechsel gilt heute keineswegs als überwunden. Dies bezeugen die 
nicht endenden Debatten um internalistische vs. externalistische 
Ansätze hinsichtlich epistemischer Rechtfertigung4 sowie um alethi
schen5 oder semantischen6 Realismus vs. Anti-Realismus. Kant ist 
ungeachtet der Verkündung neuer Realismen7 zu seinem 300. Ge-
burtstag aktueller denn je, wovon – über Kant vermittelt – nicht nur 
die anhaltende Strahlkraft von Wilfrid Sellars’ Kritik am Mythos 
des Gegebenen zeugt, sondern auch die Renaissance von Georg 
Wilhelm Friedrich Hegels Philosophie.8 Nietzsche dagegen ist un-
geachtet seiner Entdeckung in der neueren angloamerikanischen 
Philosophie9 und seiner mittlerweile weltweit verbreiteten Rezep-
tion in diesen spezifischen Diskursen unserer Zeit weitestgehend 
außen vor.10 Und auch die Nietzsche-Forschung im engeren Sinne, 
die heute lebendiger und internationaler als je zuvor ist, sucht um-
gekehrt nicht den Anschluss an diese Gegenwartsdebatten.11

Die vorliegende Studie stellt den Versuch dar, Nietzsches Bei-
träge zur Erkenntnistheorie in einer Weise darzustellen, die ihre 
Relevanz für den oben skizzierten Puls unserer Zeit zum Vor-
schein bringt – sie ist konzipiert als eine Untersuchung ›beyond the 
analytic-continental divide‹. Dazu wird in der Darstellung streng 
systematisch und unter Berücksichtigung aller nachgelassenen 
Fragmente Nietzsches vorgegangen. Diese sind für ein angemes-
senes Verständnis seiner Erkenntnistheorie, trotz ihres Fragment-
Charakters, unabdinglich und seit der kritischen Aufarbeitung des 
Nachlasses, so zumindest meine Hypothese, gleichwertig neben den 
veröffentlichten Schriften zitierbar. Ich werde mich folglich nicht 
mit Fragen der Literarizität und Medialität von Nietzsches Schriften 
beschäftigen, sondern den Versuch einer hermeneutischen Lesart 
in erkenntnistheoretischer Absicht unternehmen. Ziel ist es, die 
theoretische Philosophie Nietzsches als Ganze – und so auch als 
einen Beitrag zur Metaphysik – darzustellen, zu analysieren und zu 
bewerten, da diese die Grundlage für Nietzsches noch weit kontro-
versere Überlegungen zur praktischen Philosophie (die hier nur am 
Rande eine Rolle spielen) bildet. Die systematische Aufbereitung 
von Nietzsches Erkenntnistheorie, seines Wahrheitsbegriffs und sei-
ner Metaphysik erfolgt in enger ›Tuchfühlung‹ mit Kant und eröff-
net so eine Lesart von Nietzsches philosophischem Projekt als einer 
Kritik der perspektivischen Vernunft.



Einleitung | 15

Hiermit ist nun der zentrale Term aus Nietzsches Erkenntnis-
theorie zur Sprache gekommen: Perspektivismus. Es lohnt ein kur-
zer Blick auf die Geschichte dieses Begriffs. Nachdem der Begriff 
›Perspektivismus‹ lange Zeit exklusiv der Mathematik und der bil-
denden Kunst vorbehalten war, erhält er im 18. Jahrhundert durch 
Gottfried Wilhelm Leibniz Einzug in die Philosophie.12 In § 57 sei-
ner Monadologie führt Leibniz das Perspektivische als ein grund
legendes Strukturmoment einzelner Monaden ein:

Und wie eine und dieselbe Stadt von verschiedenen Seiten betrachtet 
ganz anders und gleichsam perspektivisch vervielfacht erscheint, so 
kommt es auch, daß es infolge der unendlichen Vielheit der einfachen 
Substanzen ebenso viele verschiedene Universen gibt, die dennoch nur 
die unterschiedlichen Perspektiven eines einzigen gemäß den verschie-
denen Gesichtspunkten jeder Monade sind.13

Freilich konzipiert Leibniz hiermit eine Art perspektivistischen Ob-
jektivismus, denn trotz perspektivischer Bezugnahme auf Gegen-
stände werden subjektive Bezüge als Bezugnahmen auf ein und 
denselben Gegenstand vorgestellt.

Erst mit Kants Kopernikanischer Wende erhält »die Rede vom 
Standpunkt ihre radikale Bedeutung«14. Kant bildet daher für die 
vorliegende Studie den Ausgangspunkt, um den Perspektivismus als 
»Theorieproblematik der Geschichte zwischen Subjektivismus und 
Objektivismus in der Gegenwart«15 zu begreifen. Diese Radikalisie-
rung des perspektivischen Gedankens bei Kant sowie der daran an-
knüpfende erkenntnistheoretische Ansatz Nietzsches wird in einer 
Propädeutik (Kapitel 2.1) ausführlich erläutert werden.

Bereits vor Nietzsche vollzieht sich eine erste Verschiebung der 
Semantik des Perspektivismusbegriffs im Denken Gustav Teich-
müllers. Dieser deutet philosophische Systeme als »projektivische 
Darstellungen unseres Erkenntnisinhaltes«16. Teichmüller steht 
Nietzsche sowohl im Ausgangspunkt als auch im Ergebnis seiner 
Erkenntnistheorie recht nahe, wie folgendes Zitat belegt: »Wir fra-
gen daher jetzt, um dem Zauber ein Ende zu machen, woher denn 
eigentlich die Dinglichkeit selbst stammt, die wir den ideellen (ma-
terialen oder idealen) Objecten zu schreiben, ohne sie bei genauerer 
Analyse darin finden zu können.«17



16 | Einleitung

Den Anschluss an das 20. Jahrhundert erreicht der Begriff ›Per-
spektivismus‹ nicht nur in der Erkenntnistheorie, sondern auch in 
der aufblühenden Wissenschaftstheorie. So weist zum einen Nicho-
las Rescher »die These der Einheitlichkeit der Wissenschaften als 
›myth of the God’s-eye-view‹ zurück«18, was mit Blick auf Nietz-
sches Erkenntnistheorie in etwa bedeutet, dass es keine Perspektive 
übergeordneter Geltung geben kann. Des Weiteren kritisiert Hilary 
Putnam jede vermeintliche externalistische Perspektive mit dem 
Argument, dass diese einen metaphysischen Realismus voraussetze. 
Sein Internalismus versucht »die Auffassung zu untermauern, daß 
›die Frage: Aus welchen Gegenständen besteht die Welt? nur im 
Rahmen einer Theorie bzw. einer Beschreibung‹ sinnvoll ist«19.

Darüber hinaus wären die »Programme eines epistemischen An-
archismus von Paul Feyerabend […] ebenso wie eines epistemischen 
Holismus von Willard Van Orman Quine«20 als erkenntnistheore-
tische Erbschaft Nietzsches zu nennen. Nach Ersterem gleicht die 
Wissenschaft einer Traumwelt, nach Letzterem gleichen die Gesetze 
der Physik prinzipiell, nicht graduell der Götterwelt Homers. Im 
Hinblick auf die »Krise der Objektivität […] haben wir den Horizont 
des XIX. Jahrhunderts noch nicht verlassen«21 und somit scheint es 
lohnenswert, Nietzsches perspektivistischen Subjektivismus vor dem 
Horizont des 21. Jahrhunderts erneut zu diskutieren.

Nietzsches Erkenntnistheorie sieht sich gemeinhin mindestens 
zwei Einwänden ausgesetzt: zum einen dem des performativen 
Selbstwiderspruchs, zum anderen dem des naturalistischen Fehl-
schlusses. Beide Einwände gilt es hier zu widerlegen, um die Konsis-
tenz innerhalb von Nietzsches Argumentation zu wahren. Der Satz 
vom ausgeschlossenen Widerspruch soll im Rahmen der Analyse 
also in Geltung bleiben. Darüberhinausgehend wäre zu fragen, ob 
Nietzsches erkenntnistheoretisches Modell zwingend sein, ob es in 
irgendeiner Weise Verbindlichkeit einfordern kann oder ob es nicht 
eher »zum Ausdruck des Lebensgefühls«22 dient.

Kapitel 2.2 widmet sich in erster Linie der Transformation der 
kantischen Erkenntnistheorie in eine – in Anschluss an Hans Vai-
hinger – Philosophie des ›Als Ob‹ und damit einhergehend einer 
Destruktion des kantischen Apriori. Es wird nachgewiesen, dass 
Nietzsche ein revidiertes Verständnis von Transzendentalität da-
durch gewinnt, dass er alle konstitutiven Erkenntnisprinzipien 



Einleitung | 17

in regulative überführt und ferner den Leib als Sitz der ›großen 
Vernunft‹ für die Erkenntnistheorie entdeckt. Als Fundamental-
kategorie dieser Erkenntnislehre offenbart sich das Wertschätzen. 
Anschließend wird in enger Auseinandersetzung mit den Arbeiten 
Wolfgang Müller-Lauters und Günter Abels Nietzsches Begriff der 
Interpretation entwickelt. In Abgrenzung zu diesen beiden wich-
tigen Nietzsche-Interpreten wird ein Primat des Perspektivismus 
gegenüber dem Interpretations-Begriff verteidigt. Hierin liegt ein 
erster Schritt zur Widerlegung des Einwandes des performativen 
Selbstwiderspruchs.

Kapitel 2.3 widmet sich Nietzsches Wahrheitsbegriff. In diesem 
kulminiert Nietzsches erkenntnistheoretische Problemstellung. 
Nietzsches Kritik an diesem Begriff ist vielschichtig. Die Unter-
suchung beginnt mit der Kritik an der Korrespondenztheorie der 
Wahrheit und dem Nachweis, dass der in den Wissenschaften zu-
grunde gelegte Wahrheitsbegriff ein pragmatischer ist. Es wird ge-
zeigt, dass Nietzsche die Geltung eines so verstandenen Wahrheits-
begriffs gar nicht angreift. Um dies einsichtig zu machen, schließt 
die Studie systematisch an Friedrich Kaulbachs Unterscheidung von 
Objekt- und Sinnwahrheit an und rekonstruiert Nietzsches Kritik 
am ›asketischen Ideal‹ in den Wissenschaften im Wechselspiel 
dieser beiden Ebenen. Die Untersuchung führt so weiter auf den 
ontologischen Wahrheitsbegriff. Dessen Widerlegung erfolgt durch 
Nietzsches eigens entwickelte Methode einer philosophischen Ge-
nealogie und geht einher mit der Überwindung des Natur-Geist-
Dualismus. Entgegen der weit verbreiteten Kritik, dass Nietzsches 
Methode auf einem Kategorienfehler beruht, der Wahrsein mit Für-
wahrhalten verwechselt, wird die Annahme verteidigt, dass Genea-
logie eine Form interner Kritik ist, die erkenntnistheoretische Gel-
tung destruieren und zugleich eigene Geltung beanspruchen kann. 
Die Untersuchung mündet dann im Werteproblem, wie es sich im 
Lichte der Wahrheitsproblematik zu erkennen gibt. Vor diesem 
Hintergrund wird der Begriff perspektivischer bzw. philosophischer 
Wahrheit etabliert. Der Einwand des performativen Selbstwider-
spruchs gilt spätestens mit Abschluss dieses Kapitels als widerlegt.

In Kapitel 2.4 wird Nietzsches Metaphysik diskutiert. Zentral 
sind hier die Fragen, wie sich im Ausgang von Nietzsches erkennt-
nistheoretischen Prämissen eine Ontologie des Werdens rechtferti-



18 | Einleitung

gen ließe bzw. ob sich hinter dem Begriff des Werdens überhaupt 
eine Ontologie verbirgt. Darüber hinaus wird der Versuch einer De-
duktion der Wille-zur-Macht-Hypothese Nietzsches unternommen 
und dieser umstrittene Grundbegriff seiner Spätphilosophie im 
Spannungsfeld von Erkenntnistheorie, Wahrheitstheorie und Meta
physik eingeordnet. Es wird nachgewiesen, dass sich der Begriff des 
Werdens immanent aus der Setzung von Perspektiven rechtfertigen 
lässt. Demnach wäre der sogenannte Wille-zur-Macht das Innen-
leben des Werdens. Mit dieser Deutung wird erneut ein Primat 
der Perspektivität gegenüber der Interpretativität in Anspruch ge-
nommen und zugleich eine in der Forschung bislang ungekannte 
Deutung der Begriffe ›Werden‹ und ›Wille-zur-Macht‹ profiliert. 
An diese Überlegungen anknüpfend schließt das Kapitel mit einer 
allgemeinen Theorie des Weltbezugs, wie sie sich aus Nietzsches 
Verständnis von Subjektivität ergibt.

Das letzte Kapitel 2.5 widmet sich explizit methodologischen 
Fragestellungen in Bezug auf die hier entwickelte Lesart Nietzsches 
und soll die (Un-)Haltbarkeit des Einwandes des naturalistischen 
Fehlschlusses abschließend klären. Dazu wird zunächst Kants gel-
tungstheoretisches Verständnis der Transzendentalphilosophie 
erläutert und die strikte Trennung von quid iuris und quid facti 
kritisiert. Darauf aufbauend wird en détail erläutert, wie genealo-
gische Widerlegungen im Sinne Nietzsches selbst Geltung für sich 
in Anspruch nehmen können. Der Einwand des naturalistischen 
Fehlschlusses wird so zurückgewiesen und Nietzsches Methodolo-
gie als eine Wende von der ungeschichtlichen Geltung zur geltenden 
Geschichte legitimiert.

Schlussendlich wird im Fazit die Anschlussfähigkeit der Er-
kenntnistheorie Nietzsches an neuere Spielarten der philosophi-
schen Hermeneutik gesucht. Nietzsche soll als »Theoretiker eines 
kreativen Verstehens«23 präsentiert werden. Dies ist zum einen der 
Überlegung geschuldet, dass die hier in Anspruch genommenen 
Mindeststandards der analytischen Philosophie, nämlich begriffli-
che Klarheit und Widerspruchsfreiheit, nicht ausreichen, um die 
epistemische Situiertheit des Menschen im Leben philosophisch 
umfassend einzuholen. Zum anderen dient diese Anschlusssuche 
der Abgrenzung von dekonstruktivistischen Lesarten, wie sie den 
zuvor genannten Reflexionen auf die Literarizität und Medialität 



Einleitung | 19

von Nietzsches Werk zu Grunde liegen. Motiviert ist diese Abgren-
zung besonders durch die Beobachtung, dass Nietzsches Schreiben 
»ein ungebrochen großes Interesse an naturwissenschaftlichen 
Forschungen«24 dokumentiert, das mit den hier aufgeworfenen er-
kenntnistheoretischen und metaphysischen Fragen eng verwachsen 
ist. Die hermeneutische Reflexion auf Nietzsches eigene Erkennt-
nisinteressen bringt so den Gang der Untersuchung aus sich selbst 
heraus bereits auf Distanz zu einer übermäßigen Beschäftigung mit 
seinen Texten als Texten – und dies wohlgemerkt im Angesicht der 
Tatsache, dass Nietzsche ausschließlich in Altphilologie eine klassi-
sche Ausbildung genoss. Die Konklusion, Nietzsche als Hermeneut 
zu lesen, ist deshalb zugleich eine Bemühung darum, die hier her-
vorgetretene Lesart auch nachträglich zu legitimieren.



21

2. Nietzsches Erkenntnistheorie

»Ich will, ein für alle Mal, Vieles nicht wissen. –  
Die Weisheit zieht auch der Erkenntniss Grenzen.«25

2.1 Propädeutik: Subjektivismus als Ausgangslage

Subjektivismus ist allgemein gesprochen eine erkenntnistheoretische 
Lehre, welche die Fundamente jedweder Erkenntnis im menschli-
chen Subjekt verortet. Fragen wir also nach der Reichweite unseres 
Wissens oder der Beschaffenheit von Erkenntnis überhaupt, gilt es 
aus subjektivistischer Perspektive zunächst, die sinn- und geltungs-
bildenden Leistungen des Subjekts zu untersuchen, bevor Urteile 
über das Sein oder den Geltungsbereich des Objektiven gefällt wer-
den. Dem Subjektivismus steht antipodisch der Objektivismus in 
der Geschichte der Erkenntnislehren gegenüber. Dieser behauptet 
konsequenterweise, dass Erkenntnis unabhängig von subjektiven 
Bedingungen der Erkenntniskonstitution zustande kommt. Vertre-
ter ›naiver‹ objektivistischer Erkenntnislehren tendieren dazu, die 
Empirie absolut zu setzen, indem sie beispielsweise die Objektivität 
der Erkenntnis durch ›Wahrnehmungstatsachen‹ gesichert sehen. 
Demnach bestehe eine Isomorphie oder Korrespondenz zwischen 
den Dingen unserer Welt, wie sie unabhängig von uns sind – und 
samt der Relationen, in denen sie zueinanderstehen – und der 
Weise, wie sie dem menschlichen Subjekt in den Vorstellungen sei-
nes Bewusstseins (bspw. durch Wahrnehmung) gegeben sind.

Verfolgen wir die Spur des Subjektivismus bis an seinen ge-
schichtlichen Ursprung im abendländischen Denken zurück, zeigt 
sich, dass die antike Variante des Subjektivismus nicht weniger 
›naiv‹ als der soeben skizzierte objektivistische Antipode auftritt. 
Als dessen authentischer Vertreter gilt üblicherweise Protagoras, 
auf dessen Homo-mensura-Satz sich alle Spielarten des Subjektivis-



22 | Nietzsches Erkenntnistheorie

mus, also auch der mit ihm artverwandte Relativismus, historisch 
zurückführen lassen. Der Satz »[D]er Mensch sei das Maß aller 
Dinge, der seienden, daß sie sind, der nichtseienden, daß sie nicht 
sind«26, scheint nahezulegen, dass Protagoras, anders als moderne 
Erkenntnistheoretiker im Gefolge Kants, epistemologische und 
ontologische Aussagen methodisch nicht auseinanderhält und so, 
eben weil es keine vermittelnde Instanz zwischen dem Erscheinen 
für den Menschen und dem Sein der Welt gibt, dem Relativismus 
die Tore öffnet. Die Wahl einer prima philosophia wird so letztlich 
zur Geschmackssache. Einem den Sinnen zugewandten Skeptiker 
beispielsweise, der nur die Menschen seiner Umwelt, aber nicht den 
Begriff ›Mensch‹ sieht, kann man, Protagoras folgend, die Realität 
von Universalien oder anderer geistiger Entitäten nicht beweisen, 
da er aufgrund seiner vorgegebenen intellektuellen Kurzsichtigkeit 
in einer Welt ohne Allgemeinbegriffe lebt.

Ob man Protagoras mit solch einer Deutung gerecht wird, sei 
dahingestellt. Möglich scheint auch seine Darstellung als Vorläufer 
Kants.27 Wir lassen ihn für den weiteren Fortgang der Untersuchun-
gen nunmehr als Vorläufer subjektivistischer Philosophie, handle es 
sich um sensualistisch-skeptische oder radikal-konstruktivistische 
Theorien, unangetastet. Die negativ skeptische Variante des Subjek-
tivismus, die ihre methodische Renaissance zunächst in der Phi-
losophie David Humes erfährt, soll ebenfalls außer Acht gelassen 
werden; dementgegen sollen die gemäßigten Vertreter subjektivis-
tischer Erkenntnistheorien zu Wort kommen, um mit Kant eine 
Vermittlung von Subjektivismus und Objektivismus zu erreichen.

An erster Stelle wäre hier niemand anderes zu nennen als der 
Begründer der neuzeitlichen Philosophie, René Descartes. Dessen 
denkerische Innovation, der konsequent durchgeführte methodi-
sche Zweifel, legte seiner Zeit ein Fundament der Erkenntnis frei – 
das sogenannte fundamentum inconcussum –, das von da an, über 
Kant bis zu den Denkern des Deutschen Idealismus, das Zentrum 
jeder erkenntnistheoretischen Untersuchung bildete: das ›Ich‹. Aus-
gehend von diesem unbezweifelbaren Substrat, von dem ›Ich denke‹ 
der vorangegangenen Meditationen, ließ sich nun der Versuch an, 
den Sinn objektiver Erkenntnis und Wahrheit dadurch zu retten, 
dass die jedem Erkenntnissubjekt zugrundeliegenden universalen 
Bewusstseinsstrukturen durch philosophische Analyse explizit und 


	Cover
	Titelblatt
	Impressum
	Inhaltsverzeichnis
	Geleitwort von Claus-Artur Scheier
	1. Einleitung
	2. Nietzsches Erkenntnistheorie
	2.1 Propädeutik: Subjektivismus als Ausgangslage
	2.1.1 Die Erkenntnisgrenzen im Kritizismus Kants
	2.1.2 Kant als perspektivistischer Philosoph

	2.2 Perspektivismus
	2.2.1 Suspension konstitutiver Erkenntnisprinzipien
	2.2.2 Tat und Täter: Kritik einer Fundamentalkategorie
	2.2.3 Was sind Dinge? Kritik am universalen Atomismus
	2.2.4 Logik als kulturelle Setzung
	2.2.5 Interpretation als fundamentales Geschehen

	2.3 Wahrheit
	2.3.1 Widerlegung der Korrespondenztheorie
	2.3.2 Pragmatische Wahrheitstheorie
	2.3.3 Destruktion der »wahren Welt«
	2.3.4 Der Wert der Wahrheit
	2.3.5 Philosophische Wahrheit

	2.4 Metaphysik
	2.4.1 Der Begriff der Realität
	2.4.2 Welt als Wille zur Macht
	2.4.3 Transzendentaler Animismus

	2.5 Methodologie
	2.5.1 Geltungslogische Begründung
	2.5.2 Genealogische Widerlegung
	2.5.3 Naturalistischer Fehlschluss?


	3. Fazit: Nietzsche als Hermeneut
	Epilog
	Danksagung
	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis
	Personenregister



