
Geschichten und Lebenswege

Starke Frauen 
im Buddhismus

L AMA AGNES POLLNER



1. Auflage 2025 
© 2025 Windpferd Verlagsgesellschaft mbh, Köln

ISBN Printausgabe: 978-3-86410-394-0 
ISBN E-Book: 978-3-86410-395-7

Überarbeitung der Originalausgabe: Susanne Klein, Hamburg, kleinebrise.net 
Erster Teil der überarbeiteten Ausgabe von »Die weibliche Seite des Buddha«,  
die 2008 in der Originalausgabe im Theseus Verlag, Stuttgart erschien. 

Wir behalten uns die Nutzung unserer Inhalte für Text- und Data Mining im 
Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.

Umschlaggestaltung: Josephine Rank, Berlin 
Gestaltung und Satz: Red Cape Production, Berlin 
Illustrationen: Umschlag, S. 47, S. 121 © iStock/primiaou, S. 12 © iStock/Elena 
Kolesnikova, S. 165 © iStock/CSA-Printstock, S. 229 © iStock/skeeg 
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck 
Printed in Germany 

Bei Fragen und Anmerkungen zum Produkt wenden Sie sich bitte an:  
info@windpferd.de



Inhalt

	 Vorwort   10

	 Arya Tara  15

	 Einleitung  17
Ahninnen  18
Erste Inspiration  20
Weibliche Spurensuche ist traditionsübergreifend  20
Drei stärkende Einsichten  22
Demeter und Kore – der zerrissene Blick  29
Die Welt ist eine gute Welt, um zu erwachen  31
Buddha Shakyamunis Befreiungsgeschichte  
als Maßstab der Authentizität  32
Wie man mit den Befreiungsgeschichten übt  32
Ist das alles auch wahr?  36
Annäherung, Nacherzählung, Struktur  38
Wie man das Buch benutzen und genießen kann  43
Es gibt keine Befreiung, wir sind schon frei  44



Die Frauen der ersten Stunde

1	 Wie die Frauen des frühen Buddhismus lebten und übten  49
Die Therigatha und die Frauen, die Befreiung erlangten  49
Alle Wesen können erwachen, auch Frauen?  51
Weibliche Übende vor dem Buddha  53
Frauen in der frühen buddhistischen Bewegung  56
Was bedeutet Befreiung für die Frauen der Therigatha?  66

	 Die Geschichten  71
Mahaprajapati, Führerin der Vielen  71
Sujata und der Milchreis  81
Patachara und die Familientragödie  85
Dhammadinna, die große Lehrerin  92
Ambapali und Vimala  94
Maya und Sela, kraftvolle Bilder weiblicher Sinnlichkeit  105
Punnika, die Sklavin  108
Baddha Kundalakesa, die Wahrheitssucherin  112

Göttin, Königin, Strassenverkäuferin und 
Poetin – Die Frauen des indischen Mahayana

Buddha Prajñaparamita  123

2	 Die weibliche Welt des Mahayana  125
Die Vision des Mahayana  125
Können Frauen erwachen? Antworten des Mahayana  133

3	 Die Frauen der indischen Mahayana-Sutras  137
Frauen als Lehrende und Wissende  137



	 Die Geschichten  139
Die Naga-Prinzessin, die Shariputra zum Schweigen brachte  139
Shunyatadevi, die gute Frau der Leerheit  144
Eintritt in das Reich der Wirklichkeit – Das Avatamsaka-Sutra 
und seine Lehrerinnen  152
Vasumitra weckt durch Küsse  153
Das Löwengebrüll der Königin Shrimala  158

Nonne, Zenmeisterin, Geisha und  
respektlose Alte – die Frauen des chinesischen  
und japanischen Mahayana

4	 Die Frauen des Mahayana in China  167
Buddhismus in China und die Frauen  168
Die ersten Frauen, die in China den Weg gingen  170

	 Die Geschichten  175
Tan-hui, Strahlen des Dharma  175
Ching-hsiu hat Vertrauen  177
Drei Geschichten von Freundinnen  179

5	 Die Frauen des Ch’an  185
Wie Frauen mit dem Ch’an leben  185

	 Die Geschichten  187
Zwei Geschichten der Meisterin Yuan-chi  187
Mo-shan Liao-jan bekommt einen neuen Gärtner  189
Liu, die Eisenzermalmende, ärgert einen Freund  191
Myoshin und die Fahne im Wind  192
Alte Frauen als Ch’an-Meisterinnen  195



6	 Die Frauen des Mahayana in Japan  199
Die buddhistische Lehre in Japan  199
Frauen im buddhistischen Japan  200

	 Die Geschichten  203
Mugai Nyodai, Japans erste Zen-Meisterin  203
Buddha Amida in der leer gegessenen Reisschale  207
Satsu, die Respektlose  210
Ohashi, die Geisha  213
Ryonen Gesho  215
Eshun  220
Rengetsu  222

Sie, die die Rufe der Wesen hört

7	 Kuan-yin  231
Wie männlich ist Avalokiteshvara?  232
Der Siegeszug der weiblichen Kuan-yin  233

	 Die Geschichten  237
Die Legende von Miao-shan  237
Die Befreiungsgeschichte in der Legende  251
Ma-lang-fu, die Frau von Ma, oder Kuan-yin mit dem 
Fischkorb  259

	 Anmerkungen  265
	 Literatur  273
	 Danksagung  277
	 Über die Autorin  281



  9

Hinweise zur Lektüre des Buches 

Leserinnen und Leser, die die Geschichten ohne Erläuterungen lesen 
möchten, können sich daran orientieren, dass die Geschichten durch 
eine andere Schrifttype optisch hervorgehoben wurden. (Siehe dazu 
auch S. 43, »Wie man das Buch benutzen und genießen kann«.)

Zur Schreibweise der fremdsprachigen Begriffe

Für Sanskrit- und Pali-Begriffe wurde die vereinfachte Umschrift ohne 
Diakritika verwendet, für chinesische Begriffe die Wade-Giles-Um-
schrift, und tibetische Begriffe wurden gemäß ihrer Aussprache wie-
dergegeben.



10  

Vorwort 

Mit großer Freude lege ich diesen Band über die weisen Frauen im 
Buddhismus in Ihre Hände. Frauen gehörten zwar nie zum Mainstream 
des Buddhismus, aber sie befassten sich in allen Jahrhunderten und 
Kulturen mit den Lehren des Buddha und seiner Nachfolger und Nach-
folgerinnen. Sie übten diese Lehren selbst, und sie versorgten Mönche 
und Nonnen, Einsiedlerinnen und Einsiedler mit Essen und Kleidung. 
In den Zeiten und Regionen, wo Frauen Zugang zu Besitz und Bildung 
hatten, förderten sie Nonnen und Mönche im großen Stil durch den 
Bau von Klöstern und durch großzügige Geld-, Nahrungs- und Klei-
derspenden. Dort, wo einflussreiche Frauen wie die Königin Shrimala 
den buddhistischen Orden unterstützten, gibt es bis heute überlieferte 
Aufzeichnungen, die ihre Lehren enthalten.

Zu allen Zeiten gehörten Frauen auch zu der kleinen Gruppe derer, 
die die Lehren des Buddha mit Leib und Seele übten und Befreiung 
und Erleuchtung erlangten. Die buddhistischen Überlieferungslinien 
nennen viele große Praktizierende. In der Regel sind das die Namen 
großer Männer, und nur sehr selten sind darunter Frauen zu finden. 
Geschichten über weise Frauen gibt es viele, aber oft bleiben sie namen-
los. Sie heißen »die Frau«, »die Alte« und »die Nonne«. Eine Zen-Leh-
rerin in Los Angeles war es Ende des 20. Jahrhunderts leid, immer nur 
die Namen der männlichen Ahnen zu rezitieren, und so stellte Wendy 
Egyoku Nakao Sensei, inzwischen zur Roshi in der Linie von Maezumi 
Roshi ernannt, eine Liste buddhistischer Frauen aus allen Jahrhunderten 
für eine Liturgie zusammen. Heute, am Anfang des 21. Jahrhunderts, 
werden im Zen Center von Los Angeles die männliche und die weib-
liche Linie im Wechsel angerufen, und dieses Beispiel macht Schule.

In einem Meditationskurs zur Grünen Tara zum Jahreswechsel 
2002/2003 erzählte Lama Agnes Pollner mit großem schauspielerischen 



Vorwort   11

Talent die ersten drei Geschichten weiser Frauen im Buddhismus. Im 
Laufe der nächsten Jahre hörten wir viele weitere. Inspiriert von der 
englischen Version aus dem Zen Center Los Angeles erstellte Lama 
Agnes Pollner eine deutsche Anrufung an die großen weisen Frauen. 

2004 schlug ich ihr vor, einige dieser Geschichten aufzuschreiben. 
Sie stellte zunächst eine Sammlung von Kurzbiografien zusammen und 
schrieb schließlich die ausführlichen Geschichten auf. Das Ergebnis hal-
ten Sie jetzt in den Händen. In diesem Band wird von einigen Frauen der 
ersten Stunde, von Zeitgenossinnen des Buddha und einigen bekannten 
Frauen aus dem Mahayana Indiens, Chinas und Japans berichtet. 

Die anschaulich erzählten Geschichten eignen sich gut zum Vor-
lesen. Ausführliche Erläuterungen des geistes- und zeitgeschichtlichen 
Hintergrunds unterstützen das Verständnis. Die Geschichten machen 
Mut, denn sie zeigen, wie Frauen unbeirrt und kreativ große Hindernisse 
auf dem Weg überwinden und ihren Weg zum Erwachen mit Ausdauer 
und Geduld, mit Frechheit und Humor gehen.

Mit diesem Band inspiriert uns Lama Agnes Pollner dazu, auch in 
den schwierigen Umständen unseres Lebens befreiende Elemente zu ent-
decken, und zeigt uns, wie wir traditionell überlieferte Geschichten aus 
einem neuen Blickwinkel sehen können: aus dem Blickwinkel der Frauen.

Es gibt im Buddhismus natürlich weit mehr Frauen als diejenigen, 
von denen hier die Rede ist, die den Weg bis zum Ende gegangen sind 
und Befreiung und Erleuchtung erlangt haben. Einige Namen kennen wir 
und einige nicht. Aber auch wenn wir ihre Namen nicht kennen, haben 
sie doch gelebt und geübt, und auch das wirkt auf uns. Daran erinnern 
wir, wenn wir die Anrufung allen Frauen widmen, »die gesehen wurden 
und nicht gesehen, deren Namen vergessen wurden oder nicht genannt«.

Ich freue mich, dass der Windpferd Verlag nun eine Neuausgabe die-
ser Geschichten der weisen Frauen veröffentlicht. Lesen Sie sie leise und 
laut. Lesen Sie sie anderen vor. Und freuen Sie sich über den Mut und 
die Ausdauer der Frauen, die den Weg zum Erwachen gingen und gehen.

Sylvia Wetzel� Schwarzwald, im Dezember 2024 





»Ich erinnere mich noch genau,  
wie es mich ergriff, als ich zum ersten  
Mal die Statue von Buddha Tara erblickte.
Ihr Anblick traf mich ins Herz, denn  
ich verstand in diesem Augenblick,  
dass es im Buddhismus die lebendige  
Überlieferung erleuchteter Frauen gab,  
kraftvoll, gesammelt und strahlend.«

L A M A  A G N E S  P O L L N E R





  15

Arya Tara

In einem anderen Zeitalter, als der Buddha Trommelklang lehrte, 
lebte eine Prinzessin mit dem Namen Yeshe Dawa, mondenglei-
che Weisheit. Ihr Herz und Sinn war erfüllt von dem Wunsch, zum 
Wohle aller Wesen zu wirken und zu erwachen, und so vertiefte sie 
sich leidenschaftlich in die Lehren des Buddha und übte sich Tag 
und Nacht in Meditation. Sie machte gute Fortschritte, und eines 
Tages hatte sie eine Verwirklichungsstufe erreicht, die sie befä-
higte, auszuwählen, in welchem Körper und von welchen Eltern sie 
im nächsten Leben geboren werden wollte.

Gute Nachrichten verbreiten sich schnell, und bald wusste es 
das ganze Land. Alle begannen zu feiern. Viele Menschen kamen, 
um Yeshe Dawa zu gratulieren, darunter auch die Gelehrten und 
weisen Männer aus den umliegenden Klöstern und Universitäten. 
Sie verbeugten sich tief vor der jungen Frau, strichen sich ihre 
Bärte und sagten zu ihr: »Wir freuen uns sehr, dass du nun nicht 
mehr, wie die meisten von uns, von den Winden des Karma hin 
und her geschleudert wirst. Dein Erwachen ist sicherlich nahe! Du 
kannst jetzt die günstigsten Voraussetzungen dafür schaffen, in-
dem du dich in deinem nächsten Leben als Mann inkarnierst, dann 
wird es dir sicherlich gelingen!«

Die Prinzessin lächelte die weisen Männer freundlich an und 
antwortete: »Vielen Dank für eure guten Wünsche, aber das werde 
ich nicht tun. Es gibt viele, die in männlichen Körpern Erwachen 
gesucht und gefunden haben, aber nur wenige, die dies in einem 
Frauenkörper tun. Deswegen gelobe ich heute an dieser Stelle, 
mich in allen meinen Leben bis zur Erleuchtung und darüber hin-
aus, bis alle Wesen befreit sind, einzig in Frauenkörpern zu inkar-
nieren und als Frau zu erwachen.«



16 Arya Tara 

Und so geschah es. Ihr Erwachen verwandelte Yeshe Dawa zu Arya 
Tara, der Befreierin und freien Frau, die als Frau Erleuchtung er-
langte, zum Wohl und zur Inspiration aller Frauen und natürlich 
auch der Männer.



  17

Einleitung

»Wenn ich über die Praxis von Frauen nachdenke, beginne ich 
damit, das Offensichtliche zu bestätigen: Über unermesslich lange 
Jahre, Hunderte, Tausende, Millionen, Milliarden von Kalpas 
haben Frauen geübt, sich manifestiert, Verwirklichung erlangt und 
den Weg des Buddha vollendet.«

S E N S E I  W E N D Y  E G Y O K U  N A K A O 1

Doch wo sind sie, diese Frauen? Wo stehen ihre Namen, wo die Namen 
ihrer Lehrerinnen, und wo sind ihre Taten und Fähigkeiten dokumentiert?

Ganz gleich, ob wir im Osten oder im Westen einen buddhistischen 
Meditationsraum betreten, es blicken die eindrucksvollen Gesichter 
männlicher Meister auf uns herunter, mitten unter ihnen der Lehr-
buddha unseres Zeitalters, Buddha Shakyamuni. Bilder von Frauen, 
die solche Verehrung genießen, kann man mit der Lupe suchen. Auch 
die Büchereien quellen über von Unterweisungen und den Lebens-
geschichten berühmter Männer. Wo aber stehen die Bücher mit den 
Geschichten der Frauen, ihren Einsichten und Lehren?

In den Texten, die in buddhistischen Zentren in Ost und West ge-
lehrt und verwendet werden, sucht man Frauen und ihre Namen meist 
vergeblich. Buddhistische Lehrer sprechen gerne von großen Übenden 
wie Shantideva, Nagarjuna, Hakuin und Bodhidharma, sie zitieren ihre 
Texte und Lieder, sie loben die Ausdauer, die Kühnheit und das Mitgefühl 
dieser Männer, aber Geschichten oder gar Lehrtexte von Frauen? Sende-
pause! Fast könnte man meinen, es hätte nie Frauen gegeben, die den Weg 
verwirklichten. Ist Sensei Egyokus Behauptung also reine Spekulation?

Nein, es gibt sie, die Frauen, die vor uns übten. Schaut man genau 
hin, lassen sich viele Geschichten weiser Frauen finden, die von der 



18 Einleitung 

Tradition zwar überliefert worden waren, denen männliche Übersetzer 
und Übende aber keine besondere Beachtung geschenkt hatten. So sind 
die Geschichten und Gestalten von Frauen im Buddhismus wie Perlen, 
die vergessen und unbeachtet in das staubige Halbdunkel des hintersten 
Winkels der patriarchalen Geschichtsschreibung rollten. 

Ahninnen

In allen buddhistischen Schulen werden die Lebensgeschichten derjeni-
gen, die den Weg zum Erwachen vor uns gegangen sind, eifrig gelesen, 
erzählt und studiert. Sie sind eine wichtige Inspirationsquelle für die 
eigene Entwicklung. Außerdem enthalten die meisten traditionellen 
Übungstexte einen Abschnitt mit den Namen der spirituellen Ahnen, 
auf die sich die Praxis oder die jeweilige Schule beruft und die dann 
bis zu Buddha Shakyamuni oder einer anderen Verkörperung des er-
wachten Prinzips zurückgeführt werden. Diese sogenannten »Linien-
gebete« werden rezitiert, um das Vertrauen derer, die jetzt üben, zu 
stärken. Durch die Linie sind die Übenden in der Gegenwart an die 
lebendige Weisheit des Erwachens all derer, die sie in der Vergangen-
heit verwirklicht haben, angeschlossen. Diese Verbundenheit in der 
Gegenwart garantiert, dass die lebendige Lehre auch in der Zukunft 
nicht verschwinden wird.

Wie ermutigend aber können solche Rezitationen für eine Frau 
sein, die täglich diese Gebete hört und spricht, in dieser Aufzählung 
aber nicht einen einzigen weiblichen Namen entdecken kann?

Wie stärkend und inspirierend können Geschichten, ja sogar eine 
ganze Tradition, wirklich auf Frauen wirken, wenn sie keine Legenden 
über erwachte Frauen erzählen und ihre Weisheitstexte nicht zitieren? 
Wenn es keine Identifikationsangebote für Frauen als Heldinnen von 
Geschichten des Erwachens gibt?

In der Vorbereitungszeit zu ihrer Lehrautorisierung in der Soto-
Zen-Tradition verbeugen sich die Anwärter und seit einigen Jahren 



Einleitung  19

auch die Anwärterinnen täglich mindestens dreimal vor jedem der ein-
undachtzig Patriarchen dieser Schule. Am zweiten Tag dieser Übungs-
zeit saß die amerikanische Zen-Lehrerin Sensei Wendy Egyoku verzwei-
felt ihrem Lehrer Glassmann Roshi gegenüber: »Wo sind die Frauen?«, 
fragte sie und fragte es von da an jeden Tag, immer wieder: »Wo sind 
die Frauen?«

Da ihr niemand diese Frage beantworten konnte, machte sie sich 
auf, um nach ihren weiblichen Vorfahren innerhalb der Tradition zu 
suchen, in der sie selbst lehren sollte. Ihre ersten Schritte führten sie in 
die neblige Grauzone, in der sich Frauen immer bewegen, wenn sie in 
ihrer religiösen Tradition nach ihrem Frausein fragen: »Oft trauen sich 
Frauen nur, davon zu flüstern, fast so, als würde die Tatsache, darüber zu 
sprechen, einen Mangel an Verständnis dem Dharma gegenüber zeigen. 
Aber wenn wir in die Weisheit der Nichtdualität erwachen, erwachen 
wir dann nicht auch in die ganze Fülle des Menschseins?« Das heißt: 
Erwachen wir nicht auch in das Frausein hinein? Diese Frage schien 
zunächst in der Leere zu verhallen, doch dann schenkte die Suche ihr 
eine Inspiration: »Eines Tages, als ich im Bauch eines United Jet über 
das Land flog, kamen mir Worte über meine weiblichen Vorfahren in 
den Sinn, und ich habe sie für euch aufgeschrieben und freue mich 
darauf, sie mit euch zu erforschen.«

Diese Worte formten sich zu einem weiblichen Liniengebet, einer 
Anrufung der »Matriarchinnen«, wie Sensei Egyoku es nannte. Das 
Gebet stellt Frauen der Vergangenheit, die in der buddhistischen Lehre 
Impulse setzten, aber auch solche, von denen nicht mehr als ein Name 
davon zeugt, dass es sie gegeben hat, zum ersten Mal in den Umkreis 
ihrer Schwetsern und Lehrerinnen. Man beginnt, die Fülle an Frauen 
und Geschichten zu ahnen, die zweitausendfünfhundert Jahre Übung 
hervorgebracht haben. Regelmäßig rezitieren seitdem die Übenden des 
Zen-Centers Los Angeles dieses weibliche Liniengebet. Ich stelle mir vor, 
wie es klingt, wenn die Namen dieser Frauen laut und volltönend zum 
ersten Mal in der Geschichte des Buddhismus die große Halle mitten 
in dieser modernen Millionenstadt anfüllen.



20 Einleitung 

Erste Inspiration

Mittlerweile tönt dieser neue Klang auch aus deutschen Meditations-
hallen. Im PraxisNetzwerk TaraLibre rezitieren wir mit unserer Lehrerin 
Sylvia Wetzel allabendlich in jedem Retreat die Anrufung der »großen 
weisen Frauen«2. Im Jahr 2000 hatte mir eine Dharma-Freundin aus 
den USA die Anrufung der »Matriarchinnen« mitgebracht. Es war wie 
die Erfüllung einer Sehnsucht, die ich noch gar nicht zu formulieren 
gewagt hatte. Bislang waren mir über unsere Dharma-Ahninnen nur 
versprengte Fetzen hier und dort begegnet. Dieses einfache DIN-A4-
Blatt war wie der Schlüssel zu einem zusammenhängenden Gewebe 
weiblicher Gestalten und Einflüsse.

Wer waren all diese Frauen, deren Namen mich von dem Papier 
auffordernd anschauten? Welche Informationen mochte es über ihr Le-
ben und Üben noch geben? Wie hatten diese Frauen ihren Weg zum 
Erwachen gestaltet? Wie hatten sie gesprochen und widersprochen?

Wie eine Forscherin an einem unbekannten Ort in der Wüste packte 
ich meinen Spaten aus, begann zu graben und wurde fündig. Aus dieser 
Neugier, der ich zunächst nur für meine eigene Praxis nachging, wuchs 
mit der Zeit eine beträchtliche Materialsammlung. Interpretationsan-
sätze und kulturkritische Betrachtungen zu den Fundstücken entwi-
ckelten sich. Sylvia Wetzel hat mich durch ihren frauenfreundlichen 
buddhistischen Ansatz und ihre Thesen dazu ermutigt und mir außer-
dem einen Schutzraum geboten. Im Klima ihres Praxismandalas und 
angeregt durch ihren Mut, zu fragen und zu forschen, konnten diese 
Samenkörner reifen und wurden schließlich in Vorträgen im Rahmen 
buddhistischer Seminare und Tagungen getestet.

Weibliche Spurensuche ist traditionsübergreifend

Mit diesem Buch möchte ich dazu anregen, Verbindungen zwischen 
den Frauen, von denen es erzählt, zu erkennen. Darum beschreibt es 



Einleitung  21

auch ihr gesellschaftliches und religiöses Umfeld und lässt damit eine 
Welt lebendiger Symbole und Bedeutung entstehen. Das Buch möchte 
zum Schmökern einladen, zum Stöbern und zur Freude am Verstehen 
in den unterschiedlichen Landschaften und Kulturen der buddhisti-
schen Tradition.

Denn weibliche Spurensuche ist traditionsübergreifend, sie muss 
es sein, schließlich sind auch die Beiträge von Frauen in allen Schulen 
und Kulturen traditionsübergreifend marginalisiert worden. Jetzt soll 
sich der Teppich weiblicher Weisheit wieder ungehindert und farbig 
aufrollen dürfen, von den Zeitgenossinnen des Buddha über die Frauen 
der Mahayana-Sutras, die Zen-Geschichten des Mumonkan bis hin zu 
den tantrischen Yoginis (in Band 2).

So eröffnet sich eine neue Perspektive: Wir sehen und würdigen, wie 
Frauen die Entwicklung des Buddhismus mitgestalteten. In den letzten 
Jahren sind dazu eine ganze Reihe interessanter Veröffentlichungen er-
schienen, sie konzentrieren sich aber meist auf einzelne, eingegrenzte 
Bereiche, z. B. auf die ersten buddhistischen Nonnen oder auf die Ge-
schichten der Zen-Frauen.

Mir geht es hier darum, Frauen der unterschiedlichen Traditio-
nen und Jahrhunderte miteinander in Beziehung zu setzen und damit 
auch die buddhistische Geschichte aus weiblicher Sicht zu beleuchten. 
Das Gros der bisherigen Veröffentlichungen ist außerdem in englischer 
Sprache erschienen, und nur wenig davon wird jemals auf Deutsch 
zugänglich sein. Es sind in erster Linie wissenschaftliche Arbeiten mit 
entsprechender Fragestellung, dem dazugehörigen Jargon und philolo-
gisch hieb- und stichfesten wörtlichen Übersetzungen der überlieferten 
Texte. Solche Quellentexte sind meist auch sperrig, und darum habe 
ich mich für eine freie Nacherzählung entschieden, die die Qualität der 
Texte als gute Geschichten wieder zugänglich macht. Ich habe nach 
Identifikationsfiguren für übende Frauen jetzt Ausschau gehalten, nach 
weiblichen Vorbildern auf dem Weg zum Erwachen, nach Stoff für Le-
gendenbildung also, und so manches Fundstück wartete nur darauf, in 
diesem Sinne angemessen präsentiert zu werden.



22 Einleitung 

Drei stärkende Einsichten

Die Perspektive einer Geschichte des Buddhismus aus weiblicher Sicht, 
die inspirierende Gegenwart der vielen Frauen, über die ich erzählen 
konnte, und das Nachdenken über eine Abstammungslinie der weibli-
chen Übungstradition haben drei stärkende Einsichten hervorgebracht:
1.	 Frauen, die jetzt in der buddhistischen Tradition üben, kommen 

auch als Frauen nicht aus dem Nirgendwo, sie haben Wurzeln.
2.	 Praktizierende Frauen heute müssen nicht alles neu erfinden, sie 

können an den Praxisgeschichten weiblicher Übender überprüfen, 
wie die Lehren auf Frauen wirken.

3.	 Es ist ein großes Glück, wenn Frauen im Dharma von Frauen ler-
nen können.

Frauen, die jetzt in der buddhistischen Tradition üben, kommen 
auch als Frauen nicht aus dem Nirgendwo, sie haben Wurzeln.

Wenn wir damit beginnen, in der Geschichte buddhistischer Schulen 
weibliche Namen und Geschichten auszugraben, gähnen uns zunächst 
nur Lücken an. Da, wo eine Frau und ihre Geschichte sein sollte, ist 
Leere. Und wenn hier und da von einer weiblichen Praktizierenden 
die Rede ist, dann wurde ihr Name wahrscheinlich nicht überliefert. 
Andere Frauen, die zum Beispiel berühmte Männer unterrichteten und 
deren Namen bekannt sind, werden in den Liniengebeten und heiligen 
Geschichten nicht genannt. In einem anderen Fall finden sich vielleicht 
ein Name und eine Geschichte, aber nichts ist aus dem weiteren Um-
feld der Frau bekannt – es bleibt im Dunkeln, wer ihre Lehrerinnen 
waren, woher sie stammte, ob sie mit anderen Frauen übte und wer 
diese waren. Die Geschichte einer eindrucksvollen Lehrerin oder Prak-
tizierenden steht oft so vereinzelt in der Landschaft, als wäre sie ganz 
unvermittelt von einem anderen Stern gefallen. Das alles sind bekannte 
Schwierigkeiten, die denen begegnen, die sich auf irgendeine Weise mit 
der Geschichte von Frauen beschäftigen. Wie kommt man hier weiter?



Einleitung  23

Die feministische Geschichtsforschung setzt mittlerweile darauf, die 
Lücken selbst über Zusammenhänge Auskunft geben zu lassen. Man 
sieht sich die Gestalt der Lücken genauer an und überlegt, was sich 
daraus schließen lässt. Dass zum Beispiel eine Frau allein in einer aus-
schließlich männlichen Landschaft steht, muss nicht zwangsläufig be-
deuten, dass sie ein Einzelfall ist. Viel wahrscheinlicher ist sogar, dass 
so eine »Ausnahmefrau« aus einem größeren Umfeld weiblichen Übens 
und Denkens herausragt. Hinter jeder Frau, die es in die offizielle Ge-
schichtsschreibung schaffte, steht also, so können wir annehmen, eine 
ganze Gruppe anderer Frauen, deren Namen vergessen wurden. Gehen 
wir von so einer Überlegung aus, öffnet sich aus jedem versprengten 
Frauennamen der Geschichte ein Fenster in ein Umfeld von Frauen 
hinein, das eine Vergangenheit und eine Zukunft hatte. So lässt die 
Gestalt der Lücke ein ganzes Gewebe erahnen.

Laut zu denken und auszusprechen, dass praktizierende Frauen 
nicht aus dem Nirgendwo kommen, sondern Vorfahrinnen hatten, die 
existierten, selbst wenn ihre Namen vergessen oder ausgelassen wurden, 
stärkt das Vertrauen von Übenden jetzt und kann dazu beitragen, Ge-
fühle des Mangels und Nichtgenügens aufzulösen.

Praktizierende Frauen heute müssen nicht alles neu erfinden, sie 
können an den Praxisgeschichten weiblicher Übender überprüfen, 
wie die Lehren auf Frauen wirken.

Sicherlich können für Frauen auch die Lebensgeschichten und Erfah-
rungen männlicher Praktizierender inspirierend sein. Kann eine Frau 
aber einer weiblichen Protagonistin begegnen, die sich auf den Weg 
der spirituellen Suche macht, Schwierigkeiten überwindet und zuletzt 
Befreiung erlangt, muss sie nicht erst vom Geschlecht dieser Haupt-
person abstrahieren. Durch die Geschichten der Frauen können wir 
außerdem mehr darüber erfahren, wie buddhistische Übungen und 
Lehren in der Vergangenheit auf weibliche Übende wirkten und wie 
sie damit umgingen. 



24 Einleitung 

Körperlichkeit
Körperlichkeit spielt in der Umsetzung der Lehren bei weiblichen Üben-
den eine ganz andere Rolle als bei männlichen. Das ist schon bei den 
Zeitgenossinnen des Buddha zu erkennen. Während ihre männlichen 
Kollegen die Vergänglichkeit gerne in einem Gegenüber und hier vor-
zugsweise im anderen Geschlecht betrachten, beziehen die Frauen die 
Lehren über Vergänglichkeit direkt auf ihre eigenen Körper. Dieses un-
mittelbare Einbeziehen der eigenen Körperlichkeit fördert existenzielle 
Einsichten, die in den Texten der betreffenden Frauen dann durchaus 
selbstironisch klingen können. In späteren Epochen des Buddhismus 
nutzen Frauen Sinnlichkeit als Weg zum Erwachen für sich und andere. 
In ihrer Körperlichkeit wirken sie nährend, heilend oder auch so be-
törend, dass man nicht anders kann, als ihnen einfach zum Erwachen 
zu folgen. 

Vorbilder im eigenen Geschlecht
Weibliche Übende suchen sich Vorbilder im eigenen Geschlecht. Sie 
nehmen also andere Frauen in ihrem Umfeld wahr, von denen sie ler-
nen können und denen sie vertrauen. Schon in den Liedern der ersten 
Frauen, die erwachten, ist oft voller Freude von einer anderen Frau 
die Rede, die geholfen hat, den entscheidenden Schritt zu tun. Ihre 
männlichen Zeitgenossen beziehen sich dagegen fast ausschließlich 
auf den Buddha als Vorbild. Im Mahayana drängen dann starke Ge-
stalten wie die Königin Shrimala (S. 158) oder Miao-shan (S. 237), 
die später zur Bodhisattva Kuan-yin wurde, in den Vordergrund. Ihr 
Erscheinen und die Art und Weise, wie diese eigenwilligen Frauen in 
den Texten präsentiert werden, zeigt, dass es ein Umfeld von Frauen 
gegeben haben muss, das nach solchen weiblichen Vorbildern Aus-
schau hielt.

Unsichtbarkeit
Wo Frauen in buddhistischen Ländern wenig geachtet wurden, machten 
sich weibliche Übende das zunutze. Da sie selbst und ihre Aktivitäten 



Einleitung  25

sowieso meistens nicht beachtet wurden, konnten sich Frauen gesell-
schaftlich »unsichtbar« machen und in diesem Freiraum ihrer Übung 
nachgehen. Besonders einfach war das für alte Frauen und Frauen aus 
sozialen Randgruppen. Hatten sie später Verwirklichung erreicht, konn-
ten sie sich, wenn sie wollten, auch wieder »sichtbar« machen, wie es 
zum Beispiel in der Geschichte von Shunyatadevi, der Reiskuchenver-
käuferin in diesem Buch erzählt wird.

Frauen haben es schwer und auch wieder nicht
In den Geschichten der Frauen kristallisiert sich folgendes Muster 
heraus: Weiblichen Übenden begegnen Widrigkeiten viel früher auf 
dem Weg als ihren männlichen Kollegen, meist noch bevor sie über-
haupt einen Lehrer oder eine Lehrerin gefunden haben. Und die 
Schwierigkeiten kommen meistens von außen. Die Gesellschaft, ihre 
soziale Situation oder Menschen, die über sie Macht haben, versuchen 
die Frauen daran zu hindern, sich überhaupt der spirituellen Übung 
zuzuwenden. Sie sollen heiraten, das Haus führen und sich ansonsten 
an die geltenden Normen halten. Die schwersten Auseinandersetzun-
gen handeln davon, der Fremdbestimmtheit zu entkommen. Haben 
Frauen aber diesen Konflikt für sich entschieden, mit dem Dharma 
Kontakt hergestellt und »angebissen«, kann ihr Erwachen erstaunlich 
schnell und mühelos sein. Das tiefe Vertrauen in den Lehrer oder die 
Lehrerin – sie ist als spirituelle Bezugsperson leider nur selten über-
liefert – können Frauen allem Anschein nach leichter aufbauen. Oft 
genügt ein kurzer Kontakt. »Frauen sind gegenüber Männern im 
Vorteil« – zu dieser Überzeugung gelangte auch die indische Medita-
tionsmeisterin des 20. Jahrhunderts Dipa Ma. »Ihr Geist ist viel feiner 
und beweglicher … für Männer ist das vielleicht schwer zu verstehen, 
weil sie Männer sind. Aber der Buddha war ein Mann, und Jesus 
war auch ein Mann, also gibt es auch für die Männer ein bisschen  
Hoffnung.«3

Viele Geschichten stellen weise und verwirklichte Frauen so dar, als 
seien sie immer schon auf diese Weise in der Welt gewesen, ohne ihre 





Die Frauen der 
ersten Stunde



  49

1
Wie die Frauen des frühen Buddhismus  
lebten und übten

»… da fand ich eine Frau, der ich vertraute.«

VA I D E H I ,  Z E I T G E N O S S I N  D E S  B U D D H A

Die Therigatha und die Frauen, die Befreiung erlangten

Frauen waren von Anfang an dabei, schon in den ersten Augenblicken 
der buddhistischen Bewegung, als der Buddha unter dem Bodhi-Baum 
erwachte. Sie hatten dieses Ereignis mit vorbereitet und es möglich ge-
macht. Sie prägten als seine ersten Schülerinnen die Geschichte und 
die Lehren des Buddhismus. Die Frauen, von denen in diesem Kapitel 
die Rede ist, übten allesamt zu Lebzeiten des Buddha, erwachten und 
begleiteten ihn. Ihre Lieder und die Geschichten ihrer inneren und 
äußeren Befreiung sind in einer für die buddhistische Welt einmaligen 
Textsammlung bis zum heutigen Tag überliefert: in den Therigatha, 
den Versen der Frauen, die in Weisheit alt wurden. Diese weibliche 
Weisheit gehört also zum Fundament buddhistischer Sichtweise. Die 
Sammlung umfasst dreiundsiebzig Gedichte oder Lieder von Frauen, die 
ihren Weg zur Befreiung beschreiben.18 Das Wort Gatha bedeutet »Vers« 
oder »Lied«. Der Pali-Begriff Theri, »die Alten«, steht für die »Frauen, 
die in Weisheit alt wurden«. Man könnte auch sagen, Frauen, denen 
nachkommende Generationen für ihre Weisheit Respekt erweisen und 
von denen sie lernen können. Diese Texte von Frauen gehören zu den 
allerersten Zeugnissen buddhistischen Lebens.19 Die Autorinnen der 
Therigatha, die Theris, lebten am Ursprung der buddhistischen Lehre, 
und mit ihren Versen sind Frauen als Mitbegründerinnen des buddhis-
tischen Lebens dokumentiert. Durch ihre Verse haben wir Zugang zu 



50 Die Frauen der ersten Stunde 

ihren spirituellen Errungenschaften und den Lebenswegen, die sie dahin 
führten. Es sind Frauen, die den Buddha persönlich kannten und in 
seiner Gegenwart und zu seiner Lebenszeit Befreiung erlangten. Einige 
sind sogar mit ihm verwandt: seine Ziehmutter Mahaprajapati, seine 
Cousine Sundari-Nanda und seine Ehefrau Yasodhara. Auch andere 
Frauen aus dem Haushalt des Siddhartha Gautama, seine Nebenfrauen 
und die seines Vaters sind Übende der ersten Stunde. Über fünfhun-
dert Frauen aus der Sippe der Shakya treten allein mit Mahaprajapati, 
die als erste Frau vom Buddha ordiniert wird, in den neu gegründeten 
Nonnenorden ein.

Einige von ihnen wird der Buddha später als spirituell gleichwertig 
bezeichnen, wie zum Beispiel die Lehrerin Dhammadinna. Aus den 
Texten der Therigatha strömt eine Fülle von Informationen über das 
Leben dieser Frauen, die das Gesicht des Buddhismus von Anfang an 
mitprägten. Ihre Lebensgeschichten, die Hindernisse, mit denen sie zu 
kämpfen hatten, ihre Freuden und ihr Erwachen sind heute, 2500 Jahre 
später, immer noch lebendig. Dreiundsiebzig Geschichten sind erhal-
ten, aber sicherlich gab es weit mehr Frauen, die zu dieser Zeit übten, 
erwachten und ihre Lieder sangen. Die Verse, die wir heute kennen, 
wanderten zunächst 600 Jahre lang in mündlicher Überlieferung von 
Mund zu Ohr. Erst im 1. Jahrhundert nach Chr. wurde überhaupt damit 
begonnen, buddhistische Texte aufzuschreiben. In den Hunderten von 
Jahren dazwischen sangen die Übenden die Verse und Lieder, lernten 
sie auswendig und gaben sie auf diese Weise sorgfältig an die nachfol-
gende Generation weiter.

Um ein Lied ohne Textvorlage auswendig zu lernen, muss man es 
viele Male hören und mitsingen. So kann es sich tief in das Gedächt-
nis eingraben. Dennoch sind vermutlich viele Verse verloren gegangen. 
Nicht alle Lieder wurden gleich oft gesungen, Teile wurden vergessen 
oder eine bestimmte Überlieferungslinie verkümmerte. Die Verse, die 
dann aufgeschrieben wurden und bis heute erhalten geblieben sind, 
gehören sicherlich zu denjenigen, die Übende vieler Generationen für 
besonders wichtig und bedeutsam hielten; sei es, weil sie eine wichtige 



Wie die Frauen des frühen Buddhismus lebten und übten  51

Belehrung enthalten, sei es, weil sie an eine ganz bestimmte Frau, eine 
Lehrerin und ein Vorbild erinnern oder weil die Geschichte der jewei-
ligen Frau für andere eine besondere Inspiration darstellte, schwierige 
Situationen in ihrem Leben zu meistern.

Wie in mündlichen Überlieferungstraditionen üblich, folgen die 
Verse in der Originalsprache einem bestimmten Rhythmus und einem 
Versmaß, damit man sie sich besser merken kann. In der Übersetzung 
ist es schwierig, diesen Aspekt wiederzugeben, aber manchmal wird 
sogar in der deutschen Sprache ein Rhythmus daraus.

In diesem Kapitel erzähle ich Geschichten der Frauen der Theri-
gatha und stelle einige ihrer Lieder vor. Natürlich musste ich dabei eine 
Auswahl treffen. Der Anfang war leicht. Hier muss Mahaprajapati ste-
hen, die Ziehmutter des Buddha, die durch ihre Entschlossenheit den 
Frauen einen Platz in der neuen Bewegung verschaffte. Dann wurde 
es schon schwieriger – es gibt so viele schöne Geschichten. Weil aber 
nicht alle Frauen in diesem Buch Platz haben konnten, habe ich einer-
seits Frauen ausgewählt, die mir besonders gut gefallen, und solche, 
die jeweils eine ganze Gruppe der Frauen der Therigatha repräsentieren 
können. Es treten auch zwei Frauen auf, deren Geschichten nicht in 
den Therigatha aufgeschrieben sind, ohne die das Erwachen des Bud-
dha aber nicht hätte stattfinden können: Maya, die leibliche Mutter des 
späteren Buddha, und Sujata, die ihm zu essen gab, bevor er sich unter 
den Bodhi-Baum setzte, um zu erwachen.

Alle Wesen können erwachen, auch Frauen?

Nach seinem Erwachen unter dem Bodhi-Baum hielt es der Buddha 
anfangs für unmöglich, das, was er erkannt hatte, an andere weiterzu-
geben. Es schien gleichzeitig zu einfach und zu tiefgründig zu sein. Aus 
Mitgefühl für alle Wesen entschied er sich, es dennoch zu versuchen, 
und begegnete seinen ersten Schülern. Damit setzte er etwa 2500 Jahre 
vor unserer Zeit das Rad der Lehre in Bewegung. Dieses »erste Drehen 



52 Die Frauen der ersten Stunde 

des Rads« umfasst das, was der Buddha innerhalb seiner fünfzigjährigen 
Lehrtätigkeit an Schülerinnen und Schüler weitergab. Diese Lehren 
werden unter den Begriffen »Hinayana« oder auch »Theravada«, die 
Lehre der »Alten«, zusammengefasst.20

Der frühe Buddhismus setzte der herrschenden Gesellschaftsord-
nung eine Vision entgegen, in der sich Menschen als gleichwertig be-
gegnen können; in ihrem Streben nach Erwachen sind alle gleich. Ein 
ähnlicher Ansatz findet sich auch im Urchristentum und im frühen 
Islam. Auf dem Weg zum Erwachen werden alle Standesunterschiede 
aufgehoben. Alle weltlichen Orientierungen werden zurückgelassen und 
damit auch alle gewohnten Ansichten über sich und andere. Das gilt 
für Menschen, die ein Leben als Ordinierte wählen, ebenso wie für alle 
anderen. Ob König, Mörder, Hetäre oder Asketin, alle behandelte der 
Buddha gleich, mit gleichem Respekt und mit gleichem Klarblick. Der 
buddhistischen Auffassung nach können alle fühlenden Wesen erwa-
chen, unabhängig von ihrer Rasse, ihrem Status und auch unabhängig 
von ihrem Geschlecht – ein provokanter Ansatz in einer Gesellschaft 
wie der indischen, deren Fundamente auf dem Kastensystem und der 
patriarchalen Bevormundung der Frau ruhten. Für die Frauen war es 
eine Chance, Wege zu finden, der Sehnsucht nach einem spirituellen 
Leben nachzugehen. Der Brahmanismus, Vorläufer des Hinduismus, 
der Religion Indiens, aus der der Buddhismus hervorging, bot Frauen 
kaum Möglichkeiten, ein religiöses Leben außerhalb der Familie zu 
führen oder eine religiöse Ausbildung zu erhalten. Das sollte sich mit 
dem Buddhismus – nach ein paar Startschwierigkeiten – ändern. Nach 
anfänglichem Widerstand gelang es einer Gruppe von fünfhundert 
Frauen unter der Führung von Mahaprajapati, einen Nonnenorden in 
der buddhistischen Bewegung zu etablieren. Somit hatten sie auch ein 
Recht auf Ausbildung und Betreuung gewonnen und eine Lebensvision 
außerhalb der Familie geschaffen.

Außerdem hatte der Buddha in der Auseinandersetzung um die 
Gründung dieses Nonnenordens deutlich und unumstößlich erklärt, 
Frauen seien in der Lage, vollständig zu erwachen. Sich mit so einer 



Wie die Frauen des frühen Buddhismus lebten und übten  53

Perspektive auf den buddhistischen Weg machen zu können eröffnete 
allen Frauen ganz neue Möglichkeiten. Dennoch war es keineswegs so, 
dass es in dieser Phase nur als Ordinierte möglich gewesen wäre, den 
Weg zu gehen oder zu erwachen. Von einer ganzen Reihe von Frauen 
wird berichtet, dass sie erwachten, bevor sie überhaupt in den Orden 
eintraten. Gleichwertig zum Ordensleben übten Männer und Frauen 
außerdem von Anfang an als Waldasketinnen und -asketen, selbst dann, 
wenn sie vom Buddha vorher in den Orden aufgenommen worden 
waren.21 Dies war ja die traditionelle Form des Asketentums, und auch 
der Buddha ist, als er erwachte, kein Mönch gewesen. Der »Wald« ist 
dabei sowohl wörtlich wie auch symbolisch zu verstehen. Er bedeutet 
zunächst, dass die Übenden abseits der Zivilisation in der Einsamkeit 
lebten. Im Weiteren steht er aber auch dafür, dass dies ein geistiger 
Ort sein kann, ein Ort, an dem die Werte der buddhistischen Lehre 
gelten und nicht Werte, die ein Festhalten an Samsara fördern. Die 
Theri Dantika war so eine »Wald-Yogini«. Sie erlebte tiefe Einsicht und 
wusste genau, was sie zu tun hatte: »Ich ging in den Wald und richtete 
mein Herz aus.«22

Weibliche Übende vor dem Buddha

Als der Buddha auf die viermaligen Bitten Mahaprajapatis hin einen 
Nonnenorden zuließ, war das allerdings nicht die erste Gelegenheit für 
indische Frauen, ihr Leben ganz einem spirituellen Weg zu widmen.23

In vorbuddhistischer Zeit gibt es bereits vereinzelt Hinweise auf 
Frauen, die spirituelles Ansehen genossen. Es werden Rishikas, Sehe-
rinnen und Brahmavadinis, weise Frauen erwähnt. »Die Hinweise sind 
rar, und diese Frauen kommen einem wie Meteore vor. Sie tauchen 
plötzlich aus dem Nirgendwo auf und verschwinden wieder, ohne eine 
Spur zu hinterlassen. Aber Frauen werden ja nicht in einem Vakuum 
Seherinnen, spirituelle Lehrerinnen oder Weise genannt, sondern in 
einem Kontext, der unterstützt, was sie leisten«24, heißt es bei Susan 



54 Die Frauen der ersten Stunde 

Murcott. Ich denke, sie hat recht: Wenn auch nur einzelne Hinweise 
erhalten sind, so kann man doch davon ausgehen, dass es eine ganze 
Tradition weiser Frauen gab, obwohl ihre Namen und die Details der 
Tradition verdeckt oder verschwunden sind. Wir stehen vor dem Ge-
webe weiblicher Geschichte, und auf den ersten Blick scheint es nur aus 
Lücken zu bestehen. Aus dem richtigen Blickwinkel betrachtet, füllen 
sich die Lücken jedoch mit Farben und Mustern.

Die arischen Einwanderer, die ungefähr um 1500 v. Chr. nach Indien 
eindrangen, errichteten eine patriarchale Gesellschaft und ein männliches 
Pantheon über der ursprünglich matrifokalen Gesellschaft im Industal. 
Während dieser Umbruchphase war das kulturelle Klima für Frauen 
noch günstig. Mädchen wurden genauso wie Jungen in der Pubertät 
initiiert und konnten danach die heiligen Texte, die Veden, studieren. 
Als verheiratete Frauen teilten sie die vedischen Rituale mit ihren Män-
nern. Sogar unverheiratete Frauen konnten Opferrituale vollziehen. All 
das natürlich nur, wenn es sich um Frauen der höchsten Kaste handelte.

Einige dieser Frauen waren Dichterinnen, Gelehrte oder Lehrerinnen 
und verfassten Hymnen des Rig Veda, der ältesten religiösen Schriften 
Indiens. Wir kennen die Namen von Apala, Vishvavara und Gosha. Aus 
den Texten der Veden wissen wir von Gargi und Maitreyi, die im 9. vor-
christlichen Jahrhundert lebten. In ihnen begegnen wir zwei Frauen, die 
ihren Wissensdurst nicht zähmen wollten. Gargi, so wird erzählt, war 
dem großen Weisen Yajñavalkya ebenbürtig. Wahrscheinlich hatten die 
beiden im selben Ashram studiert. In einer Versammlung stellt sie ihm 
so viele bohrende Fragen, dass er zuletzt bittet: »Gargi, frag mich nicht 
mehr, du fragst das, wonach man nicht fragen soll.« Gargi gab vorerst 
nach, kam aber später wieder und forderte Yajñavalkya erneut heraus: »O 
Yajñavalkya, so wie ein Sohn eines Kriegers von Kasti oder Videha seinen 
Bogen spannt, zwei spitze Pfeile ansetzt und in die Schlacht zieht, so habe 
ich mich erhoben, um dich mit den zwei besten Fragen anzugreifen.«25 
Sie wollte eben genau nach dem fragen, wonach man nicht fragen soll!

Maitreyi war Yajñavalkyas Frau. Als er ihr mitteilte, er habe be-
schlossen, von nun an als Wanderasket durchs Leben zu gehen, fragte 



Wie die Frauen des frühen Buddhismus lebten und übten  55

sie ihn: »Was weißt du über das, was jenseits des Todes ist?« Und Yaj-
ñavalkya gab alles an seine Frau Maitreyi weiter, was er darüber wusste.

In der Zeit zwischen 1000 und 500 v. Chr., also in den Jahrhunder-
ten vor der Geburt des Buddha, verschlechterte sich die Situation für 
die Frauen. Die drawidische Urbevölkerung war in die unterste der vier 
Hauptkasten26 bzw. Gesellschaftsgruppen, die Shudras, gedrängt wor-
den und verrichtete als Bedienstete in den arischen Haushalten jetzt die 
Arbeit, die zuvor Frauensache gewesen war. Das bedeutete Statusverlust 
sowohl für die Arbeitsbereiche, die traditionell bisher von Frauen ver-
richtet wurden, wie auch für die Frauen selbst, die mit diesen Arbeiten 
auch ihre Kompetenzbereiche verloren: Einerseits verschlechterte sich 
das Ansehen dieser Tätigkeiten, weil es jetzt »nur« Dienertätigkeiten 
waren, die früher der Hausfrau zustanden, andererseits verloren Frauen 
Bereiche, in denen sie bestimmen und gestalten konnten, das heißt 
auch sichtbar dazu beitragen konnten, dass es der Familie gut ging. Die 
drawidische Kultur, die matrifokal ausgerichtet war und in der Frauen 
eine starke Verehrung genossen, wurde immer weiter in den Untergrund 
gedrängt. Es herrschte Apartheid der Bevölkerungsgruppen. Mischehen 
zwischen der drawidischen und der arischen Bevölkerung waren verbo-
ten. Diese Ghettoisierung unterstützte aber andererseits den Erhalt der 
matrifokalen Inhalte über die folgenden Jahrhunderte hinweg. Später 
wurden sie in den tantrischen Strömungen Indiens wieder lebendig.

Die Jains

Die Ausgrenzung von Frauen und den unteren Kasten im Brahmanen
tum bereitete den Boden dafür, dass sich nichtbrahmanische Sekten 
bildeten, unter ihnen die Jains und später die Sangha des Buddha. Der 
Buddha kannte die Jain-Sekte gut. Er hatte jahrelang selbst als Wander-
asket unter ihnen gelebt. Beide Gruppen, die Jains und die Buddhisten, 
vertraten offensiv ein Menschenbild, das allen unabhängig von Kaste 
und Geschlecht die gleiche Würde zusprach. Menschen aller gesellschaft-
lichen Schichten sollten gleichberechtigt zusammenleben – Kaufleute, 



56 Die Frauen der ersten Stunde 

Brahmanen, Kurtisanen neben Witwen und Fürstensöhnen. Auf der 
Suche nach der Befreiung galten keine weltlichen Kategorien und Rollen-
bilder. Frauen konnten in der Gruppe der Jains (fast) alle Funktionen ein-
nehmen und ihre Fähigkeit zu erwachen wurde nicht in Frage gestellt.27

Das indische Trainingssystem für Yogis und Yoginis funktionierte 
noch bis in die Neuzeit nach demselben althergebrachten Muster: Lehrer 
und Lehrerinnen der Jains oder auch anderer Gruppierungen scharten 
für Belehrungen Schüler und Schülerinnen um sich, die dann später 
allein oder in kleinen Gruppen weitertrainierten.

Die Anfänge der Jain-Sekte liegen schon etwa zweihundert Jahre 
vor dem Erscheinen des Buddha Gautama. Frauen strömten in Scharen 
zu den Jains, denn einer ihrer Meister, Parsavantha, hatte ausdrücklich 
bestätigt, dass Frauen fähig sind, das höchste Ziel der Vervollkomm-
nung zu erreichen.28

Eine Aussage, die der Buddha zunächst ebenfalls unterstrich, an der 
die buddhistische Doktrin in den darauffolgenden Jahrhunderten aber 
immer wieder ins Stottern kam. In der Sekte der Jains konnten Frauen 
Sadvis, also Wanderasketinnen, sowie Lehrerinnen und Predigerinnen 
sein. Als Praktizierende der Jain-Sekte traten sie in der Öffentlichkeit 
uneingeschränkt auf.29

In diesem Zusammenhang macht es wirklich stutzig, dass es der auf-
keimenden buddhistischen Bewegung so schwerfiel, den Frauen einen 
Platz in ihrer Ordensgemeinschaft zu geben. Oder wollten sich die 
Männer um den Buddha, zumindest im Nachhinein, dezidiert von der 
Jain-Sekte abgrenzen?30

Frauen in der frühen buddhistischen Bewegung

Welche Bedingungen fanden Frauen zu Lebzeiten des Buddha vor, wenn 
sie sich für seinen Weg entschieden?

Das Leben in einem Frauenkörper galt als schwierige Bedingung. 
Zwar hatte der Buddha ohne Zweifel bestätigt, dass Frauen Arhatschaft 



Wie die Frauen des frühen Buddhismus lebten und übten  57

erreichen können, was sie in der Folge dann auch in Scharen taten. 
Trotzdem sind ihnen durch ihren weiblichen Körper bestimmte Schritte 
auf der »Karriereleiter« eines Erwachten versagt: Es herrscht die Ansicht 
vor, dass sie nicht Lehrbuddha eines Zeitalters werden können. Dessen 
Körper wird explizit als ein männlicher beschrieben.31

Allgemein herrscht in der Frühzeit des Buddhismus die Auffassung 
vor, die auch noch bis in die heutige Zeit quer durch alle Schulen ver-
treten wird, dass Frauen durch das Leben, das ihnen ihr Geschlecht 
auferlegt, eine sehr viel schwierigere Ausgangsposition auf dem Weg 
zum Erwachen haben. Sie sind an ihre Kinder, die Familie und in der 
patriarchalen Gesellschaft an den Schutz und die Bevormundung durch 
Männer gebunden. Es ist für sie dadurch viel schwieriger, sich von so-
zialen Zwängen zu befreien, sich vom weltlichen Leben abzuwenden 
und sich ganz dem Weg zum Erwachen zu widmen. Erst mit dem 
Mahayana gewinnt die Überzeugung an Gewicht, dass das alltägliche 
Leben ein Teil des Weges ist und viele gute Möglichkeiten zum Üben 
und Erwachen bietet. Die tantrischen Lehren werden diesen Weg dann 
noch ausdrücklicher formulieren.

Die indische Gesellschaft sagte Frauen außerdem nach, emotional 
instabil zu sein. Auch das würde den Weg zum Erwachen erschweren. 
Es ist ein Vorwurf gegenüber Frauen, den wir ebenso aus der westlichen 
Welt kennen. Emotionale Unausgeglichenheit kann man wohl jeder un-
terdrückten Gruppe nachsagen, die nicht schon in Apathie verfallen ist.

Es ist wahr, in den Lebensgeschichten der Theris spiegeln sich oft 
herzzerreißende Lebensdramen mit allen dazugehörenden Gefühlen: 
Glücksrausch, Heulen und Zähneklappern. Haben die Frauen aber erst 
einmal an der Angel des Dharma angebissen, kann von Instabilität keine 
Rede mehr sein.

Welche Übungen und Lehren erwarteten die suchenden Frauen, die 
sich der buddhistischen Bewegung anschlossen? In den Meditationen 
und Kontemplationen des frühen Buddhismus steht das achtsame Be-
trachten der Vergänglichkeit, des Leidens und des Nicht-Ich im Mittel-
punkt. Auch die Einhaltung der Shilas, der ethischen Regeln, ist eine 



58 Die Frauen der ersten Stunde 

zentrale Lehre. Es ist ein Übungsweg der Weltabkehr. Ein betont einfa-
ches, asketisches Leben reduziert die Erfahrungen der Sinneswelt so weit 
wie möglich, um Ablenkungen aus der Übung herauszuhalten und den 
Geist nicht aufzuwühlen. Das Ziel des Weges ist, frei von den geistigen 
Giften, Gier, Hass und Unwissenheit, zu werden. Wer diese Freiheit er-
langt hat, wird als ein oder eine »Arhat« bezeichnet32, jemand, für den 
oder die das Leiden beendet ist. Die Texte des Pali-Kanons bezeichnen 
das Erreichen der Freiheit oft als »Aufhören der Begierden«. Diese er-
nüchternde Aussage drücken die Frauen in den Befreiungsliedern der 
Therigatha in poetischen Bildern aus: Die Lampe erlischt, das große 
Dunkel ist zerrissen, das ist mein letzter Körper, das Feuer ist erstickt, 
der Pfeil ist herausgezogen, oder die Bürde ist abgelegt.

Das Ideal der Weltabkehr

Die Übungen des frühen Buddhismus behandeln das Leben in der Welt 
als Hindernis auf dem Weg zum Erwachen. Dieses Hindernis wird oft 
als Schlingen dargestellt, die – von Frauen, Sexualität und Familienleben 
ausgehend – den Mann, der all das hinter sich lassen will, festhalten 
und fesseln. Das Beste ist, einen klaren Schnitt zu machen. Siddhartha 
Gautama ließ seine Familie und damit auch sein früheres bequemes 
Prinzenleben im Palast in einer Nacht hinter sich, um sich ganz seiner 
spirituellen Suche zu widmen, und kreierte damit ein Ideal für den frü-
hen Buddhismus. Der Aufbruch in die »Hauslosigkeit« galt für einen 
wahrhaft Suchenden als einer der wichtigsten Schritte in das spirituelle 
Leben hinein. Das ist für alle monastischen Traditionen immer noch so. 
Man lässt damit alle Bindungen und Verpflichtungen hinter sich, die 
vom Übungsweg ablenken könnten. Andererseits muss man sich auch 
von allen Annehmlichkeiten und Sicherheiten trennen.

Die Lehren waren ja in erster Linie an den Adressaten »Mann und 
Mönch« gerichtet, und um diesem zu helfen, die Entscheidung wirklich 
zu vollziehen, heben die Texte den trügerisch gefährlichen Charakter der 
Beziehungen zu Frauen besonders hervor. Sie stehen symbolhaft für die 


