LAMA AGNES POLLNER

Starke Frauen
im Buddhismus

Geschichten und Lebenswege

WINDPFERD



1. Auflage 2025
© 2025 Windpferd Verlagsgesellschaft mbh, Kéln

ISBN Printausgabe: 978-3-86410-394-0
ISBN E-Book: 978-3-86410-395-7

Uberarbeitung der Originalausgabe: Susanne Klein, Hamburg, kleinebrise.net
Erster Teil der iiberarbeiteten Ausgabe von »Die weibliche Seite des Buddha,
die 2008 in der Originalausgabe im Theseus Verlag, Stuttgart erschien.

Wir behalten uns die Nutzung unserer Inhalte fiir Text- und Data Mining im
Sinne von § 44b UrhG ausdriicklich vor.

Umschlaggestaltung: Josephine Rank, Berlin

Gestaltung und Satz: Red Cape Production, Berlin

llustrationen: Umschlag, S. 47, S. 121 © iStock/primiaou, S. 12 © iStock/Elena
Kolesnikova, S. 165 © iStock/CSA-Printstock, S. 229 © iStock/skeeg

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

gwﬁscmg FSC® C083411

Bei Fragen und Anmerkungen zum Produkt wenden Sie sich bitte an:

info@windpferd.de



Inhalt

Vorwort 10
Arya Tara 15

Einleitung 17

Ahninnen 18

Erste Inspiration 20

Weibliche Spurensuche ist traditionsiibergreifend 20
Drei stirkende Einsichten 22

Demeter und Kore — der zerrissene Blick 29

Die Welt ist eine gute Welt, um zu erwachen 31
Buddha Shakyamunis Befreiungsgeschichte

als MafSstab der Authentizitit 32

Wie man mit den Befreiungsgeschichten iibt 32

Ist das alles auch wahr? 36

Anniherung, Nacherzihlung, Struktur 38

Wie man das Buch benutzen und genieffen kann 43

Es gibt keine Befreiung, wir sind schon frei 44



Die Frauen der ersten Stunde

1 Wie die Frauen des frihen Buddhismus lebten und Ubten 49
Die Therigatha und die Frauen, die Befreiung erlangten 49
Alle Wesen kénnen erwachen, auch Frauen? 51
Weibliche Ubende vor dem Buddha 53
Frauen in der frithen buddhistischen Bewegung 56
Was bedeutet Befreiung fiir die Frauen der Therigatha? 66

Die Geschichten 71

Mahaprajapati, Fithrerin der Vielen 71

Sujata und der Milchreis 81

Patachara und die Familientragodie 85

Dhammadinna, die grofe Lehrerin 92

Ambapali und Vimala 94

Maya und Sela, kraftvolle Bilder weiblicher Sinnlichkeit 105
Punnika, die Sklavin 108

Baddha Kundalakesa, die Wahrheitssucherin 112

Gottin, Konigin, Strassenverkauferin und
Poetin — Die Frauen des indischen Mahayana

Buddha Prajnaparamita 123

2 Die weibliche Welt des Mahayana 125
Die Vision des Mahayana 125

Kénnen Frauen erwachen? Antworten des Mahayana 133

3 Die Frauen der indischen Mahayana-Sutras 137
Frauen als Lehrende und Wissende 137



Die Geschichten 139

Die Naga-Prinzessin, die Shariputra zum Schweigen brachte 139
Shunyatadevi, die gute Frau der Leerheit 144

Eintritt in das Reich der Wirklichkeit — Das Avatamsaka-Sutra
und seine Lehrerinnen 152

Vasumitra weckt durch Kiisse 153

Das Lowengebriill der Konigin Shrimala 158

Nonne, Zenmeisterin, Geisha und
respektlose Alte — die Frauen des chinesischen

und japanischen Mahayana

4 Die Frauen des Mahayana in China 167
Buddhismus in China und die Frauen 168
Die ersten Frauen, die in China den Weg gingen 170

Die Geschichten 175

Tan-hui, Strahlen des Dharma 175
Ching-hsiu hat Vertrauen 177

Drei Geschichten von Freundinnen 179

5 Die Frauen des Ch’an 185
Wie Frauen mit dem Ch’an leben 185

Die Geschichten 187

Zwei Geschichten der Meisterin Yuan-chi 187
Mo-shan Liao-jan bekommt einen neuen Girtner 189
Liu, die Eisenzermalmende, drgert einen Freund 191
Myoshin und die Fahne im Wind 192

Alte Frauen als Ch’an-Meisterinnen 195



6 Die Frauen des Mahayana in Japan 199
Die buddhistische Lehre in Japan 199
Frauen im buddhistischen Japan 200

Die Geschichten 203

Mugai Nyodai, Japans erste Zen-Meisterin 203
Buddha Amida in der leer gegessenen Reisschale 207
Satsu, die Respektlose 210

Ohashi, die Geisha 213

Ryonen Gesho 215

Eshun 220

Rengetsu 222

Sie, die die Rufe der Wesen hort

7 Kuan-yin 231
Wie minnlich ist Avalokiteshvara? 232

Der Siegeszug der weiblichen Kuan-yin 233

Die Geschichten 237

Die Legende von Miao-shan 237

Die Befreiungsgeschichte in der Legende 251
Ma-lang-fu, die Frau von Ma, oder Kuan-yin mit dem
Fischkorb 259

Anmerkungen 265
Literatur 273
Danksagung 277
Uber die Autorin 281



Hinweise zur Lekture des Buches

Leserinnen und Leser, die die Geschichten ohne Erlduterungen lesen
mochten, konnen sich daran orientieren, dass die Geschichten durch
eine andere Schrifttype optisch hervorgehoben wurden. (Siehe dazu

auch S. 43, »Wie man das Buch benutzen und genieflen kann«.)

Zur Schreibweise der Fremdsprachigen Begriﬂ"e

Fiir Sanskrit- und Pali-Begriffe wurde die vereinfachte Umschrift ohne
Diakritika verwendet, fiir chinesische Begriffe die Wade-Giles-Um-
schrift, und tibetische Begriffe wurden gemifd ihrer Aussprache wie-
dergegeben.



10

Vorwort

Mit grofler Freude lege ich diesen Band tiber die weisen Frauen im
Buddhismus in Thre Hinde. Frauen gehorten zwar nie zum Mainstream
des Buddhismus, aber sie befassten sich in allen Jahrhunderten und
Kulturen mit den Lehren des Buddha und seiner Nachfolger und Nach-
folgerinnen. Sie iibten diese Lehren selbst, und sie versorgten Ménche
und Nonnen, Einsiedlerinnen und Einsiedler mit Essen und Kleidung.
In den Zeiten und Regionen, wo Frauen Zugang zu Besitz und Bildung
hatten, férderten sie Nonnen und Monche im grofSen Stil durch den
Bau von Kléstern und durch grof8ziigige Geld-, Nahrungs- und Klei-
derspenden. Dort, wo einflussreiche Frauen wie die Konigin Shrimala
den buddhistischen Orden unterstiitzten, gibt es bis heute tiberlieferte
Aufzeichnungen, die ihre Lehren enthalten.

Zu allen Zeiten gehorten Frauen auch zu der kleinen Gruppe derer,
die die Lehren des Buddha mit Leib und Seele iibten und Befreiung
und Erleuchtung erlangten. Die buddhistischen Uberlieferungslinien
nennen viele grofle Praktizierende. In der Regel sind das die Namen
grofler Minner, und nur sehr selten sind darunter Frauen zu finden.
Geschichten tiber weise Frauen gibt es viele, aber oft bleiben sie namen-
los. Sie heiflen »die Frau«, »die Alte« und »die Nonne«. Eine Zen-Leh-
rerin in Los Angeles war es Ende des 20. Jahrhunderts leid, immer nur
die Namen der minnlichen Ahnen zu rezitieren, und so stellte Wendy
Egyoku Nakao Sensei, inzwischen zur Roshi in der Linie von Maezumi
Roshi ernannt, eine Liste buddhistischer Frauen aus allen Jahrhunderten
fur eine Liturgie zusammen. Heute, am Anfang des 21. Jahrhunderts,
werden im Zen Center von Los Angeles die minnliche und die weib-
liche Linie im Wechsel angerufen, und dieses Beispiel macht Schule.

In einem Meditationskurs zur Griinen Tara zum Jahreswechsel

2002/2003 erzihlte Lama Agnes Pollner mit groflem schauspielerischen



VORWORT n

Talent die ersten drei Geschichten weiser Frauen im Buddhismus. Im
Laufe der nichsten Jahre hérten wir viele weitere. Inspiriert von der
englischen Version aus dem Zen Center Los Angeles erstellte Lama
Agnes Pollner eine deutsche Anrufung an die grofien weisen Frauen.

2004 schlug ich ihr vor, einige dieser Geschichten aufzuschreiben.
Sie stellte zunichst eine Sammlung von Kurzbiografien zusammen und
schrieb schliefllich die ausfithrlichen Geschichten auf. Das Ergebnis hal-
ten Sie jetzt in den Hinden. In diesem Band wird von einigen Frauen der
ersten Stunde, von Zeitgenossinnen des Buddha und einigen bekannten
Frauen aus dem Mahayana Indiens, Chinas und Japans berichtet.

Die anschaulich erzihlten Geschichten eignen sich gut zum Vor-
lesen. Ausfiihrliche Erliuterungen des geistes- und zeitgeschichtlichen
Hintergrunds unterstiitzen das Verstindnis. Die Geschichten machen
Mut, denn sie zeigen, wie Frauen unbeirrt und kreativ grofle Hindernisse
auf dem Weg tiberwinden und ihren Weg zum Erwachen mit Ausdauer
und Geduld, mit Frechheit und Humor gehen.

Mit diesem Band inspiriert uns Lama Agnes Pollner dazu, auch in
den schwierigen Umstinden unseres Lebens befreiende Elemente zu ent-
decken, und zeigt uns, wie wir traditionell iiberlieferte Geschichten aus
einem neuen Blickwinkel sehen kénnen: aus dem Blickwinkel der Frauen.

Es gibt im Buddhismus natiirlich weit mehr Frauen als diejenigen,
von denen hier die Rede ist, die den Weg bis zum Ende gegangen sind
und Befreiung und Erleuchtung erlangt haben. Einige Namen kennen wir
und einige nicht. Aber auch wenn wir ihre Namen nicht kennen, haben
sie doch gelebt und geiibt, und auch das wirkt auf uns. Daran erinnern
wir, wenn wir die Anrufung allen Frauen widmen, »die gesechen wurden
und nicht gesehen, deren Namen vergessen wurden oder nicht genanntc.

Ich freue mich, dass der Windpferd Verlag nun eine Neuausgabe die-
ser Geschichten der weisen Frauen veroffentlicht. Lesen Sie sie leise und
laut. Lesen Sie sie anderen vor. Und freuen Sie sich iiber den Mut und

die Ausdauer der Frauen, die den Weg zum Erwachen gingen und gehen.

Sylvia Wetzel Schwarzwald, im Dezember 2024






»lch erinnere mich noch genau,

wie es mich ergriff, als ich zum ersten

Mal die Statue von Buddha Tara erblickte.
Ihr Anblick traf mich ins Herz, denn

ich verstand in diesem Augenblick,

dass es im Buddhismus die lebendige
Uberlieferung erleuchteter Frauen gab,
kraftvoll, gesammelt und strahlend.«

LAMA AGNES POLLNER






15

Arya Tara

In einem anderen Zeitalter, als der Buddha Trommelklang lehrte,
lebte eine Prinzessin mit dem Namen Yeshe Dawa, mondenglei-
che Weisheit. |hr Herz und Sinn war erfullt von dem Wunsch, zum
Wohle aller Wesen zu wirken und zu erwachen, und so vertiefte sie
sich leidenschaftlich in die Lehren des Buddha und Ubte sich Tag
und Nacht in Meditation. Sie machte gute Fortschritte, und eines
Tages hatte sie eine Verwirklichungsstufe erreicht, die sie befa-
higte, auszuwahlen, in welchem Korper und von welchen Eltern sie
im nachsten Leben geboren werden wollte.

Gute Nachrichten verbreiten sich schnell, und bald wusste es
das ganze Land. Alle begannen zu feiern. Viele Menschen kamen,
um Yeshe Dawa zu gratulieren, darunter auch die Gelehrten und
weisen Manner aus den umliegenden Klostern und Universitaten.
Sie verbeugten sich tief vor der jungen Frau, strichen sich ihre
Barte und sagten zu ihr: »Wir freuen uns sehr, dass du nun nicht
mehr, wie die meisten von uns, von den Winden des Karma hin
und her geschleudert wirst. Dein Erwachen ist sicherlich nahe! Du
kannst jetzt die glinstigsten Voraussetzungen dafir schaffen, in-
dem du dich in deinem nachsten Leben als Mann inkarnierst, dann
wird es dir sicherlich gelingen!«

Die Prinzessin lachelte die weisen Manner freundlich an und
antwortete: »Vielen Dank fur eure guten Wiinsche, aber das werde
ich nicht tun. Es gibt viele, die in mannlichen Korpern Erwachen
gesucht und gefunden haben, aber nur wenige, die dies in einem
Frauenkorper tun. Deswegen gelobe ich heute an dieser Stelle,
mich in allen meinen Leben bis zur Erleuchtung und dartber hin-
aus, bis alle Wesen befreit sind, einzig in Frauenkorpern zu inkar-

nieren und als Frau zu erwachen.«



16 ARYA TARA

Und so geschah es. |hr Erwachen verwandelte Yeshe Dawa zu Arya
Tara, der Befreierin und freien Frau, die als Frau Erleuchtung er-
langte, zum Wohl und zur Inspiration aller Frauen und nattirlich

auch der Manner.



17

Einleitung

»Wenn ich iiber die Praxis von Frauen nachdenke, beginne ich
damit, das Offensichtliche zu bestitigen: Uber unermesslich lange
Jahre, Hunderte, Tausende, Millionen, Milliarden von Kalpas
haben Frauen geiibt, sich manifestiert, Verwirklichung erlangt und
den Weg des Buddha vollendet. «

SENSEI WENDY EGYOKU NAKAOQO!

Doch wo sind sie, diese Frauen? Wo stehen ihre Namen, wo die Namen
ihrer Lehrerinnen, und wo sind ihre Taten und Fihigkeiten dokumentiert?

Ganz gleich, ob wir im Osten oder im Westen einen buddhistischen
Meditationsraum betreten, es blicken die eindrucksvollen Gesichter
minnlicher Meister auf uns herunter, mitten unter ihnen der Lehr-
buddha unseres Zeitalters, Buddha Shakyamuni. Bilder von Frauen,
die solche Verehrung genieflen, kann man mit der Lupe suchen. Auch
die Biichereien quellen {iber von Unterweisungen und den Lebens-
geschichten beriihmter Minner. Wo aber stehen die Biicher mit den
Geschichten der Frauen, ihren Einsichten und Lehren?

In den Texten, die in buddhistischen Zentren in Ost und West ge-
lehrt und verwendet werden, sucht man Frauen und ihre Namen meist
vergeblich. Buddhistische Lehrer sprechen gerne von groflen Ubenden
wie Shantideva, Nagarjuna, Hakuin und Bodhidharma, sie zitieren ihre
Texte und Lieder, sie loben die Ausdauer, die Kithnheit und das Mitgefiihl
dieser Minner, aber Geschichten oder gar Lehrtexte von Frauen? Sende-
pause! Fast konnte man meinen, es hitte nie Frauen gegeben, die den Weg
verwirklichten. Ist Sensei Egyokus Behauptung also reine Spekulation?

Nein, es gibt sie, die Frauen, die vor uns tibten. Schaut man genau

hin, lassen sich viele Geschichten weiser Frauen finden, die von der



18 EINLEITUNG

Tradition zwar iiberliefert worden waren, denen minnliche Ubersetzer
und Ubende aber keine besondere Beachtung geschenkt hatten. So sind
die Geschichten und Gestalten von Frauen im Buddhismus wie Perlen,
die vergessen und unbeachtet in das staubige Halbdunkel des hintersten

Winkels der patriarchalen Geschichtsschreibung rollten.

Ahninnen

In allen buddhistischen Schulen werden die Lebensgeschichten derjeni-
gen, die den Weg zum Erwachen vor uns gegangen sind, eifrig gelesen,
erzdhlt und studiert. Sie sind eine wichtige Inspirationsquelle fiir die
eigene Entwicklung. Auflerdem enthalten die meisten traditionellen
Ubungstexte einen Abschnitt mit den Namen der spirituellen Ahnen,
auf die sich die Praxis oder die jeweilige Schule beruft und die dann
bis zu Buddha Shakyamuni oder einer anderen Verkdrperung des er-
wachten Prinzips zuriickgefiihrt werden. Diese sogenannten »Linien-
gebete« werden rezitiert, um das Vertrauen derer, die jetzt iben, zu
stirken. Durch die Linie sind die Ubenden in der Gegenwart an die
lebendige Weisheit des Erwachens all derer, die sie in der Vergangen-
heit verwirklicht haben, angeschlossen. Diese Verbundenheit in der
Gegenwart garantiert, dass die lebendige Lehre auch in der Zukunft
nicht verschwinden wird.

Wie ermutigend aber kénnen solche Rezitationen fiir eine Frau
sein, die tdglich diese Gebete hért und spricht, in dieser Aufzihlung
aber nicht einen einzigen weiblichen Namen entdecken kann?

Wie stirkend und inspirierend konnen Geschichten, ja sogar eine
ganze Tradition, wirklich auf Frauen wirken, wenn sie keine Legenden
iiber erwachte Frauen erzihlen und ihre Weisheitstexte nicht zitieren?
Wenn es keine Identifikationsangebote fiir Frauen als Heldinnen von
Geschichten des Erwachens gibt?

In der Vorbereitungszeit zu ihrer Lehrautorisierung in der Soto-

Zen-Tradition verbeugen sich die Anwirter und seit einigen Jahren



EINLEITUNG 19

auch die Anwirterinnen tiglich mindestens dreimal vor jedem der ein-
undachtzig Patriarchen dieser Schule. Am zweiten Tag dieser Ubungs—
zeit saf§ die amerikanische Zen-Lehrerin Sensei Wendy Egyoku verzwei-
felt ihrem Lehrer Glassmann Roshi gegeniiber: »Wo sind die Frauen?«,
fragte sie und fragte es von da an jeden Tag, immer wieder: »Wo sind
die Frauen?«

Da ihr niemand diese Frage beantworten konnte, machte sie sich
auf, um nach ihren weiblichen Vorfahren innerhalb der Tradition zu
suchen, in der sie selbst lehren sollte. Thre ersten Schritte fiithrten sie in
die neblige Grauzone, in der sich Frauen immer bewegen, wenn sie in
ihrer religiosen Tradition nach ihrem Frausein fragen: »Oft trauen sich
Frauen nur, davon zu fliistern, fast so, als wiirde die Tatsache, dariiber zu
sprechen, einen Mangel an Verstindnis dem Dharma gegeniiber zeigen.
Aber wenn wir in die Weisheit der Nichtdualitit erwachen, erwachen
wir dann nicht auch in die ganze Fiille des Menschseins?« Das heifit:
Erwachen wir nicht auch in das Frausein hinein? Diese Frage schien
zunichst in der Leere zu verhallen, doch dann schenkte die Suche ihr
eine Inspiration: »Eines Tages, als ich im Bauch eines United Jet tiber
das Land flog, kamen mir Worte {iber meine weiblichen Vorfahren in
den Sinn, und ich habe sie fiir euch aufgeschrieben und freue mich
darauf, sie mit euch zu erforschen.«

Diese Worte formten sich zu einem weiblichen Liniengebet, einer
Anrufung der »Matriarchinnen«, wie Sensei Egyoku es nannte. Das
Gebet stellt Frauen der Vergangenheit, die in der buddhistischen Lehre
Impulse setzten, aber auch solche, von denen nicht mehr als ein Name
davon zeugt, dass es sie gegeben hat, zum ersten Mal in den Umbkreis
ihrer Schwetsern und Lehrerinnen. Man beginnt, die Fiille an Frauen
und Geschichten zu ahnen, die zweitausendfiinfhundert Jahre Ubung
hervorgebracht haben. Regelmifig rezitieren seitdem die Ubenden des
Zen-Centers Los Angeles dieses weibliche Liniengebet. Ich stelle mir vor,
wie es klingt, wenn die Namen dieser Frauen laut und vollténend zum
ersten Mal in der Geschichte des Buddhismus die grofie Halle mitten

in dieser modernen Millionenstadt anfiillen.



20 EINLEITUNG
Erste Inspiration

Mittlerweile tont dieser neue Klang auch aus deutschen Meditations-
hallen. Im PraxisNetzwerk TaraLibre rezitieren wir mit unserer Lehrerin
Sylvia Wetzel allabendlich in jedem Retreat die Anrufung der »grofien
weisen Frauen«. Im Jahr 2000 hatte mir eine Dharma-Freundin aus
den USA die Anrufung der »Matriarchinnen« mitgebracht. Es war wie
die Erfiillung einer Sehnsucht, die ich noch gar nicht zu formulieren
gewagt hatte. Bislang waren mir {iber unsere Dharma-Ahninnen nur
versprengte Fetzen hier und dort begegnet. Dieses einfache DIN-Ag4-
Blatt war wie der Schliissel zu einem zusammenhingenden Gewebe
weiblicher Gestalten und Einfliisse.

Wer waren all diese Frauen, deren Namen mich von dem Papier
auffordernd anschauten? Welche Informationen mochte es tiber ihr Le-
ben und Uben noch geben? Wie hatten diese Frauen ihren Weg zum
Erwachen gestaltet? Wie hatten sie gesprochen und widersprochen?

Wie eine Forscherin an einem unbekannten Ort in der Wiiste packte
ich meinen Spaten aus, begann zu graben und wurde fiindig. Aus dieser
Neugier, der ich zunichst nur fiir meine eigene Praxis nachging, wuchs
mit der Zeit eine betrichtliche Materialsammlung. Interpretationsan-
sitze und kulturkritische Betrachtungen zu den Fundstiicken entwi-
ckelten sich. Sylvia Wetzel hat mich durch ihren frauenfreundlichen
buddhistischen Ansatz und ihre Thesen dazu ermutigt und mir aufSer-
dem einen Schutzraum geboten. Im Klima ihres Praxismandalas und
angeregt durch ihren Mut, zu fragen und zu forschen, konnten diese
Samenkorner reifen und wurden schliefSlich in Vortrigen im Rahmen

buddhistischer Seminare und Tagungen getestet.

Weibliche Spurensuche ist traditionsﬁbergreifend

Mit diesem Buch méchte ich dazu anregen, Verbindungen zwischen

den Frauen, von denen es erzihlt, zu erkennen. Darum beschreibt es



EINLEITUNG 21

auch ihr gesellschaftliches und religioses Umfeld und ldsst damit eine
Welt lebendiger Symbole und Bedeutung entstehen. Das Buch méchte
zum Schmékern einladen, zum Stébern und zur Freude am Verstehen
in den unterschiedlichen Landschaften und Kulturen der buddhisti-
schen Tradition.

Denn weibliche Spurensuche ist traditionsiibergreifend, sie muss
es sein, schliefSlich sind auch die Beitrige von Frauen in allen Schulen
und Kulturen traditionstibergreifend marginalisiert worden. Jetzt soll
sich der Teppich weiblicher Weisheit wieder ungehindert und farbig
aufrollen diirfen, von den Zeitgenossinnen des Buddha tiber die Frauen
der Mahayana-Sutras, die Zen-Geschichten des Mumonkan bis hin zu
den tantrischen Yoginis (in Band 2).

So erdffnet sich eine neue Perspektive: Wir sehen und wiirdigen, wie
Frauen die Entwicklung des Buddhismus mitgestalteten. In den letzten
Jahren sind dazu eine ganze Reihe interessanter Verdffentlichungen er-
schienen, sie konzentrieren sich aber meist auf einzelne, eingegrenzte
Bereiche, z. B. auf die ersten buddhistischen Nonnen oder auf die Ge-
schichten der Zen-Frauen.

Mir geht es hier darum, Frauen der unterschiedlichen Traditio-
nen und Jahrhunderte miteinander in Beziehung zu setzen und damit
auch die buddhistische Geschichte aus weiblicher Sicht zu beleuchten.
Das Gros der bisherigen Verdffentlichungen ist auflerdem in englischer
Sprache erschienen, und nur wenig davon wird jemals auf Deutsch
zuginglich sein. Es sind in erster Linie wissenschaftliche Arbeiten mit
entsprechender Fragestellung, dem dazugehérigen Jargon und philolo-
gisch hieb- und stichfesten wortlichen Ubersetzungen der iiberlieferten
Texte. Solche Quellentexte sind meist auch sperrig, und darum habe
ich mich fiir eine freie Nacherzahlung entschieden, die die Qualitit der
Texte als gute Geschichten wieder zuginglich macht. Ich habe nach
Identifikationsfiguren fiir tibende Frauen jetzt Ausschau gehalten, nach
weiblichen Vorbildern auf dem Weg zum Erwachen, nach Stoff fiir Le-
gendenbildung also, und so manches Fundstiick wartete nur darauf, in

diesem Sinne angemessen prisentiert zu werden.



22 EINLEITUNG
Drei starkende Einsichten

Die Perspektive einer Geschichte des Buddhismus aus weiblicher Sicht,
die inspirierende Gegenwart der vielen Frauen, iiber die ich erzihlen
konnte, und das Nachdenken tiber eine Abstammungslinie der weibli-
chen Ubungstradition haben drei stirkende Einsichten hervorgebracht:
1. Frauen, die jetzt in der buddhistischen Tradition tiben, kommen
auch als Frauen nicht aus dem Nirgendwo, sie haben Wurzeln.

2. Praktizierende Frauen heute miissen nicht alles neu erfinden, sie
konnen an den Praxisgeschichten weiblicher Ubender tberpriifen,
wie die Lehren auf Frauen wirken.

3. Es ist ein grofles Gliick, wenn Frauen im Dharma von Frauen ler-

nen kénnen.

Frauen, die jetzt in der buddhistischen Tradition iben, kommen

auch als Frauen nicht aus dem Nirgendwo, sie haben Wurzeln.

Wenn wir damit beginnen, in der Geschichte buddhistischer Schulen
weibliche Namen und Geschichten auszugraben, gahnen uns zunichst
nur Liicken an. Da, wo eine Frau und ihre Geschichte sein sollte, ist
Leere. Und wenn hier und da von einer weiblichen Praktizierenden
die Rede ist, dann wurde ihr Name wahrscheinlich nicht tiberliefert.
Andere Frauen, die zum Beispiel berithmte Minner unterrichteten und
deren Namen bekannt sind, werden in den Liniengebeten und heiligen
Geschichten nicht genannt. In einem anderen Fall finden sich vielleicht
ein Name und eine Geschichte, aber nichts ist aus dem weiteren Um-
feld der Frau bekannt — es bleibt im Dunkeln, wer ihre Lehrerinnen
waren, woher sie stammte, ob sie mit anderen Frauen iibte und wer
diese waren. Die Geschichte einer eindrucksvollen Lehrerin oder Prak-
tizierenden steht oft so vereinzelt in der Landschaft, als wire sie ganz
unvermittelt von einem anderen Stern gefallen. Das alles sind bekannte
Schwierigkeiten, die denen begegnen, die sich auf irgendeine Weise mit

der Geschichte von Frauen beschiftigen. Wie kommt man hier weiter?



EINLEITUNG 23

Die feministische Geschichtsforschung setzt mittlerweile darauf, die
Liicken selbst iiber Zusammenhinge Auskunft geben zu lassen. Man
sieht sich die Gestalt der Liicken genauer an und iiberlegt, was sich
daraus schlieflen ldsst. Dass zum Beispiel eine Frau allein in einer aus-
schliefflich minnlichen Landschaft steht, muss nicht zwangsliufig be-
deuten, dass sie ein Einzelfall ist. Viel wahrscheinlicher ist sogar, dass
so eine »Ausnahmefrau« aus einem gréferen Umfeld weiblichen Ubens
und Denkens herausragt. Hinter jeder Frau, die es in die offizielle Ge-
schichtsschreibung schaffte, steht also, so konnen wir annehmen, eine
ganze Gruppe anderer Frauen, deren Namen vergessen wurden. Gehen
wir von so einer Uberlegung aus, 6ffnet sich aus jedem versprengten
Frauennamen der Geschichte ein Fenster in ein Umfeld von Frauen
hinein, das eine Vergangenheit und eine Zukunft hatte. So lisst die
Gestalt der Liicke ein ganzes Gewebe erahnen.

Laut zu denken und auszusprechen, dass praktizierende Frauen
nicht aus dem Nirgendwo kommen, sondern Vorfahrinnen hatten, die
existierten, selbst wenn ihre Namen vergessen oder ausgelassen wurden,
stirkt das Vertrauen von Ubenden jetzt und kann dazu beitragen, Ge-
fihle des Mangels und Nichtgeniigens aufzuldsen.

Praktizierende Frauen heute miissen nicht alles neu erfinden, sie
konnen an den Praxisgeschichten weiblicher Ubender uberpriifen,

wie die Lehren auf Frauen wirken.

Sicherlich kénnen fiir Frauen auch die Lebensgeschichten und Erfah-
rungen minnlicher Praktizierender inspirierend sein. Kann eine Frau
aber einer weiblichen Protagonistin begegnen, die sich auf den Weg
der spirituellen Suche macht, Schwierigkeiten tiberwindet und zuletzt
Befreiung erlangt, muss sie nicht erst vom Geschlecht dieser Haupt-
person abstrahieren. Durch die Geschichten der Frauen kénnen wir
auflerdem mehr dariiber erfahren, wie buddhistische Ubungen und
Lehren in der Vergangenheit auf weibliche Ubende wirkten und wie

sie damit umgingen.



24  EINLEITUNG

Korperlichkeit

Korperlichkeit spielt in der Umsetzung der Lehren bei weiblichen Uben-
den eine ganz andere Rolle als bei minnlichen. Das ist schon bei den
Zeitgenossinnen des Buddha zu erkennen. Wihrend ihre minnlichen
Kollegen die Verginglichkeit gerne in einem Gegeniiber und hier vor-
zugsweise im anderen Geschlecht betrachten, bezichen die Frauen die
Lehren tiber Verginglichkeit direkt auf ihre eigenen Kérper. Dieses un-
mittelbare Einbeziehen der eigenen Kérperlichkeit fordert existenzielle
Einsichten, die in den Texten der betreffenden Frauen dann durchaus
selbstironisch klingen kénnen. In spiteren Epochen des Buddhismus
nutzen Frauen Sinnlichkeit als Weg zum Erwachen fiir sich und andere.
In ihrer Kérperlichkeit wirken sie nihrend, heilend oder auch so be-
térend, dass man nicht anders kann, als ihnen einfach zum Erwachen

zu folgen.

Vorbilder im eigenen Geschlecht

Weibliche Ubende suchen sich Vorbilder im eigenen Geschlecht. Sie
nehmen also andere Frauen in ihrem Umfeld wahr, von denen sie ler-
nen kénnen und denen sie vertrauen. Schon in den Liedern der ersten
Frauen, die erwachten, ist oft voller Freude von einer anderen Frau
die Rede, die geholfen hat, den entscheidenden Schritt zu tun. Thre
minnlichen Zeitgenossen beziehen sich dagegen fast ausschliefilich
auf den Buddha als Vorbild. Im Mahayana dringen dann starke Ge-
stalten wie die K6nigin Shrimala (S. 158) oder Miao-shan (S. 237),
die spiter zur Bodhisattva Kuan-yin wurde, in den Vordergrund. Thr
Erscheinen und die Art und Weise, wie diese eigenwilligen Frauen in
den Texten prisentiert werden, zeigt, dass es ein Umfeld von Frauen
gegeben haben muss, das nach solchen weiblichen Vorbildern Aus-

schau hielt.

Unsichtbarkeit
Wo Frauen in buddhistischen Lindern wenig geachtet wurden, machten

sich weibliche Ubende das zunutze. Da sie selbst und ihre Aktivititen



EINLEITUNG 25

sowieso meistens nicht beachtet wurden, konnten sich Frauen gesell-
schaftlich »unsichtbar« machen und in diesem Freiraum ihrer Ubung
nachgehen. Besonders einfach war das fiir alte Frauen und Frauen aus
sozialen Randgruppen. Hatten sie spiter Verwirklichung erreicht, konn-
ten sie sich, wenn sie wollten, auch wieder »sichtbar« machen, wie es
zum Beispiel in der Geschichte von Shunyatadevi, der Reiskuchenver-

kiuferin in diesem Buch erzihlt wird.

Frauen haben es schwer und auch wieder nicht
In den Geschichten der Frauen kristallisiert sich folgendes Muster
heraus: Weiblichen Ubenden begegnen Widrigkeiten viel friiher auf
dem Weg als ihren minnlichen Kollegen, meist noch bevor sie iiber-
haupt einen Lehrer oder eine Lehrerin gefunden haben. Und die
Schwierigkeiten kommen meistens von auflen. Die Gesellschaft, ihre
soziale Situation oder Menschen, die iiber sie Macht haben, versuchen
die Frauen daran zu hindern, sich iiberhaupt der spirituellen Ubung
zuzuwenden. Sie sollen heiraten, das Haus fithren und sich ansonsten
an die geltenden Normen halten. Die schwersten Auseinandersetzun-
gen handeln davon, der Fremdbestimmtheit zu entkommen. Haben
Frauen aber diesen Konflikt fiir sich entschieden, mit dem Dharma
Kontakt hergestellt und »angebissen«, kann ihr Erwachen erstaunlich
schnell und miihelos sein. Das tiefe Vertrauen in den Lehrer oder die
Lehrerin — sie ist als spirituelle Bezugsperson leider nur selten iiber-
liefert — kénnen Frauen allem Anschein nach leichter aufbauen. Oft
geniigt ein kurzer Kontakt. »Frauen sind gegeniiber Mdnnern im
Vorteil« — zu dieser Uberzeugung gelangte auch die indische Medita-
tionsmeisterin des 20. Jahrhunderts Dipa Ma. »Ihr Geist ist viel feiner
und beweglicher ... fiir Minner ist das vielleicht schwer zu verstehen,
weil sie Minner sind. Aber der Buddha war ein Mann, und Jesus
war auch ein Mann, also gibt es auch fiir die Minner ein bisschen
Hoffnung.<

Viele Geschichten stellen weise und verwirklichte Frauen so dar, als

seien sie immer schon auf diese Weise in der Welt gewesen, ohne ihre






Die Frauen der
ersten Stunde



49

Wie die Frauen des fruhen Buddhismus

lebten und ubten

»... da fand ich eine Frau, der ich vertraute.«

VAIDEHI, ZEITGENOSSIN DES BUDDHA

Die Therigatha und die Frauen, die Befreiung erlangten

Frauen waren von Anfang an dabei, schon in den ersten Augenblicken
der buddhistischen Bewegung, als der Buddha unter dem Bodhi-Baum
erwachte. Sie hatten dieses Ereignis mit vorbereitet und es méglich ge-
macht. Sie prigten als seine ersten Schiilerinnen die Geschichte und
die Lehren des Buddhismus. Die Frauen, von denen in diesem Kapitel
die Rede ist, iibten allesamt zu Lebzeiten des Buddha, erwachten und
begleiteten ihn. Ihre Lieder und die Geschichten ihrer inneren und
dufleren Befreiung sind in einer fiir die buddhistische Welt einmaligen
Textsammlung bis zum heutigen Tag tiberliefert: in den Therigatha,
den Versen der Frauen, die in Weisheit alt wurden. Diese weibliche
Weisheit gehort also zum Fundament buddhistischer Sichtweise. Die
Sammlung umfasst dreiundsiebzig Gedichte oder Lieder von Frauen, die
ihren Weg zur Befreiung beschreiben.'® Das Wort Gatha bedeutet »Vers«
oder »Lied«. Der Pali-Begriff 7heri, »die Altenc, steht fiir die »Frauen,
die in Weisheit alt wurden«. Man konnte auch sagen, Frauen, denen
nachkommende Generationen fiir ihre Weisheit Respekt erweisen und
von denen sie lernen kénnen. Diese Texte von Frauen gehoren zu den
allerersten Zeugnissen buddhistischen Lebens.” Die Autorinnen der
Therigatha, die Theris, lebten am Ursprung der buddhistischen Lehre,
und mit ihren Versen sind Frauen als Mitbegriinderinnen des buddhis-

tischen Lebens dokumentiert. Durch ihre Verse haben wir Zugang zu



50 DIE FRAUEN DER ERSTEN STUNDE

ihren spirituellen Errungenschaften und den Lebenswegen, die sie dahin
fithrten. Es sind Frauen, die den Buddha personlich kannten und in
seiner Gegenwart und zu seiner Lebenszeit Befreiung erlangten. Einige
sind sogar mit ihm verwandt: seine Zichmutter Mahaprajapati, seine
Cousine Sundari-Nanda und seine Ehefrau Yasodhara. Auch andere
Frauen aus dem Haushalt des Siddhartha Gautama, seine Nebenfrauen
und die seines Vaters sind Ubende der ersten Stunde. Uber fiinfhun-
dert Frauen aus der Sippe der Shakya treten allein mit Mahaprajapati,
die als erste Frau vom Buddha ordiniert wird, in den neu gegriindeten
Nonnenorden ein.

Einige von ihnen wird der Buddha spiter als spirituell gleichwertig
bezeichnen, wie zum Beispiel die Lehrerin Dhammadinna. Aus den
Texten der Therigatha strédmt eine Fiille von Informationen tiber das
Leben dieser Frauen, die das Gesicht des Buddhismus von Anfang an
mitprigten. Ihre Lebensgeschichten, die Hindernisse, mit denen sie zu
kimpfen hatten, ihre Freuden und ihr Erwachen sind heute, 2500 Jahre
spiter, immer noch lebendig. Dreiundsiebzig Geschichten sind erhal-
ten, aber sicherlich gab es weit mehr Frauen, die zu dieser Zeit iibten,
erwachten und ihre Lieder sangen. Die Verse, die wir heute kennen,
wanderten zunichst 600 Jahre lang in miindlicher Uberlieferung von
Mund zu Ohr. Erst im 1. Jahrhundert nach Chr. wurde iiberhaupt damit
begonnen, buddhistische Texte aufzuschreiben. In den Hunderten von
Jahren dazwischen sangen die Ubenden die Verse und Lieder, lernten
sie auswendig und gaben sie auf diese Weise sorgfiltig an die nachfol-
gende Generation weiter.

Um ein Lied ohne Textvorlage auswendig zu lernen, muss man es
viele Male héren und mitsingen. So kann es sich tief in das Gedicht-
nis eingraben. Dennoch sind vermutlich viele Verse verloren gegangen.
Nicht alle Lieder wurden gleich oft gesungen, Teile wurden vergessen
oder eine bestimmte Uberlieferungslinie verkiimmerte. Die Verse, die
dann aufgeschrieben wurden und bis heute erhalten geblieben sind,
gehoren sicherlich zu denjenigen, die Ubende vieler Generationen fiir

besonders wichtig und bedeutsam hielten; sei es, weil sie eine wichtige



WIE DIE FRAUEN DES FRUHEN BUDDHISMUS LEBTEN UND UBTEN 51

Belehrung enthalten, sei es, weil sie an eine ganz bestimmte Frau, eine
Lehrerin und ein Vorbild erinnern oder weil die Geschichte der jewei-
ligen Frau fiir andere eine besondere Inspiration darstellte, schwierige
Situationen in ihrem Leben zu meistern.

Wie in miindlichen Uberlieferungstraditionen iiblich, folgen die
Verse in der Originalsprache einem bestimmten Rhythmus und einem
Versmaf3, damit man sie sich besser merken kann. In der Ubersetzung
ist es schwierig, diesen Aspekt wiederzugeben, aber manchmal wird
sogar in der deutschen Sprache ein Rhythmus daraus.

In diesem Kapitel erzihle ich Geschichten der Frauen der Theri-
gatha und stelle einige ihrer Lieder vor. Natiirlich musste ich dabei eine
Auswahl treffen. Der Anfang war leicht. Hier muss Mahaprajapati ste-
hen, die Ziehmutter des Buddha, die durch ihre Entschlossenheit den
Frauen einen Platz in der neuen Bewegung verschaffte. Dann wurde
es schon schwieriger — es gibt so viele schone Geschichten. Weil aber
nicht alle Frauen in diesem Buch Platz haben konnten, habe ich einer-
seits Frauen ausgewihlt, die mir besonders gut gefallen, und solche,
die jeweils eine ganze Gruppe der Frauen der Therigatha reprisentieren
konnen. Es treten auch zwei Frauen auf, deren Geschichten nicht in
den Therigatha aufgeschrieben sind, ohne die das Erwachen des Bud-
dha aber nicht hitte stattfinden konnen: Maya, die leibliche Mutter des
spiteren Buddha, und Sujata, die ihm zu essen gab, bevor er sich unter

den Bodhi-Baum setzte, um zu erwachen.

Alle Wesen konnen erwachen, auch Frauen?

Nach seinem Erwachen unter dem Bodhi-Baum hielt es der Buddha
anfangs fiir unmoglich, das, was er erkannt hatte, an andere weiterzu-
geben. Es schien gleichzeitig zu einfach und zu tiefgriindig zu sein. Aus
Mitgefiihl fiir alle Wesen entschied er sich, es dennoch zu versuchen,
und begegnete seinen ersten Schiilern. Damit setzte er etwa 2500 Jahre

vor unserer Zeit das Rad der Lehre in Bewegung. Dieses »erste Drehen



52 DIE FRAUEN DER ERSTEN STUNDE

des Rads« umfasst das, was der Buddha innerhalb seiner fiinfzigjahrigen
Lehrtitigkeit an Schiilerinnen und Schiiler weitergab. Diese Lehren
werden unter den Begriffen »Hinayana« oder auch »Theravadac, die
Lehre der »Alten«, zusammengefasst.?

Der frithe Buddhismus setzte der herrschenden Gesellschaftsord-
nung eine Vision entgegen, in der sich Menschen als gleichwertig be-
gegnen konnen; in ihrem Streben nach Erwachen sind alle gleich. Ein
ihnlicher Ansatz findet sich auch im Urchristentum und im frithen
Islam. Auf dem Weg zum Erwachen werden alle Standesunterschiede
aufgehoben. Alle weltlichen Orientierungen werden zuriickgelassen und
damit auch alle gewohnten Ansichten tiber sich und andere. Das gilt
fiir Menschen, die ein Leben als Ordinierte wihlen, ebenso wie fiir alle
anderen. Ob Konig, Mérder, Hetire oder Asketin, alle behandelte der
Buddha gleich, mit gleichem Respekt und mit gleichem Klarblick. Der
buddhistischen Auffassung nach kénnen alle fithlenden Wesen erwa-
chen, unabhingig von ihrer Rasse, ihrem Status und auch unabhingig
von ihrem Geschlecht — ein provokanter Ansatz in einer Gesellschaft
wie der indischen, deren Fundamente auf dem Kastensystem und der
patriarchalen Bevormundung der Frau ruhten. Fiir die Frauen war es
eine Chance, Wege zu finden, der Sehnsucht nach einem spirituellen
Leben nachzugehen. Der Brahmanismus, Vorldufer des Hinduismus,
der Religion Indiens, aus der der Buddhismus hervorging, bot Frauen
kaum Moglichkeiten, ein religiéses Leben auflerhalb der Familie zu
fihren oder eine religiése Ausbildung zu erhalten. Das sollte sich mit
dem Buddhismus — nach ein paar Startschwierigkeiten — indern. Nach
anfinglichem Widerstand gelang es einer Gruppe von fiinthundert
Frauen unter der Fithrung von Mahaprajapati, einen Nonnenorden in
der buddhistischen Bewegung zu etablieren. Somit hatten sie auch ein
Recht auf Ausbildung und Betreuung gewonnen und eine Lebensvision
auflerhalb der Familie geschaffen.

Auflerdem hatte der Buddha in der Auseinandersetzung um die
Griindung dieses Nonnenordens deutlich und unumstéflich erklire,

Frauen seien in der Lage, vollstindig zu erwachen. Sich mit so einer



WIE DIE FRAUEN DES FRUHEN BUDDHISMUS LEBTEN UND UBTEN 53

Perspektive auf den buddhistischen Weg machen zu konnen eroffnete
allen Frauen ganz neue Moglichkeiten. Dennoch war es keineswegs so,
dass es in dieser Phase nur als Ordinierte méoglich gewesen wire, den
Weg zu gehen oder zu erwachen. Von einer ganzen Reihe von Frauen
wird berichtet, dass sie erwachten, bevor sie tiberhaupt in den Orden
eintraten. Gleichwertig zum Ordensleben iibten Minner und Frauen
auflerdem von Anfang an als Waldasketinnen und -asketen, selbst dann,
wenn sie vom Buddha vorher in den Orden aufgenommen worden
waren.? Dies war ja die traditionelle Form des Asketentums, und auch
der Buddha ist, als er erwachte, kein Monch gewesen. Der »Wald« ist
dabei sowohl wortlich wie auch symbolisch zu verstehen. Er bedeutet
zunichst, dass die Ubenden abseits der Zivilisation in der Einsamkeit
lebten. Im Weiteren steht er aber auch dafiir, dass dies ein geistiger
Ort sein kann, ein Ort, an dem die Werte der buddhistischen Lehre
gelten und nicht Werte, die ein Festhalten an Samsara fordern. Die
Theri Dantika war so eine »Wald-Yogini«. Sie erlebte tiefe Einsicht und
wusste genau, was sie zu tun hatte: »Ich ging in den Wald und richtete

mein Herz aus.«*

Weibliche Ubende vor dem Buddha

Als der Buddha auf die viermaligen Bitten Mahaprajapatis hin einen
Nonnenorden zulief3, war das allerdings nicht die erste Gelegenheit fiir
indische Frauen, ihr Leben ganz einem spirituellen Weg zu widmen.?®

In vorbuddhistischer Zeit gibt es bereits vereinzelt Hinweise auf
Frauen, die spirituelles Ansehen genossen. Es werden Rishikas, Sehe-
rinnen und Brahmavadinis, weise Frauen erwihnt. »Die Hinweise sind
rar, und diese Frauen kommen einem wie Meteore vor. Sie tauchen
plotzlich aus dem Nirgendwo auf und verschwinden wieder, ohne eine
Spur zu hinterlassen. Aber Frauen werden ja nicht in einem Vakuum
Seherinnen, spirituelle Lehrerinnen oder Weise genannt, sondern in

einem Kontext, der unterstiitzt, was sie leisten«?, heifst es bei Susan



54 DIE FRAUEN DER ERSTEN STUNDE

Murcott. Ich denke, sie hat recht: Wenn auch nur einzelne Hinweise
erhalten sind, so kann man doch davon ausgehen, dass es eine ganze
Tradition weiser Frauen gab, obwohl ihre Namen und die Details der
Tradition verdeckt oder verschwunden sind. Wir stehen vor dem Ge-
webe weiblicher Geschichte, und auf den ersten Blick scheint es nur aus
Liicken zu bestehen. Aus dem richtigen Blickwinkel betrachtet, fiillen
sich die Liicken jedoch mit Farben und Mustern.

Die arischen Einwanderer, die ungefdhr um 1500 v. Chr. nach Indien
eindrangen, errichteten eine patriarchale Gesellschaft und ein minnliches
Pantheon tiber der urspriinglich matrifokalen Gesellschaft im Industal.
Wihrend dieser Umbruchphase war das kulturelle Klima fiir Frauen
noch giinstig. Middchen wurden genauso wie Jungen in der Pubertit
initiiert und konnten danach die heiligen Texte, die Veden, studieren.
Als verheiratete Frauen teilten sie die vedischen Rituale mit ihren Min-
nern. Sogar unverheiratete Frauen konnten Opferrituale vollziechen. All
das natiirlich nur, wenn es sich um Frauen der hochsten Kaste handelte.

Einige dieser Frauen waren Dichterinnen, Gelehrte oder Lehrerinnen
und verfassten Hymnen des Rig Veda, der éltesten religiésen Schriften
Indiens. Wir kennen die Namen von Apala, Vishvavara und Gosha. Aus
den Texten der Veden wissen wir von Gargi und Maitreyi, die im 9. vor-
christlichen Jahrhundert lebten. In ihnen begegnen wir zwei Frauen, die
ihren Wissensdurst nicht zihmen wollten. Gargi, so wird erzihlt, war
dem groflen Weisen Yajiavalkya ebenbiirtig. Wahrscheinlich hatten die
beiden im selben Ashram studiert. In einer Versammlung stellt sie ihm
so viele bohrende Fragen, dass er zuletzt bittet: »Gargi, frag mich nicht
mehr, du fragst das, wonach man nicht fragen soll.« Gargi gab vorerst
nach, kam aber spiter wieder und forderte Yajfavalkya erneut heraus: »O
Yajfiavalkya, so wie ein Sohn eines Kriegers von Kasti oder Videha seinen
Bogen spannt, zweti spitze Pfeile ansetzt und in die Schlacht zieht, so habe
ich mich erhoben, um dich mit den zwei besten Fragen anzugreifen.«®
Sie wollte eben genau nach dem fragen, wonach man nicht fragen soll!

Maitreyi war Yajnavalkyas Frau. Als er ihr mitteilte, er habe be-

schlossen, von nun an als Wanderasket durchs Leben zu gehen, fragte



WIE DIE FRAUEN DES FRUHEN BUDDHISMUS LEBTEN UND UBTEN 55

sie ihn: »Was weifSt du iiber das, was jenseits des Todes ist?« Und Yaj-
fiavalkya gab alles an seine Frau Maitreyi weiter, was er dariiber wusste.

In der Zeit zwischen 1000 und 500 v. Chr., also in den Jahrhunder-
ten vor der Geburt des Buddha, verschlechterte sich die Situation fiir
die Frauen. Die drawidische Urbevélkerung war in die unterste der vier
Hauptkasten? bzw. Gesellschaftsgruppen, die Shudras, gedringt wor-
den und verrichtete als Bedienstete in den arischen Haushalten jetzt die
Arbeit, die zuvor Frauensache gewesen war. Das bedeutete Statusverlust
sowohl fiir die Arbeitsbereiche, die traditionell bisher von Frauen ver-
richtet wurden, wie auch fiir die Frauen selbst, die mit diesen Arbeiten
auch ihre Kompetenzbereiche verloren: Einerseits verschlechterte sich
das Anschen dieser Tdtigkeiten, weil es jetzt »nur« Dienertitigkeiten
waren, die frither der Hausfrau zustanden, andererseits verloren Frauen
Bereiche, in denen sie bestimmen und gestalten konnten, das heifSt
auch sichtbar dazu beitragen konnten, dass es der Familie gut ging. Die
drawidische Kultur, die matrifokal ausgerichtet war und in der Frauen
eine starke Verehrung genossen, wurde immer weiter in den Untergrund
gedringt. Es herrschte Apartheid der Bevolkerungsgruppen. Mischehen
zwischen der drawidischen und der arischen Bevélkerung waren verbo-
ten. Diese Ghettoisierung unterstiitzte aber andererseits den Erhalt der
matrifokalen Inhalte tiber die folgenden Jahrhunderte hinweg. Spiter

wurden sie in den tantrischen Stromungen Indiens wieder lebendig.

Die Jains

Die Ausgrenzung von Frauen und den unteren Kasten im Brahmanen-
tum bereitete den Boden dafiir, dass sich nichtbrahmanische Sekten
bildeten, unter ihnen die Jains und spiter die Sangha des Buddha. Der
Buddha kannte die Jain-Sekte gut. Er hatte jahrelang selbst als Wander-
asket unter ihnen gelebt. Beide Gruppen, die Jains und die Buddhisten,
vertraten offensiv ein Menschenbild, das allen unabhingig von Kaste
und Geschlecht die gleiche Wiirde zusprach. Menschen aller gesellschaft-

lichen Schichten sollten gleichberechtigt zusammenleben — Kaufleute,



56 DIE FRAUEN DER ERSTEN STUNDE

Brahmanen, Kurtisanen neben Witwen und Fiirstenséhnen. Auf der
Suche nach der Befreiung galten keine weltlichen Kategorien und Rollen-
bilder. Frauen konnten in der Gruppe der Jains (fast) alle Funktionen ein-
nehmen und ihre Fihigkeit zu erwachen wurde nicht in Frage gestellt.?”

Das indische Trainingssystem fiir Yogis und Yoginis funktionierte
noch bis in die Neuzeit nach demselben althergebrachten Muster: Lehrer
und Lehrerinnen der Jains oder auch anderer Gruppierungen scharten
fir Belehrungen Schiiler und Schiilerinnen um sich, die dann spiter
allein oder in kleinen Gruppen weitertrainierten.

Die Anfinge der Jain-Sekte liegen schon etwa zweihundert Jahre
vor dem Erscheinen des Buddha Gautama. Frauen stromten in Scharen
zu den Jains, denn einer ihrer Meister, Parsavantha, hatte ausdriicklich
bestitigt, dass Frauen fihig sind, das hdchste Ziel der Vervollkomm-
nung zu erreichen.?®

Eine Aussage, die der Buddha zunichst ebenfalls unterstrich, an der
die buddhistische Doktrin in den darauffolgenden Jahrhunderten aber
immer wieder ins Stottern kam. In der Sekte der Jains konnten Frauen
Sadvis, also Wanderasketinnen, sowie Lehrerinnen und Predigerinnen
sein. Als Praktizierende der Jain-Sekte traten sie in der Offentlichkeit
uneingeschrinkt auf.??

In diesem Zusammenhang macht es wirklich stutzig, dass es der auf-
keimenden buddhistischen Bewegung so schwerfiel, den Frauen einen
Platz in ihrer Ordensgemeinschaft zu geben. Oder wollten sich die
Minner um den Buddha, zumindest im Nachhinein, dezidiert von der

Jain-Sekte abgrenzen?3°

Frauen in der fruhen buddhistischen Bewegung

Welche Bedingungen fanden Frauen zu Lebzeiten des Buddha vor, wenn
sie sich fiir seinen Weg entschieden?
Das Leben in einem Frauenkérper galt als schwierige Bedingung,.

Zwar hatte der Buddha ohne Zweifel bestitigt, dass Frauen Arhatschaft



WIE DIE FRAUEN DES FRUHEN BUDDHISMUS LEBTEN UND UBTEN 57

erreichen konnen, was sie in der Folge dann auch in Scharen taten.
Trotzdem sind ihnen durch ihren weiblichen Korper bestimmte Schritte
auf der »Karriereleiter« eines Erwachten versagt: Es herrscht die Ansicht
vor, dass sie nicht Lehrbuddha eines Zeitalters werden kénnen. Dessen
Kérper wird explizit als ein minnlicher beschrieben.®

Allgemein herrscht in der Friihzeit des Buddhismus die Auffassung
vor, die auch noch bis in die heutige Zeit quer durch alle Schulen ver-
treten wird, dass Frauen durch das Leben, das ihnen ihr Geschlecht
auferlegt, eine sehr viel schwierigere Ausgangsposition auf dem Weg
zum Erwachen haben. Sie sind an ihre Kinder, die Familie und in der
patriarchalen Gesellschaft an den Schutz und die Bevormundung durch
Minner gebunden. Es ist fiir sie dadurch viel schwieriger, sich von so-
zialen Zwingen zu befreien, sich vom weltlichen Leben abzuwenden
und sich ganz dem Weg zum Erwachen zu widmen. Erst mit dem
Mahayana gewinnt die Uberzeugung an Gewicht, dass das alltigliche
Leben ein Teil des Weges ist und viele gute Moglichkeiten zum Uben
und Erwachen bietet. Die tantrischen Lehren werden diesen Weg dann
noch ausdriicklicher formulieren.

Die indische Gesellschaft sagte Frauen auflerdem nach, emotional
instabil zu sein. Auch das wiirde den Weg zum Erwachen erschweren.
Es ist ein Vorwurf gegeniiber Frauen, den wir ebenso aus der westlichen
Welt kennen. Emotionale Unausgeglichenheit kann man wohl jeder un-
terdriickten Gruppe nachsagen, die nicht schon in Apathie verfallen ist.

Es ist wahr, in den Lebensgeschichten der Theris spiegeln sich oft
herzzerreiflende Lebensdramen mit allen dazugehérenden Gefiihlen:
Gliicksrausch, Heulen und Zihneklappern. Haben die Frauen aber erst
einmal an der Angel des Dharma angebissen, kann von Instabilitit keine
Rede mehr sein.

Welche Ubungen und Lehren erwarteten die suchenden Frauen, die
sich der buddhistischen Bewegung anschlossen? In den Meditationen
und Kontemplationen des frithen Buddhismus steht das achtsame Be-
trachten der Verginglichkeit, des Leidens und des Nicht-Ich im Mittel-
punkt. Auch die Einhaltung der Shilas, der ethischen Regeln, ist eine



58 DIE FRAUEN DER ERSTEN STUNDE

zentrale Lehre. Es ist ein Ubungsweg der Weltabkehr. Ein betont einfa-
ches, asketisches Leben reduziert die Erfahrungen der Sinneswelt so weit
wie méglich, um Ablenkungen aus der Ubung herauszuhalten und den
Geist nicht aufzuwiihlen. Das Ziel des Weges ist, frei von den geistigen
Giften, Gier, Hass und Unwissenheit, zu werden. Wer diese Freiheit er-
langt hat, wird als ein oder eine »Arhat« bezeichnet®?, jemand, fiir den
oder die das Leiden beendet ist. Die Texte des Pali-Kanons bezeichnen
das Erreichen der Freiheit oft als »Aufthoren der Begierden«. Diese er-
niichternde Aussage driicken die Frauen in den Befreiungsliedern der
Therigatha in poetischen Bildern aus: Die Lampe erlischt, das grofle
Dunkel ist zerrissen, das ist mein letzter Korper, das Feuer ist erstickt,

der Pfeil ist herausgezogen, oder die Biirde ist abgelegt.

Das Ideal der Weltabkehr

Die Ubungen des frithen Buddhismus behandeln das Leben in der Welt
als Hindernis auf dem Weg zum Erwachen. Dieses Hindernis wird oft
als Schlingen dargestellt, die — von Frauen, Sexualitit und Familienleben
ausgehend — den Mann, der all das hinter sich lassen will, festhalten
und fesseln. Das Beste ist, einen klaren Schnitt zu machen. Siddhartha
Gautama lief§ seine Familie und damit auch sein fritheres bequemes
Prinzenleben im Palast in einer Nacht hinter sich, um sich ganz seiner
spirituellen Suche zu widmen, und kreierte damit ein Ideal fiir den frii-
hen Buddhismus. Der Aufbruch in die »Hauslosigkeit« galt fiir einen
wahrhaft Suchenden als einer der wichtigsten Schritte in das spirituelle
Leben hinein. Das ist fiir alle monastischen Traditionen immer noch so.
Man lisst damit alle Bindungen und Verpflichtungen hinter sich, die
vom Ubungsweg ablenken kénnten. Andererseits muss man sich auch
von allen Annehmlichkeiten und Sicherheiten trennen.

Die Lehren waren ja in erster Linie an den Adressaten »Mann und
Ménch« gerichtet, und um diesem zu helfen, die Entscheidung wirklich
zu vollziehen, heben die Texte den triigerisch gefihrlichen Charakter der

Bezichungen zu Frauen besonders hervor. Sie stehen symbolhaft fiir die



