
Gregor Hannappel
Wirkung zeigen – Anschauung des Diachronen

02419_Hannappel_Wirkung.indd   102419_Hannappel_Wirkung.indd   1 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Theologie im Dialog
herausgegeben von George Augustin und Bischof Klaus Krämer
unter Mitwirkung des
Kardinal Walter Kasper Instituts 
für Theologie, Ökumene und Spiritualität
an der Vinzenz Pallotti University Vallendar

Band 32

02419_Hannappel_Wirkung.indd   202419_Hannappel_Wirkung.indd   2 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Gregor Hannappel

Wirkung zeigen – 
Anschauung des 
Diachronen
Zum Verhältnis von Bild und Text am Beispiel 
der frühchristlichen Danielikonographie

02419_Hannappel_Wirkung.indd   302419_Hannappel_Wirkung.indd   3 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2025
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: dtp studio eckart | Jörg Eckart, Frankfurt am Main
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02419-1
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83562-9

meiner Familie

02419_Hannappel_Wirkung.indd   402419_Hannappel_Wirkung.indd   4 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Vorwort

Dass Sprache die Wahrnehmung und Verarbeitung von Wirklichkeit 
und damit ihre Gestalt maßgeblich prägt, ist unbestritten. Dies gilt 
nicht nur für die verbale, sondern auch -und erst recht- für die bildli-
che, die ikonische Sprache. Die aktuelle Diskussion um den Einsatz 
von KI bei der Herstellung und Verbreitung von Bildern kann hierfür 
nur als ein spätes Indiz gelten. Bilder behaupten Wirklichkeit. Sie tun 
dies -ebenso wie auch die verbale Kommunikation- unter Rückgriff 
auf vorausliegende, tradierte Gestaltungen.

Von dieser Gegebenheit sind Glaube und Theologie im Kern betrof-
fen.

Die vorliegende Arbeit versucht, die Art des kommunikativen 
Rückgriffs auf Tradition genauer zu bestimmen und folgt dabei 
einem theologischen Interesse, das bestrebt ist, die Entfaltung von 
Glaube und Tradition zu verstehen und zu vitalisieren.

Sie versucht einen fundamentaltheologisch motivierten doppelten 
Blick: Die Analyse eines exemplarischen Bildthemas der Kirchenge-
schichte wird heutigen kunst- und kommunikationskritischen Posi-
tionen gegenübergestellt.

Dabei galt es im ersten Schritt, eine identifizierbare Gruppe von 
verbalen wie ikonographischen Traditionsbestandteilen zu finden, die 
in Bild und Text in ausreichendem Umfang als Quellenmaterial zur 
Verfügung stehen.

Die notwendig zu begrenzende zeitliche Epoche sollte zudem 
durch eine hohe Dynamik und Traditionsproduktivität gekennzeich-
net sein wie auch durch das Ringen mit der scheinbar widersprüch-
lichen Herausforderung, zwischen „Eigenem“ und „Fremdem“ eine 
neue Sprach- und Wirklichkeitsgestalt zu entwickeln. Als Referenz-
epoche gewählt wurde die äußerst traditionsproduktive „Achsenzeit“ 
des frühen Christentums. Am Beispiel eines der bedeutendsten Bild-
themen dieser Zeit, dem Danielbild, werden an umfangreichem Bild-
material Schwerpunkte ikonischer Stabilität und Varianz untersucht. 
Die ikonographischen Befunde werden der zeitgenössischen Text-
überlieferung -sowohl zum Danielthema, als auch zur ikonischen 

02419_Hannappel_Wirkung.indd   502419_Hannappel_Wirkung.indd   5 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



6	﻿

Kommunikation insgesamt- zugeordnet. Die so skizzierte kommu-
nikative „Bildwelt“ des Danielthemas liefert schließlich die Grundla-
ge für eine epochenübergreifende Konfrontation mit heutigen tradi-
tions- und kunstgeschichtlichen sowie sprachkritischen Positionen, 
bei denen besonderes Gewicht auf den Analysen des Traditionsfor-
schers Jan Assmann und des Baseler Kunst- und Sprachtheoretikers 
Gottfried Boehm liegt.

Deutlich wird, dass eine „Ästhetik des Gedächtnisses“ schon früh 
wirkungsvoll zur Entwicklung und Vermittlung einer offenbarungs-
geschichtlichen Perspektive genutzt wurde und ihre „diachrone Sinn-
produktivität“ (G.Boehm) weiterhin als Potential bereitsteht.

Für die Beteiligung am Zustandekommen der vorliegenden Publika-
tion gilt es, vielfachen Dank abzustatten.

Herzlich danke ich Prof. Dr. Günter Riße für die intensive, beständi-
ge und vertrauensvolle Anregung und Begleitung während der Ent-
stehung der Untersuchung, die im Sommer 2024 als Dissertation an 
der Vinzenz Pallotti University angenommen wurde und für die er 
auch das Erstgutachten erstellt hat.

An dieser Stelle gilt mein Dank auch Prof. Dr. Carsten Barwasser 
OP als Verfasser des Zweitgutachtens.

Zu Dank verpflichtet bin ich zudem meinem früheren akademi-
schen Lehrer Prof. Dr. Ernst Dassmann, durch den ich die Spur der 
Bedeutung von Kirchengeschichte und Kunst für die Theologie und 
ihre Vermittlung entdecken und verfolgen lernte.

Für die Aufnahme der Untersuchung in die Reihe „Theologie im 
Dialog“ gebührt mein Dank den Herausgebern Prof. P. Dr. G. Augus-
tin und Prof. Dr. Klaus Krämer.

Familie und Freunde leisteten engagierte und wertvolle Hilfe 
durch Korrektur und technische Ratschläge bei der Erstellung des 
Manuskriptes. Hier danke ich von Herzen für Geduld, Humor und 
Nachsicht.

Gedankt sei zudem dem Stiftungszentrum des Erzbistums Köln 
für die großzügige Gewährung eines Druckkostenzuschusses.

Herrn Dr. Stephan Weber vom Verlag Herder gilt mein Dank für 
die sorgfältige verlegerische Begleitung.

Gregor Hannappel

02419_Hannappel_Wirkung.indd   602419_Hannappel_Wirkung.indd   6 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Inhalt

Vorwort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 5

1.	 Bild und Text als religionsgeschichtliches und theologisches 
Thema. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 13
1.1	 Das Zusammenspiel von Ausdruck und Tradition als 

Bestandteil der Rechenschaftsfähigkeit von Religion 
und Glaube. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 13

1.2	 Diachronie, Kunst, und die Wirksamkeit des 
Unbedingten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 17
1.2.1	 Bilderflut und Gedächtnisverlust. . . . . . . . . . . . .              	 23
1.2.2	 Verschiedene „Traditionsbrüche“ und die 

„Nützlichkeit der Bilder“ im Zusammenspiel 
von Rationalität, Geschichte und Offenbarung. .   	 28
1.2.2.1	 Die aktuelle Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 28
1.2.2.2	 Ein historischer Rückblick. . . . . . . . . . . .             	 30

1.3	 Vorgehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 39
1.3.1	 Die diachrone Perspektive. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 40
1.3.2	 Das frühe Christentum als Referenzepoche. . . .     	 40
1.3.3	 Daniel in der Löwengrube als Referenzmotiv – 

Glaubenskommunikation im öffentlichen und 
innerkirchlichen Raum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 41

2.	 Das Bild des „Daniel in der Löwengrube“ – formale Stabilität 
und Varianz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 49
2.1	 Ikonographische Quellen des Danielbildes und 

ikonologische Konsequenzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 49
2.1.1	 Der formale bzw. motivgeschichtliche Ansatz: 

„Tierbezwinger mit antithetischen Tieren“: 
Formstabilität. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 49
2.1.1.1	 Ikonologische Dimensionen der 

formalen bzw. motivgeschichtlichen 
Betrachtung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 53

02419_Hannappel_Wirkung.indd   702419_Hannappel_Wirkung.indd   7 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



8	 Inhalt

2.1.1.2	 Einordnung der motiv- bzw. 
religionsgeschichtlichen Betrachtung. . .    	 55

2.1.2	 Gestaltveränderungen des „Tierbezwingers“: 
Varianz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 57
2.1.2.1	 Arenaszenen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 57
2.1.2.2	 Ästhetische Dissonanz: De-Victimisierung 

und innerbildliches Zeitkonzept. . . . . . .        	 60
2.1.2.3	 Erstes Zwischenfazit. . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 76
2.1.2.4	 Konventionalisierung und die Problematik 

von primärer und 
abgeleiteter Deutung. . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 78

2.1.2.5	 Zweites Zwischenfazit: Direktionalität. .   	 83
2.1.2.6	 Grenzen der Konventionalität . . . . . . . . .          	 84

2.1.3	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 88
2.2	 Tierfriede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 89

2.2.1	 Tierfriede und Schöpfung in Bild und Text . . . .     	 90
2.2.1.1	 Bildbasierte Überlieferung. . . . . . . . . . . .             	 90
2.2.1.2	 Textbasierte Überlieferung . . . . . . . . . . .            	 99

3.	 Das Schwerpunktmotiv der vertikalisierten bzw. 
füßeleckenden Löwen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 107
3.1.	 Das Schwerpunktmotiv auf Bildwerken  

(ikonische Tradition). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 107
3.1.1	 Die „Danielschnallen“: Kulturübergreifende 

Umformungen im monastischen Kontext. . . . . .       	 142
3.1.1.1	 Vom verständlichen Text zum 

unverstandenen Dekor?. . . . . . . . . . . . . .               	 156
3.1.1.2	 Geweih, Baum oder Dekor?. . . . . . . . . . .            	 158

3.1.2	 Gefäß- und Wasserbildlichkeit. . . . . . . . . . . . . . .                	 161
3.1.3	 Prospektiver Rückblick. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 187
3.1.4	 Fazit der bildbasierten Beobachtungen. . . . . . . .         	 214

3.2	 Das Schwerpunktmotiv in der frühchristlichen  
Textüberlieferung (nichtikonische Tradition). . . . . . . .         	 220
3.2.1	 Innerkanonische Zusammenhänge der Szene 

des Daniel in der Löwengrube. . . . . . . . . . . . . . .                	 220
3.2.2	 Gebets- und Frömmigkeitspraxis . . . . . . . . . . . .             	 225

3.2.2.1	 Sepulchraler Kontext: Kontinuität und 
„Zwischenzeitlichkeit“. . . . . . . . . . . . . . .                	 227

02419_Hannappel_Wirkung.indd   802419_Hannappel_Wirkung.indd   8 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Inhalt	 9

3.2.2.2	 Bild und Text in einem gemeinsamen 
Quellenverbund. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 229

3.2.3	 Direkte Erwähnung des Schwerpunktmotivs . .   	 233
3.2.3.1	 Die Paulusakten: „Das Wort Gottes 

von der Enthaltsamkeit und der 
Auferstehung“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 233

3.2.3.2	 Hippolyt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 239
3.2.3.3	 Kaiser Konstantin / Eusebius von Caesarea: 

ein Schauspiel des Wunderbaren . . . . . .       	 251
3.2.3.4	 Ephraem der Syrer . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 255
3.2.3.5	 Aphrahat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 258
3.2.3.6	 Ambrosius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 262
3.2.3.7	 Prudentius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 269

3.2.4	 Fazit der textbasierten Beobachtungen. . . . . . . .         	 314
3.3	 Zwischenergebnis: Das Schwerpunktmotiv in  

Text und Bild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 319

4.	 Frühchristliche Stimmen zur ikonischen 
Kommunikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 323
4.1	 Mimesis und naturalistische Kunst. . . . . . . . . . . . . . . .                 	 323

4.1.1	 Verhältnis von Text und Bild auf Zeugnissen, 
die zugleich text- und bildformatiert sind. . . . . .       	 325
4.1.1.1	 Begleittext vorliegender Bilder und 

literarische Bildimagination . . . . . . . . . .           	 326
4.1.2	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 347

4.2	 „biblia pauperum“ als Gebrauchsmuster für Bilder. . .    	 349
4.2.1.	 Die Dominanz des Begriffes und seiner 

unterstellten Voraussetzungen . . . . . . . . . . . . . .               	 350
4.2.2.	Papst Gregor I. als Gewährsmann. . . . . . . . . . . .             	 351

4.2.2.1	 Versuch einer Rekonstruktion des 
Standpunktes Gregors . . . . . . . . . . . . . . .                	 351

4.2.3	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 369
4.3 Die „Bilderfrage“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 372

4.3.1	 Hintergrund vorchristlicher Tradition. . . . . . . . .          	 372
4.3.2	 Binnenchristliche Perspektiven. . . . . . . . . . . . . .               	 375

4.3.2.1	 Die ambivalente Wirkung des Sehens . .   	 377
4.3.2.2	 Theologische „Indikatorfunktion“ 

(C. Dohmen) der Bilderfrage. . . . . . . . . .           	 382

02419_Hannappel_Wirkung.indd   902419_Hannappel_Wirkung.indd   9 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



10	 Inhalt

4.3.3	 Seitenblick in den arabisch-islamischen 
Kulturkreis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 389
4.3.3.1	 Schutz des Betrachters – Sehen und 

Gesehenwerden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 392
4.3.3.2	 Licht und Blick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 393
4.3.3.3	 Sendetheorie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 393
4.3.3.4	 Empfangstheorie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 394

4.3.4 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 396
4.4	 Künstlerisches Handeln und Kunstwerk als Metapher 

für schöpfungs- und offenbarungstheologische 
Reflexion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 397

4.5.	 Verarbeitung von Sinneseindrücken: Auswirkung  
oder Aneignung?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 399
4.5.1	 Gedächtnis als „Lagerungsort“. . . . . . . . . . . . . . .                	 399
4.5.2	 Bild als Bereitstellungsformat . . . . . . . . . . . . . . .                	 402
4.5.3	 Erweitertes Verhältnis zur äußeren Erscheinung 

der Natur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 403
4.5.4	 Erinnern und Zeigen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 403
4.5.5	 Fazit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 404

4.6	 Ergebnisschwerpunkte und Vorgehen. . . . . . . . . . . . . .               	 409

5.	 Konfrontation mit neueren sprach- und kommunikationswissen-
schaftlichen Ansätzen: Kommunikation, Tradition und 
diachrone Sinnproduktivität. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 413
5.1	 Die kultur- und religionsgeschichtliche Perspektive: 

Tradition und die „zerdehnte Kommunikation“ . . . . .      	 413
5.1.1	 Gesteigerte Verbindlichkeit, Verlustgefahr und 

zweite Sprechsituation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 414
5.1.2	 Merkmalvergleich mit den ikonischen 

Beobachtungen und Rückbindung an die 
Text-Bild Grenze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 424

5.1.3	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 426
5.2	 Die sprachkritisch-kunstwissenschaftliche 

Perspektive. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 429
5.2.1 Zur kunstwissenschaftlichen Methodenfrage. . .    	 429

5.2.1.1	 Die erste und zweite Sinnschicht: „Den 
kunstvoll gewebten Schleier lüften“? . . .    	 429

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1002419_Hannappel_Wirkung.indd   10 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



Inhalt	 11

5.2.1.2	 Der „erste Sinn“ in Anschauung, Bild 
und Begriff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 431

5.2.1.3	 Von der historischen zur ästhetischen 
Betrachtung – Das diachrone Erkenntnis
potential der Ikonik. . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 432

5.2.1.4	 Das Bildgeschehen als präsentische 
„Aufführung“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 434

5.2.2	 Die Rolle des Bildes bei der Organisation von 
Wissen, Erfahrung und Handeln – sinnproduktive 
und diachrone Transformation . . . . . . . . . . . . . .               	 438
5.2.2.1.	Ikonische Durchdringung der Realität – 

Das Bild in Naturwissenschaft und 
Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 439

5.2.2.2	 Die Bedeutung der Verbalsprache und 
die „Abstandsmessung“ von Wort und 
Bild. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 441

5.2.2.3	 Die „Souveränität des Zeigens“: 
Differenzorientierung, „sinnerzeugender 
Überschuss“ und diachrone 
„Verlaufsfigur“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 443

5.2.2.4	 Das Bild als ‚Schauplatz‘ des Zeigens: 
Die „Spur des Überblicks“ und der 
Abstand zwischen dem Sagbaren und 
dem Gezeigtens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 445

5.2.3	 Fazit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 448
5.3	 Ergebnis der sprach- und kunstwissenschaftlichen 

Untersuchungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 451

6.	 Gesamtergebnis und Ausblick: Die Anschauung des 
Diachronen – Tradition und diachrone Sinnproduktivität 
im frühchristlichen und heutigen Text- und 
Bildverständnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 453

Literaturverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 457
Abbildungsverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 485
Abbildungsnachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 489
Gendererklärung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 493

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1102419_Hannappel_Wirkung.indd   11 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



02419_Hannappel_Wirkung.indd   1202419_Hannappel_Wirkung.indd   12 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



1. �Bild und Text als religions
geschichtliches und 
theologisches Thema

1.1 �Das Zusammenspiel von Ausdruck und Tradition als 
Bestandteil der Rechenschaftsfähigkeit von Religion und 
Glaube

Wenn Kommunikation ein entscheidendes Merkmal von Religion 
(v. a. des vorderorientalisch-europäischen Raums) darstellt1, so gilt 
dies für das Christentum in besonderer Weise2.

Als monotheistische Religion hat es ein „Medienproblem“3. Es 
sieht sich vor der Herausforderung einer Kommunikation über einen 
unsichtbaren Gott4 und muss vermeiden, „… dass das Offenbarungs-
medium zu Gott in Konkurrenz tritt“5. In diesem Medienproblem 
zeigt sich aber nicht nur ein Dilemma im Sinne einer neuzeitlich-
merkantil gedachten und zunächst deshalb sekundär erscheinenden 
Frage einer „Verpackung“. Vielmehr zeigt sich in ihm die Kernfra-
ge, wie das Offenbarungsgeschehen schlüssig zur Wahrnehmung ge-
bracht und gedacht werden kann. Insofern ist die „Medienfrage“ eine 
theologische, und es werden Zweifel deutlich, ob man ihr mit dem ge-

1	 Die Anmerkungen verwenden Kurztitel der im Literaturverzeichnis genannten Litera-
tur. Im Sinne sowohl der argumentativen Flexibilität als auch der Quellensicherheit 
wurde in der Entstehungsphase der Arbeit auf das Kürzel „ebd.“ weitgehend verzich-
tet. Dies wurde auch in der vorliegenden Fassung beibehalten zugunsten eines Verwei-
ses mit Kurztiteln. Ergänzende Hinweise auf vertiefende, im Rahmen der Arbeit nicht 
weiter verfolgte Literatur finden sich jeweils mit vollständiger Titelangabe. Vgl. Ehlich, 
Religion als kommunikative Praxis.

2	 Zu Offenbarung, Kommunikation und Ästhetik vgl. Waldenfels, Fundamental-
theologie, 182–184.

3	 Vgl. Körtner, Gott im Wort, 9 mit Verweis auf Eckhard Nordhofen.
4	 Vgl. z. B. Joh 1,18; 1. Joh 4,12.
5	 Körtner, Gott im Wort, 99.

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1302419_Hannappel_Wirkung.indd   13 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



14	 1. Bild und Text als religionsgeschichtliches und theologisches Thema

läufigen Muster von zwei getrennten Bereichen – dem der „Versand-
art“ und dem des „Inhalts“ – gerecht werden kann. 

Zugleich hat die Medienfrage Anteil am kommunikationstheore-
tischen Offenbarungsverständnis des Zweiten Vatikanums, seiner 
Rede von der Selbstoffenbarung und Selbstmitteilung Gottes in Jesus 
Christus6 und der damit verbundenen Frage nach „einer transzen-
dentalen (= nach den Bedingungen der Möglichkeit fragenden) Be-
stimmung der Verstehbarkeit von Offenbarung“.

Sie teilt auch die anthropologische Blickrichtung Karl Rahners 
und seiner Frage, „… welche Bedingungen auf Seiten des Menschen 
erfüllt sein müssen, damit eine als personale Selbstmitteilung ge-
dachte Offenbarung überhaupt für ihn vernehmbar und verstehbar 
sein kann.“7

Die anthropologische Voraussetzung bildet die grundsätzliche 
Anerkennung einer „Verfasstheit des Menschen“8, der „in seinem 
Alles-hinterfragen-Können und Sich-zu-allem-in-ein-Verhältnis-set-
zen-Können (…) ein dynamisches, auf das Unbegrenzte angeleg-
tes Geschöpf (ist, Erg. d. Verf.), das durch das Angesprochenwerden 
durch Gott seine Lebens- und Verstehensbedingungen erweitern 
kann.“9

6	 Vgl. v. Stosch, Einführung, 84.
7	 V. Stosch, Einführung, 86.
8	 V. Stosch, Einführung, 87.
9	 V. Stosch, Einführung, 86f. Vgl. hierzu die Analyse Floridis zum Problem der 

Symbolverankerung, bei dem er zwischen ‚syntaktischer‘ und ‚semantischer‘ 
Ebene unterscheidet. Maschinen billigt er (zunächst?) nur die ‚syntaktische‘ 
Wirksamkeit zu, insofern sie die Rahmenproblematik, d. h. die freie Auswahl 
der Betrachtungshinsichten der Daten, wie sie für eine ‚semantische‘ notwen-
dig wäre, nicht bewältigen. Auch Metadaten bleiben Daten. „Semantische Inter-
pretation sollte nicht verwechselt werden mit semantischer Information (die 
Bedeutung voraussetzt), und schon gar nicht mit Wissen (das Wahrheit voraus-
setzt und irgendeine Form von Erklärung und Verstehen).“ (Floridi, 4. Revolu-
tion, 213) Entsprechend ist für ihn „… der Mensch die einzig verfügbare seman-
tische Maschine, er ist der Geist in der Maschine.“ (Floridi, 4. Revolution, 213) 
Floridi konstatiert: „Zwischen uns und unseren Maschinen liegt eine semanti-
sche Schwelle, und wir wissen nicht, wie wir dafür sorgen können, dass sie die-
se überwinden. Wobei wir ja kaum etwas darüber wissen, wie wir selbst die zu-
sammenhängenden und erfolgreichen informationellen Erzählungen zustande 
bringen, in denen wir leben und zu Hause sind.“ (Floridi, 4. Revolution, Kap. 6; 
84). (Vgl. hierzu Boehms Frage, wann ‚sinnliche Wahrnehmung‘ in ‚Sinn‘ um-
springt (s. u. Kap. 5) Er nähert sich also von einer anderen Seite, behandelt aber 
letztlich eine ähnliche Problemlage wie die theologisch-anthropologische Frage 

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1402419_Hannappel_Wirkung.indd   14 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



1.1 Das Zusammenspiel von Ausdruck und Tradition	 15

Mittelbar hat sie auch Anteil an dem Korrelationsgedanken Paul 
Tillichs und der sich daran anschließenden, zum Teil weit divergie-
renden Praxis und Diskussion10. 

Eine fundamentaltheologische Perspektive bleibt sowohl in fun-
dierender wie apologetischer11 und dialogischer12 Motivation auf die 
Frage nach der Einbeziehung des Fremden, des „locus alienus“ ange-
wiesen, wenn sie „… die eigenen Ansprüche auch über die Grenzen 
der eigenen Sprachspiele hinaus verständlich machen“13 will14, wobei 
der es um nicht weniger als um die „Kommunikationsfähigkeit des 
Christentums“15 geht.

und kommt zu einem negativen Ergebnis, das es zu analysieren gelte. Die prob-
lematische Wirksamkeit des Mediengebrauchs sieht er v. a. in der zunehmenden 
‚Umhüllung‘ der Welt, die es dem Menschen schwer mache, sein Potential als 
„der einzigen verfügbaren semantischen Maschine“ (213), zur Auswirkung zu 
bringen, denn „Technologien dritter Ordnung, (…) die uns das Leben erleichtern 
sollen“, würden für den Menschen zunehmend zum „gestaltgewordenen interak-
tiven Begleiter“, mit dem er „sein Alltagsleben teilen“ soll (200), statt sich ihnen 
gegenüber als „Geist der Maschine“ (213)auszuwirken. „Metadata are still data, 
even if about data, i. e. they are identifiable differences that only afford and cons-
train (but are still devoid of) semantic interpretation. They should not be confu-
sed with semantic information (which requires meaning), let alone knowledge 
(which reqires truth and at least some form of explanation and understanding). 
However, our ICTs – including any smart artificial agent that can be actually bu-
ilt on the basis of our best understanding of current computer science – are syn-
tactic engines, which cannot process meaning. So, the Semantic Web is largely 
mere hype: it is really based on data description languages; no semantic infor-
mation is involved. On the contrary, humans are the only semantic engines avai-
lable, the ghosts in the machines, as acknowledged by Twitter engineers.“ (Flori-
di, 4th Revolution, 161).

10	 Z. B. um die Frage der Wahrung eines tragfähigen Offenbarungsverständnis-
ses bei uneingeschränktem Respekt vor der Lebenssituation des einzelnen Men-
schen.

11	 Vgl. v. Stosch, Einführung, 9.
12	 Vgl. Waldenfels, Fundamentaltheologie, 27.
13	 V. Stosch, Einführung, 332.
14	 Vgl. Waldenfels: „Die Theologie muss auf jene vor- und außertheologischen Fak-

toren achten, die sie selbst mitgestalten: die Sprachen, die vorgegeben sind und in 
die zu übersetzen ist, die Interessen, die mit der theologischen Arbeit verbunden 
sind und auch außertheologischer Art sein können, die Methoden, die sie im Lauf 
der Geschichte adoptiert hat.“ (Waldenfels, Fundamentaltheologie, 491.)

15	 Waldenfels, Fundamentaltheologie, 27.

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1502419_Hannappel_Wirkung.indd   15 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



16	 1. Bild und Text als religionsgeschichtliches und theologisches Thema

Historische Perspektive

Ebenso wie ‚Kultur‘ nur im Plural zur Anwendung kommt16, vollzieht 
sich auch „Sprachlichkeit nur durch die Diversifikationsmacht ge-
schichtlicher Besonderung, Regionalisierung und Epochalisierung“17 
und sieht sich darüberhinaus im Bewusstsein der Bedingtheit der 
Sprachbegabung auf ihre Wurzel im Unbedingten verwiesen18.
Pluralität
Die unbestrittene Herausforderung zur Pluralität ist nur unter der Vo-
raussetzung der Annahme eines Kollektivs der Menschen (und letzt-
lich auch des individuellen Bekenntnisses zu einem solchen) haltbar, 
das dann zu Recht den Abgleich der individuellen Erfahrung mit der 
kollektiven einfordert. Zu diesem Kollektiv gehören auch Menschen 
früherer (und späterer) Zeiten19. Insofern hat Pluralität auch eine his-
torische Dimension.
Rechtfertigungsfähigkeit
Glaube steht persönlich-existentiell wie sozial und politisch unter 
dem Anspruch der Rechtfertigung. Hier lässt sich eine zweifache 
Rückbindung an das Historische erkennen: Kommunikations- bzw. 
zeichentheoretisch ist Glaube nur rechtfertigungsfähig durch den 
Gebrauch der jeweils zur Verfügung stehenden Kommunikations-
instrumente. Diese existieren aber nie ohne Anbindung an frühe-
re Sprachbestandteile. Gelingende Kommunikation ereignet sich in 
bzw. zwischen zwei zeitlichen Bewegungsrichtungen, die sowohl 
rückwärts auf Sprachbestandteile (Worte, Bilder, Gesten) notwendi-
gerweise zurückgreifen, als auch vorwärts sich von diesen distanzie-
ren und diese (mehr oder weniger stark) überformen.
Theologisch / heilsgeschichtlich
Durch die Grundkategorien von Verheißung und Erfüllung beleuch-
ten sich Vergangenheit und Gegenwart und auch Zukunftserwar-

16	 Vgl. GS Nr. 53; vgl. Waldenfels, Fundamentaltheologie, 66.
17	 Schulze, Durch die Sprache zu Gott, 38.
18	 Vgl. Schulze, Durch die Sprache zu Gott, 45; Hier „meldet sich der anthropo-

logisch tiefste und theologisch spezifische Sinn der Sprachrealität überhaupt“ 
(ebd., 46).

19	 Zugleich wird diese historische Dimension des (Sprach-)Kollektivs Bestandteil 
des „Ineinander des irdischen und himmlischen Gemeinwesens“ (GS, IV, 40, 
Abs. 3)

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1602419_Hannappel_Wirkung.indd   16 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



1.2 Diachronie, Kunst, und die Wirksamkeit des Unbedingten	 17

tung gegenseitig20. Wenn die Auferstehung Jesu das datierbare und 
lokalisierbare erlösende Achsenereignis ist, das „… die Vergangenheit 
erfüllt und die Zukunft vorwegnimmt, wenn sie die Mitte der Ge-
schichte ist, dann muss sie sich als diese Kraft auch in der folgenden 
Geschichte, die die Geschichte der Kirche bzw. der Kirche in der Welt 
ist, aufweisen lassen“ (Dassmann)21 und zum Bestandteil der jeweils 
aktuell herausgeforderten Rechtfertigung des Glaubens werden.22 

Zum Erfragen des „locus alienus“ gehört neben der orts- und kul-
tur- bzw. religionsübergreifenden Verschiedenheit auch die ‚binnen‘-
kulturelle / ‚binnen‘-religiöse Perspektive des Nichtheutigen.23 Eine 
heilsgeschichtlich fundierte Vorstellung von Glauben kann das Zu-
rückliegende und seinen Verlauf bei der Plausibilisierung des eige-
nen Standpunktes und des daraus erwachsenden Handelns nicht 
außer Acht lassen. 

1.2 �Diachronie, Kunst, und die Wirksamkeit des 
Unbedingten

Bruch der Moderne

Dazu gehört dann auch die Wahrnehmung und Einordnung von ent-
scheidenden wissenschaftsgeschichtlichen Veränderungen, z. B. dem 
„Bruch der Moderne“, innerhalb deren Dynamik Religion und Theo-
logie die Fähigkeit verlieren, „… als einendes Band einer ‚starken‘ 
Wirklichkeit zu fungieren, das die durch Abgrenzung definierten 
‚Wirklichkeiten‘ zusammenbinden könnte.“24 Durch die Beschrän-

20	 Vgl. Waldenfels, Fundamentaltheologie, 85.
21	 „Dieser Aufweis ist glaubensbegründend, ist notwendiger Teil der Fundamental-

theologie und Dogmatik, bei dem nicht mit philosophischen, sondern mit histo-
rischen Kategorien das Glaubensverständnis entfaltet und die Bedeutung der bi-
blischen Botschaft präzisiert wird.“ (Dassmann, Thesen zur Notwendigkeit und 
zum Nutzen des Kirchengeschichtsstudiums, 341).

22	 Vgl. Ebneter, Gott in der Geschichte,13: „Die Frage nach dem geschichtsmächti-
gen Handeln Gottes muss auf das säkulare Zeitalter angewendet werden, denn 
die Geschichtstheologie hat angesichts des aktuellen Diskurses ihre Vernünftig-
keit auszuweisen.“.

23	 Vgl. u. zum ‚Gedächtnisverlust‘ S. 23ff.
24	 Altmeyer, Wahrnehmung, 151.

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1702419_Hannappel_Wirkung.indd   17 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



18	 1. Bild und Text als religionsgeschichtliches und theologisches Thema

kung von Religion und Theologie als Phänomen und Gegenstand 
der Betrachtung droht ihnen der Verlust ihres „Aussageortes“25. Mit 
Blick auf den französischen Historiker und Theologen Michel Certe-
au warnen Altmeyer und Bogner davor, diese Dynamik zu ignorieren. 
Immerhin stehe auf dem Spiel, dass Theologie „… sowohl den spezi-
fischen Inhalt, als auch einen eigenen ‚Ort‘ im Paradigma der Ver-
nunft“ verliert.26

Für Altmeyer ist das Dilemma ein Indiz für ein „Ausdrucksprob-
lem“, das

„… mit Certeau im Rückgriff auf die innere Verfasstheit des christlichen Glaubens 
selbst anzugehen ist. Hiermit ist die Art und Weise seiner Bezugnahme auf das 
Christusereignis, das ‚gründende Ereignis‘ des Glaubens, gemeint.“27

Damit scheint zunächst einmal eine Grenze angezeigt, in die jedoch 
ein Prozess des Durchschreitens eingeschrieben ist: 

„Als solches ist es zunächst einmal ein historisches Geschehen, das unwiederbring-
bar vorübergegangen (‚abwesend‘) ist, aber eine ‚Folge von Figuren‘ hervorgerufen 
hat und hervorruft, die in einem ‚Nachfolge-Parcours‘ zum Ursprung in Kontakt ste-
hen, durch ihn ermöglicht sind und sich auf ihn beziehen. Certeau bezeichnet sie als 
‚Erfindungen‘, die ‚nicht ohne‘ das Christusereignis denkbar sind.“28

Bogner beschreibt den weiteren Prozess als einen produktiven Ent-
stehungsprozess eines Netzwerkes mit Verweis auf seinen Ursprung:

„Das Anfangsereignis wird zum ‚Interdiktum‘: Es hat sich aus der gegenwärtigen 
Geschichte entzogen, ist dort nicht mehr als ein partikuläres einzelnes anwesend, 
lebt aber im Netz von ‚Zwischenbeziehungen‘ fort – einem Netz an Ausdrucksfor-
men, die sich alle im Rückzug auf den Ursprung bilden und ohne ihn nicht sein kön-
nen. … Ihre Wahrheit drückt sich im Modus der Abwesenheit aus.“29

Ihr Ziel finden für Certeau diese Ausdrucksformen in der individuel-
len, personalen Ausdrucksform, „einen Typ von Konversion, den es – 
nachdem er einmal von Jesus eingeführt wurde – unablässig zu prak-
tizieren gilt.“30

25	 Altmeyer, Wahrnehmung, 151.
26	 Bogner, Gebrochene Gegenwart, 205; vgl. Altmeyer, Wahrnehmung, 151.
27	 Altmeyer, Wahrnehmung, 151.
28	 Altmeyer, Wahrnehmung, 151.
29	 Bogner, Gebrochene Gegenwart, 208, vgl. Altmeyer, Wahrnehmung, 151.
30	 Certeau, La faiblesse de croire. Texte établie et présenté par Luce Giard, Paris 

1987, 223, zitiert nach Altmeyer, Wahrnehmung, 152 nach der Übersetzung von 

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1802419_Hannappel_Wirkung.indd   18 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



1.2 Diachronie, Kunst, und die Wirksamkeit des Unbedingten	 19

Ein entscheidendes Merkmal dieser Ausdrucksform ist ihr prozes-
suales und damit diachronisches Format, in dem sie ihren „Ort“ zu 
fassen versucht und der in dieser31 Hinsicht im Übrigen z. B. auch 
Übereinstimmungen mit Werbicks Gedanken der ‚Würdigung‘, ihres 
Ursprungs bei Gott als Urheber des Strebens nach Würdigung im 
Menschen und der damit verbundenen Bestimmung des „Prozess(es) 
der Würdigung“ als „hermeneutischer Ort“ zeigt32.

Die hier gezeichnete Skizze eines Ausdrucksnetzes, das sich dy-
namisch entwickelt, auf einen Ursprung zurückweist und im Mo-
dus der Abwesenheit vergegenwärtigend und damit diachron wirkt, 
beschreibt bereits entscheidende Merkmale, denen im weiteren Ver-
lauf dieser Arbeit im Hinblick auf den verbalen (z. B. Kap. 5.1) und vi-
suellen Ausdruck (z. B. Kap. 5.2) sowie auf die Schnittstelle Wort-Bild 
nachgegangen wird.

Visuelle Ausdrucksformen
Die Frage nach dem Umgang mit Kunstwerken, vor allem öffentli-
chen Bildwerken, dürfte für die Kirchengeschichte eine der bedeu-
tendsten und anhaltendsten Fragen sein. 

Sie wurde bereits früh zum Kristallisationspunkt christlichen 
Selbstverständnisses. Die Frage nach der rechten Vorstellung von 

G. Hoff, 1999, 136. Altmeyer sieht Certeaus Sicht auf die Aufgabe von Theolo-
gie und Praxis darin, „solche ‚Nachfolgefiguren‘ als Versuche der Vergegenwär-
tigung zu bilden bzw. aufzuspüren, ohne versuchen zu wollen, das Christus-
ereignis ganz einholen zu wollen (sic). Dieses bleibt das ‚Andere‘ christlicher 
Existenz. In entsprechender theologischer Rede (der ‚Alterität‘) und ‚Nachfolge‘-
Praxis liegen nach Certeau die Chancen für Theologie und Kirche unter den so-
zialen und epistemologischen Bedingungen der Moderne“, (Altmeyer, Wahrneh-
mung, 152).

31	 Und hier zunächst nur in dieser formalen Merkmalübereinstimmung! Eine wei-
tere Untersuchung kann in diesem Rahmen nicht erfolgen.

32	 In der Unbedingtheit Gottes verankert wird ein Geschehen eröffnet, das „… auf 
Unbedingtheit abzielt und als Prozess der Würdigung dem Begriff unbedingt 
seinen hermeneutischen Ort gibt: den Ort, von woher er verstanden werden darf; 
einen prozessualen Ort gewissermaßen, da Unbedingtheit menschlich immer 
ein Prozess- und keine Zustandskategorie ist: Kennzeichen dessen, was sein soll, 
nicht Beschreibung dessen, was ist.“ (Werbick, Fundamentaltheologie als Glau-
bens-Apologetik, 407) vgl. v. Stosch, Einführung, 364. Vgl. hierzu Jan Assmanns 
Gedanken zur ‚kommunikativen Präsens‘ in der ‚zerdehnten Kommunikation‘ 
(s. u. Kap. 5.1) sowie die bildtheoretischen Überlegungen G. Boehms zur „Ver-
laufsfigur“ (s. u. Kap. 5.2).

02419_Hannappel_Wirkung.indd   1902419_Hannappel_Wirkung.indd   19 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



20	 1. Bild und Text als religionsgeschichtliches und theologisches Thema

Gott sowie nach dem rechten Gottesverhältnis und seiner individuell-
innerpsychischen, innerkirchlichen sowie öffentlichen Bekundung 
wird durch die Frage nach dem Rang der Bilder in Gang gesetzt. Ent-
scheidende dogmatische Entwicklungen, wie z. B. die Trinität, liefen 
in engem Zusammenhang mit der Bilderfrage ab. Auch breitenwirk-
same Volksfrömmigkeit orientierte sich z. B. an Martyrien, die häufig 
im Zusammenhang mit der Bilderfrage standen, und führte dann ih-
rerseits zu einer künstlerischen und kunsthandwerklichen Produkti-
vität, die Selbstverständnis und Außenwirkung von Kirche bis heute 
bestimmt. Ein Kreuz in öffentlichen Räumen ist eine Aussage, und 
diese wird auch als solche wahrgenommen und diskutiert.

Die Herausforderung, an der aktuell großenteils ikonisch forma-
tierten digitalen Kommunikation teilzunehmen, ist unbestritten und 
wird häufig vom werbewirtschaftslogisch motivierten Gefühl, im 
„Hintertreffen“ zu sein und „aufholen“ zu müssen, bestimmt.33 Zur 
gleichen Zeit entwickelt sich ein nichtkirchlich geprägtes Interesse 
an religiösen Themen.

Moderne disziplinübergreifende Begegnung von Theologie und 
Bildwissenschaft
Parallel zum faktisch begründeten Obsoletwerden des Emanzipa-
tionsstrebens der Kunst von der Theologie und dem etwa zeitgleich 
ablaufenden Rückgang der Säkularisations- und Projektionsthesen 
lassen sich spätestens um die Jahrtausendwende zahlreiche hoch-
karätige profan organisierte Kunstprojekte mit religiösem Kontext 
finden34. Zeitgleich erkennt Lehmann das Aufkommen bildwissen-
schaftlicher Untersuchungen mit krypto-theologischer Relevanz, wie 
z. B. in Beltings „Das Unsichtbare Meisterwerk“35. Im Ergebnis zeigt 

33	 Zum Gefühl von Verlust und Hintertreffen vgl. u. Kap. 1.2.1 u. 2.
34	 Lehmann, Das Bild zwischen Glauben und Sehen, 94 nennt z. B. „identità e alte-

rità“, 45. Biennale, Venedig 1995; Big nothing – Höhere Wesen, Der blinde Fleck 
und das Erhabene in der zeitgnössischen Kunst 2001/Baden-Baden; (zur Apoka-
lypse:) Glaube, Hoffnung, Liebe, Tod, Royal Academy of Arts, London 2000; Hea-
ven, Kunsthalle Düsseldorf 1999; altäre, kunst zum niederknien, museum kunst-
palast düsseldorf 2001.

35	 München 1998, das dieser als „Krypto-Theologie“ verstanden wissen wolle. (Leh-
mann, Das Bild 97 mit Verweis auf Belting, H., „Skizzen zur Bilderfrage und zur 
Bilderpolitik heute“, in: Nordhofen, E., 2001, 27–38), und bei dem es Belting „im 
Grunde um die Geschichte der Kunst unter dem Aspekt einer negativen Theolo-

02419_Hannappel_Wirkung.indd   2002419_Hannappel_Wirkung.indd   20 11.12.24   11:2311.12.24   11:23



1.2 Diachronie, Kunst, und die Wirksamkeit des Unbedingten	 21

sich eine „neue Begegnung von Kirche, Theologie und Bildwissen-
schaft“36, die dem Bild eine „… weit über eine bloß didaktische oder 
katechetische Verwendung (…) hinaus“ gehende Stellung einräumt 
und über den Rückgriff auf Aby Warburg, Panofsky und Imdahl37 zur 
Frage „Was ist ein Bild?“ (G. Boehm, 1994) führte38.

„Ikonische Wende“
Spätestens seit den 1990er Jahren ist der (von G. Boehm und W. J. T. 
Mitchell unabhängig und etwa gleichzeitig entwickelte) Begriff der 
ikonischen Wende bzw. des „pictorial / visual turn“ ein zentraler 
Ankerpunkt philosophischer wie sprach- und kunstwissenschaftli-
cher Überlegungen39 geworden. Der Begriff wird tendenziell unter 2 
unterschiedlichen Blickwinkeln behandelt: 
	– als ein in Analogie zum „linguistic turn“ entwickeltes (oder zu 

entwickelndes) methodologischs Instrument zur Bestimmung der 
Wirkweisen des Bildlichen und 

	– als „kultureller Vollzug“ und „Terminus für eine Vervielfachung 
und Dominanz massenmedialer Bildwelten“40.

Grundsätzlich richten sich beide Autoren gegen eine Art logozentris-
tischer Befangenheit, die das Bildverständnis und die Einschätzung 
seiner Potentiale in den zurückliegenden Jahrhunderten beherrscht 
bzw. behindert habe, und sie versuchen, den konzeptionellen, be-
grifflichen und instrumentellen Rückstand aufzuholen. Dieser Rück-
stand wird von den Autoren vor allem seit der Zeit der Renaissance 
konstatiert (und in der Boehm schon früh41 die „heimliche Grundab-
sicht, …), die Bildsprache zu einer ‚Natursprache‘ werden zu lassen“42 
sah.) Dies gibt Anlass zu der Frage nach der Anwendbarkeit in Bezug 
auf eine frühere Epoche. Die vorliegende Arbeit will diesem Anlass 
folgen. (s. u. Kap. 1.3) 

gie gegangen“ sei (Lehmann, Das Bild, 97, Anm. 49, mit Verweis auf Oelmüller, 
W., Negative Theologie heute, München 1999).

36	 Lehmann, Das Bild, 92.
37	 Lehmann, Das Bild, 94 erwähnt Imdahl hier nicht.
38	 Lehmann, Das Bild, 94.
39	 Vgl. hierzu Kap 5, v. a. Kap. 5.2.
40	 Hornuff, Bildwissenschaft, 72.
41	 Hornuff, Bildwissenschaft, verweist auf Boehm, G., Studien zur Perspektivität. 

Philosophie und Kunst in der frühen Neuzeit, Heidelberg 1969, 31–34.
42	 Vgl. Hornuff, Bildwissenschaft, 72 mit Verweis auf Boehm, Studien, Anm. 40.

02419_Hannappel_Wirkung.indd   2102419_Hannappel_Wirkung.indd   21 11.12.24   11:2311.12.24   11:23




