FRERE EMILE, TAIZE
TREUE ZUR ZUKUNFT

Lernen von Yves Congar

Mit einem Geleitwort von Charles Taylor

Ins Deutsche tibersetzt von
Goran Subotic
in Zusammenarbeit mit der
Communauté de Taizé

£

HERDER 7

FREIBURG - BASEL - WIEN



Titel der Originalausgabe:
Fidele a I'avenir, a I’écoute du Cardinal Congar
ISBN 978-2-85040-309-5
© Ateliers et Presses de Taizé, 2011

Fiir die deutschsprachige Ausgabe:

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2014

Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Province Dominicaine de France
Satz: SOMMER media GmbH & Co. KG, Feuchtwangen
Herstellung: CPI Druckdienstleistungen GmbH,
Ferdinand-Jiihlke-Strafle 7, 99085 Erfurt
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-02659-1



»Die Kirche ist ebenso sehr ihre Zukunft wie ihre Vergangenheit.

Yves Congar, Eglise catholique et France moderne, 1978

»Die Treue zur christlichen Wirklichkeit kann eine Treue zum gegen-
wirtig erreichten Zustand sein, zu den gegenwirtigen Ausdrucksfor-
men dieser Wirklichkeit, kurz gesagt, eine Treue zu ihrer Gegenwart.
Sie kann aber auch eine Treue zu ihrer Zukunft sein oder eine Treue
zu ihrem Prinzip, was beides auf das Gleiche hinausliuft ... Die
Treue, die sich dieser — nicht mehr oberflichlichen, sondern tiefgriin-
digen — Dimension des Christentums stellt, ist daher zugleich eine
Treue zum Prinzip, zur Tradition, und auch eine Treue zur Zukunft,
das heifst zu dem, was das Christentum werden kann und soll, um
die ganze Wahrheit zu gewinnen, die ihm am Anfang, in ihrem We-
sensgehalt, in ihrem Prinzip, gegeben wurde. Die katholische (dem
Ganzen entsprechende) Treue wird beides in sich vereinen miis-

<«

sen. Yves Congar, Vraie et fausse réforme dans I’Eglise, 1950






Inhalt

Dankwort und Anmerkung zur deutschen Ubersetzung . ... 9

Geleitwort von Charles Taylor . ..................... 11
VOrwort . ... 15
Einfihrung .. ... ... .. 23
1. Herkunft und Hintergrund . ..................... 32
2. Traditionund Zukunft .................. ... ..... 54
3. Ecclesia semper reformanda . . . ...... .. ... . ... ... 81
4. Katholizitat: Ein Sinn fiir das Ganze ................ 106
5. Autoritdt — christlich verstanden . . . .. .............. 123
Schlussbemerkung .. ....... ... ... L ... 163
Anmerkungen .. ...... ... i i il 167
Literaturverzeichnis . ........... ... ... . ... ... 215

GloSSar .« v ot e e 225






I?ankwort und Anmerkung zur deutschen
Ubersetzung

Fiir die Zusammenarbeit bei der deutschen Ubersetzung dieses
Buches bin ich zahlreichen Menschen zu groflem Dank verpflich-
tet. Ausdriicklich erwihnen mochte ich PD Dr. Christoph Benke
(Wien), Schriftleiter der Zeitschrift ,,Geist und Leben®, und Jakob
Paula fiir ihren Beitrag zur Korrektur des Manuskripts sowie Dr.
Michael Quisinsky (Genf) fiir seine Hilfe, insbesondere die biblio-
graphischen Hinweise. Dariiber hinaus soll nicht unerwihnt blei-
ben, welche Miithe sich Hanna Braun, Sylvia Karthduser, Chris-
tiane Werner, Franziska Trepte, Jenny Uhle, Ruth Kubina,
Theresa Niebler, Rudolf Krautsieder und Yotin Tiewtrakul wih-
rend der verschiedenen Stadien der Ubersetzungsarbeit gemacht
haben. Mein ausdriicklicher Dank gilt Goran Subotic, der sich mit
groflem Engagement fiir das Erscheinen dieses Buches eingesetzt
und eine erste deutsche Fassung erstellt hat. Danken mochte ich
auch Dr. Bruno Steimer, dem Programmleiter Theologie im Ver-
lag Herder, der das Buch ins Programm aufgenommen hat, und
dem zustindigen Lektor Clemens Carl fiir seine zuverldssige Be-
treuung wihrend der Vorbereitung dieser deutschsprachigen Aus-
gabe.

Mit Papst Franziskus sind plotzlich wieder Themen in den Vor-
dergrund gertickt, die Yves Congar sehr am Herzen lagen. Es wire
mir eine grofle Freude, wenn dieses Buch dabei helfen konnte,
deutlich zu machen, wie sehr die Worte und konkreten Gesten
dieses Papstes aus — wie Congar es ausgedriickt hitte — ,unserer
ureigensten Tradition hervorgehen: sein Eintreten fiir eine ,die-
nende und arme Kirche®, sein Reformwille, seine Suche nach tie-
ferer Kollegialitit und sein Bemiihen, auf die Menschen ,an der
Peripherie“ zuzugehen.

2. Februar 2014 Frere Emile, Taizé






11

Geleitwort*

Es freut mich sehr, dass dieses Buch von Frére Emile nun auch auf
Deutsch erschienen ist. Yves Congar gehort — zusammen mit
Henri de Lubac — zu einer kleinen Gruppe von Theologen, deren
Denken die Grundlagen fiir die mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil in der Kirche eingeleitete Wende gelegt hat. 50 Jahre nach
dem Konzil ist es an der Zeit, Bilanz zu ziehen, was es in der Kir-
che erreicht und was es nicht erreicht hat.

Frere Emile stellt im vorliegenden Buch auf sehr prignante und
eingingige Weise die Hauptthemen von Yves Congars Werk vor,
von denen ich hier auf drei kurz eingehen mochte.

Das Erste ist Congars Sicht der Kirche in der Geschichte. Die
Kirche bringt die Botschaft Christi vielen verschiedenen Gesell-
schaften, Zivilisationen und Epochen und muss zu den Menschen
der betreffenden Epoche sprechen. Dessen war man sich immer
bewusst; die Liste der Sprachen, in welche die Bibel iibersetzt wur-
de, ist lang und es kommen noch immer neue Sprachen hinzu.
Doch es gentigt nicht, die Bibel lediglich zu tibersetzen. Thre Bot-
schaft muss von den Menschen der verschiedenen Epochen ver-
standen werden, oder anders ausgedriickt: Die Kirche muss zu
verstehen suchen, worum es den Menschen in einer bestimmten
Zivilisation und Epoche wirklich geht, um das als Ankntipfungs-
und Ausgangspunkt fiir die Veranderung zu benutzen, zu der uns
das Evangelium aufruft. Mit den Worten des Zweiten Vatika-
nischen Konzils konnte man sagen, wir miissen die ,,Zeichen der
Zeit“ (Gaudium et spes 4) erkennen.

* Charles Taylor hat erlaubt, dass dieses Geleitwort, das er fiir die englisch-
sprachige Ausgabe verfasst hat, auch in die deutschsprachige aufgenommen
wird. Dafiir danken wir ihm. Taylors Text, ein Jahr vor der Wahl von Papst
Franziskus geschrieben, unterstreicht auf seine Weise die Notwendigkeit von
Reformen, die der neue Papst in Angriff genommen hat, sowie die Aktualitit
von Yves Congars Denken.



12 Geleitwort

Congar hatte unsere Zeit schon in sehr jungen Jahren begriffen.
Er verstand — wie Frere Emile sagt —, dass wir in einer Epoche des
»Subjekts* leben, in der das Recht auf individuelle und kollektive
Selbstbestimmung seine Anerkennung findet. Man konnte heut-
zutage sagen, es ist eine Zeit der Suche nach Authentizitit, der
Achtung der Menschenrechte und des Strebens nach Demokratie.
Durch das Zweite Vatikanische Konzil wurde die Katholische Kir-
che erst fahig, die Menschen unserer Zeit wirklich zu erreichen.

Das zweite Hauptthema, das ich erwdahnen mochte, ist die Ein-
heit der Christen. Congar litt darunter, dass wir uns leichtfertig
mit der Spaltung der Kirche abfinden, diese als unvermeidbar hin-
nehmen oder sogar als annehmbar betrachten. Er suchte mit Lei-
denschaft danach, der Kirche ihre ganze Weite und Ausdehnung
zuriickzugeben, um die Kirchenspaltung von 1054 und die vielen
anderen Briiche, die wir erlitten haben, zu iiberwinden. Wir kon-
nen sehen, wie dieses Anliegen auch im Zweiten Vatikanischen
Konzil und in dessen Betonung der Okumene auftaucht, welche
schlieSlich sogar tiber die Grenzen des Christentums hinausgeht.

Als Drittes geht es um die Frage der Autoritit in der Kirche.
Das Zeitalter des Subjekts musste die Autoritit in all ihren Er-
scheinungsformen infrage stellen. Aber welche Form von Auto-
ritit kommt der Kirche zu? Fiir Congar musste eine Antwort auf
diese Frage zwei Pole miteinander verbinden. Einen der Pole, mit
dem wir alle sehr vertraut sind, stellt die Hierarchie, das Lehramt,
dar, das die Glaubensinhalte definiert. Aber diese muss als Gegen-
pol immer im Gleichgewicht und in lebendigem Kontakt mit der
Gemeinschaft der Gldubigen stehen, in der das Leben der Kirche
und ihrer Sakramente stattfindet (siehe S.132f.).

Vielleicht ist es hochste Zeit, gerade diesen Aspekt von Congars
Werk heute wieder in Erinnerung zu rufen. Das Zweite Vatika-
nische Konzil hat mehrere Schritte in diese Richtung getan, indem
es zum Beispiel die Rolle der Laien in pastoralen Gremien und die
Kollegialitit der Bischofe wieder stirker betont hat. Allerdings ist
es im letzten Jahrzehnt zu so groflen Riickschritten gekommen,
dass man sagen kann, die Katholische Kirche wurde niemals zuvor
so zentralistisch regiert wie heute; sicher nicht einmal im Mittel-



Geleitwort 13

alter, als der Papst auf ortliche Autorititen wie Domkapitel und
Ahnliches Riicksicht nehmen musste. Wir haben heute eine Hier-
archie und eine Kurie, in der so manche Mitglieder den Willen
und vielleicht sogar die Fihigkeit zum Zuhoren verloren haben.
Der tragische Skandal der padophilen Priester hat dies offenkun-
dig gemacht.

Wir miissen die Arbeit des Aggiornamento wieder aufnehmen
und den Kontakt zu unserer Zeit wiederherstellen, den das Zweite
Vatikanische Konzil aufgenommen hat. Dabei konnen Leben und
Werk Yves Congars eine groflartige Quelle der Inspiration sein.
Congars Schriften sind keine blofle Fufinote der Geschichte des
20. Jahrhunderts, sondern sie haben unserer Zeit Wichtiges zu sa-
gen. So sind wir alle Fréere Emile fiir diese klare und bewegende
Darstellung des Lebenswerks dieses groflen Theologen sehr zu
Dank verpflichtet.

Charles Taylor






15

Vorwort

»Sie machen mir noch meinen Rollstuhl kaputt! Aulerdem gehort
er nicht mir, sondern einem Mitbruder!“ Noch immer habe ich
die schroffen Worte Yves Congars im Ohr. Ich war noch keine
zwei Jahre als Bruder der Communauté in Taizé und sollte ihn
wihrend einer Woche bei uns begleiten. Der Rollstuhl, auf den er
aufgrund einer Krankheit' angewiesen war, wurde auf dem steini-
gen Weg zur Kirche kriftig durchgeriittelt. Man hatte mir gesagt,
dass Congar schwierig sein konnte. Das war 1977. Im Jahr zuvor
hatte sich ein anderer junger Bruder um ihn gekiimmert, der sich
weit mehr als ich fir Congars Werk interessierte.

Ich erinnere mich noch gut daran, als seine Anmeldung bei uns
eintraf. Der fur die Post zustindige Bruder 6ffnete gerade seinen
Brief und reichte ihn mir. Die zittrige Handschrift war nicht leicht
zu entziffern. Sollte sich ein Theologe wie Yves Congar tatsichlich
so einfach in Taizé anmelden?

Was wusste ich von Yves Congar? Dass er ein bedeutender Theo-
loge war und beim Zweiten Vatikanischen Konzil* eine wichtige
Rolle gespielt hatte, dass er seiner Zeit voraus war und wegen seiner
Ideen leiden musste. Aber seine Biicher erschienen mir veraltet, zu-
mal ich mich damals — dies muss ich zu meiner Schande gestehen —
nur fiir Exegese interessierte. Yves Congar kam tatsichlich; er stellte
sich den Jugendlichen in Taizé als ,,Ekklesiologe® vor, machte sich
dabei aber tiber dieses etwas pompose Wort lustig, das ich damals
zum ersten Mal horte. Er sprach auch tiber den groflen Strom der
Tradition, der neben dem lebensnotwendigen Wasser bisweilen
auch allerlei andere Dinge mit sich fithrt. Congar sagte: ,Baum-
stimme und tote Ratten.“ Ein anderer Bruder tibersetzte seine Aus-
fithrungen ins Englische; Congar war zufrieden und lobte ihn. Dem
Bruder war dies peinlich, trotzdem hitte er nicht so ausweichend
reagieren diirfen, denn Congar — wie es so seine Art war — brum-
melte umgehend zuriick: ,,Ich mache keine falschen Komplimente!“



16 Vorwort

Ich erinnere mich auch noch, wie Congar einmal in der Kirche
von Taizé iiber die ,Geographie des Heils“ sprach und dabei meh-
rere Orte nannte, an denen — wie er sagte — Gott seine Barmher-
zigkeit zeigen will. Er sah auch Taizé auf dieser ,Landkarte“ und
schloss seine Predigt mit dem wunderbaren Ausruf der Katharina
von Siena: ,,Erbarmen mit Katharina! Erbarmen mit der Kirche!
Erbarmen mit der Welt!“

Damals erwihnte er auch ein Buch tiber den Heiligen Geist, das
er zu verdffentlichen gedachte und das zu diesem Zeitpunkt schon
fast fertig gewesen sein muss. Ich verstand damals nicht, warum er
immer wieder hervorhob, dass ,,der Geist nicht nur eine Kraft
oder eine Macht ist.*

Frere Roger und die dlteren Briider der Communauté kannten
Yves Congar schon lange. 1960 war er zum ersten Mal nach Taizé
gekommen. In einem (nicht verdffentlichten) Bericht beschreibt
er diesen Aufenthalt und erwihnt ihn auch in Chretiéns en Dia-
logue® noch einmal. Weitere Aufenthalte auf unserem Hiigel in
Burgund folgten. Dann kam das Zweite Vatikanische Konzil, in
dessen Verlauf er mehrmals zum Essen in unsere Wohnung in
Rom® kam, was jedes Mal eine Gelegenheit zu langen Gesprichen
bot. Regelmiflig wurden Biicher ausgetauscht. In seinen Wid-
mungen wies er zum Zeichen der Freundschaft manchmal auf die
Seiten hin, auf denen er Taizé in seinem Buch erwihnt.

In den 1980er Jahren saf$ er zusammen mit seinem Mitbruder
Marie-Dominique Chenu wihrend eines der ersten Européischen
Jugendtreffen im Chorgestithl von Notre-Dame in Paris inmitten
von Tausenden Jugendlichen. Frére Roger lag viel an der Anwe-
senheit dieser beiden Dominikaner, die tibrigens keineswegs ,aus
dem Rahmen fielen®.

Frere Roger besuchte Yves Congar einmal an einem Ascher-
mittwoch im Krankenhaus, wobei sich folgender Dialog ent-
wickelte:

Frere Roger: ,,Wiirden Sie uns heute bitte das Aschenkreuz auflegen?“

Congar: ,,Sie brauchen kein Aschenkreuz.*
Frere Roger: ,Doch, wir brauchen ein Aschenkreuz!*



Vorwort 17

Dieser Dialog ging noch eine Zeitlang so weiter, bis Congar end-
lich nachgab. Doch der Satz, mit dem er das Auflegen des Aschen-
kreuzes begleitete, entsprach ganz und gar nicht der tiblichen For-
mel ...

Zwischen der Sanftmut Frere Rogers und der schroffen Art
Yves Congars lagen Welten. Die beiden hitten verschiedener nicht
sein konnen. Und doch brannte in ihnen dieselbe Leidenschaft fiir
die Ecclesia. Dieses Wort wird oft falsch verstanden, so dass man
es nur ungern mit ,Kirche“ tibersetzen mochte. Vielleicht sollte
man besser von der einzigartigen Gemeinschaft sprechen, die in
Christus besteht. Aus ihr lebten beide und versuchten mit aller
Kraft, diesbeziigliche Missverstindnisse aus dem Weg zu raumen,
um die Menschen diese Gemeinschaft entdecken zu lassen. Dieser
Aufgabe hatten beide ihr Leben gewidmet. Wihrend Congar seine
grofle Empfindsamkeit hinter einer etwas rauen Art verbarg, zeigte
Frere Roger sie ungeschiitzt, so dass man leicht den kimpferischen
Geist iibersehen konnte, den er gleichermaflen besafi. Bei der Lek-
tiire von Congars Schrift Fiir eine dienende und arme Kirche war
ich iberrascht, einen Gedanken wiederzufinden, der auch Frere
Roger immer wieder beschiftigte, nimlich wie sehr es auf den ers-
ten Kontakt mit der Kirche, auf den ersten Eindruck beim Betre-
ten einer Kirche ankommt.

»Die Menschen lernen die Kirche zunichst durch ihre duflere Erschei-
nung kennen und werden durch sie zum Evangelium und zu Gott
gefiihrt. Zumindest sollte dies so sein, denn im gegenteiligen Fall wiirden
sie ihrer entfremdet, von ihr abgestoflen oder an eine eher duflerliche,
materielle Religion verwiesen, an ein System, in dem das soziologische
Verhalten im Vordergrund steht und nicht eine personale Religion, die
den Menschen spirituell herausfordert. Wenn man dies so betrachtet, ist
alles, was man von der Kirche sieht und wortiber die Menschen mit ihr in
Kontakt treten, von grofiter Bedeutung, so wie wir durch unseren Ge-
sichtsausdruck und Blick wie auch durch unsere Gestalt und Kleidung
mit anderen Menschen in Kontakt treten. Dies kann die Gestaltung eines
Plakats betreffen, einer Anzeige, eines Gemeindebriefs und vor allem die
Planung und Gestaltung einer Feier, aber auch das Verhalten des Priesters,
dessen Auftreten, seine Sprache und seinen Lebensstil, sowie das Verhal-
ten von Ordensleuten und kirchlichen Amtstragern. Dies alles sind un-
scheinbare, alltigliche Dinge, die aber von entscheidender Bedeutung sein



18 Vorwort

konnen, denn sie stellen die sichtbare Seite der Kirche als Gleichnis vom

Reich Gottes und als Sakrament des Evangeliums dar.“*

Auch Frere Roger war sich dessen bewusst. Er sah, wie schon Klei-
nigkeiten irritieren und zu einem uniiberwindlichen Hindernis
werden konnen. Auch ihm kam es sehr auf die aktive Teilnahme
aller an der Liturgie an, und er beschritt diesbeziiglich neue Wege.
Wenn ich iiberlege, was diese beiden sonst noch miteinander ver-
band, muss ich an Yves Congars ,,spirituelle Anthlropologie“5 den-
ken. Dieser Ausdruck ermdglichte es ihm, sich dem Geheimnis
der Kirche zu nihern. Congar hat viel zu diesem und auch zu an-
deren Themen geschrieben, und seine Gedanken stammen nicht
ausschliefSlich aus intellektuellen Quellen. Frere Roger hat sich
kaum mit Theorien beschiftigt, aber er wusste, dass Christus
durch unser Leben, durch ein verklirtes Leben in der Gemein-
schaft seiner Kirche zugdnglich wird.

1994, ein Jahr vor seinem Tod, besuchte ich Yves Congar noch
einmal im Krankenhaus. Sein gutes Gedichtnis erstaunte mich. Er
sagte mir mit unvergesslichen Worten, wie traurig es ihn mache,
nicht mehr lesen zu konnen. Ein Jahr spiter sandte mich Frere
Roger zu seiner Beerdigung nach Notre-Dame. Ich erinnere mich
noch, wie briiderlich mich Pierre-Marie Gy, einer seiner Mitbrii-
der, damals empfing; ich denke noch an die Predigt von Timothy
Raddliff, dem damaligen Generaloberen der Dominikaner, und an
dessen Begleiter Daniel Cadrin, der mir seinerzeit in meiner kana-
dischen Heimat von Taizé erzihlt hatte.

Gleichwohl sind es weder diese personlichen Erinnerungen
noch die lange Freundschaft Yves Congars mit der Communauté,
die mich zum Schreiben dieses Buches veranlasst haben. Genauso
wenig ist es — wie man vielleicht annehmen konnte — Congars
okumenische Pionierarbeit, welche meine Aufmerksamkeit auf
sich zog. Man miisste diesem franzgsischen Dominikaner in vieler
Hinsicht fiir seine mutige und erneuernde 6kumenische Arbeit
danken. Doch mich bewegte etwas ganz anderes.

Die Kirche ist kein System. Diese Worte wiirden das Anliegen
dieses Buches sehr gut zum Ausdruck bringen. Ich hatte nicht vor,
eine Einfiihrung in das Leben und Denken Yves Congars zu



Vorwort 19

schreiben; Biicher dieser Art gibt es bereits und ich wiisste nicht,
was ich etwa dem kiirzlich erschienenen Werk von Joseph Fame-
rée und Gilles Routhier® noch hinzufiigen kénnte. Mein Anliegen
ist bescheidener und hat mit einer Schwierigkeit zu tun, die uns
heute bei jeder Gelegenheit begegnet: Viele jiingere und iltere
Menschen bekunden ganz offen ihr ,spirituelles Interesse, doch
sobald von einem an eine Institution gebundenen Glauben die
Rede ist, ziehen sie sich oft zuriick. Wie ist diese Reaktion zu ver-
stehen? Mir kommt es oft so vor, als ob Menschen vor allem das-
jenige abstofit, was sie als ,,System® empfinden. Beim Lesen der
Werke Yves Congars, der sich selbst tief mit der Kirche verbunden
wusste und der von der Notwendigkeit ihrer institutionellen Ver-
fassung tiberzeugt war, fiel mir immer stirker auf, wie sehr er ein
bestimmtes ,,System® ablehnte. Fiir Congar war die Kirche kein
»System®, zumindest nicht, solange sie sich selbst treu blieb. Ein
»System wire vielmehr ein Zerrbild ihrer selbst, ein Verrat an ih-
rer wirklichen Gestalt.

Es ist erfreulich, dass der Urheber dieser Gedanken zum Kardi-
nal erhoben wurde. Welche Schliisselrolle Yves Congar beim
Zweiten Vatikanischen Konzil spielte, ist allseits bekannt. Kardinal
Avery Dulles konnte einmal scherzhaft sagen: ,Das Zweite Vatika-
nische Konzil? — Ah, Sie meinen das Congar-Konzil!“ Das war na-
tirlich ibertrieben, kein Konzil gibt das Denken einer einzelnen
Person wieder, aber diese Aussage macht deutlich, wie viel das
Konzil Yves Congar verdankt. Ist er nicht der Theologe fiir all die-
jenigen, die sich vor ,Systemen® fiirchten und diese entschieden
ablehnen? Kann nicht gerade er uns erahnen lassen, dass die Kir-
che kein ,,System*® ist? Diese Hoffnung leitet mich hier.

Bei der Lektiire der Werke eines solchen Denkers lernt man
eine Menge. Fiir ihn bedeutet Tradition lebendige Wirklichkeit.
Wer dies versteht, fiihlt sich veranlasst, nicht nur dem Vergange-
nen treu zu bleiben, sondern auch dem Zukiinftigen. In Congars
Vraie et fausse réforme dans 'Fglise” entdeckt man ein Christen-
tum, das in der Realitdt verwurzelt ist, ohne den neuen Fragen,
die sich heute stellen, aus dem Weg zu gehen; ein Christentum, in
dem ,es wirklich etwas Neues geben kann®, das nach Reformen



20 Vorwort

verlangt. Wenn man die Gedanken Congars tiber die Katholizi-
tat*® der Kirche hort, entgeht man einem Sektendenken, dem stets
der Bezug zum Ganzen fehlt. Gleichzeitig wird man mit dem zu-
tiefst personalen Charakter des christlichen Glaubens konfron-
tiert. Congar eroffnet einen Zugang zum Begriff der Autoritit in
der Kirche, der viele Befiirchtungen zerstreuen kann.

Es geht nicht mehr um eine Macht aus einer vergangenen Zeit,
die nur um die Sicherung ihres eigenen Fortbestandes kreist. Eine
Autoritit® im christlichen Sinne bedroht die Freiheit des Individu-
ums nicht. Sie steht nicht im Dienst eines geschlossenen Systems,
sondern dient einem ,Wachsen®, bei dem in besonderer Weise
das Unbekannte und Unvorhersehbare Beachtung findet.

Diese vier Themen, Tradition, Reform, Katholizitit und Auto-
ritdt, stehen im Mittelpunkt dieses Buches. Jedes dieser Themen
wird einzeln behandelt, allerdings nicht so sehr, um Congars Den-
ken zu sezieren, sondern um seiner Stimme Gehor zu verschaffen.
Die Entscheidung dazu fiel keineswegs willkiirlich. Congar hat die
Tradition des Christentums eingehend erforscht. Man kann ihn
vielleicht nicht als ,Universalgelehrten bezeichnen, aber sein
Wissen glich nach Aussagen mehrerer seiner Zeitgenossen dem ei-
nes ,Wiinschelrutengingers®, der nach Wasser sucht. Er kannte
die Geschichte des Christentums wie kaum ein anderer und er ist
auch wie kaum ein anderer dazu pridestiniert, iiber das Wesen
der Kirche zu sprechen.

Zudem gibt es fir mich noch einen weiteren Grund, die Person
und das Denken Yves Congars in Erinnerung zu rufen. Die Her-
ausforderungen, vor die wir heute gestellt sind und die wir nur
erahnen konnen, fordern von den Christen ohne Zweifel viel
Kreativitit. Wir werden unser Handeln in weiten Bereichen dn-
dern und tiber bestimmte Themen auf neue Weise sprechen miis-
sen, da wir vielleicht immer 6fter mit bisher nie dagewesenen Si-
tuationen konfrontiert sein werden. In diesem Zusammenhang
scheint es mir hilfreich, auf Yves Congar zu horen, denn sein
Werk und seine Gedanken machen Mut, alle Krifte zu mobilisie-
ren, die uns der christliche Glauben schenkt und die sich nicht
mit einem geschichtlich bedingten Ausdruck zufriedengeben, der zu



Vorwort 21

einer bestimmten Zeit angebracht gewesen sein mag, der aber
nicht das letzte Wort des Christentums darstellt. Congars Kiihn-
heit und sein tiefer Sinn fiir Kontinuitit erscheinen heute notwen-
diger denn je.

Aus Anlass von Congars 100. Geburtstag sagte Kardinal Kasper:
»Wir haben bei Weitem noch nicht alle Perspektiven erschlossen,
die er uns erdffnet hat.“’® Mit Sicherheit kénnen wir von diesem
Mann viel lernen; er wusste, dass die ,, Tradition etwas Lebendiges
ist“ und dass man ,,das Gleiche in einem verinderten Kontext nur
sagen kann, indem man es anders sagt.“"'

%%

Gegen Ende eines seiner Aufenthalte in Taizé brachte ich Yves
Congar einmal nach dem Abendgebet in sein Zimmer zuriick. Es
war ein schoner Sommerabend und violette Wolkenstreifen zogen
am Himmel entlang. Congar sagte, wie sehr er die friedliche
Abendstimmung liebte. Ich verabschiedete mich, als er sich gerade
wieder an seine Lektiire begeben wollte. Da drehte er sich noch
einmal zu mir um und sagte mit einer fast zarten Stimme: ,Ma-
chen Sie noch einen Spaziergang fiir mich!“ Ich weif8 nicht mehr,
ob ich seinem Rat gefolgt bin. Aber nach dem grof3en Spaziergang
durch sein Werk, den ich soeben beendet habe, fiihle ich mich ge-
radezu gedringt, ihn einem noch grofleren Publikum bekannt zu
machen.






	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite

