I. Einfiihrung

Der Jinismus (auch: Jainismus') ist neben Brahmanismus (,Hinduismus‘) und Buddhismus
die dritte Religion, die im antiken Indien entstand und bis heute fortbesteht. Anders als je-
doch bei den zwei letztgenannten ist die Kenntnis tiber den Jinismus im Westen kaum iiber
fachwissenschaftliche Kreise hinausgelangt und fiihrt heute selbst innerhalb der Indologie
und der Religionswissenschaft ein Nischendasein. Durch die unvollstindige Ubersetzung der
kanonischen Texte gilt die Beschéftigung mit dieser Religion im Allgemeinen als schwierig,
wobei die unzureichende Ubersetzungstitigkeit zumindest wihrend der Anfangsphase im
19. Jh. nicht zuletzt darin begriindet lag, dass die jinistischen Gemeinden die Sammlungen
ihrer Handschriften dem Zugriff westlicher Indologen verschlossen und somit eine kritische
Ausgabe der kanonischen Schriften iiber ldngere Zeit nicht moglich war?. Anstelle einer ge-
ordneten Herausgabe der relevanten Texte, vergleichbar der Edition des buddhistischen Pali-
Kanon durch die Pali Text Society, orientierte sich die Herausgabe einzelner Schriften daher
zunéchst allein an der Verfiigbarkeit der entsprechenden Handschriften. Eine vollstidndige
kritische Ausgabe des Svetambara-Kanons steht daher bis heute aus.

Trotz dieser Widrigkeiten entstand seit Mitte des 19. Jh. vornehmlich im deutschsprachi-
gen Raum mit den Jinismus-Studien (engl. ,Jainology‘) eine Sparte der Indologie, die bis in
die erste Hilfte des letzten Jahrhunderts zwar weltweit eine Spitzenposition einnahm?, die in
der Offentlichkeit jedoch kaum wahrgenommen wurde. An diesem Umstand konnten auch
das Erscheinen einiger Uberblickswerke iiber jinistische Religion und Kultur wenig éndern,

1 Die Anhénger der Jinas bezeichnen sich selbst als ,Jain‘. Das Wort ist eine moderne Bildung aus dem élteren
Begriff Jaina (Skt. ,zum Jina gehorig*), woraus im 19. Jh. die englische Bezeichnung Jainism entstand, aus der
wiederum der deutsche Name Jainismus abgeleitet wurde. Das Prakritwort jaina hingegen, das im Aupapatika
Sutra (§§ [37], 42, 48 und 49) belegt ist, hatte wohl urspriinglich die Bedeutung ,schnell® (<Skt. javina), wurde
von den Kommentatoren des Werkes jedoch falschlich mit Skt. jayana ,siegreich® tibersetzt (E. LEumanN 1883:
119). Diese Sanskritisierung iibernahm im 7. Jh. zunéchst JINABHADRA und spéter auch HEMACANDRA (A. METTE
2010: 201), weshalb die Bezeichnung ,jaina‘ als Anhdnger der Jina-Lehre mindestens bis auf das 7. Jh. n. Chr.
zurlickgeht (ibid.). Nach herrschender Meinung wurden jene Wanderasketen, die den Lehren Mahaviras und
seiner Vorginger folgten, urspriinglich wohl als nigantha (<Skt. nirgrantha ,Besitzlose*) bezeichnet und waren
die Anhénger eines Nigantha Nataputta, in dem man den Stifter des Jinismus Vardhamana Mahavira zu erken-
nen glaubte. Da diese Bezeichnung ausschlieBlich in den Quellen der konkurrierenden Buddhisten verwendet
wird ist jedoch unsicher, ob die Anhdnger Mahaviras diesen Namen, der auch in abfilliger Weise als ,Narr*
oder ,Dummkopf* iibersetzt werden kann, tatséchlich selbst fithrten. Dariiber hinaus ist die Vermutung, dass
Nigantha Nataputta mit Mahavira identisch sei, nicht belegbar (siehe dazu J. BRonkHorsT 2000) und wurde
bereits von H. Jacosi (1895: xv) in Frage gestellt. - Unter deutschsprachigen Indologen setzte sich seit dem 19.
Jh. mehrheitlich die Bezeichnung ,Jinismus‘ durch, die in Analogie zu ,Buddhismus* aus dem Titel des Stifters
gebildet wurde. Wéhrend hingegen die Bildung ,Bauddha‘ als Benennung der Anhénger des Buddha uniiblich
ist, werden die Jinisten durchaus auch in deutschen Arbeiten als Jainas bezeichnet. Dabei ist auch die Bezeich-
nung ,Jainismus‘ nicht unzuldssig oder gar falsch, sondern leitet sich aus der Bezeichnung der Verehrer ab und
ist somit eher ungiinstig, wurde aber von einigen Indologen (u. a. H.v. GLaseENaPp und K. BrunN) dennoch mit
der Begriindung bevorzugt, dass dies schlieBlich die Selbstbezeichnung der heutigen Anhénger der Jinas wire.
Die vorliegende Arbeit schliefit sich der deutschen Tradition an und verwendet bevorzugt die Begriffe ,Jinis-
mus‘ und ,Jinisten® sowie gelegentlich die Bezeichnung ,Jaina‘. Damit soll jedoch lediglich eine einheitliche
Terminologie gefordert werden, eine Wertung der Begrifflichkeiten darf darin nicht gesehen werden.

2 W. ScuuBrING 1935: 8f., sowie dies ergénzend L. ALSDORF 1951: 59f.

3 Einen Uberblick iiber die Geschichte der Jinismus-Studien in Deutschland von den Anfingen bis zur Nach-
kriegszeit bietet K. BRUHN 1956b.



12 1. Einfithrung

obgleich diese sich ausdriicklich auch an ein nicht akademisches Publikum wandten*. Von
der romantischen Begeisterung fiir den Orient und seine Philosophien, die seit der zwei-
ten Halfte des 19. Jh. in mehreren Wellen iiber Europa und Nordamerika zog und die den
Buddhismus im Westen bekannt machte und die Ausbreitung theosophischer Gesellschaften
forderte, konnte der Jinismus nicht profitieren. Anfangs betrachtete die Forschung die Lehre
der Jainas noch als eine héretische Abspaltung des Buddhismus®. Erst H. Jacosr beschrieb
im Vorwort zu seiner 1879 erschienen Edition des Kalpastitra den Jinismus als eine gegen-
iiber dem Buddhismus eigenstdndige Religion und sah in den Stiftern beider Lehren zwei
unterschiedliche Personen, die in etwa zur gleichen Zeit und in derselben Region im nord-
ostlichen Indien unabhéngig voneinander wirkten®. Diese Erkenntnis entfachte das Interesse
zahlreicher Indologen an den Schriften der Jainas. Ein halbes Jahrhundert lang erbliihte die
Jinismus-Forschung und wurde zu einem wichtigen Teil der deutschsprachigen Indologie.

Seit der Nachkriegszeit wandte sich die Indienforschung jedoch zunehmend anderen Ge-
bieten zu, das Interesse am Jinismus ging zuriick und beschéftigt heute nur noch wenige
Spezialisten. Gleiches gilt auch fiir die Erforschung der jinistischen Kunst, insbesondere der
Buchmalerei des westindischen Stils, die in den neueren Publikationen iiber die indische
Malerei oft weniger als eigenstéindiges Genre verstanden wird, sondern vielmehr als frithe
und noch wenig entwickelte Malschule den spéteren, qualitativ hoherwertigen Werken der
Moghulkaiser und der Rajputen einfach vorangestellt ist. Die vorliegende Arbeit stellt sich
dieser Auffassung entgegen und versucht stattdessen, die besondere Eigentiimlichkeit der
westindischen Miniaturmalerei jinistischer Pragung herauszustellen, die in der Verbindung
alter Uberlieferung und volkstiimlich-indischer Bildsprache sowie einer Ubernahme von
Einfliissen aus der islamischen Welt besteht.

1. Quellenlage und Forschungsstand

Obwohl kaum ein Werk zur Geschichte der indischen Malerei auf eine Behandlung der jin-
istischen Miniaturen als frithe Quelle indischer Buchkunst verzichtet, ist die Kenntnis iiber
die jinistische Miniaturmalerei insgesamt nach wie vor eher diirftig. Verglichen mit den Bild-
werken, die unter den Moghulkaisern oder den Rajputen entstanden, erfuhr die jinistische
Miniaturmalerei zunichst wenig Beachtung, was wohl auch darin begriindet sein mag, dass
die kiinstlerische Qualitét der jinistischen Miniaturen, die im Vergleich mit den buddhisti-
schen Wandmalereien in Ajanta oder den hofischen Miniaturen der Moghulkaiser von eher
volkstiimlicher und ,jugendlich-primitiver Art 7 ist, von kunsthistorischer Seite gelegentlich
als zweitklassig eingestuft wurde. Es ist daher, wie schon erwihnt, auch ein Anliegen der
vorliegenden Arbeit, diese Einschiatzung zu widerlegen.

Spétestens seit dem 11. Jh. entstanden im westlichen Indien illustrierte Handschriften in
groBer Zahl, zunédchst noch auf Palmbléttern, spater auf Papier, als Stiftungen wohlhabender

4 Soz. B. die Arbeiten von H. v. GLASENAPP (1925) und W. SCHUBRING (1927).

5 So beispielsweise A. WEBER 1858: 1f. und C. Lassen 1861: 755. Im Gegenzug vertrat J. STEVENSON (1848: viii)
in der Einleitung seiner Ubersetzung des Kalpasiitra die Auffassung, dass sich der Buddhismus aus dem Jinis-
mus entwickelt habe und Indrabhuti Gautama, ein Schiiler des letzten Tirthamkara Mahavira, identisch sei mit
dem Buddha Siddharta Gautama.

6  H.Jacosi 1879: 1f.

7  H. Goerz 1934: 10.



1. Quellenlage und Forschungsstand 13

Kaufleute und Beamter an die Bibliotheken (bhandara), die zahlreichen jinistischen Tempeln
angeschlossen waren. Insbesondere in den jinistischen Bibliotheken von Jaisalmer {iberdau-
erten unzdhlige Handschriften die Jahrhunderte, begiinstigt durch das trockene Wiistenklima.
Zu Beginn des 20. Jh. wurde europdischen Indologen erstmals der Zutritt zu den Handschrif-
tensammlungen gewahrt. Nur ein geringer Teil der dort verwahrten Manuskripte ist seither
untersucht worden, stattdessen wurden fiir zahlreiche Sammlungen zunéchst nur Bestands-
listen angefertigt, um spétere Textstudien zu erleichtern. Das Interesse lag dabei anfangs
allein auf den Texten, wihrend die zugehdrigen Illustrationen kaum Beachtung fanden. Dies
anderte sich erst mit den Arbeiten von W. HOTTEMANN (1913) und A.K. Coomaraswamy (1917
und 1924), die erstmals das Interesse der Kunsthistoriker auf die jinistischen Miniaturen und
damit auch die Begehrlichkeiten des Kunsthandels weckten, was nachhaltige Folgen hatte.

Zahlreiche Handschriften, die sich im Besitz wohlhabender Jaina Familien befanden,
wurden seit Ende des 19. Jh. direkt an europdische Forscher verkauft, die sich weniger fiir
[lustrationen als fiir die Texte selbst interessierten und die Handschriften spéter an Biblio-
theken in Europa und Nordamerika abgaben®. In der Folgezeit schickten Museen und Bi-
bliotheken ihre Mittelsménner nach Indien, um gezielt Handschriften anzukaufen und die
eigenen Sammlungen so zu vervollstindigen, wobei zunéchst nur vollstindige Handschriften
erworben wurden. Das steigende Interesse an der Miniaturmalerei, das sich im frithen 20. Jh.
herausbildete, liel daneben einen regen Handel mit Illustrationen jinistischer Handschriften
entstehen. Um dabei den grofftmoglichen Erlos zu erzielen, wurden illustrierte Blatter, be-
sonders solche aus wertvollen Prachthandschriften, hiufig einzeln verkauft und urspriinglich
vollstdndige Handschriften zu diesem Zweck auseinandergerissen. Die Folge war, dass in
den Sammlungen neben kompletten Manuskripten unzéhlige illustrierte Einzelblatter ver-
wahrt werden, die nicht mehr eindeutig datierbar sind. Da es sich bei den allermeisten illus-
trierten jinistischen Handschriften des spéten 15. und 16. Jh. um Abschriften des Kalpasiitra
sowie des Kalakacaryakatha und Uttaradhyayanastitra handelt, also um hdufig kopierte und
wohlbekannte Texte, hielt man dieses Vorgehen scheinbar fiir akzeptabel. Allerdings ist
durch diese Praxis die Zahl vollstindiger illustrierter Handschriften aus dieser Zeit, zumal in
westlichen Sammlungen, weitaus geringer als die zahllosen Einzelblatter.

Was dabei nun die Miniaturen zum Kalpasttra betrifft, so existiert hier, mit Blick auf
die reine Anzahl von Handschriften und Einzelbléttern, eine besondere Fiille an Material.
Die Formelhaftigkeit der westindischen Miniaturmalerei, wo gleiche Motive stets in sehr
dhnlicher Weise wiederholt werden, schrinkt allerdings die Variationsbreite der Motive und
Bildinhalte zumindest bei oberflachlicher Betrachtung stark ein. Damit steht der Fiille an
Miniaturen ein scheinbarer Mangel an Vielfalt gegeniiber. Die stets gleichen Motive und
die Vielzahl an Einzelbléttern, die weder genau datierbar sind, noch einem Entstehungsort
zugeordnet werden konnten, regten in erster Linie zu stilistischen Vergleichen an. Die Iko-
nographie der jinistischen Miniaturmalerei geriet dabei in den Hintergrund; an die Stelle
einer ikonographischen Analyse trat die schlichte Identifizierung der Motive. Dadurch wurde
versdumt, die besondere Bildsprache der Miniaturen und die ,Grammatik*® der Malereien des
westindischen Stils, die zum tieferen Versténdnis der Illustrationen zwingend erforderlich ist,

8  Aufdiese Weise entstand beispielsweise die bedeutende Sammlung jinistischer Handschriften in Stra8burg, die
auf die Sammlungstitigkeit von E. LEumMaNN zuriickgeht und heute in der dortigen Bibliothéque Nationale et
Universitaire aufbewahrt wird. Die Handschriften wurden katalogisiert von E. WicKERSHEIMER (1923) und C.
TripaTHI (1975).



14 1. Einfithrung

zu erfassen. Diese Haltung prégt auch die Literatur, die bislang zur jinistischen Miniaturma-
lerei veroffentlicht wurde.

Die frithe Jinismus-Forschung war bekanntlich rein philologisch ausgerichtet und be-
achtete die Illustrationen in den Handschriften daher kaum. Nach den oben erwihnten
Arbeiten von W. HUTTEMANN und A.K. CooMARASWAMY war es zundchst W.N. BrRown, der
den jinistischen Miniaturen des Kalakacaryakatha (1933), des Kalpastitra (1934) und des
Uttaradhyayanasiitra (1941) Monographien und mehrere Aufsidtze widmete und seine Be-
trachtungen schlielich mit einer Arbeit iiber die Illustrationen des Vasanta Vilasa (1962)
vervollstdndigte.

Einen ersten Uberblick iiber das gesamte Spektrum jinistischer Malerei von den Anfin-
gen bis zum Ende des 17. Jh. lieferte M. CHANDRA (1949), der seinem grundlegenden Werk
weitere vertiefende Studien, teilweise in Zusammenarbeit mit K. Knanparavara (1969) und
U.P. SHaH (1975) folgen lieB. Daneben veroffentlichte S.M. Nawag (1956ft.) mehrere Mo-
nographien tiber die Illustrationen unterschiedlicher jinistischer Texte, wobei er groftenteils
auf Handschriften seiner eigenen Sammlung zuriickgriff. Der Wert dieser Publikationen
liegt jedoch weniger in der kunsthistorischen Bearbeitung der Miniaturen, wobei sich der
Verfasser sehr eng an den Arbeiten von W.N. BrowN orientierte, als in der Bereitstellung
des umfangreichen und vielseitigen Materials. Immerhin zwei der genannten Monographien
(W.N. BRowN 1934 und S.M. NawaB 1956) widmen sich ausschlieBlich den Miniaturen zum
Kalpasiitra.

Desweiteren wurden seit Mitte des 20. Jh. mehrere Arbeiten zu Teilbereichen der jinisti-
schen Malerei veroffentlicht, so beispielsweise die Monographie von C. CaiLLat und R. Ku-
MAR (1981) zur Kosmologie, sowie zahlreiche Aufsétze zu verschiedenen Themen der Buch-
kunst wie etwa die Arbeiten von A. GHosE (1927), A.C. EastMaN (1938 und 1943a/b) und S.
KramriscH (1975), um nur die wichtigsten zu nennen, und auch die Aufsétze von C. CAILLAT
(1983) und K. BrunN (2005 und 2006), sollten nicht iibersehen werden. Die Mehrzahl dieser
Arbeiten widmet sich dabei jedoch vornehmlich stilistischen Fragen ohne die Ikonographie
der jinistischen Miniaturmalerei eingehend zu diskutieren.

Hinsichtlich der Kalpasititra-Handschrift aus Jaunpur (KS Ja), die neben den Berliner
Manuskripten den Kern der vorliegenden Arbeit bildet, ist besonders ein Aufsatz von K.
KHaNDALAVALA und M. CHANDRA (1962) zu beriicksichtigen, wo diese Handschrift erstmals
vorgestellt wurde. Weiterhin ist eine Kalpastitra-Handschrift aus Mandu zu erwéhnen, die
innerhalb dieser Arbeit gelegentlich zum Vergleich herangezogen wird und die erstmals von
P. CHaNDRA (1959) in kiirzerer Form und noch im gleichen Jahr ausfiihrlicher von K. Knan-
DALAVALA und M. CHANDRA (1959) diskutiert wurde.

In den letzten Jahren fanden zudem mehrere Ausstellungen zur jinistischen Kunst in Eu-
ropa und Nordamerika statt, in deren Katalogen einzelne Aspekte der jinistischen Malerei
besprochen wurden’. Hier sind auch zahlreiche Einzelblétter unterschiedlicher Handschriften
abgebildet und mehr oder weniger ausfiihrlich beschrieben. Daneben erschien nach den Ar-
beiten von S. Doshi (1984 und 1985) zuletzt eine Monographie von R. PArivoo (2010) tiber
die jinistischen Miniaturen der N.C. Mehta Collection, die der Autor u. a. mit Illustrationen

9  Entsprechende Ausstellungen fanden statt in Los Angeles und London (P. PAL 1994), Antwerpen (J.van ALPHEN
2000) und New York (P. Granorr 2009). Besondere Beriicksichtigung fand die jinistische Kunst zudem in einer
Ausstellung in Adelaide (J. BENNETT 2013).



2. Gegenstand und Ziel der Arbeit 15

zum Gita Govinda vergleicht und dariiber hinaus einen Zusammenhang mit altdgyptischen
(sic!) Malereien herzustellen versucht.

Angesichts dieser Arbeiten kdnnte man vermuten, dass es zu den Illustrationen des
Kalpasiitra nicht mehr viel Neues zu sagen gidbe - zumal unter den genannten Werken im-
merhin zwei Monographien speziell zu diesem Bildtyp verzeichnet sind. Dabei darf jedoch
nicht tibersehen werden, dass diese Arbeiten keine wirkliche Analyse der Malereien enthal-
ten, sondern, wie schon erwiahnt, nur eine Identifizierung der Motive und gelegentlich eine
knappe Benennung der abgebildeten Figuren anbieten. Insofern erscheint es geboten, eine
Neubetrachtung vorzunehmen, zumal in den bislang vorliegenden Untersuchungen der iko-
nographische Mafstab allein im Kalpastitra-Text selbst gesucht wurde. Zwar ist dieser durch
die Miniaturen illustriert, entstammt aber einer génzlich anderen Zeit und beinhaltet ldngst
nicht alle Episoden und Motive der Illustrationszyklen. Zwischen jener Zeit, in welcher der
letzte Tirthamkara mutmaBlich die Lehre seines Vorgéngers reformierte und der Entstehung
des Kalpastitra liegen zudem mehrere Jahrhunderte, und ein weiteres Jahrtausend trennt diese
Epoche vom Entstehungszeitraum der hier diskutierten Miniaturmalereien. Diese verschie-
denen Zeitebenen, zwischen denen erhebliche kulturelle Umbriiche liegen, miissen bei der
Betrachtung der Illustrationen ebenso beriicksichtigt werden wie die damit verbundenen Ver-
anderungen der jinistischen Traditionen.

2. Gegenstand und Ziel der Arbeit

Das Thema dieser Arbeit ist die mittelalterliche Buchmalerei des sogenannten westindi-
schen Stils, genauergesagt eine ikonographische Untersuchung der Illustrationen aus vier
Kalpasiitra-Handschriften dieser Malschule, sowie die kultur- und religionsgeschichtliche
Betrachtung der darin gezeigten Bildinhalte. Zum besseren Verstdndnis ist der Betrachtung
ein kurzer Uberblick iiber den Jinismus und die Jina-Legende sowie eine kunstgeschichtliche
Verortung der jinistischen Miniaturmalerei innerhalb der westindischen Malschulen voran-
gestellt.

Bei der kunsthistorischen Untersuchung jinistischer Handschriften ist zu unterscheiden
zwischen der zumeist narrativen [llustration und der Illumination, die eher schmiickende
Funktion hat. Wihrend Illustrationen meist in einem direktem Bezug zum Text der Hand-
schrift stehen und dort geschilderte Inhalte verbildlichen, ist die Illumination ein reiner
Buchschmuck und dient vorrangig der Verzierung der Handschrift. Langst nicht jede jinisti-
sche Handschrift mit ist Illustrationen versehen, doch Schmuckelemente wie Rahmen- oder
Randbordiiren, seien sie auch noch so einfach gehalten, gehdren zum festen Bestandteil jin-
istischer Buchkunst.

Die vorliegende Betrachtung konzentriert sich auf die jinistische Buchmalerei des 15. und
16. Jh. und nimmt damit jene Zeitspanne in den Blick, die gemessen an der Zahl der tiberlie-
ferten Handschriften als ein Hohepunkt der mittelalterlichen Buchproduktion im nordwest-
lichen Indien bezeichnet werden darf. Da im Gesamtkorpus der bekannten Miniaturmalerei
dieser Zeit die Illustrationen zum Kalpasiitra den weitaus grof3ten Teil ausmachen erschien es
ratsam, die Untersuchung auf Handschriften dieses Textes zu beschrianken.

Dazu wurden die Miniaturreihen mehrerer Kalpastitra-Handschriften aus den Sammlun-
gen des Berliner Museums fiir Asiatische Kunst und der Staatsbibliothek zu Berlin analysiert.



16 1. Einfithrung

Die Handschriften wurden im 15. bzw. 16. Jh. hergestellt und blieben bislang weitgehend
unverdffentlicht!*:
— KSA Kalpasitra-Handschrift der Sammlung Siid-, Siidost- und Zentralasien
des Berliner Museum fiir Asiatische Kunst (Inv.-Nr. I 5040).
— KSB Kalpasitra-Handschrift (Fragment) der Sammlung Stid-, Stidost- und
Zentralasien des Berliner Museum fiir Asiatische Kunst (Inv.-Nr. I 5042).
— KSC Kalpasitra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der
Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 10745).
— KSD Kalpasitra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der
Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 14663)
— KSE Kalpasitra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der
Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 14662)
Fragen des Malstils oder der Zugehorigkeit zu bestimmten Kunstschulen werden in dieser
Arbeit nur am Rande behandelt. Um die Reichweite der westindischen Malschule und ihren
Einfluss auf die nordindische Miniaturmalerei des 15. und 16. Jh. zu veranschaulichen, wer-
den weitere Handschriften in die Untersuchung einbezogen. Dazu gehoren zunichst zwei
Kalpasiitra-Handschriften, deren Ursprungsort auflerhalb des eigentlichen Gebietes der west-
indischen Malschulen liegt:
— KSJa Kalpasitra-Handschrift aus Jaunpur.
— KS Ma Kalpasitra-Handschrift aus Mandu.
Die Handschrift aus Mandu zeigt exemplarisch den Einfluss der westindischen Miniaturma-
lerei auf die Malschulen der Nachbarregion Malwa und belegt gleichzeitig die enge kulturelle
Bindung der dort anséssigen jinistischen Gemeinden an das Kerngebiet des mittelalterlichen
Jinismus im nérdlichen Indien, das zu dieser Zeit in Gujarat und Rajasthan lag. Wie weit der
Einfluss der westindischen Malschulen reichte belegt die Kalpasttra-Handschrift aus Jaun-
pur, die gewissermalien als Ostlichster Auslaufer westindischer Miniaturmalerei gelten kann.
Waihrend die Handschrift aus Jaunpur!! auch in die ikonographische Untersuchung einbezo-
gen ist und somit erstmals vollstindig publiziert wird, soll die Handschrift aus Mandu'? nur
fiir gelegentliche stilistische Vergleiche herangezogen werden; diese beiden Handschriften
lagen fiir die Bearbeitung nur in Form von Diapositiven vor.

Um schlieBlich auch den wechselseitigen Einfluss zwischen der westindischen Malschule
und der indo-persischen Sultanatsmalerei zu beriicksichtigen und um den Austausch einzelner
Motive zwischen den unterschiedlichen Malschulen zu zeigen werden zwei relevante Hand-
schriften aus der Orientsammlung der Berliner Staatsbibliothek zum Vergleich hinzugezogen:

10 Die Handschrift KS 4 wurde von W. HUTTEMANN (1913) bearbeitet und einige Miniaturen in Form von Nach-
zeichnungen dem Aufsatz beigefiigt. Diese Arbeit ist als erste wissenschaftliche Untersuchung jinistischer Mi-
niaturen unbedingt zu wiirdigen, enthélt aber neben wichtigen Erkenntnissen auch zahlreiche Fehlinterpretati-
onen und Ungenauigkeiten, da zu dieser Zeit tiefere kunst- und religionsgeschichtliche Erkenntnisse iiber den
Jinismus und seine Kunst noch nicht vorlagen. Eine Neubearbeitung des Materials erscheint daher dringend
geboten, zumal die Miniaturen hier erstmals vollstindig abgebildet werden. Einige Illustrationen dieser Hand-
schrift sowie des Fragments KS B wurden in den Katalogen des Berliner Museums fiir Asiatische Kunst (damals
Museum fiir Indische Kunst) abgebildet und knapp beschrieben; die Handschriften KS C-E wurden hingegen
noch nicht bearbeitet und sind hier erstmals publiziert.

11 Die Kalpasitra-Handschrift aus Jaunpur (datiert 1465) wurde von K. KHANDALAVALA und M. CHANDRA (1962)
erstmals vorgestellt und ausfithrlich beschrieben. Eine Einordnung des Manuskripts in die Geschichte des Sul-
tanats von Jaunpur bietet M.M. Sagep (1972: 208ff).

12 Die Kalpasitra-Handschrift aus Mandu (datiert 1439) wurde erstmals von P. CHANDRA (1959) sowie von K.
KnanparavaLa und M. CHANDRA (1959) vorgestellt und beschrieben.



3. Methodik und Terminologie 17

— HN Hamzanama-Handschrift (Qissa-i Amir Hamza) der Sammlung orientalischer
Handschriften der Staatsbibliothek zu Berlin (Ms. or. fol. 4181).
— Cha  Chandayana-Handschrift (Matnaw1 Lorik o Canda) der Sammlung
orientalischer Handschriften der Staatsbibliothek zu Berlin (Ms. or. fol. 3014).
Die Sultanatsmalerei entstand bekanntlich aus der Begegnung mehrerer, vor allem indischer
und persischer Maltraditionen, und diente zur Illustration verschiedener Werke der indi-
schen und islamischen Literatur. Hiufig werden unter dieser Bezeichnung insbesondere jene
Handschriften zusammengefasst, die fiir Angehorige der Sultanatshofe hergestellt wurden
und zumeist Texte der indo-persischen Literatur enthalten. Ein Beispiel dafiir ist die Hand-
schrift HN®, deren Illustrationen zumindest an einigen Stellen stilistische Ahnlichkeiten zur
Kalpasaitra-Handschrift aus Jaunpur aufweisen'¥. Daneben gibt es eine Gruppe illustrierter
Handschriften, die vermutlich fiir nicht-muslimische Auftraggeber aus dem hoéfischen Um-
feld angefertigt wurden und in deren Miniaturen die Stilelemente der indo-persischen Mal-
schulen mit solchen der westindischen Malerei verbunden werden'®. Dazu gehort die Hand-
schrift Cha'®, die ihrerseits der Kalpastitra-Handschrift aus Mandu stilistisch nahesteht!” und
vermutlich um 1500 im nérdlichen Indien (moglicherweise Malwa) hergestellt wurde'®.

Ziel der vorliegenden Arbeit ist neben einer ikonographischen Analyse der einzelnen
[lustrationen vor allem deren kulturgeschichtliche Interpretation. Dabei soll einerseits das
Nachleben altindischer Formen und Motive im Bildprogramm der Kunst des indischen Mit-
telalters herausgestellt und zum anderen die Wanderung von Motiven zwischen den indi-
schen und indo-islamischen Malschulen beleuchtet werden.

3. Methodik und Terminologie

Die jinistische Buchmalerei des 15. und 16. Jh. ist geprigt ist von formelhaften Wiederho-
lungen und einer steten Wiederkehr derselben Motive. Es muss daher von einer festgelegten
Ikonographie ausgegangen werden, welcher die Miniatoren bei der Anfertigung der Illustra-
tionen zu folgen hatten. Da aber die bisherigen Publikationen zur jinistischen Buchkunst die
Miniaturen meist allein im Kontext der jeweiligen Handschrift betrachten oder stilverglei-
chend einer bestimmten Malschule zuzuordnen versuchen, erscheint es nunmehr sinnvoll
und geboten, bei der Untersuchung mehrerer Handschriften desselben Textes die Ikonogra-
phie der Illustrationen in den Mittelpunkt der Betrachtung zu stellen.

Dazu werden Illustrationen mit dhnlichen oder identischen Motiven analysiert und ver-
gleichend gegeniibergestellt, um ikonographische Gemeinsamkeiten und Unterschiede her-
auszustellen und um die Bildinhalte anschlieBend ikonologisch zu interpretieren. Neben der

13 Eine kurze Beschreibung der Handschrift und der darin enthaltenen Illustrationen bietet die Arbeit von I.
StcHoUKINE/B. FLEMMING/P. LurT/H. SoHRWEIDE 1971: 144-163. Eine kunstgeschichtliche Verortung der Illus-
trationen innerhalb der mittelalterlichen Miniaturmalerei Nordwestindiens liefern K. KHanpaLavaLa und M.
CHANDRA (1969: 50ft.).

14 K. KHANDALAVALA/M. CHANDRA 1969: 53.

15 Eine kurze Ubersicht tiber die unterschiedlichen Stromungen der Sultanatsmalerei bietet P. CHANDRA (1976:
31-49).

16 Eine ausfiihrliche Beschreibung der Handschrift und ihrer Illustrationen wurde von A. Krisuna (1981) und R.
PacHNER (1981) vorgenommen.

17 A. Krisuna 1981: 275.

18 A. KrisHna 1981: 284.



18 1. Einfithrung

vergleichenden Betrachtung sind aber auch die Eigentiimlichkeiten jeder einzelnen Miniatur
herauszustellen, worin sich der enge, aber dennoch vorhandene kiinstlerische Freiraum der
Miniatoren widerspiegelt. Anmerkungen zur religions- und kulturgeschichtlichen Einord-
nung des Motivs vervollstindigen schlielich die Untersuchung. Dass dies gelegentlich zu
ausgiebigen Exkursen in die indische Kulturgeschichte fiihrt ist ausdriicklich gewollt und
soll nicht zuletzt aufzeigen, dass eine isolierte Betrachtung der jinistischen Kunst und Kultur
deren Entwicklung nur unzureichend zu erkliren vermag.

Um den Zusammenhang der dargestellten Episoden mit der textlichen Uberlieferung
zu priifen werden die relevanten Textquellen herangezogen, darunter zunéchst einmal das
Kalpasitra selbst und das Acaranga, sowie in geringerem MaRe die nachkanonische Kom-
mentarliteratur. Besondere Beriicksichtigung erfahren ferner die Werke zur jinistischen Uni-
versalgeschichte, nimlich STLANkaAs Bericht iiber die Lebenswege von vierundfiinfzig grofen
Mannern (Cauppannamahdapurisacariya) und vor allem HEmacanDras Erzdhlung der Le-
bensléufe von dreiundsechzig wichtigen Personen (7risastisalakapurusacaritra).

Um den ikonographischen Befund in nachvollziehbarer Weise zu illustrieren, sind auf
den Bildtafeln jeweils identische Motive und Motivgruppen der behandelten Handschrif-
ten gemeinsam gruppiert; diese Anordnung erlaubt einen direkten Vergleich der dargestell-
ten Episoden, wohingegen die Reihung der Miniaturen in den jeweiligen Handschriften der
Ubersicht in Kap. IV.3.1-6. entnommen werden kann.

Bei der Verwendung indischer Fachbegriffe wird durchgéngig die sanskritisierte Form
bevorzugt und nur dort, wo Prakritbegriffe unbedingt notwendig sind, werden diese ergén-
zend angebracht. Dies mag verwundern, sind doch die kanonischen Schriften und die frii-
he Kommentarliteratur der Svetambaras in den mittelindischen Volkssprachen, den Prakrits
abgefasst. Die Verwendung des altindischen Sanskrit hat hingegen zweierlei Griinde: Zum
einen iibernahmen es die Jainas seit dem frithen Mittelalter als Literatursprache, und zum
anderen wird so die sprachliche Einheitlichkeit gewahrt, wo Zusammenhinge mit der alt-
indischen Kultur und Religion thematisiert sind, deren bevorzugte Sprache das Sanskrit ist.

Der Herstellungszeitraum der besprochenen Handschriften fillt in eine Epoche, die zwar
nach westlicher Chronologie der frithen Neuzeit angehort, die aber in der historischen und
kunstgeschichtlichen Betrachtung Siidasiens eher dem Mittelalter zugerechnet wird". Die
Anwendung dieser Epocheneinteilung ist insbesondere dort tiblich, wo Entwicklungen hin-
duistischer oder jinistischer Traditionen diskutiert werden, die trotz wachsendem Einfluss
islamischer Kultur fiir eine Bewahrung &lterer Bildtraditionen stehen. Dies trifft auch auf
die jinistische Buchmalerei zu, deren Bildsprache sich spatestens im 11. Jh. herausbildete
und bis weit ins 16. Jh. relativ unverdndert weitergefiithrt wurde. Daher wird hier wird unter
dem indischen Mittelalter jene Zeitspanne verstanden, die zwischen der ausgehenden Antike
(um 600) und der Griindung des Moghulreiches im Jahre 1525 liegt. Auch aus religions-
geschichtlicher Sicht erscheint diese Epochengliederung sinnvoll, denn die Jaina-Religion
unterlag seit ihrer Griindung einem stetigen Wandel und gerade der mittelalterliche Jinismus
unterscheidet sich in theologischer und in kultureller Hinsicht deutlich von seinen antiken
Vorldufern (siehe Kap. 11.2.2.).

19 So unterscheiden beispielsweise H. KurLke und D. RoTHERMUND (1998: 139f.) zwischen dem frithen Mittelalter
der indischen Regionalreiche (etwa 550/600 bis 1200) und dem spaten Mittelalter (etwa 1200 bis 1526), das in
etwa identisch ist mit der Zeit des Sultanats von Delhi und bis zur Griindung des Moghulreiches reicht.



II. Grundziige des Jinismus

Die Religion und Geschichte der Jainas, einschlieBlich ihrer Kunst und Literatur, ist in zahl-
reichen Ubersichtswerken umfassend beschrieben worden, weshalb hier auf eine ausfithrli-
che Darstellung verzichtet werden kann. Stattdessen werden in einem knappen Uberblick
nur jene Eckpunkte umrissen, die zum allgemeinen Verstindnis sowie zur Verortung der
mittelalterlichen Buchmalerei der Svetambaras innerhalb der jinistischen Kulturgeschichte
notwendig sind. Zur Vertiefung sei daher auf die einschldgigen Werke verwiesen®.

1. Die Religion der Jainas

Der Jinismus ist die Lehre der Jinas, einer Reihe geistiger Fiihrer, welche den Zyklus der
Wiedergeburten {iberwunden haben und die von ihren Anhéngern als Tirthamkara (Skt.
,Furtbereiter‘) oder als Jina (Skt. ,Sieger®) bezeichnet werden?!, woraus sich der Name der
Bewegung herleitet.

Die Anhédnger des Jinismus glauben an eine seit Ewigkeiten existierende Lehre, die ein
Ausscheiden aus dem Wiedergeburtszyklus ermdglicht und die in jedem Zeitalter von vier-
undzwanzig Tirthamkaras verkiindet wird, wobei die geistigen Fiihrer des gegenwirtigen
Zeitalters im Zentrum der Lehre stehen. Das Leben und Wirken dieser Heiligen, von denen
wohl nur die beiden letzten tatséchlich gelebt haben diirften, ist Gegenstand der jinistischen
Universalgeschichte und wird in zahlreichen Legenden behandelt. Der untadelige Lebensweg
der Tirthamkaras, der nach ihrer Weltflucht von Armut und Enthaltsamkeit bestimmt wird,
ist den Anhédngern ein Vorbild, dem es nachzueifern gilt, weshalb die Jina-Legende noch
heute bei Festlichkeiten wie etwa dem Paryusana-Fest von den Monchen vor der Gemeinde
rezitiert wird*.

Das Ideal der Glaubigen ist die Vollkommenheit des arhat (Skt. ,Ehrwiirdiger®) oder sid-
dha (Skt. ,Vollendeter), dessen Seele nach dem Tod aus dem Kreislauf der Wiedergeburten
ausscheidet und zum Aufenthaltsort der Vollendeten (siddha loka) am Scheitelpunkt des Uni-
versums aufsteigt. Wihrend die jinistischen Monche und Nonnen durch strenge Askese der
Erlosung entgegenstreben, ist das Ziel der Laienanhénger eher die Erlangung einer giinstigen
Wiedergeburt mit der Moglichkeit, in einem kiinftigen Leben der Welt zu entsagen und den

20 Eine Gesamtschau jinistischer Religion, Kultur und Geschichte bieten H.v. GLasenapp (1925), W. SCHUBRING
(1935), P.S. Jant (1979) und N. Suan (1998); zum Jinismus moderner Auspragung siehe J. Cort (2001); Ge-
schichte: A.K. CHATTERIEE (2000) und K.C. JaiN (2010); Kultur- und Sozialgeschichte: J.C. JAIN (1947); Quel-
lengeschichte: J.P. JaN (1964); Jinismus in Nordindien: C.J. Suan (1932) und G.C. CHoUDHARY (1954); Jinis-
mus in Stidindien: M.S. RamMaswaMI AYYANGAR (1922), B.S. Rao (1922), P.B. Desar (1957), und P.M. Josepu
(1997); Jinismus in Rajasthan: K.C. JAIN (1963); Anfange des Jinismus: K.C. JaiN (1974 [=2010 (i)]); Jinismus
im Mittelalter: B.A. SALETORE (1938). Jinistische Kosmologie: W. KirreL (1920: 208ff.) und L. Arsporr (1938
und 1947); jinistische Welthistorie: H.v. GLASENAPP 1925: 244ff.; jinistische Literatur: A. WEBER 1883-85 und
M. WinTErRNITZ (1920); jinistische Kunst: U.P. SHan 1955 und A. Guosu 1974-75. Weiterfiithrende Literatur
findet sich bei den genannten Autoren.

21 In der vorliegenden Arbeit werden die Begriffe ,Jina® und ,Tirthamkara® synonym verwendet. Urspriinglich
wurden als Tirthamkaras nur die 24 Erneuerer der Lehre bezeichnet, die nach ihrem Tod als vollendete Seelen
die endgiiltige Erlosung fanden und iiber deren Leben im Kalpasitra berichtet wird. Der Begriff ,Jina® wurde
hingegen auf alle Heiligen angewendet, die allumfassendes Wissen erlangt hatten (vgl. v. GLASENAPP 1925: 247).

22 J.E. Cort 2001: 151.



20 1. Grundziige des Jinismus

Pfad der Askese zu beschreiten um so eine schrittweise Annéherung an die Vollendung? und
damit das Ausscheiden aus dem Zyklus der Wiedergeburten zu erreichen®. Zur Erlésung
(moksa)® ist die vollstdndige Neutralisierung des an die Seele gebundenen Karmas?® notwen-
dig, was allein durch rechten Lebenswandel entsprechend der jinistischen Ethik zu erreichen
ist”’. Den Kern dieser Ethik bildet neben strenger Askese vor allem das Gebot absoluter Ge-
waltlosigkeit (ahimsda), das auch fiir jinistische Laien verbindlich ist.

Der Laienstand praktiziert dariiber hinaus eine religiose Verehrungspraxis, in deren Zent-
rum gottliche Wesen unterschiedlicher Kategorien oder aber die vergdttlichten Tirthamkaras
selbst stehen, und deren Ablauf und Inhalte sich im Lauf der Zeit mehrfach verdndert haben.
Die Verehrungszeremonie wird tiblicherweise vom Hausvater?® vor dem Hausschrein oder
von einem Priester® im Tempel vollzogen und orientiert sich meist an den Gebrauchen der
Hindu-Traditionen; von den Mdnchen und Nonnen werden diese Rituale geduldet, aber nicht
selber praktiziert. Hier unterscheiden sich die religiosen Pflichten des sravaka von denen des
Monches.

Von religionsgeschichtlicher Seite wurde der Jinismus mit Blick auf die Asketengemein-
de der Friihzeit als atheistische Religion beschrieben, da die Jainas die Existenz eines Schop-

23 Der Jinismus unterscheidet vierzehn Entwicklungsstadien (gunasthana), welche die Seele auf dem Weg zur
Erlosung durchschreitet. Der Wechsel auf eine hohere Stufe, der eine Tilgung des entsprechenden Karmas und
die damit verbundene Reinheit der Seele verlangt, kann nur iiber die Wiedergeburt, nicht aber innerhalb des
Lebens erlangt werden. Kommt es zu einem Fehlverhalten, so erzeugt dies eine erneute Bindung von bereits
neutralisiertem Karma und fiihrt zu einer Wiedergeburt in einem unteren, bereits durchschrittenen Entwick-
lungsstadium (zu den gunasthanas siche H.v. GLASENAPP 1925: 1951f.)

24 Im Gegensatz zu den Lehren von Buddhismus und Hinduismus, wo die Erlosung theoretisch jedem beseelten
Wesen moglich ist, gelten im Jinismus bestimmte Seelen als nicht erlosungsfahig und konnen niemals den
Kreislauf der Wiedergeburten verlassen.

25 Die Jainas bevorzugten urspriinglich moksa (Skt. Befreiung*) zur Benennung des Erlésungszustandes, doch
wird spatestens seit dem Mittelalter auch die eher buddhistische Bezeichnung nirvana (Skt. ,verwehen’, ,erlo-
schen®) verwendet, was durch Inschriften zur Benennung entsprechender Motive in der jinistischen Buchmale-
rei belegt ist (sie z. B. die Inschrift auf dem Blatt einer Handschrift aus dem 15. Jh., abgebildet bei J.v. ALPHEN
2000: Kat.-Nr. 6).

26 Der Jinismus unterscheidet 148 Kategorien von Karma, die in unterschiedlicher Weise wirken und die auf
verschiedene Art getilgt werden. Wéhrend Karma jedoch bei Hindus und Buddhisten als transzendente Kraft
verstanden wird, gehen die Jainas von einer stofflichen Form des Karmas, d.h. von karmischen Partikeln aus,
die der Seele anhaften und auf diese Weise deren Schicksal und Wiedergeburt bestimmen.

27 Dabei muss unterschieden werden zwischen dem asketischen Lebenswandel der Monche und Nonnen und dem
Alltag der Laien. Die Laien sind iiblicherweise an die Einhaltung von fiinf kleinen Geliibden (anuvrata) ge-
bunden, die Toten, Liige, Diebstahl, Unkeuschheit und Habgier verbieten. Im Idealfall werden diese Gebote
durch weitere Geliibde (Speisegebote, Beschriankung des Besitzes, Reiseverbote usw.), teilweise mit zeitlicher
Begrenzung, ergénzt. Die Monche und Nonnen sind hingegen an die groen Geliibde (mahavrata) gebunden,
die inhaltlich zum Teil den Laiengeliibden entsprechen aber deutlich strenger ausgelegt werden. Im Einzelnen
umfassen die groBen Geliibde das absolute Totungsverbot, das Verbot der Liige und des Stehlens, das Verbot der
Unkeuschheit auch in Gedanken sowie die absolute Besitzlosigkeit, was in der besonders strengen Auslegung
der Digambaras das Nacktgehen verlangt.

28 Die Laienanhidnger werden als ,Zuhorer® (Skt. sravaka [m.], sravika [f.]) bezeichnet, womit jene Personen ge-
meint sind, die durch die Unterweisung gelehrter Monche oder Lehrer (upadhydya) die jinistische Lehre gehort
haben und sich an die Laienregel (sravakacara) halten.

29 Bei den Svetambara Gemeinden in Gujarat und Rajasthan handelt es sich bei diesen Priestern (pujdrf) meist um
Angehorige visnuitischer Hindus.



1. Die Religion der Jainas 21

fergottes und Herrn aller Lebewesen leugnen®®. Tatséchlich wird jedoch die Existenz von
Gottern sowie hoheren und niederen gottlichen Wesen nicht bestritten, nur beschrankt sich
deren Macht und Einfluss auf die materielle Welt, und wie jedes andere Lebewesen unter-
liegen auch sie dem Gesetz des Karma und sind dem Kreislauf von Tod und Wiedergeburt
ausgesetzt’!. In dieser Hinsicht stimmt das Gottesverstindnis der Jainas mit dem der Bud-
dhisten iiberein.

Die jinistische Gotterwelt ist in der religidsen Praxis eine reine Angelegenheit des Lai-
enstandes®. Fiir den Asketenorden haben die Gétter nur wenig Bedeutung und erfahren kei-
nerlei Verehrung, da sie auf dem Weg zu allumfassendem Wissen und zur Erldsung nicht
behilflich sein konnen. Trotzdem sind Gotter und gottliche Wesen ein wichtiger Bestandteil
der jinistischen Kosmologie und finden in der religiésen Literatur vielfach Erwdhnung. In
diesem Sinne sollte unterschieden werden zwischen den in der kosmologischen Literatur be-
schriebenen Bewohnern der verschiedenen Ebenen des Weltgebidudes, die aber in der religi-
Osen Praxis der Gemeinden bestenfalls als Vorbild fiir den Laienstand vorkommen und in der
Kunst kaum Beriicksichtigung finden®, sowie jenen Gottheiten, die von den Laien direkte
Verehrung erfahren und um Hilfe angerufen werden und die tiberwiegend dem brahmani-
schen Pantheon entlehnt sind oder ihren Ursprung in der Volksreligion haben. Die Bedeutung
dieser Gotter ist regional und zeitlich durchaus unterschiedlich. Zuweilen breiten sich Kon-
zepte lokaler Gottheiten auch iiber weitere Regionen aus®*, wihrend die Popularitét anderer
Gotter mit der Zeit schwindet®. Die Kultbilder dieser Gottheiten sind meist zur Ergdnzung
der Bildnisse der Tirthamkaras in den jinistischen Tempeln aufgestellt, manchen sind sogar
eigene Tempel gewidmet®. Dass auch die Wanderasketen gelegentlich deren Schreine besu-

30 So beispielsweise bei F. HEILER 1959 [1999]: 158. Die Argumente, die nach Meinung der Jainas gegen die Exis-
tenz eines allmédchtigen Schopfergottes sprechen, werden von H.v. GLASENAPP (1925: 2141F.) diskutiert.

31 Sy 1.2.1.5. (sieche W. BoLLEE 1988: 31).

32 Die besondere Bedeutung der Verehrungszeremonie (pija) fiir die Angehorigen des Laienstandes wird in den
mittelalterlichen Sravakacaras, den Schriften iiber das rechte Verhalten des jinistischen Laien (§7@vaka), behan-
delt. In der kanonischen Literatur der Svetambaras werden Verehrungszeremonien und Rituale nicht erwihnt.
Zu den Sravakacaras siche R. WiLLiams (1963) und zur pizja im Jinismus siche B.K. Knapagabi (1992).

33 Eine Ausnahme bildet die jinistische Miniaturmalerei, wo verschiedene Gotter dargestellt sind. Mit Ausnahme
des Gétterkonigs Sakra und seines Untergebenen Harinaigamesin fehlen bei deren Abbildung jedoch ikonogra-
phische Unterscheidungsmerkmale, die vermutlich nicht entwickelt wurden, da diese Gottheiten von kultischer
Verehrung weitgehend ausgenommen waren.

34 So beispielsweise die Verehrung des Yaksa Bhairava, dessen Verehrung in Nakoda (Rajasthan) in jiingerer Zeit
eingefiihrt wurde, um die Laiengemeinde des Kharatara Gaccha (zu den unterschiedlichen Schulen des Jinis-
mus siehe U.K. Jan 1975) von der Anrufung hinduistischer Goétter bei der Bewaltigung alltédglicher Probleme
abzuhalten. Spiter breitete sich die Verehrung des ,Nakoda Bhairava“ nach Berichten iiber die angebliche Wun-
dertatigkeit der Kultfigur iiber nahezu ganz Indien aus, wofiir das sehr einfach gehaltene Bildnis im Tempel von
Nakoda stets mafBstabsgetreu kopiert wird (zur Verehrung des Nakoda Bhairava siche J. LabLaw 1995: 71ff.,
L.A. BaBs 1996: 95 und J. Corr 2001: 91).

35 So beispiclsweise die Gottin Santidevi, die wihrend des Mittelalters von den Svetambaras im nordwestlichen
Indien verehrt wurde und als Hiiterin tiber die rechte Ausfiihrung des Rituals im Tempel stets in der Nahe des
sanctums platziert war. Auch die Abbildung einer Géttin am Sockel mittelalterlicher jinistischer Bronzekultbil-
der kann méglicherweise als Santidevi identifiziert werden (U.P. Suan 1982: 281f.), die in dieser Form auch
die Rituale der Laienanhinger schiitzte. In den jiingeren Tempeln ist Santidevi nicht mehr abgebildet und an
den Kultbildern verschwand die Abbildung der Gottin mit der Zeit oder wurde spéter durch das Konzept einer
Prasad Dev1 ersetzt.

36 So beispielsweise flir die Schlangengéttin Padmavati, die als Beschiitzer Par§vas mit ihrem Gefahrten
Dharanendra an zahlreichen Kultbildern des dreiundzwanzigsten Tirthamkara im nordlichen Indien abgebildet





