
I. Einführung

Der Jinismus (auch: Jainismus1) ist neben Brahmanismus (‚Hinduismus‘) und Buddhismus 
die dritte Religion, die im antiken Indien entstand und bis heute fortbesteht. Anders als je-
doch bei den zwei letztgenannten ist die Kenntnis über den Jinismus im Westen kaum über 
fachwissenschaftliche Kreise hinausgelangt und führt heute selbst innerhalb der Indologie 
und der Religionswissenschaft ein Nischendasein. Durch die unvollständige Übersetzung der 
kanonischen Texte gilt die Beschäftigung mit dieser Religion im Allgemeinen als schwierig, 
wobei die unzureichende Übersetzungstätigkeit zumindest während der Anfangsphase im 
19. Jh. nicht zuletzt darin begründet lag, dass die jinistischen Gemeinden die Sammlungen 
ihrer Handschriften dem Zugriff westlicher Indologen verschlossen und somit eine kritische 
Ausgabe der kanonischen Schriften über längere Zeit nicht möglich war2. Anstelle einer ge-
ordneten Herausgabe der relevanten Texte, vergleichbar der Edition des buddhistischen Pali-
Kanon durch die Pali Text Society, orientierte sich die Herausgabe einzelner Schriften daher 
zunächst allein an der Verfügbarkeit der entsprechenden Handschriften. Eine vollständige 
kritische Ausgabe des Śvetāmbara-Kanons steht daher bis heute aus. 

Trotz dieser Widrigkeiten entstand seit Mitte des 19. Jh. vornehmlich im deutschsprachi-
gen Raum mit den Jinismus-Studien (engl. ‚Jainology‘) eine Sparte der Indologie, die bis in 
die erste Hälfte des letzten Jahrhunderts zwar weltweit eine Spitzenposition einnahm3, die in 
der Öffentlichkeit jedoch kaum wahrgenommen wurde. An diesem Umstand konnten auch 
das Erscheinen einiger Überblickswerke über jinistische Religion und Kultur wenig ändern, 

1	 Die Anhänger der Jinas bezeichnen sich selbst als ‚Jain‘. Das Wort ist eine moderne Bildung aus dem älteren 
Begriff Jaina (Skt. ‚zum Jina gehörig‘), woraus im 19. Jh. die englische Bezeichnung Jainism entstand, aus der 
wiederum der deutsche Name Jainismus abgeleitet wurde. Das Prakritwort jaiṇa hingegen, das im Aupapātika 
Sūtra (§§ [37], 42, 48 und 49) belegt ist, hatte wohl ursprünglich die Bedeutung ‚schnell‘ (<Skt. javina), wurde 
von den Kommentatoren des Werkes jedoch fälschlich mit Skt. jayana ‚siegreich‘ übersetzt (E. Leumann 1883: 
119). Diese Sanskritisierung übernahm im 7. Jh. zunächst Jinabhadra und später auch Hemacandra (A. Mette 
2010: 201), weshalb die Bezeichnung ‚jaina‘ als Anhänger der Jina-Lehre mindestens bis auf das 7. Jh. n. Chr. 
zurückgeht (ibid.). Nach herrschender Meinung wurden jene Wanderasketen, die den Lehren Mahāvīras und 
seiner Vorgänger folgten, ursprünglich wohl als nigaṇṭha (<Skt. nirgrantha ‚Besitzlose‘) bezeichnet und waren 
die Anhänger eines Nigaṇṭha Nātaputta, in dem man den Stifter des Jinismus Vardhamāna Mahāvīra zu erken-
nen glaubte. Da diese Bezeichnung ausschließlich in den Quellen der konkurrierenden Buddhisten verwendet 
wird ist jedoch unsicher, ob die Anhänger Mahāvīras diesen Namen, der auch in abfälliger Weise als ‚Narr‘ 
oder ‚Dummkopf‘ übersetzt werden kann, tatsächlich selbst führten. Darüber hinaus ist die Vermutung, dass 
Nigaṇṭha Nātaputta mit Mahāvīra identisch sei, nicht belegbar (siehe dazu J. Bronkhorst 2000) und wurde 
bereits von H. Jacobi (1895: xv) in Frage gestellt. - Unter deutschsprachigen Indologen setzte sich seit dem 19. 
Jh. mehrheitlich die Bezeichnung ‚Jinismus‘ durch, die in Analogie zu ‚Buddhismus‘ aus dem Titel des Stifters 
gebildet wurde. Während hingegen die Bildung ‚Bauddha‘ als Benennung der Anhänger des Buddha unüblich 
ist, werden die Jinisten durchaus auch in deutschen Arbeiten als Jainas bezeichnet. Dabei ist auch die Bezeich-
nung ‚Jainismus‘ nicht unzulässig oder gar falsch, sondern leitet sich aus der Bezeichnung der Verehrer ab und 
ist somit eher ungünstig, wurde aber von einigen Indologen (u. a. H.v. Glasenapp und K. Bruhn) dennoch mit 
der Begründung bevorzugt, dass dies schließlich die Selbstbezeichnung der heutigen Anhänger der Jinas wäre. 
Die vorliegende Arbeit schließt sich der deutschen Tradition an und verwendet bevorzugt die Begriffe ‚Jinis-
mus‘ und ‚Jinisten‘ sowie gelegentlich die Bezeichnung ‚Jaina‘. Damit soll jedoch lediglich eine einheitliche 
Terminologie gefördert werden, eine Wertung der Begrifflichkeiten darf darin nicht gesehen werden.

2	 W. Schubring 1935: 8f., sowie dies ergänzend L. Alsdorf 1951: 59f.
3	 Einen Überblick über die Geschichte der Jinismus-Studien in Deutschland von den Anfängen bis zur Nach-

kriegszeit bietet K. Bruhn 1956b.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   11 03.04.20   11:38



I. Einführung12

obgleich diese sich ausdrücklich auch an ein nicht akademisches Publikum wandten4. Von 
der romantischen Begeisterung für den Orient und seine Philosophien, die seit der zwei-
ten Hälfte des 19. Jh. in mehreren Wellen über Europa und Nordamerika zog und die den 
Buddhismus im Westen bekannt machte und die Ausbreitung theosophischer Gesellschaften 
förderte, konnte der Jinismus nicht profitieren. Anfangs betrachtete die Forschung die Lehre 
der Jainas noch als eine häretische Abspaltung des Buddhismus5. Erst H. Jacobi beschrieb 
im Vorwort zu seiner 1879 erschienen Edition des Kalpasūtra den Jinismus als eine gegen-
über dem Buddhismus eigenständige Religion und sah in den Stiftern beider Lehren zwei 
unterschiedliche Personen, die in etwa zur gleichen Zeit und in derselben Region im nord-
östlichen Indien unabhängig voneinander wirkten6. Diese Erkenntnis entfachte das Interesse 
zahlreicher Indologen an den Schriften der Jainas. Ein halbes Jahrhundert lang erblühte die 
Jinismus-Forschung und wurde zu einem wichtigen Teil der deutschsprachigen Indologie. 

Seit der Nachkriegszeit wandte sich die Indienforschung jedoch zunehmend anderen Ge-
bieten zu, das Interesse am Jinismus ging zurück und beschäftigt heute nur noch wenige 
Spezialisten. Gleiches gilt auch für die Erforschung der jinistischen Kunst, insbesondere der 
Buchmalerei des westindischen Stils, die in den neueren Publikationen über die indische 
Malerei oft weniger als eigenständiges Genre verstanden wird, sondern vielmehr als frühe 
und noch wenig entwickelte Malschule den späteren, qualitativ höherwertigen Werken der 
Moghulkaiser und der Rajputen einfach vorangestellt ist. Die vorliegende Arbeit stellt sich 
dieser Auffassung entgegen und versucht stattdessen, die besondere Eigentümlichkeit der 
westindischen Miniaturmalerei jinistischer Prägung herauszustellen, die in der Verbindung 
alter Überlieferung und volkstümlich-indischer Bildsprache sowie einer Übernahme von 
Einflüssen aus der islamischen Welt besteht.

1. Quellenlage und Forschungsstand

Obwohl kaum ein Werk zur Geschichte der indischen Malerei auf eine Behandlung der jin-
istischen Miniaturen als frühe Quelle indischer Buchkunst verzichtet, ist die Kenntnis über 
die jinistische Miniaturmalerei insgesamt nach wie vor eher dürftig. Verglichen mit den Bild-
werken, die unter den Moghulkaisern oder den Rajputen entstanden, erfuhr die jinistische 
Miniaturmalerei zunächst wenig Beachtung, was wohl auch darin begründet sein mag, dass 
die künstlerische Qualität der jinistischen Miniaturen, die im Vergleich mit den buddhisti-
schen Wandmalereien in Ajanta oder den höfischen Miniaturen der Moghulkaiser von eher 
volkstümlicher und ‚jugendlich-primitiver Art‘7 ist, von kunsthistorischer Seite gelegentlich 
als zweitklassig eingestuft wurde. Es ist daher, wie schon erwähnt, auch ein Anliegen der 
vorliegenden Arbeit, diese Einschätzung zu widerlegen.

Spätestens seit dem 11. Jh. entstanden im westlichen Indien illustrierte Handschriften in 
großer Zahl, zunächst noch auf Palmblättern, später auf Papier, als Stiftungen wohlhabender 

4	 So z. B. die Arbeiten von H. v. Glasenapp (1925) und W. Schubring (1927).
5	 So beispielsweise A. Weber 1858: 1f. und C. Lassen 1861: 755. Im Gegenzug vertrat J. Stevenson (1848: viii) 

in der Einleitung seiner Übersetzung des Kalpasūtra die Auffassung, dass sich der Buddhismus aus dem Jinis-
mus entwickelt habe und Indrabhuti Gautama, ein Schüler des letzten Tīrthaṃkara Mahāvīra, identisch sei mit 
dem Buddha Siddharta Gautama.

6	 H. Jacobi 1879: 1f.
7	 H. Goetz 1934: 10.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   12 03.04.20   11:38



1. Quellenlage und Forschungsstand 13

Kaufleute und Beamter an die Bibliotheken (bhaṇḍāra), die zahlreichen jinistischen Tempeln 
angeschlossen waren. Insbesondere in den jinistischen Bibliotheken von Jaisalmer überdau-
erten unzählige Handschriften die Jahrhunderte, begünstigt durch das trockene Wüstenklima. 
Zu Beginn des 20. Jh. wurde europäischen Indologen erstmals der Zutritt zu den Handschrif-
tensammlungen gewährt. Nur ein geringer Teil der dort verwahrten Manuskripte ist seither 
untersucht worden, stattdessen wurden für zahlreiche Sammlungen zunächst nur Bestands-
listen angefertigt, um spätere Textstudien zu erleichtern. Das Interesse lag dabei anfangs 
allein auf den Texten, während die zugehörigen Illustrationen kaum Beachtung fanden. Dies 
änderte sich erst mit den Arbeiten von W. Hüttemann (1913) und A.K. Coomaraswamy (1917 
und 1924), die erstmals das Interesse der Kunsthistoriker auf die jinistischen Miniaturen und 
damit auch die Begehrlichkeiten des Kunsthandels weckten, was nachhaltige Folgen hatte. 

Zahlreiche Handschriften, die sich im Besitz wohlhabender Jaina Familien befanden, 
wurden seit Ende des 19. Jh. direkt an europäische Forscher verkauft, die sich weniger für 
Illustrationen als für die Texte selbst interessierten und die Handschriften später an Biblio-
theken in Europa und Nordamerika abgaben8. In der Folgezeit schickten Museen und Bi-
bliotheken ihre Mittelsmänner nach Indien, um gezielt Handschriften anzukaufen und die 
eigenen Sammlungen so zu vervollständigen, wobei zunächst nur vollständige Handschriften 
erworben wurden. Das steigende Interesse an der Miniaturmalerei, das sich im frühen 20. Jh. 
herausbildete, ließ daneben einen regen Handel mit Illustrationen jinistischer Handschriften 
entstehen. Um dabei den größtmöglichen Erlös zu erzielen, wurden illustrierte Blätter, be-
sonders solche aus wertvollen Prachthandschriften, häufig einzeln verkauft und ursprünglich 
vollständige Handschriften zu diesem Zweck auseinandergerissen. Die Folge war, dass in 
den Sammlungen neben kompletten Manuskripten unzählige illustrierte Einzelblätter ver-
wahrt werden, die nicht mehr eindeutig datierbar sind. Da es sich bei den allermeisten illus-
trierten jinistischen Handschriften des späten 15. und 16. Jh. um Abschriften des Kalpasūtra 
sowie des Kālakācāryakathā und Uttarādhyayanasūtra handelt, also um häufig kopierte und 
wohlbekannte Texte, hielt man dieses Vorgehen scheinbar für akzeptabel. Allerdings ist 
durch diese Praxis die Zahl vollständiger illustrierter Handschriften aus dieser Zeit, zumal in 
westlichen Sammlungen, weitaus geringer als die zahllosen Einzelblätter. 

Was dabei nun die Miniaturen zum Kalpasūtra betrifft, so existiert hier, mit Blick auf 
die reine Anzahl von Handschriften und Einzelblättern, eine besondere Fülle an Material. 
Die Formelhaftigkeit der westindischen Miniaturmalerei, wo gleiche Motive stets in sehr 
ähnlicher Weise wiederholt werden, schränkt allerdings die Variationsbreite der Motive und 
Bildinhalte zumindest bei oberflächlicher Betrachtung stark ein. Damit steht der Fülle an 
Miniaturen ein scheinbarer Mangel an Vielfalt gegenüber. Die stets gleichen Motive und 
die Vielzahl an Einzelblättern, die weder genau datierbar sind, noch einem Entstehungsort 
zugeordnet werden konnten, regten in erster Linie zu stilistischen Vergleichen an. Die Iko-
nographie der jinistischen Miniaturmalerei geriet dabei in den Hintergrund; an die Stelle 
einer ikonographischen Analyse trat die schlichte Identifizierung der Motive. Dadurch wurde 
versäumt, die besondere Bildsprache der Miniaturen und die ‚Grammatik‘ der Malereien des 
westindischen Stils, die zum tieferen Verständnis der Illustrationen zwingend erforderlich ist, 

8	 Auf diese Weise entstand beispielsweise die bedeutende Sammlung jinistischer Handschriften in Straßburg, die 
auf die Sammlungstätigkeit von E. Leumann zurückgeht und heute in der dortigen Bibliothèque Nationale et 
Universitaire aufbewahrt wird. Die Handschriften wurden katalogisiert von E. Wickersheimer (1923) und C. 
Tripathi (1975).

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   13 03.04.20   11:38



I. Einführung14

zu erfassen. Diese Haltung prägt auch die Literatur, die bislang zur jinistischen Miniaturma-
lerei veröffentlicht wurde.

Die frühe Jinismus-Forschung war bekanntlich rein philologisch ausgerichtet und be-
achtete die Illustrationen in den Handschriften daher kaum. Nach den oben erwähnten 
Arbeiten von W. Hüttemann und A.K. Coomaraswamy war es zunächst W.N. Brown, der 
den jinistischen Miniaturen des Kālakācāryakathā (1933), des Kalpasūtra (1934) und des 
Uttarādhyayanasūtra (1941) Monographien und mehrere Aufsätze widmete und seine Be-
trachtungen schließlich mit einer Arbeit über die Illustrationen des Vasanta Vilāsa (1962) 
vervollständigte. 

Einen ersten Überblick über das gesamte Spektrum jinistischer Malerei von den Anfän-
gen bis zum Ende des 17. Jh. lieferte M. Chandra (1949), der seinem grundlegenden Werk 
weitere vertiefende Studien, teilweise in Zusammenarbeit mit K. Khandalavala (1969) und 
U.P. Shah (1975) folgen ließ. Daneben veröffentlichte S.M. Nawab (1956ff.) mehrere Mo-
nographien über die Illustrationen unterschiedlicher jinistischer Texte, wobei er größtenteils 
auf Handschriften seiner eigenen Sammlung zurückgriff. Der Wert dieser Publikationen 
liegt jedoch weniger in der kunsthistorischen Bearbeitung der Miniaturen, wobei sich der 
Verfasser sehr eng an den Arbeiten von W.N. Brown orientierte, als in der Bereitstellung 
des umfangreichen und vielseitigen Materials. Immerhin zwei der genannten Monographien 
(W.N. Brown 1934 und S.M. Nawab 1956) widmen sich ausschließlich den Miniaturen zum 
Kalpasūtra.

Desweiteren wurden seit Mitte des 20. Jh. mehrere Arbeiten zu Teilbereichen der jinisti-
schen Malerei veröffentlicht, so beispielsweise die Monographie von C. Caillat und R. Ku-
mar (1981) zur Kosmologie, sowie zahlreiche Aufsätze zu verschiedenen Themen der Buch-
kunst wie etwa die Arbeiten von A. Ghose (1927), A.C. Eastman (1938 und 1943a/b) und S. 
Kramrisch (1975), um nur die wichtigsten zu nennen, und auch die Aufsätze von C. Caillat 
(1983) und K. Bruhn (2005 und 2006), sollten nicht übersehen werden. Die Mehrzahl dieser 
Arbeiten widmet sich dabei jedoch vornehmlich stilistischen Fragen ohne die Ikonographie 
der jinistischen Miniaturmalerei eingehend zu diskutieren. 

Hinsichtlich der Kalpasūtra-Handschrift aus Jaunpur (KS Ja), die neben den Berliner 
Manuskripten den Kern der vorliegenden Arbeit bildet, ist besonders ein Aufsatz von K. 
Khandalavala und M. Chandra (1962) zu berücksichtigen, wo diese Handschrift erstmals 
vorgestellt wurde. Weiterhin ist eine Kalpasūtra-Handschrift aus Mandu zu erwähnen, die 
innerhalb dieser Arbeit gelegentlich zum Vergleich herangezogen wird und die erstmals von 
P. Chandra (1959) in kürzerer Form und noch im gleichen Jahr ausführlicher von K. Khan-
dalavala und M. Chandra (1959) diskutiert wurde.

In den letzten Jahren fanden zudem mehrere Ausstellungen zur jinistischen Kunst in Eu-
ropa und Nordamerika statt, in deren Katalogen einzelne Aspekte der jinistischen Malerei 
besprochen wurden9. Hier sind auch zahlreiche Einzelblätter unterschiedlicher Handschriften 
abgebildet und mehr oder weniger ausführlich beschrieben. Daneben erschien nach den Ar-
beiten von S. Doshi (1984 und 1985) zuletzt eine Monographie von R. Parimoo (2010) über 
die jinistischen Miniaturen der N.C. Mehta Collection, die der Autor u. a. mit Illustrationen 

9	 Entsprechende Ausstellungen fanden statt in Los Angeles und London (P. Pal 1994), Antwerpen (J.van Alphen 
2000) und New York (P. Granoff 2009). Besondere Berücksichtigung fand die jinistische Kunst zudem in einer 
Ausstellung in Adelaide (J. Bennett 2013).

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   14 03.04.20   11:38



2. Gegenstand und Ziel der Arbeit 15

zum Gīta Govinda vergleicht und darüber hinaus einen Zusammenhang mit altägyptischen 
(sic!) Malereien herzustellen versucht. 

Angesichts dieser Arbeiten könnte man vermuten, dass es zu den Illustrationen des 
Kalpasūtra nicht mehr viel Neues zu sagen gäbe - zumal unter den genannten Werken im-
merhin zwei Monographien speziell zu diesem Bildtyp verzeichnet sind. Dabei darf jedoch 
nicht übersehen werden, dass diese Arbeiten keine wirkliche Analyse der Malereien enthal-
ten, sondern, wie schon erwähnt, nur eine Identifizierung der Motive und gelegentlich eine 
knappe Benennung der abgebildeten Figuren anbieten. Insofern erscheint es geboten, eine 
Neubetrachtung vorzunehmen, zumal in den bislang vorliegenden Untersuchungen der iko-
nographische Maßstab allein im Kalpasūtra-Text selbst gesucht wurde. Zwar ist dieser durch 
die Miniaturen illustriert, entstammt aber einer gänzlich anderen Zeit und beinhaltet längst 
nicht alle Episoden und Motive der Illustrationszyklen. Zwischen jener Zeit, in welcher der 
letzte Tīrthaṃkara mutmaßlich die Lehre seines Vorgängers reformierte und der Entstehung 
des Kalpasūtra liegen zudem mehrere Jahrhunderte, und ein weiteres Jahrtausend trennt diese 
Epoche vom Entstehungszeitraum der hier diskutierten Miniaturmalereien. Diese verschie-
denen Zeitebenen, zwischen denen erhebliche kulturelle Umbrüche liegen, müssen bei der 
Betrachtung der Illustrationen ebenso berücksichtigt werden wie die damit verbundenen Ver-
änderungen der jinistischen Traditionen.

2. Gegenstand und Ziel der Arbeit

Das Thema dieser Arbeit ist die mittelalterliche Buchmalerei des sogenannten westindi-
schen Stils, genauergesagt eine ikonographische Untersuchung der Illustrationen aus vier 
Kalpasūtra-Handschriften dieser Malschule, sowie die kultur- und religionsgeschichtliche 
Betrachtung der darin gezeigten Bildinhalte. Zum besseren Verständnis ist der Betrachtung 
ein kurzer Überblick über den Jinismus und die Jina-Legende sowie eine kunstgeschichtliche 
Verortung der jinistischen Miniaturmalerei innerhalb der westindischen Malschulen voran-
gestellt.

Bei der kunsthistorischen Untersuchung jinistischer Handschriften ist zu unterscheiden 
zwischen der zumeist narrativen Illustration und der Illumination, die eher schmückende 
Funktion hat. Während Illustrationen meist in einem direktem Bezug zum Text der Hand-
schrift stehen und dort geschilderte Inhalte verbildlichen, ist die Illumination ein reiner 
Buchschmuck und dient vorrangig der Verzierung der Handschrift. Längst nicht jede jinisti-
sche Handschrift mit ist Illustrationen versehen, doch Schmuckelemente wie Rahmen- oder 
Randbordüren, seien sie auch noch so einfach gehalten, gehören zum festen Bestandteil jin-
istischer Buchkunst.

Die vorliegende Betrachtung konzentriert sich auf die jinistische Buchmalerei des 15. und 
16. Jh. und nimmt damit jene Zeitspanne in den Blick, die gemessen an der Zahl der überlie-
ferten Handschriften als ein Höhepunkt der mittelalterlichen Buchproduktion im nordwest-
lichen Indien bezeichnet werden darf. Da im Gesamtkorpus der bekannten Miniaturmalerei 
dieser Zeit die Illustrationen zum Kalpasūtra den weitaus größten Teil ausmachen erschien es 
ratsam, die Untersuchung auf Handschriften dieses Textes zu beschränken. 

Dazu wurden die Miniaturreihen mehrerer Kalpasūtra-Handschriften aus den Sammlun-
gen des Berliner Museums für Asiatische Kunst und der Staatsbibliothek zu Berlin analysiert. 

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   15 03.04.20   11:38



I. Einführung16

Die Handschriften wurden im 15. bzw. 16. Jh. hergestellt und blieben bislang weitgehend 
unveröffentlicht10:
–– KS A	 Kalpasūtra-Handschrift der Sammlung Süd-, Südost- und Zentralasien  
	 des Berliner Museum für Asiatische Kunst (Inv.-Nr. I 5040).

–– KS B	 Kalpasūtra-Handschrift (Fragment) der Sammlung Süd-, Südost- und  
	 Zentralasien des Berliner Museum für Asiatische Kunst (Inv.-Nr. I 5042).

–– KS C	 Kalpasūtra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der  
	 Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 10745).

–– KS D	 Kalpasūtra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der  
	 Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 14663)

–– KS E	 Kalpasūtra-Handschrift der Sammlung orientalischer Handschriften der  
	 Staatsbibliothek zu Berlin (HS or. 14662)

Fragen des Malstils oder der Zugehörigkeit zu bestimmten Kunstschulen werden in dieser 
Arbeit nur am Rande behandelt. Um die Reichweite der westindischen Malschule und ihren 
Einfluss auf die nordindische Miniaturmalerei des 15. und 16. Jh. zu veranschaulichen, wer-
den weitere Handschriften in die Untersuchung einbezogen. Dazu gehören zunächst zwei 
Kalpasūtra-Handschriften, deren Ursprungsort außerhalb des eigentlichen Gebietes der west-
indischen Malschulen liegt:
–– KS Ja	 Kalpasūtra-Handschrift aus Jaunpur.
–– KS Ma	 Kalpasūtra-Handschrift aus Mandu.
Die Handschrift aus Mandu zeigt exemplarisch den Einfluss der westindischen Miniaturma-
lerei auf die Malschulen der Nachbarregion Malwa und belegt gleichzeitig die enge kulturelle 
Bindung der dort ansässigen jinistischen Gemeinden an das Kerngebiet des mittelalterlichen 
Jinismus im nördlichen Indien, das zu dieser Zeit in Gujarat und Rajasthan lag. Wie weit der 
Einfluss der westindischen Malschulen reichte belegt die Kalpasūtra-Handschrift aus Jaun-
pur, die gewissermaßen als östlichster Ausläufer westindischer Miniaturmalerei gelten kann. 
Während die Handschrift aus Jaunpur11 auch in die ikonographische Untersuchung einbezo-
gen ist und somit erstmals vollständig publiziert wird, soll die Handschrift aus Mandu12 nur 
für gelegentliche stilistische Vergleiche herangezogen werden; diese beiden Handschriften 
lagen für die Bearbeitung nur in Form von Diapositiven vor. 

Um schließlich auch den wechselseitigen Einfluss zwischen der westindischen Malschule 
und der indo-persischen Sultanatsmalerei zu berücksichtigen und um den Austausch einzelner 
Motive zwischen den unterschiedlichen Malschulen zu zeigen werden zwei relevante Hand-
schriften aus der Orientsammlung der Berliner Staatsbibliothek zum Vergleich hinzugezogen:
10	 Die Handschrift KS A wurde von W. Hüttemann (1913) bearbeitet und einige Miniaturen in Form von Nach-

zeichnungen dem Aufsatz beigefügt. Diese Arbeit ist als erste wissenschaftliche Untersuchung jinistischer Mi-
niaturen unbedingt zu würdigen, enthält aber neben wichtigen Erkenntnissen auch zahlreiche Fehlinterpretati-
onen und Ungenauigkeiten, da zu dieser Zeit tiefere kunst- und religionsgeschichtliche Erkenntnisse über den 
Jinismus und seine Kunst noch nicht vorlagen. Eine Neubearbeitung des Materials erscheint daher dringend 
geboten, zumal die Miniaturen hier erstmals vollständig abgebildet werden. Einige Illustrationen dieser Hand-
schrift sowie des Fragments KS B wurden in den Katalogen des Berliner Museums für Asiatische Kunst (damals 
Museum für Indische Kunst) abgebildet und knapp beschrieben; die Handschriften KS C-E wurden hingegen 
noch nicht bearbeitet und sind hier erstmals publiziert.

11	 Die Kalpasūtra-Handschrift aus Jaunpur (datiert 1465) wurde von K. Khandalavala und M. Chandra (1962) 
erstmals vorgestellt und ausführlich beschrieben. Eine Einordnung des Manuskripts in die Geschichte des Sul-
tanats von Jaunpur bietet M.M. Saeed (1972: 208ff).

12	 Die Kalpasūtra-Handschrift aus Mandu (datiert 1439) wurde erstmals von P. Chandra (1959) sowie von K. 
Khandalavala und M. Chandra (1959) vorgestellt und beschrieben.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   16 03.04.20   11:38



3. Methodik und Terminologie 17

–– HN	 Haṃzanāma-Handschrift (Qiṣṣa-i Amīr Ḥamza) der Sammlung orientalischer 
	 Handschriften der Staatsbibliothek zu Berlin (Ms. or. fol. 4181).

–– Cha	 Chandāyana-Handschrift (Maṯnawī Lorik o Candā) der Sammlung  
	 orientalischer Handschriften der Staatsbibliothek zu Berlin (Ms. or. fol. 3014).

Die Sultanatsmalerei entstand bekanntlich aus der Begegnung mehrerer, vor allem indischer 
und persischer Maltraditionen, und diente zur Illustration verschiedener Werke der indi-
schen und islamischen Literatur. Häufig werden unter dieser Bezeichnung insbesondere jene 
Handschriften zusammengefasst, die für Angehörige der Sultanatshöfe hergestellt wurden 
und zumeist Texte der indo-persischen Literatur enthalten. Ein Beispiel dafür ist die Hand-
schrift HN13, deren Illustrationen zumindest an einigen Stellen stilistische Ähnlichkeiten zur 
Kalpasūtra-Handschrift aus Jaunpur aufweisen14. Daneben gibt es eine Gruppe illustrierter 
Handschriften, die vermutlich für nicht-muslimische Auftraggeber aus dem höfischen Um-
feld angefertigt wurden und in deren Miniaturen die Stilelemente der indo-persischen Mal-
schulen mit solchen der westindischen Malerei verbunden werden15. Dazu gehört die Hand-
schrift Cha16, die ihrerseits der Kalpasūtra-Handschrift aus Mandu stilistisch nahesteht17 und 
vermutlich um 1500 im nördlichen Indien (möglicherweise Malwa) hergestellt wurde18.

Ziel der vorliegenden Arbeit ist neben einer ikonographischen Analyse der einzelnen 
Illustrationen vor allem deren kulturgeschichtliche Interpretation. Dabei soll einerseits das 
Nachleben altindischer Formen und Motive im Bildprogramm der Kunst des indischen Mit-
telalters herausgestellt und zum anderen die Wanderung von Motiven zwischen den indi-
schen und indo-islamischen Malschulen beleuchtet werden.

3. Methodik und Terminologie

Die jinistische Buchmalerei des 15. und 16. Jh. ist geprägt ist von formelhaften Wiederho-
lungen und einer steten Wiederkehr derselben Motive. Es muss daher von einer festgelegten 
Ikonographie ausgegangen werden, welcher die Miniatoren bei der Anfertigung der Illustra-
tionen zu folgen hatten. Da aber die bisherigen Publikationen zur jinistischen Buchkunst die 
Miniaturen meist allein im Kontext der jeweiligen Handschrift betrachten oder stilverglei-
chend einer bestimmten Malschule zuzuordnen versuchen, erscheint es nunmehr sinnvoll 
und geboten, bei der Untersuchung mehrerer Handschriften desselben Textes die Ikonogra-
phie der Illustrationen in den Mittelpunkt der Betrachtung zu stellen.

Dazu werden Illustrationen mit ähnlichen oder identischen Motiven analysiert und ver-
gleichend gegenübergestellt, um ikonographische Gemeinsamkeiten und Unterschiede her-
auszustellen und um die Bildinhalte anschließend ikonologisch zu interpretieren. Neben der 

13	 Eine kurze Beschreibung der Handschrift und der darin enthaltenen Illustrationen bietet die Arbeit von I. 
Stchoukine/B. Flemming/P. Luft/H. Sohrweide 1971: 144–163. Eine kunstgeschichtliche Verortung der Illus-
trationen innerhalb der mittelalterlichen Miniaturmalerei Nordwestindiens liefern K. Khandalavala und M. 
Chandra (1969: 50ff.).

14	 K. Khandalavala/M. Chandra 1969: 53.
15	 Eine kurze Übersicht über die unterschiedlichen Strömungen der Sultanatsmalerei bietet P. Chandra (1976: 

31–49).
16	 Eine ausführliche Beschreibung der Handschrift und ihrer Illustrationen wurde von A. Krishna (1981) und R. 

Pachner (1981) vorgenommen.
17	 A. Krishna 1981: 275.
18	 A. Krishna 1981: 284.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   17 03.04.20   11:38



I. Einführung18

vergleichenden Betrachtung sind aber auch die Eigentümlichkeiten jeder einzelnen Miniatur 
herauszustellen, worin sich der enge, aber dennoch vorhandene künstlerische Freiraum der 
Miniatoren widerspiegelt. Anmerkungen zur religions- und kulturgeschichtlichen Einord-
nung des Motivs vervollständigen schließlich die Untersuchung. Dass dies gelegentlich zu 
ausgiebigen Exkursen in die indische Kulturgeschichte führt ist ausdrücklich gewollt und 
soll nicht zuletzt aufzeigen, dass eine isolierte Betrachtung der jinistischen Kunst und Kultur 
deren Entwicklung nur unzureichend zu erklären vermag. 

Um den Zusammenhang der dargestellten Episoden mit der textlichen Überlieferung 
zu prüfen werden die relevanten Textquellen herangezogen, darunter zunächst einmal das 
Kalpasūtra selbst und das Ācārāṅga, sowie in geringerem Maße die nachkanonische Kom-
mentarliteratur. Besondere Berücksichtigung erfahren ferner die Werke zur jinistischen Uni-
versalgeschichte, nämlich Śīlānkas Bericht über die Lebenswege von vierundfünfzig großen 
Männern (Cauppaṇṇamahāpurisacariya) und vor allem Hemacandras Erzählung der Le-
bensläufe von dreiundsechzig wichtigen Personen (Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra). 

Um den ikonographischen Befund in nachvollziehbarer Weise zu illustrieren, sind auf 
den Bildtafeln jeweils identische Motive und Motivgruppen der behandelten Handschrif-
ten gemeinsam gruppiert; diese Anordnung erlaubt einen direkten Vergleich der dargestell-
ten Episoden, wohingegen die Reihung der Miniaturen in den jeweiligen Handschriften der 
Übersicht in Kap. IV.3.1–6. entnommen werden kann.

Bei der Verwendung indischer Fachbegriffe wird durchgängig die sanskritisierte Form 
bevorzugt und nur dort, wo Prakritbegriffe unbedingt notwendig sind, werden diese ergän-
zend angebracht. Dies mag verwundern, sind doch die kanonischen Schriften und die frü-
he Kommentarliteratur der Śvetāmbaras in den mittelindischen Volkssprachen, den Prakrits 
abgefasst. Die Verwendung des altindischen Sanskrit hat hingegen zweierlei Gründe: Zum 
einen übernahmen es die Jainas seit dem frühen Mittelalter als Literatursprache, und zum 
anderen wird so die sprachliche Einheitlichkeit gewahrt, wo Zusammenhänge mit der alt-
indischen Kultur und Religion thematisiert sind, deren bevorzugte Sprache das Sanskrit ist.

Der Herstellungszeitraum der besprochenen Handschriften fällt in eine Epoche, die zwar 
nach westlicher Chronologie der frühen Neuzeit angehört, die aber in der historischen und 
kunstgeschichtlichen Betrachtung Südasiens eher dem Mittelalter zugerechnet wird19. Die 
Anwendung dieser Epocheneinteilung ist insbesondere dort üblich, wo Entwicklungen hin-
duistischer oder jinistischer Traditionen diskutiert werden, die trotz wachsendem Einfluss 
islamischer Kultur für eine Bewahrung älterer Bildtraditionen stehen. Dies trifft auch auf 
die jinistische Buchmalerei zu, deren Bildsprache sich spätestens im 11. Jh. herausbildete 
und bis weit ins 16. Jh. relativ unverändert weitergeführt wurde. Daher wird hier wird unter 
dem indischen Mittelalter jene Zeitspanne verstanden, die zwischen der ausgehenden Antike 
(um 600) und der Gründung des Moghulreiches im Jahre 1525 liegt. Auch aus religions-
geschichtlicher Sicht erscheint diese Epochengliederung sinnvoll, denn die Jaina-Religion 
unterlag seit ihrer Gründung einem stetigen Wandel und gerade der mittelalterliche Jinismus 
unterscheidet sich in theologischer und in kultureller Hinsicht deutlich von seinen antiken 
Vorläufern (siehe Kap. II.2.2.). 

19	 So unterscheiden beispielsweise H. Kulke und D. Rothermund (1998: 139f.) zwischen dem frühen Mittelalter 
der indischen Regionalreiche (etwa 550/600 bis 1200) und dem späten Mittelalter (etwa 1200 bis 1526), das in 
etwa identisch ist mit der Zeit des Sultanats von Delhi und bis zur Gründung des Moghulreiches reicht.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   18 03.04.20   11:38



II. Grundzüge des Jinismus

Die Religion und Geschichte der Jainas, einschließlich ihrer Kunst und Literatur, ist in zahl-
reichen Übersichtswerken umfassend beschrieben worden, weshalb hier auf eine ausführli-
che Darstellung verzichtet werden kann. Stattdessen werden in einem knappen Überblick 
nur jene Eckpunkte umrissen, die zum allgemeinen Verständnis sowie zur Verortung der 
mittelalterlichen Buchmalerei der Śvetāmbaras innerhalb der jinistischen Kulturgeschichte 
notwendig sind. Zur Vertiefung sei daher auf die einschlägigen Werke verwiesen20.

1. Die Religion der Jainas

Der Jinismus ist die Lehre der Jinas, einer Reihe geistiger Führer, welche den Zyklus der 
Wiedergeburten überwunden haben und die von ihren Anhängern als Tīrthaṃkara (Skt. 
‚Furtbereiter‘) oder als Jina (Skt. ‚Sieger‘) bezeichnet werden21, woraus sich der Name der 
Bewegung herleitet.

Die Anhänger des Jinismus glauben an eine seit Ewigkeiten existierende Lehre, die ein 
Ausscheiden aus dem Wiedergeburtszyklus ermöglicht und die in jedem Zeitalter von vier-
undzwanzig Tīrthaṃkaras verkündet wird, wobei die geistigen Führer des gegenwärtigen 
Zeitalters im Zentrum der Lehre stehen. Das Leben und Wirken dieser Heiligen, von denen 
wohl nur die beiden letzten tatsächlich gelebt haben dürften, ist Gegenstand der jinistischen 
Universalgeschichte und wird in zahlreichen Legenden behandelt. Der untadelige Lebensweg 
der Tīrthaṃkaras, der nach ihrer Weltflucht von Armut und Enthaltsamkeit bestimmt wird, 
ist den Anhängern ein Vorbild, dem es nachzueifern gilt, weshalb die Jina-Legende noch 
heute bei Festlichkeiten wie etwa dem Paryuṣaṇa-Fest von den Mönchen vor der Gemeinde 
rezitiert wird22. 

Das Ideal der Gläubigen ist die Vollkommenheit des arhat (Skt. ‚Ehrwürdiger‘) oder sid-
dha (Skt. ‚Vollendeter‘), dessen Seele nach dem Tod aus dem Kreislauf der Wiedergeburten 
ausscheidet und zum Aufenthaltsort der Vollendeten (siddha loka) am Scheitelpunkt des Uni-
versums aufsteigt. Während die jinistischen Mönche und Nonnen durch strenge Askese der 
Erlösung entgegenstreben, ist das Ziel der Laienanhänger eher die Erlangung einer günstigen 
Wiedergeburt mit der Möglichkeit, in einem künftigen Leben der Welt zu entsagen und den 

20	 Eine Gesamtschau jinistischer Religion, Kultur und Geschichte bieten H.v. Glasenapp (1925), W. Schubring 
(1935), P.S. Jaini (1979) und N. Shah (1998); zum Jinismus moderner Ausprägung siehe J. Cort (2001); Ge-
schichte: A.K. Chatterjee (2000) und K.C. Jain (2010); Kultur- und Sozialgeschichte: J.C. Jain (1947); Quel-
lengeschichte: J.P. Jain (1964); Jinismus in Nordindien: C.J. Shah (1932) und G.C. Choudhary (1954); Jinis-
mus in Südindien: M.S. Ramaswami Ayyangar (1922), B.S. Rao (1922), P.B. Desai (1957), und P.M. Joseph 
(1997); Jinismus in Rajasthan: K.C. Jain (1963); Anfänge des Jinismus: K.C. Jain (1974 [=2010 (i)]); Jinismus 
im Mittelalter: B.A. Saletore (1938). Jinistische Kosmologie: W. Kirfel (1920: 208ff.) und L. Alsdorf (1938 
und 1947); jinistische Welthistorie: H.v. Glasenapp 1925: 244ff.; jinistische Literatur: A. Weber 1883–85 und 
M. Winternitz (1920); jinistische Kunst: U.P. Shah 1955 und A. Ghosh 1974–75. Weiterführende Literatur 
findet sich bei den genannten Autoren.

21	 In der vorliegenden Arbeit werden die Begriffe ‚Jina‘ und ‚Tīrthaṃkara‘ synonym verwendet. Ursprünglich 
wurden als Tīrthaṃkaras nur die 24 Erneuerer der Lehre bezeichnet, die nach ihrem Tod als vollendete Seelen 
die endgültige Erlösung fanden und über deren Leben im Kalpasūtra berichtet wird. Der Begriff ‚Jina‘ wurde 
hingegen auf alle Heiligen angewendet, die allumfassendes Wissen erlangt hatten (vgl. v. Glasenapp 1925: 247). 

22	 J.E. Cort 2001: 151.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   19 03.04.20   11:38



II. Grundzüge des Jinismus20

Pfad der Askese zu beschreiten um so eine schrittweise Annäherung an die Vollendung23 und 
damit das Ausscheiden aus dem Zyklus der Wiedergeburten zu erreichen24. Zur Erlösung 
(mokṣa)25 ist die vollständige Neutralisierung des an die Seele gebundenen Karmas26 notwen-
dig, was allein durch rechten Lebenswandel entsprechend der jinistischen Ethik zu erreichen 
ist27. Den Kern dieser Ethik bildet neben strenger Askese vor allem das Gebot absoluter Ge-
waltlosigkeit (ahiṃsā), das auch für jinistische Laien verbindlich ist. 

Der Laienstand praktiziert darüber hinaus eine religiöse Verehrungspraxis, in deren Zent-
rum göttliche Wesen unterschiedlicher Kategorien oder aber die vergöttlichten Tīrthaṃkaras 
selbst stehen, und deren Ablauf und Inhalte sich im Lauf der Zeit mehrfach verändert haben. 
Die Verehrungszeremonie wird üblicherweise vom Hausvater28 vor dem Hausschrein oder 
von einem Priester29 im Tempel vollzogen und orientiert sich meist an den Gebräuchen der 
Hindu-Traditionen; von den Mönchen und Nonnen werden diese Rituale geduldet, aber nicht 
selber praktiziert. Hier unterscheiden sich die religiösen Pflichten des śrāvaka von denen des 
Mönches.

Von religionsgeschichtlicher Seite wurde der Jinismus mit Blick auf die Asketengemein-
de der Frühzeit als atheistische Religion beschrieben, da die Jainas die Existenz eines Schöp-

23	 Der Jinismus unterscheidet vierzehn Entwicklungsstadien (guṇasthāna), welche die Seele auf dem Weg zur 
Erlösung durchschreitet. Der Wechsel auf eine höhere Stufe, der eine Tilgung des entsprechenden Karmas und 
die damit verbundene Reinheit der Seele verlangt, kann nur über die Wiedergeburt, nicht aber innerhalb des 
Lebens erlangt werden. Kommt es zu einem Fehlverhalten, so erzeugt dies eine erneute Bindung von bereits 
neutralisiertem Karma und führt zu einer Wiedergeburt in einem unteren, bereits durchschrittenen Entwick-
lungsstadium (zu den guṇasthānas siehe H.v. Glasenapp 1925: 195ff.)

24	 Im Gegensatz zu den Lehren von Buddhismus und Hinduismus, wo die Erlösung theoretisch jedem beseelten 
Wesen möglich ist, gelten im Jinismus bestimmte Seelen als nicht erlösungsfähig und können niemals den 
Kreislauf der Wiedergeburten verlassen. 

25	 Die Jainas bevorzugten ursprünglich mokṣa (Skt. Befreiung‘) zur Benennung des Erlösungszustandes, doch 
wird spätestens seit dem Mittelalter auch die eher buddhistische Bezeichnung nirvāṇa (Skt. ‚verwehen‘, ‚erlö-
schen‘) verwendet, was durch Inschriften zur Benennung entsprechender Motive in der jinistischen Buchmale-
rei belegt ist (sie z. B. die Inschrift auf dem Blatt einer Handschrift aus dem 15. Jh., abgebildet bei J.v. Alphen 
2000: Kat.-Nr. 6). 

26	 Der Jinismus unterscheidet 148 Kategorien von Karma, die in unterschiedlicher Weise wirken und die auf 
verschiedene Art getilgt werden. Während Karma jedoch bei Hindus und Buddhisten als transzendente Kraft 
verstanden wird, gehen die Jainas von einer stofflichen Form des Karmas, d.h. von karmischen Partikeln aus, 
die der Seele anhaften und auf diese Weise deren Schicksal und Wiedergeburt bestimmen.

27	 Dabei muss unterschieden werden zwischen dem asketischen Lebenswandel der Mönche und Nonnen und dem 
Alltag der Laien. Die Laien sind üblicherweise an die Einhaltung von fünf kleinen Gelübden (anuvrata) ge-
bunden, die Töten, Lüge, Diebstahl, Unkeuschheit und Habgier verbieten. Im Idealfall werden diese Gebote 
durch weitere Gelübde (Speisegebote, Beschränkung des Besitzes, Reiseverbote usw.), teilweise mit zeitlicher 
Begrenzung, ergänzt. Die Mönche und Nonnen sind hingegen an die großen Gelübde (mahāvrata) gebunden, 
die inhaltlich zum Teil den Laiengelübden entsprechen aber deutlich strenger ausgelegt werden. Im Einzelnen 
umfassen die großen Gelübde das absolute Tötungsverbot, das Verbot der Lüge und des Stehlens, das Verbot der 
Unkeuschheit auch in Gedanken sowie die absolute Besitzlosigkeit, was in der besonders strengen Auslegung 
der Digambaras das Nacktgehen verlangt.

28	 Die Laienanhänger werden als ‚Zuhörer‘ (Skt. śrāvaka [m.], śrāvikā [f.]) bezeichnet, womit jene Personen ge-
meint sind, die durch die Unterweisung gelehrter Mönche oder Lehrer (upādhyāya) die jinistische Lehre gehört 
haben und sich an die Laienregel (śrāvakācāra) halten.

29	 Bei den Śvetāmbara Gemeinden in Gujarat und Rajasthan handelt es sich bei diesen Priestern (pujārī) meist um 
Angehörige viṣṇuitischer Hindus.

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   20 03.04.20   11:38



1. Die Religion der Jainas 21

fergottes und Herrn aller Lebewesen leugnen30. Tatsächlich wird jedoch die Existenz von 
Göttern sowie höheren und niederen göttlichen Wesen nicht bestritten, nur beschränkt sich 
deren Macht und Einfluss auf die materielle Welt, und wie jedes andere Lebewesen unter-
liegen auch sie dem Gesetz des Karma und sind dem Kreislauf von Tod und Wiedergeburt 
ausgesetzt31. In dieser Hinsicht stimmt das Gottesverständnis der Jainas mit dem der Bud-
dhisten überein.

Die jinistische Götterwelt ist in der religiösen Praxis eine reine Angelegenheit des Lai-
enstandes32. Für den Asketenorden haben die Götter nur wenig Bedeutung und erfahren kei-
nerlei Verehrung, da sie auf dem Weg zu allumfassendem Wissen und zur Erlösung nicht 
behilflich sein können. Trotzdem sind Götter und göttliche Wesen ein wichtiger Bestandteil 
der jinistischen Kosmologie und finden in der religiösen Literatur vielfach Erwähnung. In 
diesem Sinne sollte unterschieden werden zwischen den in der kosmologischen Literatur be-
schriebenen Bewohnern der verschiedenen Ebenen des Weltgebäudes, die aber in der religi-
ösen Praxis der Gemeinden bestenfalls als Vorbild für den Laienstand vorkommen und in der 
Kunst kaum Berücksichtigung finden33, sowie jenen Gottheiten, die von den Laien direkte 
Verehrung erfahren und um Hilfe angerufen werden und die überwiegend dem brahmani-
schen Pantheon entlehnt sind oder ihren Ursprung in der Volksreligion haben. Die Bedeutung 
dieser Götter ist regional und zeitlich durchaus unterschiedlich. Zuweilen breiten sich Kon-
zepte lokaler Gottheiten auch über weitere Regionen aus34, während die Popularität anderer 
Götter mit der Zeit schwindet35. Die Kultbilder dieser Gottheiten sind meist zur Ergänzung 
der Bildnisse der Tīrthaṃkaras in den jinistischen Tempeln aufgestellt, manchen sind sogar 
eigene Tempel gewidmet36. Dass auch die Wanderasketen gelegentlich deren Schreine besu-

30	 So beispielsweise bei F. Heiler 1959 [1999]: 158. Die Argumente, die nach Meinung der Jainas gegen die Exis-
tenz eines allmächtigen Schöpfergottes sprechen, werden von H.v. Glasenapp (1925: 214ff.) diskutiert.

31	 Sūy 1.2.1.5. (siehe W. Bollée 1988: 31).
32	 Die besondere Bedeutung der Verehrungszeremonie (pūjā) für die Angehörigen des Laienstandes wird in den 

mittelalterlichen Śrāvakācāras, den Schriften über das rechte Verhalten des jinistischen Laien (śrāvaka), behan-
delt. In der kanonischen Literatur der Śvetāmbaras werden Verehrungszeremonien und Rituale nicht erwähnt. 
Zu den Śrāvakācāras siehe R. Williams (1963) und zur pūjā im Jinismus siehe B.K. Khadabadi (1992).

33	 Eine Ausnahme bildet die jinistische Miniaturmalerei, wo verschiedene Götter dargestellt sind. Mit Ausnahme 
des Götterkönigs Śakra und seines Untergebenen Harinaigameṣin fehlen bei deren Abbildung jedoch ikonogra-
phische Unterscheidungsmerkmale, die vermutlich nicht entwickelt wurden, da diese Gottheiten von kultischer 
Verehrung weitgehend ausgenommen waren.

34	 So beispielsweise die Verehrung des Yakṣa Bhairava, dessen Verehrung in Nakoda (Rajasthan) in jüngerer Zeit 
eingeführt wurde, um die Laiengemeinde des Kharatara Gaccha (zu den unterschiedlichen Schulen des Jinis-
mus siehe U.K. Jain 1975) von der Anrufung hinduistischer Götter bei der Bewältigung alltäglicher Probleme 
abzuhalten. Später breitete sich die Verehrung des ‚Nakoda Bhairava‘ nach Berichten über die angebliche Wun-
dertätigkeit der Kultfigur über nahezu ganz Indien aus, wofür das sehr einfach gehaltene Bildnis im Tempel von 
Nakoda stets maßstabsgetreu kopiert wird (zur Verehrung des Nakoda Bhairava siehe J. Laidlaw 1995: 71ff., 
L.A. Babb 1996: 95 und J. Cort 2001: 91). 

35	 So beispielsweise die Göttin Śantidevī, die während des Mittelalters von den Śvetāmbaras im nordwestlichen 
Indien verehrt wurde und als Hüterin über die rechte Ausführung des Rituals im Tempel stets in der Nähe des 
sanctums platziert war. Auch die Abbildung einer Göttin am Sockel mittelalterlicher jinistischer Bronzekultbil-
der kann möglicherweise als Śantidevī identifiziert werden (U.P. Shah 1982: 281f.), die in dieser Form auch 
die Rituale der Laienanhänger schützte. In den jüngeren Tempeln ist Śantidevī nicht mehr abgebildet und an 
den Kultbildern verschwand die Abbildung der Göttin mit der Zeit oder wurde später durch das Konzept einer 
Prasād Devī ersetzt.

36	 So beispielsweise für die Schlangengöttin Padmāvatī, die als Beschützer Pārśvas mit ihrem Gefährten 
Dharaṇendra an zahlreichen Kultbildern des dreiundzwanzigsten Tīrthaṃkara im nördlichen Indien abgebildet 

Waldschmidt_Krueger_Text_Lauf_3.indd   21 03.04.20   11:38




