
Einführung

Volkstümliche Dichtung des griechischen Mittelalters ist anonym überliefert. Dass wir 
die Autoren nicht kennen, hängt nicht damit zusammen, dass es solche bestimmten Dich-
ter nicht gegeben hat, sondern damit, dass diese Werke „populär“, das heißt eben volks-
tümlich waren. Populär konnten sie aber nur dann sein, wenn sie von einem breiteren 
Publikum gehört und verstanden wurden. Und das war für die offizielle Dichtung, die 
schriftlich vorlag und gelesen werden konnte, nicht oder nur sehr eingeschränkt der Fall. 
Dazu brauchte man eine spezielle Ausbildung in Wort und Schrift in einem wie auch 
immer gearteten Schulbetrieb, was für die breite Mehrheit der Bevölkerung nicht in Fra-
ge kam. Volkstümlich und populär war also eine Stilfrage, genauer eine Sprachstilfrage. 
Unterhalb des Sprachniveaus der offiziellen Schrift- und Schulsprache, aber noch ober-
halb des gesprochenen, regionalen oder überregionalen Dialekts gab es eine eigenständige 
Dichtersprache, die aber nur ausnahmsweise schriftlich tradiert und von überregional tä-
tigen „Berufssängern“ kunstvoll und zunftgemäß vor einem Hörerkreis vorgetragen und 
verbreitet wurde. Wenn wir also diese Dichtwerke, die sich zum Teil auf Ereignisse des 
10. Jahrhunderts beziehen, erst in Handschriften des 13. oder 14. Jahrhunderts schriftlich 
vorliegen haben, bedeutet das weder, dass es vor dieser Zeit keine populäre überregionale 
Lieddichtung gegeben hat, noch, dass wir die Originale aus der Zeit ihrer Entstehung in 
Händen halten.

Diese Dichtungen in verständlicher Sprache waren „unfest“, das heißt, ein guter – oder 
schlechter – Berufssänger glänzte natürlich gern mit der Version, die er für seinen beim 
augenblicklichen Vortrag anwesenden Hörerkreis für die geeignetste hielt. Es kann in der 
handschriftlichen Überlieferung dieser Dichtungen also durchaus vorkommen, dass eine 
jüngere Version sich dichterisch auf einem höheren Stand befindet als ältere Versionen. 
Dennoch liegt es in aller Regel im Bemühen des Philologen und Herausgebers solcher 
Dichtungen, möglichst nahe an den ursprünglichen Text heranzukommen. Wobei ihm 
bewusst ist, dass die Suche nach dem tatsächlichen Original verlorene Liebesmüh ist.

Die in diesem Band zusammengestellten deutschen Übersetzungen griechischer 
Lieddichtung des Mittelalters folgen einer literarischen Thematik, die mit dem Begriff 
„Unterhaltungsliteratur“ am ehesten greifbar ist. Deshalb werden die relativ umfangrei-
chen Versromane Digenis Akritas und Erotokritos hier nicht berücksichtigt. Beide sind 
zudem nicht Lieddichtungen im engeren Sinn und hätten den vorgesehenen Rahmen ge-
sprengt. Der griechisch-anatolische, christlich-islamische Digenis, der seine Heldentaten 
im 10. Jahrhundert als Soldat an der Grenze zu Persien verrichtet, ist zudem in zwei auch 
im Sprachstil sehr unterschiedlichen Versionen überliefert, deren handschriftliche Tradie-
rung nicht vor dem 13. Jahrhundert beginnt. Der Erotokritos wiederum ist das Haupt-
werk der sogenannten „kretischen Renaissance“, verfasst um 1600 von Vincenzo Cornaro 
bzw. Vitzentzos Kornaros aus einer gräzisierten venezianischen Familie. Der ‚Liebesleid-
geprüfte‘ geht letztendlich auf den Roman Paris et Vienne von Pierre de la Cypède aus 
dem Jahr 1478 zurück.

Die hier vorgelegten Liedtexte bewegen sich im zeitlichen Rahmen des 10. bis 16. Jahr-
hunderts. So sind wir mit dem „Armurislied“ (‚Die Heldentaten des Arestis Armuris‘) im 
Umfeld des Digenis-Romans, und mit dem dem italienischen „Contrasto“ verpflichteten 
‚Der Bursche und das Mädchen‘ in jener Zeit der „kretischen Renaissance“. Für die Texte 



Einführung 7

der sogenannten „Fabeldichtung“ ist die Bezeichnung diigisis – „Erzählung“ in Gebrauch, 
was wir ganz gut mit „Tiergeschichten“ wiedergeben können. Darunter fallen nicht nur 
‚Die fabelhaften Vierbeiner‘, ‚Die Vogelstreitversammlung‘ und die beiden Eselgeschich-
ten, sondern auch noch das kleine Schreckenslied von der schlauen Katze und der armen 
Maus. Dies ist also der Hauptteil der Anthologie.

Wenn ich in meinen wissenschaftlichen Ausgaben der griechischen Texte des ‚Kalen-
dergedichts‘ (1979) und des ‚Pater Saufbolds‘ – Krasopateras (1988) eine deutsche Über-
setzung nicht mitgeliefert habe, so war das wohl deswegen, weil ich mich auf die wis-
senschaftliche Präsentierung der Texte konzentrierte. Inzwischen ist es üblich, deutsche 
Übersetzungen vorzulegen, und ich versuche mich schon seit vielen Jahren selbst in der 
Verwendung des byzantinisch-neugriechischen Fünfzehnsilbers im Deutschen. Jetzt ha-
ben wir also die Umkehr der Fälle: Das alte Beiwerk wird ohne das griechische Original 
vorgelegt, womit zu hoffen ist, dass es damit eine breitere Resonanz findet.

Fünf der zehn hier in deutscher Übersetzung vorgelegten Werke sind unter anderem in 
einer berühmten griechischen Handschrift überliefert, die sich heute in der Serail-Biblio-
thek in Istanbul befindet: dem Codex Constantinopolitanus Seragliensis 35. Geschrieben 
wurde er im Jahr 1461 von dem Schreiber und Illustrator Nikolaos Agiomnitis auf Euboia 
und stellt seinerseits eine Art Anthologie volkstümlicher Dichtung der Zeit dar. Von In-
teresse ist der unterschiedliche Erhaltungszustand der Werke in diesem Codex, da er auch 
Aussagen zum Alter der Überlieferung zulässt. 

Für das Armurislied, das sich auf Ereignisse des 10. Jahrhunderts bezieht, ist der in 
diesem Codex des 15. Jahrhunderts überlieferte Text der erste Schriftzeuge. Wir können 
also von einem Ausläufer dieses in langer mündlicher Tradierung stehenden Heldenlieds 
sprechen. Von den vier ‚Gedichten des armen Prodromos‘ haben wir in diesem Codex nur 
die wirklich populären beiden letzten Gedichte erhalten, die Güte ihres Erhaltungszu-
standes offenbart uns allerdings, dass sie am äußersten Ende der schriftlichen Überliefe-
rung stehen. Die hier vorgelegte deutsche Übersetzung stützt sich also nicht auf den Text 
dieser Handschrift, sondern auf ältere Überlieferungsträger. Ganz im Gegensatz zu den 
beiden Tiergeschichten, ‚Die Fabelhaften Vierbeiner‘ und ‚Die Vogelstreitversammlung‘. 
Für sie überliefert dieser Codex die besten Texte, was bedeutet, dass sie – relativ – am 
Anfang der Überlieferung stehen.

Da es sich bei diesem Codex Constantinopolitanus überdies um eine Schmuckhand-
schrift mit über 50 farbigen Illustrationen dieser beiden Tiergeschichten und des Kalen-
dergedichts handelt, hat der Leser der hier vorliegenden Anthologie die Gelegenheit, hier 
die zum ersten Mal in Deutschland publizierten Bilder textbegleitend zu bewundern. Wir 
danken der Serail-Bibliothek für die Erlaubnis, den Codex zu fotografieren.

Die mittelalterliche Betteldichtung, die wir in der gesamten europäischen Literatur gut 
bezeugt finden, läuft im Griechischen unter der Bezeichnung Ptochoprodromos – ‚Der 
arme Prodromos‘ – oder Prodromiká. 

Da die handschriftliche Überlieferung erst mit dem 14. Jahrhundert einsetzt, die vier 
bis heute bekannten Gedichte sich aber auf die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts be-
ziehen, hat die Frage nach dem Originaltext eine besondere Brisanz. Und da wir just in 
diesem 12. Jahrhundert, allerdings in der ersten Hälfte, einen berühmten Dichter namens 
Theodoros Prodromos kennen, der sich über ungenügende Honorierung seiner Preisge-



Einführung8

dichte am byzantinischen Kaiserhof im gehobenen Schriftstil geäußert hat und allgemein 
als ein ewiger Nörgler in Finanzfragen bekannt gewesen zu sein scheint, brachte man die-
sen Theodoros Prodromos als möglichen Autor auch der Gedichte des Ptochoprodromos 
ins Spiel. Obwohl wir schon theoretisch Mühe haben, uns einen solchen berühmten Ge-
lehrten vorzustellen, der ja im Schulbetrieb und als Hofdichter wegen seiner hervorragen-
den Kenntnisse in der gehobenen Schriftsprache einen guten Ruf erworben hatte, ist diese 
Verbindung Ptochoprodromos – Prodromos keineswegs abwegig. Allerdings gleichsam 
als Parodie auf jene Bettelergüsse in der Hochsprache.

Andererseits kann sich eine solche Parodie natürlich nur auf den Inhalt der höher-
sprachlichen Vorbilder beziehen, nicht aber auf die Form, da ein solcher Autor ja nicht 
unbedingt diesen Stil der offiziellen Schriftsprache beherrschen musste. Insgesamt ist es 
ohnehin fraglich, ob der Begriff Prochoprodromos für die Betteldichtung überhaupt zu 
einem Corpus solcher Lieder mit demselben Autor zutrifft. Die Stilunterschiede zwischen 
den ersten beiden Gedichten und den beiden folgenden deuten eher auf einen Gattungs-
begriff und nicht auf einen gemeinsamen Autor hin.

Uneinheitlich ist auch die literarische Einordnung, d. h. die Art, wie die Unterstüt-
zung erbeten wird. Im ersten Gedicht verhandelt der Bittsteller von Gleich zu Gleich mit 
dem Kaiser höchstpersönlich, wie die gefährlichen Machenschaften, Ränke, Drohungen 
und der Ausschluss vom Familientisch durch seine Ehefrau gemildert oder beschwichtigt 
werden können. Ohne kräftige weitere Zuwendungen durch den Kaiser wird er diesem 
Drachen von Weib nicht beikommen können. Im zweiten Gedicht sind die Nöte viel-
seitig und konkret. Hier muss eine dreizehnköpfige Familie, der es am Nötigsten fehlt, 
dringend mit Geldmitteln aus der kaiserlichen Privatschatulle unterstützt werden, bevor 
der Tod sie hinwegrafft und der Kaiser damit sein Gewissen schwer belasten würde. In 
keinem dieser beiden Gedichte sind Elemente einer Satire zu erkennen. Das kurze und 
kurzweilige zweite Gedicht, gleichsam als Nachtrag zum ersten, ist relativ grob gestrickt, 
wogegen das erste ein dichterisches Juwel darstellt. Die sympathische Selbstironie mit 
viel Humor bei der Gestaltung der einzelnen Szenen – wobei der angesprochene Kaiser 
überhaupt nicht ins Spiel kommt – bezeugt eine hohe dichterische Potenz des Autors. Von 
der Schilderung von sozialen Missständen, in denen sich der Dichter verstrickt sehe, kann 
ebenso wenig die Rede sein wie vom Aufstand des unterdrückten Hofknechts.

Vorgegeben ist damit aber eine erkennbare Struktur dieses und der weiteren Gedichte: 
Die Anrede an den Kaiser oder anderer mit dem Kaiserhof verbundenen Personen in ge-
lehrter Schriftsprache – etwas anderes ist schlicht undenkbar – mit der Formulierung des 
Anliegens und, soweit vorhanden, dem Hinweis auf frühere empfangene Wohltaten. Die 
Begründung für das Anliegen wird durch möglichst drastische Schilderungen im Haupt- 
und Mittelteil im volkstümlichen Sprachstil der Dichtersänger geliefert, bevor in einem 
Schlussappell erneut auf die Dringlichkeit konkret – wieder im Stil der hohen Schriftspra-
che – hingewiesen wird. 

Genau diese Struktur ist auch in den Gedichten III und IV der Rahmen, in dem die an-
stehenden Themen behandelt werden. Zum einen im berühmten dritten Gedicht, das die 
finanzielle Unterversorgung des gelehrten Schulmeisters und tintenklecksenden Oberleh-
rers anspricht, und zum anderen das unsäglich elende Dasein eines untergeordneten Skla-
venmönchs im Schatten der prassenden beiden (!) Äbte im Kloster Philotheou in Kons-
tantinopel. Im letzten Fall ist die Angriffslust auf das feiste Äbtegespann derart gekonnt 
und konkret geschildert, dass wir von einem Insider, d. h. Einsitzer in diesem Stadtkloster 



Einführung 9

ausgehen können. Womit wir – aber nur für dieses vierte Gedicht – tatsächlich bei der li-
terarischen Kategorie Satire angekommen wären. Wenn damit nicht verbunden wäre, den 
Oberbegriff Betteldichtung für alle vier Gedichte aufzugeben.

Und noch eine Anmerkung zur sogenannten Fiktionalität der handelnden Personen. 
Sowohl der Intimfreund des Kaisers im ersten, der darbende Familienvater im zweiten 
als auch der verkannte Grammatiklehrer im dritten und der unter den Schikanen der 
prassenden Äbte leidende Stadtmönch im vierten Gedicht bedürfen in ihren konkreten 
Schilderungen der realen Zustände und Ereignisse weder einer Verfremdung noch einer 
Anhebung in die Fiktionalität. Lustige Episoden aus dem weltlichen und klerikalen Leben 
einiger Antihelden zur Demonstration ihrer Hilfsbedürftigkeit weisen auf die individuelle 
missliche Lage und das Terrorregime eines Hausdrachens hin, auf die Not eines geplag-
ten pater familias, auf das Elend des unterbezahlten Gelehrten und auf die Missstände 
in einem bestimmten Kloster in Konstantinopel des 12. Jahrhunderts. Auch heute noch 
können wir uns an solchen Szenen aus dem hohen Mittelalter erfreuen.

Die mittelalterliche griechische Geschichte ‚Die fabelhaften Vierbeiner‘ im Versmaß des 
populären byzantinischen Fünfzehnsilbers mit gut 1200 Versen geht auf eine alte Fabel 
(des Äsop) zurück. 

Diese handelt von der Bemühung des Königs Löwe, zum Zweck eines allgemeinen 
Friedens unter den Tieren eine Generalvollversammlung zur Gründung einer „United 
Animals Organization“ einzuberufen. Zunächst wird mit gegenseitigen Gesandtschaften 
der beiden Lager, der Fleischfresser und der Pflanzenfresser, eine allgemeine Friedens-
pflicht vereinbart, so dass dieser Generalversammlung aller Tiere nichts mehr im Wege 
steht. An zentraler Stelle im Werk beschuldigt das Pferd den Esel, durch eigene Dummheit 
die sichere und beurkundete Befreiung von den Lasten und Prügeln verhindert zu haben.

In dieser Fabel wird deutlich, was auch der Gesamterzählung ihren Sinn gibt: Alle 
Bemühungen um Frieden, oder auch nur um eine Besserung der Lage sind zum Scheitern 
verurteilt, wenn sie gegen Naturgesetze oder gesetzmäßige feste Traditionen verstoßen. 
Ein Friedenspakt zwischen Fleischfressern und Pflanzenfressern würde zum Hungertod 
der Raubtiere führen.

Darüberhinaus zeigt sich, dass wir, selbst wenn von oberster Stelle eine maßgebliche 
Erleichterung unserer misslichen Lage ermöglicht und schriftlich bestätigt wird, wir von 
dieser Erleichterung keinen Gebrauch machen können. Naturgesetze wie der implosive 
Eselschrei garantieren unsere Befangenheit. 

Seinen hohen Unterhaltungswert zieht die Vierbeinergeschichte primär aus jenen viel-
fältigen Hinweisen der Tiere auf ihren Nutzen und Schaden für den Menschen, verbun-
den mit einer raffinierten Dramaturgie, die der Erwartungshaltung des Hörerkreises am 
ehesten entgegenkommt.

‚Die Vogelstreitversammlung‘, die sich äußerlich an die Vierbeinergeschichte an-
lehnt, beschränkt sich auf die Schilderung der Streitreden von Vogelpaaren. Zwar werden 
auch sie von einem König, diesmal vom Adler, eingeladen und zwar zur Hochzeit des 
Jungadlers, doch fehlt jede Begründung, warum die Vogelpaare gegeneinander antreten, 
um sich zu beschimpfen.

Vergleichbar der Einteilung der Tiere der Vierbeinergeschichte in Fleisch-und Pflan-
zenfresser ist in der Vogelstreitversammlung eine Differenzierung in „wilde“ und „zah-



Einführung10

me“ Vögel möglich, obgleich diese Unterteilung weder im Text angesprochen wird noch 
für die Paarauswahl eine Rolle spielt. Dies bedeutet zugleich, dass eine solche Zuordnung 
für den Hörerkreis nicht relevant ist.

Wenn sich die Drossel mit dem Uhu streitet, die Taube mit dem Raben, die Wachtel 
mit dem Steinkauz, das Rebhuhn mit der Fledermaus und die Gans mit der Möwe, so 
muss der damalige Hörer und der heutige Leser sich mit dem Beschimpfungsvokabular 
und im besten Fall mit der Schilderung der Qualitäten beim Geflügelgenuss begnügen. 
Auch konkrete satirische Anspielungen und Identifizierungen von bestimmten Personen 
der damaligen Zeitgeschichte mit bestimmten Vögeln entsprechen nicht dem literarischen 
Genre der hier vorgelegten Unterhaltungsliteratur.

Wer die oben aufgeführte „Mängelliste“ betrachtet, wird auch einsehen, dass Kriterien 
wie Bekanntheitsgrad und Beliebtheit keine entscheidende Rolle spielen.

Neben den meist zutreffenden realen zoologischen Attributen werden den „wilden“ 
Vögeln im Übrigen negativ bekannte Episoden aus ihrem Leben angelastet, die als Fabel-
wissen dem Hörerkreis bekannt gewesen sein dürften und gleichsam als „Fabelattribute“ 
aus dem kulturellen Gedächtnis der Hörer bemüht und der eigentlichen Beschimpfung 
hinzugefügt werden.

Unter den stereotypen Hauptvorwürfen darf nie fehlen, dem Gegner die Anwesenheit 
bei der Hochzeit abzusprechen und ihm gegebenenfalls die Vernichtung anzudrohen. Die 
weiteren Anwürfe beschränken sich in der Regel auf die Themen Geld- und Schatzverun-
treuung, Armut, Betteldasein, Aasfresserei und Hurerei. Schwarz, rauchgeschwärzt und 
schmutzig sind Attribute, die der Mehrzahl der Vögel angeheftet werden.

Was in der Vierbeinergeschichte das tragende Element der Streitreden ausmacht, näm-
lich das Eigenlob der Tiere, so beschränkt sich dieses in der Vogelstreitversammlung oft 
auf kurze Stereotypverse ohne konkrete Aussagekraft.

Griechische Kalendergedichte des Mittelalters sind entweder allegorische Beschrei-
bungen von personifizierten Statuen im Schlossgarten der Liebesromane oder Monats-
regeln im Jahresablauf. In unserem Fall sind beide Funktionen vereint. Zum einen be-
schreibt der erste Teil des kleinen Texts die handelnde Person aus dem mitgegebenen Bild, 
zum anderen wird in einem formelhaften Überleitungsvers auf die Schriftrolle verwiesen, 
die der Monat in Händen hält. Jedem Monat kommen dabei die seine Hauptbeschäftigung 
charakterisierenden Attribute zu.

Im Bild ist auf dieser Schriftrolle der Anfang der Monatsregel vermerkt, die im neben-
stehenden Text komplett ausgeführt ist. Der Monat spricht hier selbst und redet den Be-
trachter direkt an. Jahresbeginn ist, entgegen der älteren Ordnung mit dem Monat März, 
der Monat September. 

Die folgende Erzählung ‚Die Mär vom Esel, Wolf und Fuchs‘ geht wieder auf eine Tier-
fabel zurück: Fuchs und Wolf verbünden sich gegen den Esel, den sie mit List und Tücke 
zur Strecke bringen wollen. Auf einer Seefahrt in eine segensreiche Zukunft wird der Wolf 
zum Kapitän, der Fuchs zum Steuermann und der Esel wegen Dienstverfehlung zum Ru-
derknecht. In einer vom Fuchs inszenierten fingierten Traumszene, die den Untergang des 
Schiffes vor Augen führt, soll vor dem sicheren Tod die Lebensbeichte abgenommen wer-
den. Die brutale Raub- und Mordlust sowohl des Wolfs als auch der Füchsin führen mit 
Hilfe des kanonischen Rechts zur sofortigen Entsühnung der beiden. Zu einem besonders 



Einführung 11

krassen Fall hatte sich der Fuchs bei einer alten blinden Witwe an die Stelle des rötlichen 
Katers eingeschlichen, um sich das viel geliebte Huhn „Kavaka“ der Alten zu schnappen. 
Auch der Wolf betont immer wieder seine asoziale Grundeinstellung und die Notwendig-
keit der grausamen Abschlachtung seiner Opfer. Vor allem der Fuchs brüstet sich seiner 
hohen Bildung, die unter anderem darin besteht, die entsprechenden Paragrafen aus dem 
in der Bootsbibliothek mitgeführten Nomokanon zu verkünden: Der Esel hat mit der bei 
seiner Beichte zugegebenen Sünde des widerrechtlichen Verzehrs eines Salatblattes sein 
Leben verwirkt. Wie konnte es denn auch sein, dass das Schiff mit einem solchen Verbre-
cher an Bord nicht schon längst in die Fluten gekippt war!

Bei so viel schreiendem Unrecht, das genüsslich ausgebreitet wird etwa mit dem Sei-
tenhieb auf die gelehrten Philosophen, die zu „Xilosophen“ (Holzköppe) parodiert wer-
den, ist die Geschichte an einem Punkt angelangt, der nach ausgleichender Gerechtigkeit 
schreit.

Obwohl schon durch die Vorgehensweise klar wurde, dass der Esel nicht in den Fän-
gen dieser Raubtiere sein Ende finden wird, übernimmt jetzt die vorher genügsame, be-
scheidene, unterwürfige, ewig geschlagene Kreatur die Initiative und beginnt sich mit Plan 
A vor dem sicheren Tod zu retten. Verfüge er doch am Huf seines Hinterlaufs über eine 
Gabe, die, wer sie sehe, diesen in den Stand versetze, die Kampfstrategie des fernen und 
fernsten Feindes zu erkennen und zu erlauschen, eine Gabe übrigens, die, wenn sie denn 
funktioniert, ja auch bis heute äußerst erstrebenswert erscheint.

So auch bei Wolf und Fuchs. Um in den Genuss der Gabe zu kommen wird das Todes-
urteil sogleich aufgehoben und die Entsühnung wegen des Salatblatts durchgeführt. Der 
Esel lässt nun den Wolf stundenlang in demütigender Bitthaltung im Heck des Schiffes auf 
die Hinterbeine starren, bis jener zum Schlag ausholt, der diesen über Bord in die Fluten 
befördert. Auch andere Waffen der derberen Art sind im Spiel, die die Füchsin in Todes-
schrecken versetzen und sie freiwillig ins Meer springen lässt.

Der Dialog der halbertrunkenen Tiere über das, was sie erlitten haben und wie sie be-
siegt wurden, endet mit dem hohen Lob des vorher verkannten Esels: Auch ein Ungebil-
deter ist imstande, sich zu wehren, wenn die Not zu groß und die Ungerechtigkeit zu ek-
latant ist. Nicht zu vergessen, dass auch Gottes Gerechtigkeitsempfinden eine Rolle spielt.

Im Übrigen soll der Esel wegen dieser Tat einen ehrenvollen neuen Namen bekom-
men. Das für ihn übliche gádaros soll durch den „Sieger“ – Nikitas ersetzt werden, wobei 
das Wortspiel sich auf eine ältere Nebenform für ónos – Esel, nämlich onikón, bezieht, 
indem der neue Nikitas also schon versteckt war.

Die erweiterte Fabeldichtung ist in zwei Versionen überliefert, eine ältere als Synaxari 
bezeichnet, also die Kurzform der „Biografie“ des „ehrsamen Esels“, aus dem 14. Jahr-
hundert, und eine jüngere „Erzählung“ – Diigisi, und zwar „Des Esels, Wolfs und der 
Füchsin schöne Erzählung“ aus dem 16. Jahrhundert. Beide Fassungen hängen eng mit-
einander zusammen, 34 Verse sind sogar identisch und weitere 54 beinahe gleich, bei 393 
Versen des Synaxari und 541 Versen der „Erzählung“.

Allein schon die Umwandlung der Verse der ungereimten älteren in gereimte Zweizei-
ler der jüngeren Version hat zu dieser starken Erweiterung geführt. Andererseits ist in der 
Abfolge dieser beiden Fassungen etwas viel Entscheidenderes abzulesen: der Übergang 
vom Mittelalter zur Neuzeit. Beide Fassungen erzählen jene Fabel vom ehrsamen Esel 
jeweils auf ihre Art neu. Wenn hier beide ins Deutsche übersetzt wurden, hat der heutige 
Leser die Möglichkeit, jene jeweils andere Gesamtatmosphäre der Geschichte selbst zu er-



Einführung12

kennen. Wobei als zusätzliche Information noch anzumerken ist, dass ein Erzähler dieser 
Fabel im 14. Jahrhundert vor einem Hörerkreis auftrat und die Erzählung im 16. Jahrhun-
dert auch gelesen werden konnte.

Die ältere Version ist nur in einer einzigen Handschrift innerhalb einer umfangreichen 
Anthologie mittelalterlicher griechischer Lieddichtung erhalten, während die jüngere in 
einem sogenannten Venezianer Volksdruck überliefert ist. Wir sind, geleitet von solchen 
Äußerlichkeiten, auf dem Weg vom Hörer zum Leser. Wobei der Hinweis auf den ersten 
Vers der jüngeren Fassung nicht fehlen darf. Lautet er doch: Ihr Herrschaften, wenn’s 
euch beliebt, hört mir jetzt zu ein wenig!

Waren die beiden Eselgeschichten durch den übergreifenden Humor des Erzählers ge-
prägt, so ist im folgenden Lied ‚Gevatter Kater, arme Maus‘ die brutale Realität im Tier-
reich der Anlass, über die Schlechtigkeit der Welt nachzudenken. Und wenn unsere Dich-
tung endet mit den Worten:

List, Ränke, Schliche, Machenschaft wird’s auf der Welt stets geben, 
vertraut hast du, du arme Maus, du bist verschaukelt worden. 
so bleibt kein Funke Trost oder Hoffnung für uns Menschen übrig.

Hier war also auf Kreta im 16. Jahrhundert ein Moralist am Werk, und wir trauern doch 
ein wenig den eher satirischen Seitenhieben auf Kirche und Staat aus den Eselgeschichten 
nach.

Saufbolde unter Mönchen gibt es auch im griechisch-orthodoxen Klerus. Ein literarisches 
Preisgedicht auf den Wein ist allerdings selten. Standen solche Lieder doch eher in münd-
licher Überlieferung und waren auf bestimmte Personen bezogen, die sich mehr im loka-
len oder regionalen Bereich durch besondere Trinkfreudigkeit ausgezeichnet hatten.

Kritiker sahen im vorliegenden Lied ‚Pater Saufbold‘ gar eine „frivole Verherrlichung 
des Rebensaftes, die stellenweise an Gotteslästerung streift“ (K. Dieterich 1909).

 Wie schon oben erwähnt, bringt uns das Lied ‚Die Heldentaten des Arestis Armuris‘ 
in jene Zeiten des 9. und 10. Jahrhunderts zurück, als die Grenzen des Byzantinischen 
Reichs am Euphrat gegen die „Sarazenen“ verteidigt wurden.
Der Name Armuris steht im Lied für zwei Personen, Vater und Sohn. Der Vater befin-
det sich aber in arabischer Gefangenschaft und nur der Sohn vollbringt auf dem Weg 
zu dessen Befreiung die angesprochenen Heldentaten. Daraus lässt sich schließen, dass 
„Armuris“ entweder ein Titel (aus dem arabischen „Emir“) bezeichnet oder eine Her-
kunftsbezeichnug („aus Armorion“) ist. Diese These wird entscheidend gestützt durch 
die Benennung des Armurissohns – Armuropulos mit dem Namen Arestis im Lied selbst. 
Dieser Name wiederum bezieht sich wohl auf einen bekannten byzantinischen General 
Orestis, der sich im 10. Jahrhundert in eben jenen Grenzkämpfen mit den Arabern aus-
gezeichnet hat und gut in ein in mündlicher Tradition fortlebendes Heldenlied Eingang 
gefunden haben könnte.

Die handschriftliche Überlieferung beginnt erst im 15. Jahrhundert. Das Heldenlied 
steht von seiner Struktur her voll und ganz in der Tradition jener „Akritenlieder“, hat 
aber durchaus auch – wie zum Beispiel die Beförderung der Briefpost durch ein hübsches 
Schwälbchen – romanhafte Elemente. 



Einführung 13

Das Liebesgeplänkel zwischen einem jungen Burschen und einem gut bewachten jun-
gen kretischen Edelfräulein vor dem Fenster ihrer Stadtvilla in Kastro-Heraklion läuft im 
Griechischen unter dem Titel Rimada, was nichts anderes bedeutet als „Reimgedicht“. 
Wie wir schon bei der jüngeren Version der Eselgeschichten gehört haben, wird die Reim-
dichtung erst unter westlichem Einfluss ab dem 15. Jahrhundert populär.

Der Kontrast zwischen dem vorausgegangenem „Armurislied“ und diesem Contrasto 
‚Der Bursche und das Mädchen‘ könnte größer nicht sein. Dort die klare Struktur des 
mittelalterlichen, aber bis in die Neuzeit reichenden Heldenlieds, hier das Streitgespräch 
in Dialogform aus den italienisch-venezianisch-griechisch-kretischen Adelskreisen, dort 
die phantastischen Überhöhungen der jugendlichen Heldentaten, hier der höfische Min-
nesang in einer schönen Welt, dort die reale Vernichtung des Feindes, hier das moralische 
und schließlich das unmoralische Geplänkel um den Ring der Ehe. Zwei Welten, zu denen 
es keine verbindende Brücke zu geben scheint. Und dennoch: Beide Werke stehen je-
weils gemeinsam in griechischen Handschriften des 15. bzw. 16. Jahrhunderts. Solche An-
thologien sind nach den Kriterien des Sprachstils zusammengestellt worden. Und dieser 
Sprachstil, – es war schon des Öfteren davon die Rede – war jene poetische Kunstsprache 
oberhalb des gesprochenen regionalen Dialekts, aber unterhalb der gelehrten Schul- und 
Schriftsprache. In unserem Fall der griechischen Adaption eines italienischen Contrasto 
war zu Zeiten jener „kretischen Renaissance“ neben den inhaltlichen Ergänzungen aus 
dem Erzählbereich darüber hinaus ein neuer Sprachstil entstanden, der den überregio-
nalen kretischen Dialekt als neue poetische Kunstsprache entdeckt und eingeführt hatte. 
Die Vorgaben, die für die Dichtersprache im Byzantinischen Reich gegolten hatten, wa-
ren hier nicht bindend, hier war ein neues, „nationallokales“ Selbstbewusstsein entstan-
den, vergleichbar mit dem auf der Nachbarinsel Zypern mit den im literarisch gefestigten, 
überregionalen zyprischen Dialekt des 15. Jahrhunderts unter dem Einfluss des französi-
schen Herrschergeschlechts der Lusignans entstandenen Werken.

Dass sich jene Abspaltung in den Dialekt allerdings nicht fortsetzte, können wir just 
an der Textüberlieferung des hier präsentierten Gedichts vom Burschen und dem Mäd-
chen exemplarisch festmachen. Das Contrasto ist nur in zwei Handschriften überliefert. 
Der eine Text ist in jener kretischen Dichtersprache abgefasst, der andere bemüht sich, 
genau jene Besonderheiten des kretischen Dialekts zu beseitigen. Damit wird die Dich-
tung nicht nur vom Dialekt „gereinigt“, sondern zugleich auch in die für die übrigen 
griechischen Sprachgebiete übliche poetische Dichtersprache integriert. Dies geschah im 
Übrigen gewiss nicht aus Gründen einer „Nationalen Wiedervereinigung“, sondern weil 
auf diese Weise der Aktionsradius und das Betätigungsfeld jener Dichtersänger erweitert 
werden konnte. Warum sollten jene griechischen Hörerkreise, die in den verschiedensten 
Landesteilen dem Vortrag dieser fahrenden professionellen Dichtersänger zu lauschen ge-
wohnt waren, nicht auch in den Genuss kommen, jene schrecklich schöne Episode aus 
dem venezianisch-kretischen Kulturkreis kennenzulernen?

Mit der Eroberung Konstantinopels im Rahmen des Vierten Kreuzzugs 1204 war auch 
der Untergang des Byzantinischen Kaiserreichs besiegelt, und die besetzten Staatsgebiete 
wurden unter den siegreichen „Franken“ aufgeteilt. Der Stadtstaat Venedig, der die Flotte 
der Kreuzfahrer finanziert hatte, bemächtigte sich neben anderen Besitzungen der Insel 
Kreta, wo zwischen 1211 und 1252 insgesamt 250 Familien aus der venezianischen Ober-
schicht zur Beherrschung und Ansiedlung eintrafen. Die allmähliche Integration dieser 
Venezianer Adligen in die örtliche, von Byzanz geprägte griechische Kulturlandschaft im 



Einführung14

14. Jahrhundert führte im 15. Jahrhundert zu der erwähnten „kretischen Renaissance“, 
die nicht nur in der Malerei und der Architektur, sondern auch in der Literatur zum Aus-
druck kommt. In diesem Rahmen ist auch das vorliegende Lied vom Burschen und dem 
Mädchen zu sehen. Unsere deutsche Übersetzung des Contrasto basiert auf der älteren, 
auf Kreta entstandenen Version. Das kretische Idiom ist im Deutschen allerdings nicht 
berücksichtigt.

Die griechische Vorlagen für die deutsche Übersetzung

–	 Der arme Prodromos: Zweisprachige Ausgabe: Hans Eideneier (Hrsg.) Ptochoprodromos. Neograeca Me-
dii Aevi V., Köln 1991. Griechische Ausgabe: Hans Eideneier (Hrsg.) ΠΤΩΧΟΠΡΟΔΡΟΜΟΣ, Heraklion 
2012.

–	 Die fabelhaften Vierbeiner: Hans Eideneier (Hrsg.), Ιστορίες Ζώων: Διήγηση των Τετραπόδων Ζώων, 
Heraklion 2016.

–	 Die Vogelstreitversammlung: Hans Eideneier (Hrsg.), Ιστορίες Ζώων: Πουλολόγος, Heraklion 2016.
–	 Kalendergedicht: Hans Eideneier, Ein byzantinisches Kalendergedicht in der Volkssprache, ΕΛΛΗΝΙΚΑ 31, 

1979, 368–419.
–	 Aus dem Leben des ehrsamen Esels: Ulrich Moennig, Das Συναξάριον του τιμημένου γαδάρου: Analyse, 

Ausgabe, Wörterverzeichnis, Byzantinische Zeitschrift 102,1 (2009), 109–166.
–	 Die Mär vom Esel, Wolf und Fuchs: Cornelia Pochert (Hrsg.), Die Reimbildung in der spät- und postby-

zantinischen Volksliteratur. Neograeca Medii Aevi IV., Köln 1991, 145–185.
–	 Gevatter Kater, arme Maus: Κατερίνα Τικτοπούλου, Ο Κάτης και ο Μποντικός, Heraklion 2010.
–	 Pater Saufbold: Hans Eideneier, Krasopateras, Neograeca Medii Aevi III., Köln 1988.
–	 Die Heldentaten des Arestis Armuris: Hans Eideneier, Το Άσμα του Αρέστη Αρμούρη, Παλίμψηστον 33, 

Heraklion 2016, 81–116. 
–	 Der Bursche und das Mädchen: Hans Eideneier, Ριμάδα κόρης και νέου. In Vorbereitung.

Abbildungsverzeichnis – Constantinopolitanus Seragliensis 35

Die fabelhaften Vierbeiner

S. 49:	 f. 31r 	 – König Löwe, Leopard und Gepard	
S. 50:	 f. 31v 	 – König Löwe, Hund, Elefant, Maus, Kater und Fuchs	
S. 53:	 f. 34r 	 – König Löwe und Pferd	
S. 54:	 f. 35v 	 – Maus
S. 54:	 f. 35v 	 – Maus und Kater	
S. 59:	 f. 38r 	 – Fuchs und Hund	
S. 60:	 f. 40v 	 – Fuchs und Hase	
S. 63:	 f. 42r 	 – Schwein und Hirsch	
S. 66:	 f. 45v 	 – Schwein und Schaf	
S. 68:	 f. 46v	 – Schaf, Ziege und Ziegenbock	
S. 72:	 f. 49v 	 – Büffel
S. 73:	 f. 50r 	 – Ochse und König Löwe	
S. 75:	 f. 51r 	 – Ochse bzw. Büffelkuh	
S. 76:	 f. 53v 	 – Esel und Ochse	
S. 78:	 f. 54v 	 – Esel und Ochse	
S. 81:	 f. 58r 	 – Kamel und Pferd	
S. 82:	 f. 59v 	 – Pferd und Wolf	
S. 83:	 f. 60v 	 – Pferd und Wolf	


