
Vorwort

Von einer Schildkröte 

über Selbsterfahrung 

zur Therapie mit Musik 

Eine Einstimmung durch den Herausgeber
Lesen Sie nochmal den Titel dieser Arbeit und den Untertitel – was ge-
schieht in Ihnen? Neugier? Abwehr der Sprache, die zunächst kaum bis gar 
nichts mit unserer Begleitung von Patienten zu tun zu haben scheint?  

Als ich den Spannbogen dieser Arbeit zunächst als Hausarbeit dieser 
interdisziplinär denkenden und handelnden Autorin in einem Weiterbil-
dungsstudiengang für Musiktherapie kennenlernte, war mir zweierlei klar: 

Erstens: Diese Arbeit möchte ich unbedingt mit den Gedankengängen 
von all den MusiktherapeutInnen verbunden sehen, die sich für die Blicke 
vom „Schnürboden“ auf die Bühne unseres Faches interessieren, interes-
siert sein sollten, um den philosophischen Kontext unseres Denkens und 
Handelns zu retten – in einer Zeit, die sich vor lauter Fixierung aus der Ge-
genwart heraus an Zukunft, also Fixierung auf Vordenken, das Nachdenken 
immer weniger erlaubt.  

Zweitens: Etliche, die das Inhaltsverzeichnis dieses Buches aufschlagen, 
müssen daran gehindert werden, das Büchlein gleich wieder zuzuschlagen, 
weil die Sprache der Philosophie fälschlicherweise zunächst entmutigen 
könnte. Dabei erschließt diese Sprache ebenso erst bestimmte Denkvermö-
gen wie Denkvermögen erst Sprachdimensionen erweitert.  

In kurzen Kapiteln in dieser verdichteten Sprache der Philosophie (es 
gab immer schon tolle Denkerinnen unter ihnen!) nimmt Angelika Alwast 
uns Leser in ihre Fragestellungen hinein:

–– Worin liegen die magischen, den Hörenden verwandelnden Kräfte der 
Musik?

–– Was ist Musik als Musik? Sinnstiftendes Ereignis – ein poetisches Erleb-
nis? Ein neurophysiologischer Synapsen-Konnex?

„Philosophische Entwicklungspsychologie“ findet sich in diesem Satz An-
gelika Alwasts: „Die Dimension, in die Musik hineinführt, sind die Dimen-
sionen des Lebens selbst.“



10 ﻿

Alle Leserinnen, die vorzugsweise nur einzelne Ausschnitte lesen, soll-
ten mit der Fabel Homers von der Leier des Hermes beginnen, weil sie da 
einer Schildkröte begegnen, deren Innenraum uns durch diese originäre und 
originelle Autorin in den Folgekapiteln vertraut gemacht wird durch die 
Fragen, die der Schildkrötenpanzer als künftige Leier aufwirft, z. B.:

Was sind die dem Wesen der Musik eigenen Wurzeln in der (griechi-
schen) Mythologie, die als Grundwasser in der Seelengeschichte des Men-
schen in unserem Kulturkreis plätschert? Ein Kulturkreis, dessen Wurzeln 
wir umso mehr pflegen sollten, je mehr er sich durch Globalisierung, durch 
Völkerwanderung vermischen wird mit anderen Kulturkreisen – zu hof-
fentlich wechselseitiger weiterer Kreativierung unseres Fühlens, Denkens 
und Handelns für uns selbst und für und mit unseren Patienten. So denken 
wir mit der Autorin über den Zusammenhang zwischen Mythos und thera-
peutischem Prozess nach.

Weitere Beispielfrage: 
Wie kommt es zu der Wechselwirkung zwischen Musik und Bewusst-

sein? Diesmal antworten weniger die Neuropsychologie und -physiologie, 
sondern Immanuel Kant mit seiner transzendentalen Perspektive (aus der 
heraus ich die transzendierende Funktion der Musik neu verstand und in 
den Katalog der Funktionen der Musik in der menschlichen Psyche auf-
nahm). 

Dieses kleine Buch thematisiert die große Aufgabe der Musik als „ge-
stalteter Zeit-Sinn“, und wer noch bei dem Wiener Professor Haase seine 
harmonikalen Grundlagen studierte, wird neben Wiederkennung eine neue 
Auffassung von Harmonik kennenlernen.

Ich habe das Buch als Anlass für eine längst fällige Neu-Tapezierung 
meines Wissens um die Philosophie der Musik nehmen können – und 
wünsche dies nicht nur einigen, sondern etlichen kollegialen und anderen 
interessierten Lesern! 

Prof. Dr. Dr. h. c. Hans-Helmut Decker-Voigt
Prof. h. c. der Kunstwissenschaften

März 2016


