Einleitung

Im Jahr 1420 verfasste der kretisch-venezianische Kaufmann Emmanuel Piloti (geboren um
1371) einen umfangreichen Bericht in franzdsischer Sprache iiber seine Geschiftsreisen in
das mamlukische Agypten.' Sein Hauptinteresse lag dabei auf dem Handel und den Mirk-
ten des Landes, besonders jenen in Alexandria und Kairo. In diesem Zusammenhang be-
richtet er unter anderem iiber die Bedeutung des Nils und des Bewésserungssystems, iiber
einheimische landwirtschaftliche Produkte, iiber Manufakturen, iber Karawanen und iiber
den Handel zwischen Europa und dem Mamlukischen Reich.? Dabei erwéhnt Piloti auch
eine Gruppe, die er als Arabes bezeichnet und die er neben ,,Agyptern” und Mamluken als
die dritte groBe Bevolkerungsgruppe Agyptens betrachtet. Er beschreibt die Arabes am
ausfiihrlichsten fiir die Stadt Alexandria und ihr Umland. Hier schreibt er ihnen als Liefe-
ranten von Fleisch und anderen Tierprodukten, aber auch von Getreide, eine bedeutende
Rolle zu.’ Gleichzeitig verweist er darauf, dass die Arabes umgekehrt auch vom stidtischen
Markt abhéngig waren, auf dem sie solche Produkte des tdglichen Bedarfs erwarben, die sie
selbst nicht herstellen konnten, wie zum Beispiel OL. Piloti fasst zusammen: ,,Die Linder
der Arabes konnten ohne die Stadt unmdglich (...) leben, noch die Stadt (...) ohne das
Land der Arabes.** Piloti bezieht sich hier hochstwahrscheinlich auf Gruppen aus den Pro-
vinzen Buhaira und Barqa, die an die Handelsstadt Alexandria angrenzten.

Neben diesen integrativen Aspekten weist der Kaufmann auch auf die Spannungen zwi-
schen Arabes und den Herrschern des Reiches, den Mamluken, hin, die fiir ithn konstitutiv
fiir das politische Leben in Agypten waren. So erwihnt er, dass sich die Arabes des Ofteren
weigerten, Tribut an den Sultan zu zahlen und dass Letzterer sie mit periodischen Strafex-
peditionen dazu zu zwingen versuchte.’ Die Arabes, schreibt er, akzeptierten die Herrschaft
der Mamluken nicht, da diese fiir sie nichts anderes seien als ehemalige Sklaven christli-
chen Ursprungs, die man auf Mirkten in Anatolien und am Schwarzen Meer kaufte.® Sie
selbst, so Piloti, verwiesen darauf, dass der Prophet Muhammad der gleichen ,nation‘ an-
gehort habe wie sie. Daher hétte nach dem Sturz der Ayyubiden durch die Mamluken eher
ihnen als den ehemaligen Sklaven die Herrschaft zugestanden.” An diese Beobachtungen

Emmanuel Piloti, L Egypte au commencement du quinziéme siécle d’aprés le traité d’Emmanuel Piloti de
Creéte (incipit 1420), ed. P.-H. Dopp, Kairo 1950.

Fiir das mamlukische Herrschaftsgebiet gibt es in der geschichtswissenschaftlichen Literatur zahlreiche gén-
gige Bezeichnungen, darunter ,,Mamlukensultanat™ (,,Mamluk Sultanate®, z. B. David Ayalon, ,,The auxiliary
forces of the Mamluk sultanate”, in: Der Islam 65 (1988), 13-37) ,,autonome mamlukische Herrschaft®
(,Mamluk autonomous rule®, z. B. Amalia Levanoni, 4 turning point in Mamluk history The third reign of
al-Nasir Muhammad ibn Qalawin (1310—-1341), Leiden 1995, 1) und ,mamlukischer Staat®, ,the Mamluk
state* (ebd., 2). Im Folgenden verwende ich vorwiegend den Begriff ,Mamlukisches Reich®. Dieser Begriff
betont den Umstand, dass Agypten und Syrien zum ersten Mal seit dem Zerfall des abbasidischen Kalifatsrei-
ches unter einer dauerhaften und fiir zeitgendssische Verhiltnisse stark zentralisierten und biirokratisierten
Herrschaft standen. Hierzu Ulrich Haarmann, ,,Der arabische Osten im spéten Mittelalter 1250-1517%, in:
ders. (Hg.) Geschichte der arabischen Welt, Miinchen 1994, 217-263, 222. Fiir weitere einfiihrende Literatur
zur Mamlukenherrschaft siehe FuBinote 37.

Piloti, L Egypte, 19.

,,Et pour ce, il n’est possible a nulle maniere du monde que les pays des Arabes puisse vivre sans la cite
d’Alexandrie, ne la cite d’Alexandrie sans le pays des Arabes.“ Ebd., 20.

Ebd., 19.

Ebd., 11, 14, 15, 18, 19

Ebd., 11. So wurde es Piloti vermutlich vor Ort erklart, denn der dgyptische Zeitgenosse Maqrizi berichtet
ebenfalls, dass Beduinen die Herrschaft beanspruchten und die Mamluken aufgrund ihrer Herkunft ablehnten.



2 Einleitung

schlief3t Piloti einen Vergleich an: Arabes und Mamluken, schreibt er, seien zwei miteinan-
der um die Macht streitende Gruppen ,,wie die Guelfen und die Ghibellinen* in italieni-
schen Stidten.®

Diese zeitgendssische Darstellung der Beziehungen zwischen Mamluken und einer wei-
teren Bevolkerungsgruppe Agyptens durch einen AuBenstehenden aus dem lateinischen
Europa ist eine Seltenheit, die Beachtung verdient. Hier stellt sich die Frage, was fiir eine
Bevolkerungsgruppe mit Pilotis ,,drabes *“ gemeint ist. In der geschichtswissenschaftlichen
Literatur findet man ganz selbstverstindlich die Bezeichnung ,,Beduinen* als Ubersetzung
fiir das arabische ‘arab und dessen europédische Entsprechungen wie das von Piloti verwen-
dete franzosische Arabes. Charakterisiert werden solche Gruppen mit der arabischen Spra-
che, oft auch in einem speziellen Dialekt, mit eigenen Gebriduchen, Wertvorstellungen und
Traditionen sowie einer (oft imaginierten) Geneaolgie, die auf die Arabische Halbinsel
zurtickgeht. Ein weiteres Merkmal ist zudem die Verbindung der Beduinen mit der Steppe
(arabisch bddiya) oder zumindest mit dem landlichen Raum, wie es bei Piloti erscheint.’
Uber diese allgemeinen Charakteristika hinaus bleibt der Beduinenbegriff in der Wissen-
schaft jedoch unscharf, worauf weiter unten noch einmal eingegangen wird.

1. Ziel der Arbeit, Terminologie und Konzepte

Diese Arbeit steht vor dem gleichen Problem wie Pilotis Darstellung — ndmlich, das Han-
deln von Akteuren zu verstehen und zu erklaren, iiber die unser Wissen in vielerlei Hinsicht
nur bruchstiickhaft ist. Das Ziel dieser Studie ist es, die Bedeutung von Beduinengruppen
im Mamlukischen Reich sowie das Spannungsfeld von Kooperation und Konflikt zwischen
ihnen und den Mamluken ndher zu beschreiben. Dadurch soll ein Beitrag dazu geleistet
werden, dass die Beduinen als wichtige, aber oft iibersehene Akteursgruppe in der Ge-
schichtsschreibung zur Mamlukenzeit angemessen beriicksichtigt werden. Untersucht wer-
den die Lebensbedingungen von Beduinen in Agypten, ihre Darstellung und Wahrnehmung
in mamlukischer Literatur, sowie ihre Interaktion mit den Mamluken in Form symbolischer
Kommunikation.

Dies ist die erste Darstellung zur mamlukischen Geschichte, in der Beduinen als politi-
sche Akteure im Zentrum stehen. Im Fokus der Studie steht die Kommunikation zwischen
Repridsentanten von beduinischen Gruppen einerseits und dem Sultan und mamlukischen
Emiren andererseits. Mein Hauptinteresse gilt dabei der Frage, ob sich durch die systemati-
sche Beobachtung der Kommunikation zwischen Vertretern beider Gruppen eine Logik
ihres Handelns erschliefen ldsst. Davon ausgehend ergeben sich Schlussfolgerungen zur
politischen Kultur im Mamlukischen Reich des 8./14. Jahrhunderts. Die dahinterstehende
Erwartung ist, dass, wenn man diese Logik einmal modellhaft erfasst hat, Berichte {iber
Interaktionen &hnlich verfasster Gruppen in Kontexten des Mittelters im Vorderen Orient
damit verglichen werden kdnnen. Damit, so ist zu hoffen, wird insgesamt ein strukturierte-
rer Zugriff auf das uns zur Verfiigung stehende Quellenmaterial moglich.

(Maqrizi, Suliik, I, 386-7.) Es scheint damit, dass die Herkunft der Spannungen zwischen Mamluken und Be-
duinen im Allgemeinen wohl bekannt war.

Piloti, L ’Egypte, 11. Pilot spielt hiermit auf den Kampf zwischen der kaisertreuen Partei der Ghibellinen und
der papsttreuen Gruppe der Guelfen in italienischen Stddten seit dem 13. Jahrhundert an. (Wobei die Guelfen
in sich noch einmal in eine kompromissbereite und eine kompromisslose Gruppe gespalten waren.) Piloti sah
Mamluken und Beduinen demnach wohl vor allem als politische Kontrahenten.

Ebd., 18. Zu den Charakteristika siche auch Johann Biissow, Kurt Franz und Stefan Leder, ,,The Arab East
and the Bedouin component in modern history: Emerging perspectives on the arid lands as a social space®, in:
JESHO 58, 1-2 (2015), 1-19, 2.



Einleitung 3

Fiir die vorliegende Studie sind zwei geschichts- und sozialwissenschaftliche Diskussionen
von zentraler Bedeutung. Diese betreffen einerseits die Akteure der Studie, Beduinen und
Mamluken, sowie andererseits die Formen der Kommunikation zwischen diesen beiden
Akteursgruppen. Im Folgenden sollen die dazu relevanten Diskussionen knapp skizziert
werden.

2. (Pastoral-)Nomaden, Beduinen und Mamluken

Eine verbreitete Annahme ist, dass man sich Beduinen als mobile Pastoralisten, insbeson-
dere als Kamelnomaden vorzustellen habe. Dies ist jedoch, wie zu zeigen sein wird, eine
nicht zuldssige Generalisierung. Die geschichtswissenschaftliche Literatur zum Nahen
Osten ist zudem bis heute von weiteren zum Teil hochproblematischen verallgemeinernden
Annahmen tiber Beduinen geprédgt. Dazu gehdren neben der Vorstellung des Kamelziich-
ters, also Fragen der Wirtschaftsweise, Konzepte von Wehrhaftigkeit und Mobilitdt, letzte-
res ausgedriickt im Schema von ,,Vollnomadismus®, ,,Halbnomadismus“ und ,,Sesshaf-
tigkeit™.

Im Rahmen des Sonderforschungsbereiches 586 ,,Differenz und Integration®, in dem die
vorliegende Studie entstand, haben sich zwei Grundannahmen zur nomadischen Wirt-
schaftsweise (im Sinne des Pastoralnomadismus)'® bewihrt:

1. Nomaden betreiben den groBten Teil des Jahres iiber eine mobile Weidewirtschaft,
in deren Rahmen sie als Gruppen (nicht allein als Individuen oder Teile von Grup-
pen) unterschiedliche, rdumlich oft weit auseinandergelegene Weidegebiete nutzen.
Diese Wirtschafts- und Lebensweise wird allgemein als ,,mobiler Pastoralismus®
(mobile pastoralism) bezeichnet. Umgekehrt konnen aber nicht alle Pastoralisten
als Nomaden bezeichnet werden, da Pastoralismus als Oberbegriff auch andere Le-
bensformen einschlief3t, wie zum Beispiel die transhumante Weidewirtschaft in den
Alpen."!

2. Nomaden bilden keine autarken Gruppen, vielmehr sind sie durch ihre hochspezia-
lisierte Lebensweise auf wirtschaftlichen Austausch mit anderen Bevolkerungs-
gruppen angewiesen. Daher ist die Interaktion mit sesshaften Bevolkerungsgruppen
auch konstitutiver Bestandteil des Alltags von Nomaden.

Weitere allgemeingiiltige Aussagen lassen sich aber nicht treffen, da es keinen allgemein-
giiltigen Typus ,,des Nomaden* gibt.'*

In dlteren geschichts- und sozialwissenschaftlichen Forschungsbeitrdgen zum Nahen Osten
ist dagegen hiufig ein romantisch gefarbtes Bild des ,,wahren Nomaden als wehrhaftem
Kamelziichter anzutreffen, das in Teilen bis heute weitergetragen wird und politisch wir-
kungsreich ist."” Kamele, so die damit verbundene Annahme, ermdglichten ihren Haltern

10 gin wichtiges Anliegen des Sonderforschungsbereiches war es, Dienstleistungsnomaden in seiner Forschungs-
arbeit nicht auszuschlieen.
Bei der transhumanten Weidewirtschaft sind nur Teile einer Gruppe mobil.
Jiirgen Paul, ,,Nomads in history: A view from the SFB. With comments by Anatoly M. Khazanov*, in: ders.
(Hg.), Nomads in a world of empires, Wiesbaden 2013, 17-22.
Fiir Literaturbelege siche Giinther Schlee, ,,Forms of pastoralism®, in: Stefan Leder / Bernhard Streck (Hgg.),
Shifts and drifts in nomad-sedentary relations, Wiesbaden 2005, 17-53, 23, FuBnote 9. Zu arabischen Ver-
wendungsweisen romantisierender Beduinenbilder in der Gegenwart siehe Laila Prager, ,,Falken der Steppe:
Imaginierte Urspriinge, Territorialitit, anti-hegemoniale Diskurse bei syrischen Beduinen®, in: Sandra Calkins
/ Jorg Gertel (Hgg.), Nomaden in unserer Welt, Bielefeld 2011, 226-235.



4 Einleitung

einen Grad an Mobilitit, wie er vor dem Aufkommen der modernen Verkehrsmittel Auto-
mobil und Flugzeug konkurrenzlos war. Demgegeniiber seien die Halter von Kleinvieh, im
Nahen Osten vor allem Schafe und Ziegen, weniger mobil. In dieser Definition des Noma-
den werden also die gehaltenen Tiere als Indikatoren fiir eine bestimmte Lebensweise ge-
nommen. Mit dem Grad der Mobilitdt, so wird weiterhin angenommen, wichst auch der
Grad an militdrischer Wehrhaftigkeit und damit das Potenzial an politischer Autonomie.
Kleinviehhalter mit geringerer Mobilitdt, so die Annahme, waren demgegeniiber von mili-
tarischem Schutz abhédngig, entweder durch Regierungen, denen sie Steuern zahlten, durch
andere nomadische Gruppen mit einer hoheren Mobilitdt und Wehrhaftigkeit, denen sie
Tribut zahlten, oder durch beide. Ethnologische Forschungen haben allerdings gezeigt, dass
die Haltung von Kamelen einerseits sowie Schafen und Ziegen andererseits mit ganz unter-
schiedlichen wirtschaftlichen und politischen Strategien verbunden werden kann.'*

Ein weiteres in der modernen wissenschaftlichen Literatur verbreitetes Klassifikations-
schema zur Einteilung verschiedener Lebensweisen im Nahen Osten ist die Einteilung in
,,Vollnomadismus®, ,,Halbnomadismus‘ und ,,Sesshaftigkeit™. Dieses Schema basiert wie-
derum auf Graden von Mobilitit, kombiniert mit verschiedenen Formen von Behausung. '
Giinther Schlee hat jedoch gezeigt, dass es nicht moglich ist, alle Formen von Nomadismus
und Pastoralismus auf der Skala von ,,Vollnomadismus — Halbnomadismus — Sesshaf-
tigkeit™ zu ordnen. So lebten die Rendille, Kamelnomaden in Nordkenia, nur wenig mobil,
aber ohne feste Behausung.'® Zur gleichen Zeit war das Leben von Rentierhirten in den
arktischen Republiken der Sowjetunion, die fast alle Merkmale der traditionellen nomadi-
schen Lebensweise aufgegeben hatten, weiterhin von einem sehr hohen MaB3 an Mobilitét
geprigt.'” Somit, schreibt Schlee, kénnen wir Nomadismus und Pastoralismus nur in einem
mehrdimensionalen konzeptionellen Rahmen erfassen.'® Fixe Bestandteile davon sind zwar
Tierhaltung als Hauptwirtschaftsweise und eine gemeinsame (zum Teil imaginierte und
kiinstlich hergestellte) Abstammung als ,,Ideologie und Prinzip sozialer Organisation*'® —
historische Uberlieferung und ethnologische Studien bieten daneben aber zahlreiche Bei-
spiele fiir verschiedene Moglichkeiten, Pastoralismus zu betreiben und nomadisch zu leben.

Doch wie Nomade nicht gleich Nomade ist, so ist auch Beduine nicht gleich Beduine.
Beduinen werden oft in Verbindung mit pastoralem Nomadismus gebracht, aber es gibt —
wie bei den Nomaden — keinen allgemeingiiltigen Typus des Beduinen. Dies gilt auch fiir
die beiden Teile des Mamlukischen Reiches, Agypten und Syrien. In den hier ausgewerte-
ten mamlukischen Quellen werden Beduinen fast durchgéingig mit dem Wort ‘arab oder
mit der parellelen Pluralform ‘wurban bezeichnet. Nur duflerst selten erscheint der Begriff
badw oder badawi®® Dabei spiegelt der Begriff nicht wider, ob die ‘arab pastoral-
nomadisch lebten, also mit ihren Herden unterschiedliche Weidegebiete aufsuchten, oder
anderen Wirtschaftsweisen nachgingen. Im mamlukischen Syrien etwa war die pastorale
Tierhaltung ein wichtiger Wirtschaftszweig. Von besonderer Bedeutung war der Kamelno-

Schlee, ,,Forms of Pastoralism®, 23.

Fiir eine einflussreiche sozialwissenschaftliche Definition von ,,Vollnomadismus® siehe Fred Scholz, ,,Einfiih-
rung® in ders. / J. Janzen (Hgg.), Nomadismus — ein Entwicklungsproblem, Berlin 1982, 1-8, 6-8 und Schlee,
,,Forms of Pastoralism*, 18—19, FuBnote 4, fiir eine Kritik daran.

Schlee, ,,Forms of Pastoralism*, 19-21.

Ebd., 22.

Ebd., 22-23.

Ebd., 42.

Zur Terminologie betreffend Beduinen in der klassischen arabischen Literatur sieche Stefan Leder, ,,Towards a
historical semantic of the Bedouin, seventh to fifteenth centuries: A survey”, in: Der Islam 92, 1 (2015), 85—
123.



Einleitung 5

madismus in der Syrischen Steppe. Beduinische Gruppen wie die Al Fadl zogen im 13. und
zu Beginn des 14. Jahrhunderts mit ihren Herden in westlicher Richtung bis vor die Stadte
Westsyriens und in 6stlicher Richtung bis nach Mesopotamien, und auch wenn sie Vorrats-
lager in Siedlungen hatten, war die Steppe ihr Zuhause und ihre Lebensweise von hoher
Mobilitit geprigt. Bei den Beduinen Agyptens scheint die mobile Weidewirtschaft im Ver-
gleich zu den Verhéltnissen in Syrien dagegen eine geringere Rolle gespielt zu haben. Fiir
die (Selbst-)Identifikation als Beduinen scheinen vielmehr kulturelle Aspekte vorranging
gewesen zu sein, so wie es bereits Rapoport in einer Studie zur westdgyptischen Oase
Faiyiim vorgeschlagen hat.”' So verstanden war der Begriff ‘arab, wie bereits oben ausge-
fithrt, eine Bezeichnung fiir eine Gruppe, die aufgrund von Sprache, Abstammung, Wert-
vorstellungen und Traditionen von anderen Gruppen unterscheidbar war.

Aufgrund der klimatischen und geographischen Bedingungen in Agypten diente die
Wiiste Beduinen lediglich als kurzzeitiger Riickzugsort in Notsituationen. Abgesehen von
einem Steppensaum entlang der Mittelmeerkiiste waren die Beduinen groBtenteils darauf
angewiesen, den Randbereich des Kulturlandes zu nutzen, parallel zu oder gemeinsam mit
anderen Bevolkerungsgruppen. Mobiler Pastoralismus, wie er in Syrien in groBem Umfang
von den lokalen Beduinen betrieben wurde, ist in Agypten nur in wenigen Regionen prakti-
kabel. Allgemein war die Wirtschaftsweise der Beduinen von einem ,,Ressourcenmix‘
geprigt, der regional unterschiedlich zusammengesetzt war.”> Wichtige Variablen hierfiir
waren unter anderem die Menge des jahrlichen Niederschlags oder die Ndhe zu Handels-
wegen und zu benachbarten Reichen.

Die hier ausgewerteten Quellen unterscheiden trotz dieser anzunehmenden internen Dif-
ferenzierung unter den Beduinengruppen deutlich zwischen ,, ‘arab® und ,nicht- ‘arab®.
‘Arab konnten sesshaft sein und Ackerbau betreiben, wurden aber von den fallahiin, ver-
standen als in der Landwirtschaft Tatige ohne beduinischen Hintergrund, unterschieden. In
Chroniken findet sich der Verweis darauf, dass Beduinen einen anderen Dialekt sprachen
als die fallahiin — es sei denn, sie waren beduinischen Ursprungs. Als weiteres Unterschei-
dungsmerkmal wird angefiihrt, dass sie Waffen trugen und eigenen Regeln, etwa gewohn-
heitsrechtlicher Art, und Gebrauchen folgten; auch beanspruchten die Beduinen eine eigene
Genealogie, die sie auf die Arabische Halbinsel zuriickfiihrte. Diese immer wieder herauf-
beschworene Genealogie betonte nicht nur ihre Herkunft als von aulen Kommende, son-
dern untermauerte, wie schon Piloti iiberlieferte, auch den Anspruch der Beduinen, gegen-
iiber den anderen Bevélkerungsgruppen in Agypten hierarchisch héher gestellt zu sein,
kamen sie doch aus dem Land des Propheten, aus seinem Volk.

3. Symbolische Kommunikation

Als Aullenstehende konnte man auch die Mamluken bezeichnen, die seit 1250 die Herr-
scher Agyptens und ab 1251 auch Syriens stellten. Mamluken standen zuvor als sogenannte
Militdrsklaven im Dienst der Ayyubidendynastie. Zu diesem Zweck wurden sie als Kinder
aus der Kaukasus- und Schwarzmeerregion nach Agypten verkauft, wo sie eine militidrische
Ausbildung erfuhren und zum Islam konvertierten. Nach ihrer Herrschaftsiibernahme ent-
wickelten sie ein System, in dem eine Karriere in der Armee Voraussetzung zur Herr-
schaftsausiibung war. Dies schloss auch den Sultan mit ein, der, zumindest der Idealvorstel-
lung nach, als primus inter pares von den fiihrenden Kommandanten, den Emiren, be-

Yossef Rapoport, ,Invisible peasants, marauding nomads: Taxation, tribalism and rebellion in Mamluk
Egypt“, in: Mamlitk Studies Review 8, 2 (2004), 1-22. Siehe auch unten, S. 32-33.
Siehe Kapitel 2.



6 Einleitung

stimmt wurde. Die Besonderheit dieses Systems war, dass der Mamlukenstatus nicht er-
blich war. In der Praxis wurde dieser Grundsatz jedoch Ende des 7./13. Jahrhunderts und
besonders im 8./14. Jahrhundert aufgeweicht. So folgten beispielsweise mehrere Sohne des
Sultans an-Nasir Muhammad, der ebenfalls schon die Herrschaft geerbt hatte, diesem auf
den Thron.

In der Verwaltung des Mamlukischen Reiches spielten die Emire die zentrale Rolle. Der
Emirsstand war in sich nach hierarchischen Ridngen unterteilt. Nur hochrangige Emire
konnten die hochsten Verwaltungsposten einnehmen wie die der Provinzgouverneure (Sg.
walt, na’ib) und Inspektoren (Sg. kasif).

Die Mamluken pflegten, dhnlich wie die Beduinen, ihr Anderssein durch die Betonung
ihrer Herkunft und das Praktizieren eigener Gebrduche. Dazu gehorte zum Beispiel das
rituelle Trinken von vergorener Stutenmilch, ki@mis.”> Auf der anderen Seite {ibernahmen
sie aber viel von ihren Vorgéngern, den Ayyubiden und Fatimiden, insbesondere in den
Bereichen Verwaltung und Représentation. Wenn in dieser Studie von ,,Mamluken die
Rede ist, so sind damit in erster Linie die Repridsentanten der Regierung, also der Sultan
sowie die aus hochrangingen Emiren bestehende Fithrungsriege gemeint. Die einfachen
mamlukischen Soldaten werden in den Quellen nur selten erwihnt. Ahnlich steht es bei den
Beduinen. Wenn die Quellen uns einen tieferen Einblick in die Belange von Beduinen ge-
ben, so geht es dabei meistens um beduinische Anfiihrer oder Mitglieder einer fiihrenden
Familie innerhalb einer beduinischen Gruppe. Die Kommunikation zwischen Beduinen und
Mamluken, die das Thema des dritten Kapitels ist, ist daher zu einem grofen Teil eine
Kommunikation zwischen Eliten — mamlukischen wie beduinischen —, die ihr Verhiltnis
zueinander immer wieder neu aushandelten.

Diese Arbeit interessiert sich vor allem fiir eine besondere Art der Kommunikation,
ndmlich der symbolischen. Was ist damit gemeint? Der Mittelalterhistoriker Gerd Althoff
hat darauf aufmerksam gemacht, dass es im européischen Mittelalter und dartiber hinaus
neben der verbalen Kommunikation eine Kommunikationsform gab, die fiir die Interaktion
verschiedener Akteure — haufig zwischen Konig und hohen adligen Personen — fast noch
wichtiger war als das gesprochene Wort. Es handelte sich um eine Kommunikation in Ges-
ten, Ritualen und Zeremonien. Ihr lag iiblicherweise ein ungeschriebens Regelwerk zu-
grunde, das zum Ziel hatte, fiir Beteiligte und Zuschauer eine bestimmte Herrschaftsbezie-
hung festzuschreiben oder den status quo zu demonstrieren. Von besonderer Bedeutung
war diese Art der Kommunikation bei Konflikten. Althoff schreibt:

,»Aus den verschiedensten Bereichen der Geschichtsschreibung wurden Normen und
Regeln von Konfliktabldufen wie der Technik ihrer Beilegung gewonnen und auf
diesem Wege ein Modell von solchen Abldufen entwickelt, das mit jedem neuen Be-
richt iiberpriift, differenziert, verifiziert oder falsifiziert werden kann.«**

Diese Art der ,,non-verbalen“,25 das heilit symbolischen, Kommunikation findet sich nicht
nur im mittelalterlichen Europa. Vielmehr kann man davon ausgehen, dass sich @hnliche
Praktiken in ganz unterschiedlichen kulturellen Kontexten entwickelt haben, und dies

2 Hierzu auch Reuven Aharoni, ,,Bedouin and Mamluks in Egypt: Co-existence in a state of duality”, in: Mi-

chael Winter / Amalia Levanoni (Hgg.), The Mamluks in Egyptian and Syrian politics and society, Leiden
2004, 407-434. Aharoni verweist darauf, dass Beduinen und Mamluken gewisse Ahnlichkeiten aufwiesen.
Beide Gruppen kamen urspriinglich nicht aus Agypten, waren in Haushalten geordnet und hatten #hnliche
Heldenlegenden, die Ritterlichkeit und Kampfkunst (furisiya) feierten.

Gerd Althofft, Spielregeln der Politik im Mittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde, Darmstadt 1997,
6-7.

Ebd., 12.

24

25



Einleitung 7

wahrscheinlich in den meisten Fillen unabhidngig voneinander. Wie im dritten Kapitel der
Studie gezeigt werden wird, ist auch fiir das Mamlukische Reich ein Repertoire an infor-
mellen Regeln iiberliefert, die Verfahrensweisen, Gesten und Institutionen beinhalteten, mit
denen Verhéltnisse unter Gruppen und Individuen ausgedriickt, Konflikte er6ffnet und
wieder beigelegt wurden. Die Gesamtheit dieser Regeln kann als symbolischer Code dieser
zielgerichteten Kommunikation aufgefasst werden.

Zu den Problemen, die mit symbolischer Kommunikation geldst werden sollten, gehorte
auch die Stabilisierung von sozialen und politischen Beziehungen. Ein wichtiges Mittel
hierzu war der Gabentausch, der unerlédsslich war fiir jede funktionierende Beziehung zwi-
schen politischen Akteuren. Auch die Vergabe von Titeln konnte Beziehungen festigen und
verstetigen, zum Beispiel indem damit die Aufnahme einzelner Beduinen in den Kreis der
Herrschaftselite demonstriert wurde. Ehrenvolle Anreden in der offiziellen Korrespondenz
waren ein weiteres Symbol dieser Anerkennung. Aber auch das gehorte zur symbolischen
Kommunikation iiber die Ordnung des Reiches: der Ausschluss von Beduinen aus der herr-
schaftlichen Elite — sofern sie darin integriert waren — sowie die Demonstration mamluki-
scher Oberherrschaft durch Gewaltanwendung und offentliche Demiitigung von Gegnern.
Diese und weitere Regeln sollen im dritten Kapitel modellhaft herausgearbeitet werden, so
dass sie bei weiterer Quellenlektiire als Orientierung dienen oder, wie Althoff es formuliert,
spaterer Verfeinerung, Revision oder Bestétigung offen stehen.

4. Quellen

Die in dieser Studie ausgewerteten Quellen sind hauptsédchlich Chroniken und Kanzleiwer-
ke (auch: insa -Literatur) des 8./14. und 9./15. Jahrhunderts. Allen voran zu nennen ist die
Chronik Kitab as-Sulik li-ma ‘rifat duwal al-mulik von Taqi ad-Din al-Magqrizi (1364—
1442),%® die verhiltnismaBig viele Informationen iiber beduinisch-mamlukische Beziehun-
gen enthdlt. Die Quellenbasis fiir das Thema ist generell schmal beschaffen. Um die rele-
vanten Stellen und Zusammenhinge in den Chroniken zu finden, war es nétig, die gesamte
Chronik fiir das behandelte Jahrhundert zu lesen, da der Index den Text nur unzureichend
erschloss. Erginzt wurde Magqrizi durch Chroniken von Ibn Iyas,”” Ibn ad-Dawadari,”® Ibn
Haldiin®, Ibn Duqmagq®® sowie Ibn al-Furat,’' um nur die Wichtigsten zu nennen.

Durch die Lektiire weiterer Quellengattungen sollte das Spektrum méoglicher Sichtwei-
sen auf das Thema erweitert werden. Herangezogen wurden hier in erster Linie Kanzlei-
werke, in denen die Beduinen als Sondergruppe erfasst wurden, parallel zu Gruppen wie
Kurden, Tiirkmenen und Nichtmuslimen. Ersichtlich wird dies in Ahmad ibn ‘Alr al-
Qalqgasandis Verwaltungsenzyklopéddie Subh al-a‘sa fi sind‘at al-insa’ (entstanden um
1500), in der er spezielle Anredeformen fiir beduinische, tlirkmenische und kurdische Re-

26 Taql ad-Din al-Maqrizi, Kitab as-sulitk li-ma rifat duwal al-mulitk, Bde. I-11I, ed. Muhammad Mustafa

Ziyada / Sa‘id ‘Abd al-Fattah ‘Asir, Kairo 1956-73 [reprint Kairo 2007].

Muhammad ibn Ahmad Ibn lyas, Bada'i' az-zuhiir fi waqa’i‘ ad-duhir, Bd. I, ed. Muhammad Mustafa,
Stuttgart 1974-5.

Abu Bakr ibn ‘Abd Allah Ibn ad-Dawadari, Kanz ad-durar wa-gami‘ al-gurar, Bd. IX, ed. Hans Robert
Roemer (deutscher Paralleltitel: Der Bericht iiber den Sultan al-Malik an-Nasir Muhammad Ibn Qala un),
Kairo 1960.

‘Abdarrahman ibn Muhammad Ibn Haldtn, Tarih Ibn Haldin [= Kitab al- Ibar], Bde. 1I; V, ed. Beirut, 1971.
Sarim ad-Din Ibrahim ibn Muhammad Ibn Duqmaq, An-nufha al-miskiva fi ad-daula at-turkiyya, ed. ‘Umar
‘Abd as-Salam Tadmuri, Beirut 1999.

Ibn al-Furat (Nasir al-Din Muhammad b. ‘Abd al-Rahim b. ‘Ali al-MisrT al-Hanafi), Tarih Ibn al-Furat, Bd.
1X/2, ed. Qustantin Zariq, Beirut 1936.

27

28

29

30

31



8 Einleitung

prisentanten neben denen fiir die Reprisentanten von Christen und Juden auflistet.”> Ein
weiteres Kanzleiwerk ist A¢-Ta 7if bi-l-mustalah as-Sarif von Ibn Fadl Allah al-‘UmarT,33
das den Anfang des 14. Jahrhunderts abdeckt und auch von Qalqasandi fiir diese Zeit als
Quelle genutzt wurde. Von ‘Umarl stammt auch das enzyklopéddische Werk Masalik al-
absar fi mamalik al-amsar, das fir diese Studie ebenfalls eine wichtige Quelle war.** Als
Vertreter einer weiteren Literaturgattung wurde zusitzlich ein moralisches Traktat des
Damaszener Juristen Tag ad-Din as-Subki> herangezogen. Dieser Text bietet eine ginzlich
andere Perspektive auf Beduinen als Chroniken oder Verwaltungsliteratur. Quellenkritische
Anmerkungen finden sich in Kapitel II der Arbeit.

In wieweit sind die Darstellungen symbolischer Kommunikation in diesen Quellen als
authentisch zu betrachten? Philippe Buc, der die Moglichkeit hatte, Texte zu vergleichen,
die dasselbe Ereignis fiir ein frinkisches und filir ein romisches Publikum darstellen, hat
Bedenkenwertes bis Bedenkliches anzumerken.*® Im konkreten Fall geht es um Berichte
iiber ein Treffen zwischen dem frankischen Konig und dem Papst im Jahr 754 in Nordgalli-
en. Dem jeweiligen Lesepublikum wurden unterschiedliche Gesten der Ehrerbietung und
Unterwerfung prasentiert: Fiir das frinkische Publikum erwies der Papst dem Konig beson-
dere Ehrerbietung, dem romischen Publikum wurde vermittelt, dass der Konig sich dem
Papst unterworfen hatte. Das Beispiel zeigt iiberdeutlich, dass Berichte iiber 6ffentliche
Handlungen der Gestaltung durch die Quellenautoren unterworfen waren und das ,,wirklich
Gewesene* daraus nicht zu rekonstruieren ist. Gleichzeitig wird aber auch besttigt, dass es
Regeln symbolischer Kommunikation gab, die verstanden und erwartet wurden, von den
betroffenen Personen selbst wie fiir das Publikum.

5. Zum Stand der Forschung

Die meisten Studien zum Mamlukischen Reich konzentrieren sich auf bestimmte Epochen,
Regionen und Themen; bisher liegen nur wenige Ubersichtsdarstellungen vor.”” Der

32 Ahmad ibn ‘Alf al-Qalqasandi, Subh al-a 5@ fi sind at al-insa’, Kairo 1970, VII, 184-9; zu Anreden fiir

Reprasentanten von Tirkmenen und Kurden ebd., 190.

Ibn Fadl Allah al-‘Umart, A¢-Ta rif bi-I- mustalah as-Sarif, ed. Samir ad-Driibi, Karak 1992.

Ders., Masalik al-absar fi mamalik al-amsar Qabd’il al-‘arab fi I-qarnain as-sabi‘ wa-t-tamin al-higriyain,
ed. Dorothea Krawulsky, Beirut 1985 sowie Masalik al-absar fi mamalik al-amsar Dawlat al-Mamalik al-
ula, ed. Dorothea Krawulsky, Beirut 1986.

Tag ad-Din Abu Nasr ‘Abd al-Wahhab as-Subki, Kitab an-ni ‘am wa-mu 'id an-nigam, ed. Kairo 1948.
Philippe Buc, ,,Warum weniger die Handelnden selbst als eher die Chronisten das politische Ritual erzeugten
— und warum es niemandem auf die wahre Geschichte ankam®, in Bernhard Jussen (Hg.), Die Macht des K¢-
nigs. Herrschaft in Europa vom Friihmittelalter bis in die Neuzeit, Miinchen 2005, 27-37.

33
34

35
36

7 Literatur zu Einzelthemen wird in den entsprechenden Kapiteln besprochen. An Uberblicksdarstellungen sind

insbesondere zu nennen Haarmann, ,.Der arabische Osten®, und, zur Epoche bis 1382, Robert Irwin, The
Middle East in the Middle Ages The early Mamluk Sultanate 1250—1382, London 1986. Unter den Uber-
sichtsartikeln sind hervorzuheben: Peter M. Holt, ,Mamliiks*, in: EF; Jean-Claude Garcin, ,,Le Proche-Orient
a I’époque mamluke®, in ders. u. a.: E‘tats, sociétés et cultures du monde musulman médiéval, X°-XV° siecle,
Bd. I: L’ évolution politique et sociale, Paris 1995, 343-369; ders., ,,The Regime of the Circassian Mamluks®,
in: Carl F. Petry (Hg.): The Cambridge History of Egypt, Bd. I: Islamic Egypt, 640—1517, Cambridge 1998,
290-317; Linda Northrup, ,,The BahrT Mamliik Sultanate, 1250-1390%, in ebd., 242-298; Amalia Levanoni,
,»The Mamliks in Egypt and Syria: The Turkish Mamlik Sultanate (648—784/1250-1382) and the Circassian
Mamluk Sultanate (784-923/1382-1517)* in Maribel Fierro (Hg.): The New Cambridge History of Islam, Bd.
1L, The western Islamic world Eleventh to eighteenth centuries, Cambridge 2010, 237-84. Eine kommentierte



