L. Einleitung

What we reconstruct, how we reconstruct it, what kind of sense

we attribute to the reconstructed, all this changes with our experiences,
with our interest, with the measure of sincerity and insincerity.

In brief, we change our past via selective interpretation.

Heller, Agnes, A Theory of History, London 1982, S. 38

Diese Arbeit handelt von der Entstehung eines Wunderberichts, gemiss dem die
Erde des Blutackers in Jerusalem die iibernatiirliche Fahigkeit besitze, die Korper
von Verstorbenen innert weniger Tage vollstindig zu zersetzen, und von dessen
Verbreitung im ausgehenden 13. Jahrhundert. Die schriftliche Uberlieferung des
Wunderberichts setzt im 14. Jahrhundert ein. Es liegt in der Natur von Legenden,
dass sie miindlich tradiert werden und nur punktuell in Schriftzeugnissen fassbar
sind. Es geht darum zu zeigen, wie dieser Wunderbericht mit der Bezeichnung
eines Grundstiicks als Campus Sanctus (heiliger Acker, heiliges Feld) zusammen-
hingt. Im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts sind derzeit nur fiir Akkon, der
wichtigsten Hafenstadt der Kreuzfahrerzeit, und Pisa heilige Acker nachgewiesen.
Der Zusammenhang zwischen dem weltberithmten Camposanto zu Pisa und dem
heute kaum noch bekannten Blutacker in Jerusalem beschreibt der Andalusier Pero
Tafur in seinem Reisebericht von 1438 folgendermassen:

[...] E estd aqui [in Pisa] una yglesia muy notable, é una claustra quel suelo della es de la
tierra del aquel Campo Santo que fué comprado por los treynta dineros, que es en Ieru-
salem, ¢ ansi le llaman aqui en Pisa el Campo Santo, é dizen que persona que entierren alli
non tura més de treynta dias, que la tierra lo gasta [...].

Gemiss Tafur stammt diese Erde von jenem heiligen Acker (Campo Santo) aus
Jerusalem, der fiir 30 Silberlinge gekauft wurde. Er geht in dem Zitat auch auf die
miindliche Uberlieferung ein, indem er schreibt, man sage (dizen que), dass jeder
Mensch, der dort bestattet werde, innert weniger als 30 Tagen ganz von der Erde
zersetzt werde. Die hier genannten 30 Tage bilden eine Ausnahme in einer sonst
bis zum 16. Jahrhundert mehr oder weniger konstant bleibenden Angabe der Zeit-
dauer von drei Tagen, worauf im Kapitel zum Wunderbericht niher eingegangen
werden soll. Dank des Hinweises, dass es sich um denjenigen Acker handelt, der
fur 30 Silberlinge erworben wurde, wird klar, dass vom Blutacker in Jerusalem
die Rede ist. In Matthdus 27 wird im Zusammenhang mit dem tragischen Ende
Judas’ beschrieben, woher der Blutacker seinen Namen hat. Mit den 30 Silberlin-
gen, dem Bestechungsgeld, welches die Hohepriester Judas fir den Verrat Christi
auszahlten, kauften die Hohepriester den Acker des Topfers zum ,,Begribnis der
Fremden“ (Mt. 27,8). Weil es sich um ,,Blutgeld“ (Mt. 27, 7) handelt, an dem das
Blut Christi ,klebt‘, wurde der Topferacker fortan Ager Acheldemach (Blutacker)



14 Einleitung

genannt (Mt. 27, 6-8). In der Wortwahl tibertrigt sich das Blut Christi des Blutgel-
des quasi auf das Grundstiick, das somit zum Blutacker (Akeldama) wird. Dadurch
gliedert sich der Ager Acheldemach in Jerusalem in die Reihe der Memorialorte ein,
welche seit dem 4. Jahrhundert von den Kirchenlehrern als loca sancta zusammen-
gefasst werden.

Pero Tafurs Beschreibung beinhaltet die beiden Aspekte, welche die Terra Santa-
Legende ausmachen: Die Provenienz der Erde aus dem Heiligen Land (hier vom
Akeldama) und ihre tbernatiirliche Fahigkeit, Tote innert weniger Tage zu zer-
setzen. Die Vorstellung einer ,Schnellkompostierung’ ist ein Enigma. Im Grunde
widerspricht sie den Exempla aus der Hagiographie: die Korper von Heiligen er-
kannte man gerade daran, dass sie selbst nach mehreren Jahrhunderten unversehrt
und mit Wohlgeruch geborgen wurden. Uber die Bedeutung einer Bestattung in
dieser besonderen Erde schweigen sich die Quellen aus. So bleibt es eine Aufgabe
der Forschenden, sich zu fragen, welchen Effekt ein solcher Wunderbericht auf die
Glaubigen haben konnte und welche Bedeutung ihm zugesprochen wurde, da der
Glaube an eine so rasche Zersetzung von Leichen eigentlich nur im Bereich der
Wunder angenommen werden kann. Wunder konnen als eine Intervention Gottes
auf Erden gedeutet werden und so die Nutzung des Akeldamas als Begrabnisort
um eine wichtige Bedeutungsebene erweitern.’

Die Pisaner gingen offensichtlich davon aus, dass sich im Innern des heutigen
Camposanto tatsichlich heilige Erde (terra santa) befindet, wie die im Titel die-
ser Arbeit zitierte Formel Mio corpo venga sepolto in terra sancta (,Mein Korper
soll in heiliger Erde bestattet werden®), die sich in Pisaner Testamenten der Neu-
zeit eingebtirgert hat, anschaulich bezeugen. Die beiden bei Pero Tafur genann-
ten Elemente — die aus Jerusalem stammende Erde und die ungewohnlich rasche
Zersetzung der Toten — tauchen auch in weiteren Pilger- und Reiseberichten ab
dem ausgehenden 14. Jahrhundert fiir den Camposanto in Pisa, den Camposanto
Teutonico in Rom und zahlreiche weitere Friedhofe auf. Wie weit die Tradition
zurlickreicht, kann aufgrund fehlender Quellen nicht gesagt werden.

Der Ort, der seit dem 13. Jahrhundert mit dem Blutacker aus der Bibel iden-
tifiziert wird, befindet sich am Nordhang von Abu Tor. Am dusseren Rand ei-
ner judischen Nekropole, die eine Gruppe von Felsengribern umfasst, zeichnet
sich ein Teil der Felsengriber durch einen eigenartigen, tiberwolbten Anbau aus.
Ludolf von Sudheim beschreibt die Architektur in seinem Reisebericht (um 1340)
wie folgt: ,Der Blutacker ist nicht gross, aber tief, in den Felsen gehauen und dari-
ber gewolbt.“* Diesen Angaben zu den architektonischen Besonderheiten des Ge-

1 ,Le miracle n’existe pas en tant que tel: la Nature en elle-méme reflete la volonté ou I’action
divine et tout phénomene a priori inexplicable doit étre interprété comme message de Dieu.”
Dierkens, Alain, Réflexions sur le miracle au haut Moyen Age, in: Actes des congres de la Société
des historiens médiévistes de I’enseignement supérieur public 25/1 (1994), S. 9—30, hier S. 12.

2 Ipse ager sanguinis non est magnus, ut dixi, sed profundissime effossus et desuper testudinatus
et foraminibus rotundis perforatus [...]; Ludolphus, Suchensis, Ludolphi, rectoris ecclesiae



Einleitung I§

baudes fugt Ludolf die Beschreibung einer irritierenden Bestattungspraxis hinzu:
,Durch die Offnungen im Gewdlbe werden die Kérper der Verstorbenen hinein-
geworfen.“’ Konkret heisst das, dass Verstorbene mehrere Meter in die Tiefe hin-
untergeworfen wurden: Eine Vorstellung, die sich schlecht mit der christlichen Be-
stattungsweise vertragt. Auf diesen Widerspruch wurde bislang nur unzureichend
eingegangen. In ihm liegt wohl der Schlissel fiir eine neue Interpretation und damit
fur eine Rekonstruktion des Entstehungskontextes fiir das Gebdude und das damit
einhergehende Aufkommen des Wunderberichts zur raschen Zersetzung von Lei-
chen, ein Fakt, der ebenfalls erstmals bei Ludolf von Sudheim festgehalten wird:
»Nach drei Tagen ist nichts als Knochen tibrig“.*

Wie kam es aber, dass sich in Jerusalem die Vorstellung einer raschen Zerset-
zung von Leichen verbreitete? Auf diese Frage wurde im Gegensatz zur mehr-
fach bearbeiteten Analyse der Verbreitung der Terra Santa-Legende im 15. und 16.
Jahrhundert bisher nur von Michele Bacci eingegangen. Er wertet die Entstehung
dieser Glaubensvorstellung als ein Nebenprodukt in der Entwicklungsgeschichte
des Blutackers zu einem Memorialort.’” Die Frage nach der Genese der Glaubens-
vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen steht somit erstmals im Zent-
rum einer wissenschaftlichen Untersuchung. Eine Erklirung zu liefern, aus wel-
chen Griinden eine Glaubensvorstellung erfunden wurde und in Umlauf kam, war
zunichst nicht die Absicht dieser Untersuchung.® Auf Umwegen und durch die
sorgtiltige Lektiire der Quellenstellen zum Blutacker in Jerusalem war es hingegen
moglich, eine plausible Antwort auf die Frage nach den Umstinden der Entste-
hung der Vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen zu geben. Ausschlag-
gebend fiir das Verstindnis war dabei die Erkenntnis, dass sich der Ager Achelde-
mach der Kreuzfahrer nicht bei den Koordinaten der heutigen Akeldama-Ruine,
sondern niher an der heutigen Stadtmauer befunden hat. Die in ihrer Bedeutung
bisher unterschitzte Schliisselquelle ist der Reisebericht Saewulfs von 1102/03, der
den Blutacker zur Zeit der Herrschaft der Kreuzfahrer tiber Jerusalem (1099-1187)
in eindeutiger Weise nicht an der heutigen Stelle des Akeldama bei Abu Tor lokali-
siert. In einem weiteren Schritt wurden die Quellenstellen untersucht, welche mit
dem heutigen Standort des Akeldama tibereinstimmen, um daraus auf den Ent-

parochialis in Suchem, De itinere terrae sanctae liber, hg. v. Deycks, Ferdinand (Bibliothek
des Literarischen Vereins in Stuttgart 25), Stuttgart 1851, S. 85.

3 [...] et desuper testudinatus et foraminibus rotundis perforatus, et per illa foramina corpora
mortuorum intus proiiciuntur; ebd.

[...] et post triduwm nil alind nisi sola ossa reperiuntur; ebd.

5 Bacci, Michele, The Pisan Camposanto and the Staging of Sanctity: An Introductory Essay, in:
Journeys of the Soul. Multiple Topographies in the Camposanto of Pisa, hg. v. Bacci, Michele,
Ganz, David u. Meier, Rahel (Seminari e convegni §4), Pisa 2020, S. 7—39.

6  Bei Vortrigen und in Diskussionen habe ich mehrmals betont, dass es keine Antwort auf
die Frage gibe, wozu und weshalb die Vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen in
Umlauf kam.



16 Einleitung

stehungskontext, die Funktion, die Datierung und die moglichen Auftraggeber des
Akaldama einzugehen. Auf der Grundlage dieser Argumente wurde dann ein Sze-
nario entworfen, welches die Erfindung der raschen Zersetzung von Leichen er-
kliren kann. Dieser Thematik ist der erste Teil des vorliegenden Textes gewidmet.

Im zweiten Teil der Arbeit stehen die beiden heiligen Acker im Zentrum, die
noch vor 1300 ausserhalb von Jerusalem fassbar sind. Es handelt sich um den Fried-
hof St. Nikolaus in Akkon und das Grundstiick, welches ab 1277 fiir den Bau des
neuen Stadtfriedhofs der Pisaner zur Verfigung stand. Marjatta Wis hat 1957 die
Bezeichnungen von Friedhofen als Campus Sanctus untersucht. Die Bezeichnung
Campus Sanctus (heiliger Acker) war bis ins 16. Jahrhundert auf eine Handvoll
Friedhofe beschrinkt. Ab 1500 unterstiitzte die Kurie die Griindung neuer heiliger
Acker. Indem jeweils eine Kiste heiliger Erde aus dem unmittelbar neben dem
St. Petersdom gelegenen Campo Santo Teutonico in zahlreiche Friedhofe in ganz
Europa iiberfiithrt wurde, wurden in der Folge zahlreiche weitere heilige Acker als
Filiation des romischen Prototyps gegriindet.

Erstin der Moderne wurde der Begriff Campus Sanctus im italienischen Sprach-
raum (bzw. ,Gottesacker® im deutschsprachigen Raum) synonym zu Friedhof ver-
wendet.' Wis kam zum Schluss, dass Campus Sanctus auf die Glaubensvorstellung
einer raschen Zersetzung von Korpern hinweise. Inwiefern die Bezeichnung Cam-
pus Sanctus auf das Vorhandensein der heiligen Erde aus Jerusalem schliessen lisst,
soll methodologisch gepriift werden.

Die aus dem Blutacker stammende Erde ist grundsitzlich von jener Erde zu
unterscheiden, die gemiss spateren Legenden durch die Heilige Helena aus der
Kreuzauffindungskapelle im Komplex der Grabeskirche nach Santa Croce in Rom
transportiert wurde und die Kirche zu einer der wichtigsten Stationskirchen der
Stadt aufwertete. Von Santa Croce ist keine Nachricht erhalten, dass die dort auf-
bewahrte Erde dieselbe Wunderkraft besessen hitte, wie jene vom Akeldama, wel-
che die Wirkkraft der heiligen Acker ausmacht. Die beiden fiir die Verbreitung der
Legende entscheidenden Friedhofe, Akkon und Pisa, werden in chronologischer
Reihenfolge eingehend untersucht.

Akkon, die bedeutendste Hafenstadt fiir Pilger und Handler, wurde 1104 von
den Kreuzfahrern erobert und nach dem Verlust von Jerusalem im Jahr 1187 ab
1191 zur neuen Hauptstadt der Kreuzfahrerstaaten. Der heilige Acker in Akkon
ist in mehreren Quellen fassbar, allerdings fehlen Quellen, in denen explizit auf
den Wunderbericht hingewiesen wird, wie es fiir das 14. und 15. Jahrhundert fiir
Jerusalem und Pisa der Fall ist. Dies hat wohl auch mit der Tatsache zu tun, dass
Akkon als letzter Stutzpunkt der Kreuzfahrer bereits im Jahr 1291 verloren ging

7 Wis, Marjatta, Gottesacker und Camposanto. Spuren mittelalterlicher Glaubensvorstel-
lungen im deutschen und italienischen Wortschatz, in: Neuphilologische Mitteilungen 58
(1957), S. 71-108.

8  D’Achille, P, Art. Camposanto, in: Enciclopedia dell” Arte Medievale (1993), http://www.
treccani.it//enciclopedia/camposanto_(Enciclopedia-dell’-Arte-Medievale) .



Einleitung 17

und somit auch der heilige Acker kaum noch benutzt wurde. Inwiefern der heilige
Acker in die Etablierung einer stidtischen Pilgerroute durch Akkon im Laufe des
13. Jahrhunderts eingegliedert werden kann, ist eine bedeutende Fragestellung der
vorliegenden Untersuchung. Fir Akkon ist die in die Mitte des 13. Jahrhunderts
zu datierende Ablassliste, welche unter dem Titel ,Pardouns d’Acre‘ bekannt ist,
eine zentrale Quelle. Fiir den Besuch einzelner kirchlicher Einrichtungen werden
darin extrem hohe Ablassquanten von bis zu 22 Jahren in Aussicht gestellt. Diese
Angaben stehen in starkem Kontrast zu den péapstlichen Ablassquanten, welche bis
um 1300 die wihrend des vierten Laterankonzils (1204) auf ein Jahr und 40 Tage
festgelegt wurde. Die Grinde fiir das Aufkommen dieser Ablisse und Hinwei-
se auf das Bediirfnis der Pilger nach einem Erlass der zu tilgenden Siindenstrafen
werden ebenfalls im Detail untersucht. Eine Schlusselstelle konnte im Kontext der
Entwicklung der Ablisse dem Dekret ,Contra Simonia‘ von 1254 zukommen.

Im Anschluss wendet sich die Untersuchung dem heiligen Acker in Pisa zu. Im
Gegensatz zu Akkon ist die Legende der Uberfithrung heiliger Erde aus Jerusalem
in Pisa wohlbekannt, da diese unter anderem in der viel zitierten Pisaner Chronik
Ranieri Sardos genannt wird: et é decto chanposancto perché vi fu messa della terra
sancta d’oltra mare (Er wird Campo Santo, heiliger Acker, genannt, weil hier nach
dem Kreuzzug Erde aus dem Heiligen Land verstreut wurde).” Fiir Pisa hat Mauro
Ronzani 2005, wenn auch nur in einer Fussnote,”® die Frage aufgeworfen, ob nicht
vielleicht der Pisaner Erzbischof Federico Visconti (um 1200-1277) selbst die Terra
Santa-Legende in Umlauf gebracht haben konnte. Hierbet liess er sich durch eine
Beschreibung des Lebens des Erzbischofs von Nicole Bériou inspirieren, welche
das Auftreten der Legende kurz vor dem Tod des Erzbischofs erwihnt."

Die Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts begntigen sich mit einer Erklirung
der Terra Santa-Legende als einer lokalen Glaubensvorstellung der Pisaner. Die
fehlende Auseinandersetzung mit der Entstehung und der Verbreitung der Ter-
ra Santa-Legende griindet nicht zuletzt in der schwierigen Quellenlage. Wahrend
Emilio Tolaini 2008 auf die Lokaltradition der Legende verweist,” behauptet Ilaria
Sabbatini unkritisch, dass Erzbischof Ubaldo de’ Lanfranchi (um 1176-1208) um
1200 tatsachlich Erde aus Jerusalem mitgebracht habe.” Gemiss Sabbatini beginnt

9  Sardo, Ranieri, Cronaca di Pisa, hg. v. Banti, Ottavio (Fonti per la storia d’Italia 99), Roma
1963, S. 37.

10 Ronzani, Mauro, Un’ idea trecentesca di cimitero. La costruzione e ’'uso del Camposanto
nella Pisa del secolo XIV (Studi pisani 12), Pisa 2005, S. 25, Anm. 49.

11 Visconti, Federico, Les sermons et la visite pastorale de Federico Visconti, archevéque de Pise
(1253-1277), hg. v. Bériou, Nicole (Sources et documents d’histoire du moyen age 3), Roma
2001, S. 69.

12 Tolaini, Emilio, Campo Santo di Pisa. Progetto e cantiere. La forma architettonica e la deco-
razione plastica, Pisa 2008, S. 33.

13 ,,Inqueglianni[1260] la terra del Monte Calvario, trasportata dal vescovo Ubaldo Lanfranchi,
di ritorno dalla terza crociata (1188), era usata quale elemento sacrale su cui fondare il
Campo Santo di Pisa., zit. nach: Sabbatini, Ilaria, ,Pisa nova Hierusalem*. Le ,imitationes*



18 Einleitung

die Sakralisierung Pisas mit der Uberfithrung der heiligen Erde. Dabei nimmt sie
falschlicherweise den legendiren Zeitpunkt als historischen Fakt an.™ Etwa gleich-
zeitig wie Sabbatini beschiftigte sich Neta Bodner mit der Terra Santa-Legende,
wobei die beiden Forscherinnen keine Kenntnis voneinander nehmen. Bodners
Verdienst st es, auf die Bedeutung der Legende fiir das Verstindnis des Camposanto
aufmerksam gemacht zu haben. In der jingsten Forschung wurde die Meinung
vertreten, dass die sogenannte Terra Santa-Legende eine Erfindung einer Lokaltra-
dition (,invention of tradition®) des 14. Jahrhunderts sei.” Diese Sicht der Dinge
erklart aber nicht, weshalb bereits 1278 in einem Pisaner Testament ein Grund-
stlick als heiliger Acker (Campus Sanctus) bezeichnet wird. Die Bezeichnung deu-
tet darauf hin, dass sich an diesem Ort heilige Erde befindet, die schwerlich aus
einem anderen Gebiet der Erde als aus Jerusalem oder dem Heiligen Land stammen
kann. Man konnte einwerfen, dass alle Erde, die aus Jerusalem oder dem Heiligen
Land stammt, als terra sancta bezeichnet werden kann. Das ist korrekt. Nur der
Erde aus dem Akeldama wird jedoch die Fihigkeit zugeschrieben, die Korper der
Toten innert weniger Tage — ab dem 16. Jahrhundert wird sogar von blossen 24
Stunden erzihlt — zu zersetzen.

Fiir Pisa werden simtliche Dokumente untersucht, in denen der heilige Acker
genannt wird. Wihrend die Abtretungsurkunde fiir das Bauland des Pisaner Erzbi-
schofs Federico Visconti von 1277 nichts von heiliger Erde zu berichten weiss, er-
fahren wir in einem Testament von 1278 zum ersten Mal von einem heiligen Acker
in Pisa. Da es sich um ein privates Zeugnis eines Pisaner Biirgers handelt, der in
seinem Testament fiir sein Seelenheil Vorsorge trifft, ist die beilaufige Bezeichnung
des Baulandes als Campus Sanctus von grosster Bedeutung fir die vorliegende Ar-
beit. Dem Testierer war offenbar bewusst, dass sich in Pisa ein heiliger Acker be-
fand, auf dem Bauarbeiten vorangeschritten waren und fiir deren Fertigstellung er
Geld spenden wollte. In den Registern der Einnahmen- und Ausgaben, die ab 1299
erhalten sind, taucht der Begriff Campus Sanctus regelmissig auf. Bei diesen Bau-
dokumenten geht es darum zu analysieren, was genau als Campus Sanctus bezeich-
net wird, damit festgestellt werden kann, ob die Erde im Zentrum oder die sich im
Bau befindliche Friedhofsarchitektur gemeint war. Ein weiteres frithes Zeugnis des
Begriffs bildet die Inschrift neben dem Haupteingang des Camposanto (Abb. 38).

gerosolimitane e la sacralizzazione civica, in: Come a Gerusalemme: evocazioni, riproduzioni,
imitazioni dei luoghi santi tra Medioevo ed eta moderna (Toscana sacra 4), Firenze 2013, S.
251-278, hier S. 274.

14 Sabbatini stiitzt sich in Bezug auf die Terra Santa-Legende nur auf Tolaini und wiederholt
dessen Fehleinschitzungen, ebd., S. 276. Zu Beginn des Aufsatzes schreibt sie, dass der Campo-
santo dazu bestimmt worden sei, Erde von Golgatha aufzunehmen. Ebd., S. 252.

15 Ganz, David, Campo santo, campi dipinti. The Legend of the Earth and the Spaces of the
Camposanto’s Early Fresco Decoration, in: Journeys of the Soul (Anm. 5), S. 65—110.



Einleitung 19

In der Inschrift wird die Nennung des heiligen Ackers mit einem Versprechen auf
ewiges Leben verkniipft:

+SI Q(vi)S INISTO CANPO S$(an)C(t)O
SEPVLT(us) FV(er)IT ET PENETENTIA (m)
EGERIT D(e) COM(m)ISSIS EIVS

VITAM POSSIDEBIT ET(er)NA(m)
+SIMON ME FECIT

(,,Wenn einer in diesem heiligen Acker begraben wird und Busse fiir seine Vergehen tut,
wird er das ewige Leben besitzen. Simon machte mich“.)

Im Lichte der Terra Santa-Legende soll die Architektur des Camposanto zu Pisa
als Schrein fiir die heilige Erde im Zentrum und die Buonamico Buffelmacco zu-
geschriebenen Fresken als Bildkommentar dazu aufgefasst werden. Die sogenann-
te Todesallegorie beschiftigt sich mit den im 13. und 14. Jahrhundert vehement
diskutierten Kernfragen der menschlichen Existenz: Was geschieht mit den Seelen
der Menschen nach dem Tod? Wohin kommen sie? Wie kann den Seelen der Ver-
storbenen geholfen werden? Da das Purgatorium seit dem 12. Jahrhundert fes-
ter Bestandteil der Jenseitsgeographie war, werden die Ansichten des Erzbischofs
Federico Visconti herangezogen, um das Weltbild der Pisaner zur Zeit der Entste-
hung des neuen Stadtfriedhofs fassen zu konnen und die Fresken einer Relektiire
zu unterziehen. Dabei wird aufgedeckt, dass sich neben der weltberithmten Hol-
lendarstellung auch eine Visualisierung des paradiesischen Zustandes der erldsten
Seelen und das Purgatorium befinden.





