
I. Einleitung

What we reconstruct, how we reconstruct it, what kind of sense  
we attribute to the reconstructed, all this changes with our experiences,  

with our interest, with the measure of sincerity and insincerity.  
In brief, we change our past via selective interpretation. 

Heller, Agnes, A Theory of History, London 1982, S. 38 

Diese Arbeit handelt von der Entstehung eines Wunderberichts, gemäss dem die 
Erde des Blutackers in Jerusalem die übernatürliche Fähigkeit besitze, die Körper 
von Verstorbenen innert weniger Tage vollständig zu zersetzen, und von dessen 
Verbreitung im ausgehenden 13. Jahrhundert. Die schriftliche Überlieferung des 
Wunderberichts setzt im 14. Jahrhundert ein. Es liegt in der Natur von Legenden, 
dass sie mündlich tradiert werden und nur punktuell in Schriftzeugnissen fassbar 
sind. Es geht darum zu zeigen, wie dieser Wunderbericht mit der Bezeichnung 
eines Grundstücks als Campus Sanctus (heiliger Acker, heiliges Feld) zusammen-
hängt. Im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts sind derzeit nur für Akkon, der 
wichtigsten Hafenstadt der Kreuzfahrerzeit, und Pisa heilige Äcker nachgewiesen. 
Der Zusammenhang zwischen dem weltberühmten Camposanto zu Pisa und dem 
heute kaum noch bekannten Blutacker in Jerusalem beschreibt der Andalusier Pero 
Tafur in seinem Reisebericht von 1438 folgendermassen: 

[. . .] É está aqui [in Pisa] una yglesia muy notable, é una claustra quel suelo della es de la 
tierra del aquel Campo Santo que fué comprado por los treynta dineros, que es en Ieru-
salem, é ansì le llaman aquì en Pisa el Campo Santo, é dizen que persona que entierren allì 
non tura más de treynta dias, que la tierra lo gasta [. . .].

Gemäss Tafur stammt diese Erde von jenem heiligen Acker (Campo Santo) aus 
Jerusalem, der für 30 Silberlinge gekauft wurde. Er geht in dem Zitat auch auf die 
mündliche Überlieferung ein, indem er schreibt, man sage (dizen que), dass jeder 
Mensch, der dort bestattet werde, innert weniger als 30 Tagen ganz von der Erde 
zersetzt werde. Die hier genannten 30 Tage bilden eine Ausnahme in einer sonst 
bis zum 16. Jahrhundert mehr oder weniger konstant bleibenden Angabe der Zeit-
dauer von drei Tagen, worauf im Kapitel zum Wunderbericht näher eingegangen 
werden soll. Dank des Hinweises, dass es sich um denjenigen Acker handelt, der 
für 30 Silberlinge erworben wurde, wird klar, dass vom Blutacker in Jerusalem 
die Rede ist. In Matthäus 27 wird im Zusammenhang mit dem tragischen Ende 
Judas’ beschrieben, woher der Blutacker seinen Namen hat. Mit den 30 Silberlin-
gen, dem Bestechungsgeld, welches die Hohepriester Judas für den Verrat Christi 
auszahlten, kauften die Hohepriester den Acker des Töpfers zum „Begräbnis der 
Fremden“ (Mt. 27,8). Weil es sich um „Blutgeld“ (Mt. 27, 7) handelt, an dem das 
Blut Christi ‚klebt‘, wurde der Töpferacker fortan Ager Acheldemach (Blutacker) 



Einleitung14

genannt (Mt. 27, 6–8). In der Wortwahl überträgt sich das Blut Christi des Blutgel-
des quasi auf das Grundstück, das somit zum Blutacker (Akeldama) wird. Dadurch 
gliedert sich der Ager Acheldemach in Jerusalem in die Reihe der Memorialorte ein, 
welche seit dem 4. Jahrhundert von den Kirchenlehrern als loca sancta zusammen-
gefasst werden. 

Pero Tafurs Beschreibung beinhaltet die beiden Aspekte, welche die Terra Santa-
Legende ausmachen: Die Provenienz der Erde aus dem Heiligen Land (hier vom 
Akeldama) und ihre übernatürliche Fähigkeit, Tote innert weniger Tage zu zer-
setzen. Die Vorstellung einer ‚Schnellkompostierung‘ ist ein Enigma. Im Grunde 
widerspricht sie den Exempla aus der Hagiographie: die Körper von Heiligen er-
kannte man gerade daran, dass sie selbst nach mehreren Jahrhunderten unversehrt 
und mit Wohlgeruch geborgen wurden. Über die Bedeutung einer Bestattung in 
dieser besonderen Erde schweigen sich die Quellen aus. So bleibt es eine Aufgabe 
der Forschenden, sich zu fragen, welchen Effekt ein solcher Wunderbericht auf die 
Gläubigen haben konnte und welche Bedeutung ihm zugesprochen wurde, da der 
Glaube an eine so rasche Zersetzung von Leichen eigentlich nur im Bereich der 
Wunder angenommen werden kann. Wunder können als eine Intervention Gottes 
auf Erden gedeutet werden und so die Nutzung des Akeldamas als Begräbnisort 
um eine wichtige Bedeutungsebene erweitern.1

Die Pisaner gingen offensichtlich davon aus, dass sich im Innern des heutigen 
Camposanto tatsächlich heilige Erde (terra santa) befindet, wie die im Titel die-
ser Arbeit zitierte Formel Mio corpo venga sepolto in terra sancta („Mein Körper 
soll in heiliger Erde bestattet werden“), die sich in Pisaner Testamenten der Neu-
zeit eingebürgert hat, anschaulich bezeugen. Die beiden bei Pero Tafur genann-
ten Elemente – die aus Jerusalem stammende Erde und die ungewöhnlich rasche 
Zersetzung der Toten – tauchen auch in weiteren Pilger- und Reiseberichten ab 
dem ausgehenden 14. Jahrhundert für den Camposanto in Pisa, den Camposanto 
Teutonico in Rom und zahlreiche weitere Friedhöfe auf. Wie weit die Tradition 
zurückreicht, kann aufgrund fehlender Quellen nicht gesagt werden. 

Der Ort, der seit dem 13. Jahrhundert mit dem Blutacker aus der Bibel iden-
tifiziert wird, befindet sich am Nordhang von Abu Tor. Am äusseren Rand ei-
ner jüdischen Nekropole, die eine Gruppe von Felsengräbern umfasst, zeichnet 
sich ein Teil der Felsengräber durch einen eigenartigen, überwölbten Anbau aus.  
Ludolf von Sudheim beschreibt die Architektur in seinem Reisebericht (um 1340) 
wie folgt: „Der Blutacker ist nicht gross, aber tief, in den Felsen gehauen und darü-
ber gewölbt.“2 Diesen Angaben zu den architektonischen Besonderheiten des Ge-

1 	 „Le miracle n’existe pas en tant que tel: la Nature en elle-même reflète la volonté ou l’action 
divine et tout phénomène a priori inexplicable doit être interprété comme message de Dieu.“ 
Dierkens, Alain, Réflexions sur le miracle au haut Moyen Âge, in: Actes des congrès de la Société 
des historiens médiévistes de l’enseignement supérieur public 25/1 (1994), S. 9–30, hier S. 12.

2 	 Ipse ager sanguinis non est magnus, ut dixi, sed profundissime effossus et desuper testudinatus 
et foraminibus rotundis perforatus [. . . ]; Ludolphus, Suchensis, Ludolphi, rectoris ecclesiae 



Einleitung 15

bäudes fügt Ludolf die Beschreibung einer irritierenden Bestattungspraxis hinzu: 
„Durch die Öffnungen im Gewölbe werden die Körper der Verstorbenen hinein-
geworfen.“3 Konkret heisst das, dass Verstorbene mehrere Meter in die Tiefe hin-
untergeworfen wurden: Eine Vorstellung, die sich schlecht mit der christlichen Be-
stattungsweise verträgt. Auf diesen Widerspruch wurde bislang nur unzureichend 
eingegangen. In ihm liegt wohl der Schlüssel für eine neue Interpretation und damit 
für eine Rekonstruktion des Entstehungskontextes für das Gebäude und das damit 
einhergehende Aufkommen des Wunderberichts zur raschen Zersetzung von Lei-
chen, ein Fakt, der ebenfalls erstmals bei Ludolf von Sudheim festgehalten wird: 
„Nach drei Tagen ist nichts als Knochen übrig“.4 

Wie kam es aber, dass sich in Jerusalem die Vorstellung einer raschen Zerset-
zung von Leichen verbreitete? Auf diese Frage wurde im Gegensatz zur mehr-
fach bearbeiteten Analyse der Verbreitung der Terra Santa-Legende im 15. und 16. 
Jahrhundert bisher nur von Michele Bacci eingegangen. Er wertet die Entstehung 
dieser Glaubensvorstellung als ein Nebenprodukt in der Entwicklungsgeschichte 
des Blutackers zu einem Memorialort.5 Die Frage nach der Genese der Glaubens-
vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen steht somit erstmals im Zent-
rum einer wissenschaftlichen Untersuchung. Eine Erklärung zu liefern, aus wel-
chen Gründen eine Glaubensvorstellung erfunden wurde und in Umlauf kam, war 
zunächst nicht die Absicht dieser Untersuchung.6 Auf Umwegen und durch die 
sorgfältige Lektüre der Quellenstellen zum Blutacker in Jerusalem war es hingegen 
möglich, eine plausible Antwort auf die Frage nach den Umständen der Entste-
hung der Vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen zu geben. Ausschlag-
gebend für das Verständnis war dabei die Erkenntnis, dass sich der Ager Achelde-
mach der Kreuzfahrer nicht bei den Koordinaten der heutigen Akeldama-Ruine, 
sondern näher an der heutigen Stadtmauer befunden hat. Die in ihrer Bedeutung 
bisher unterschätzte Schlüsselquelle ist der Reisebericht Saewulfs von 1102/03, der 
den Blutacker zur Zeit der Herrschaft der Kreuzfahrer über Jerusalem (1099–1187)  
in eindeutiger Weise nicht an der heutigen Stelle des Akeldama bei Abu Tor lokali-
siert. In einem weiteren Schritt wurden die Quellenstellen untersucht, welche mit 
dem heutigen Standort des Akeldama übereinstimmen, um daraus auf den Ent-

parochialis in Suchem, De itinere terrae sanctae liber, hg. v. Deycks, Ferdinand (Bibliothek 
des Literarischen Vereins in Stuttgart 25), Stuttgart 1851, S. 85.

3 	 [. . . ] et desuper testudinatus et foraminibus rotundis perforatus, et per illa foramina corpora 
mortuorum intus proiiciuntur; ebd.

4 	 [. . .] et post triduum nil aliud nisi sola ossa reperiuntur; ebd.
5 	 Bacci, Michele, The Pisan Camposanto and the Staging of Sanctity: An Introductory Essay, in: 

Journeys of the Soul. Multiple Topographies in the Camposanto of Pisa, hg. v. Bacci, Michele, 
Ganz, David u. Meier, Rahel (Seminari e convegni 54), Pisa 2020, S. 7–39.

6 	 Bei Vorträgen und in Diskussionen habe ich mehrmals betont, dass es keine Antwort auf 
die Frage gäbe, wozu und weshalb die Vorstellung einer raschen Zersetzung von Leichen in 
Umlauf kam.



Einleitung16

stehungskontext, die Funktion, die Datierung und die möglichen Auftraggeber des 
Akaldama einzugehen. Auf der Grundlage dieser Argumente wurde dann ein Sze-
nario entworfen, welches die Erfindung der raschen Zersetzung von Leichen er-
klären kann. Dieser Thematik ist der erste Teil des vorliegenden Textes gewidmet. 

Im zweiten Teil der Arbeit stehen die beiden heiligen Äcker im Zentrum, die 
noch vor 1300 ausserhalb von Jerusalem fassbar sind. Es handelt sich um den Fried-
hof St. Nikolaus in Akkon und das Grundstück, welches ab 1277 für den Bau des 
neuen Stadtfriedhofs der Pisaner zur Verfügung stand. Marjatta Wis hat 1957 die 
Bezeichnungen von Friedhöfen als Campus Sanctus untersucht. Die Bezeichnung 
Campus Sanctus (heiliger Acker) war bis ins 16. Jahrhundert auf eine Handvoll 
Friedhöfe beschränkt. Ab 1500 unterstützte die Kurie die Gründung neuer heiliger 
Äcker.7 Indem jeweils eine Kiste heiliger Erde aus dem unmittelbar neben dem 
St. Petersdom gelegenen Campo Santo Teutonico in zahlreiche Friedhöfe in ganz 
Europa überführt wurde, wurden in der Folge zahlreiche weitere heilige Äcker als 
Filiation des römischen Prototyps gegründet. 

Erst in der Moderne wurde der Begriff Campus Sanctus im italienischen Sprach-
raum (bzw. ,Gottesacker‘ im deutschsprachigen Raum) synonym zu Friedhof ver-
wendet.8 Wis kam zum Schluss, dass Campus Sanctus auf die Glaubensvorstellung 
einer raschen Zersetzung von Körpern hinweise. Inwiefern die Bezeichnung Cam-
pus Sanctus auf das Vorhandensein der heiligen Erde aus Jerusalem schliessen lässt, 
soll methodologisch geprüft werden. 

Die aus dem Blutacker stammende Erde ist grundsätzlich von jener Erde zu 
unterscheiden, die gemäss späteren Legenden durch die Heilige Helena aus der 
Kreuzauffindungskapelle im Komplex der Grabeskirche nach Santa Croce in Rom 
transportiert wurde und die Kirche zu einer der wichtigsten Stationskirchen der 
Stadt aufwertete. Von Santa Croce ist keine Nachricht erhalten, dass die dort auf-
bewahrte Erde dieselbe Wunderkraft besessen hätte, wie jene vom Akeldama, wel-
che die Wirkkraft der heiligen Äcker ausmacht. Die beiden für die Verbreitung der 
Legende entscheidenden Friedhöfe, Akkon und Pisa, werden in chronologischer 
Reihenfolge eingehend untersucht.

Akkon, die bedeutendste Hafenstadt für Pilger und Händler, wurde 1104 von 
den Kreuzfahrern erobert und nach dem Verlust von Jerusalem im Jahr 1187 ab 
1191 zur neuen Hauptstadt der Kreuzfahrerstaaten. Der heilige Acker in Akkon 
ist in mehreren Quellen fassbar, allerdings fehlen Quellen, in denen explizit auf 
den Wunderbericht hingewiesen wird, wie es für das 14. und 15. Jahrhundert für 
Jerusalem und Pisa der Fall ist. Dies hat wohl auch mit der Tatsache zu tun, dass  
Akkon als letzter Stützpunkt der Kreuzfahrer bereits im Jahr 1291 verloren ging 

7 	 Wis, Marjatta, Gottesacker und Camposanto. Spuren mittelalterlicher Glaubensvorstel-
lungen im deutschen und italienischen Wortschatz, in: Neuphilologische Mitteilungen 58 
(1957), S. 71–108.

8 	 D’Achille, P., Art. Camposanto, in: Enciclopedia dell’ Arte Medievale (1993), http://www.
treccani.it//enciclopedia/camposanto_(Enciclopedia-dell’-Arte-Medievale) .



Einleitung 17

und somit auch der heilige Acker kaum noch benutzt wurde. Inwiefern der heilige 
Acker in die Etablierung einer städtischen Pilgerroute durch Akkon im Laufe des 
13. Jahrhunderts eingegliedert werden kann, ist eine bedeutende Fragestellung der 
vorliegenden Untersuchung. Für Akkon ist die in die Mitte des 13. Jahrhunderts 
zu datierende Ablassliste, welche unter dem Titel ,Pardouns d’Acre‘ bekannt ist, 
eine zentrale Quelle. Für den Besuch einzelner kirchlicher Einrichtungen werden 
darin extrem hohe Ablassquanten von bis zu 22 Jahren in Aussicht gestellt. Diese 
Angaben stehen in starkem Kontrast zu den päpstlichen Ablassquanten, welche bis 
um 1300 die während des vierten Laterankonzils (1204) auf ein Jahr und 40 Tage 
festgelegt wurde. Die Gründe für das Aufkommen dieser Ablässe und Hinwei-
se auf das Bedürfnis der Pilger nach einem Erlass der zu tilgenden Sündenstrafen 
werden ebenfalls im Detail untersucht. Eine Schlüsselstelle könnte im Kontext der 
Entwicklung der Ablässe dem Dekret ,Contra Simonia‘ von 1254 zukommen.

Im Anschluss wendet sich die Untersuchung dem heiligen Acker in Pisa zu. Im 
Gegensatz zu Akkon ist die Legende der Überführung heiliger Erde aus Jerusalem 
in Pisa wohlbekannt, da diese unter anderem in der viel zitierten Pisaner Chronik 
Ranieri Sardos genannt wird: et è decto chanposancto perché vi fu messa della terra 
sancta d’oltra mare (Er wird Campo Santo, heiliger Acker, genannt, weil hier nach 
dem Kreuzzug Erde aus dem Heiligen Land verstreut wurde).9 Für Pisa hat Mauro 
Ronzani 2005, wenn auch nur in einer Fussnote,10 die Frage aufgeworfen, ob nicht 
vielleicht der Pisaner Erzbischof Federico Visconti (um 1200–1277) selbst die Terra 
Santa-Legende in Umlauf gebracht haben könnte. Hierbei liess er sich durch eine 
Beschreibung des Lebens des Erzbischofs von Nicole Bériou inspirieren, welche 
das Auftreten der Legende kurz vor dem Tod des Erzbischofs erwähnt.11 

Die Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts begnügen sich mit einer Erklärung 
der Terra Santa-Legende als einer lokalen Glaubensvorstellung der Pisaner. Die 
fehlende Auseinandersetzung mit der Entstehung und der Verbreitung der Ter-
ra Santa-Legende gründet nicht zuletzt in der schwierigen Quellenlage. Während 
Emilio Tolaini 2008 auf die Lokaltradition der Legende verweist,12 behauptet Ilaria 
Sabbatini unkritisch, dass Erzbischof Ubaldo de’ Lanfranchi (um 1176–1208) um 
1200 tatsächlich Erde aus Jerusalem mitgebracht habe.13 Gemäss Sabbatini beginnt 

9 	 Sardo, Ranieri, Cronaca di Pisa, hg. v. Banti, Ottavio (Fonti per la storia d’Italia 99), Roma 
1963, S. 37.

10 	 Ronzani, Mauro, Un’ idea trecentesca di cimitero. La costruzione e l’uso del Camposanto 
nella Pisa del secolo XIV (Studi pisani 12), Pisa 2005, S. 25, Anm. 49.

11 	 Visconti, Federico, Les sermons et la visite pastorale de Federico Visconti, archevêque de Pise 
(1253–1277), hg. v. Bériou, Nicole (Sources et documents d’histoire du moyen âge 3), Roma 
2001, S. 69.

12 	 Tolaini, Emilio, Campo Santo di Pisa. Progetto e cantiere. La forma architettonica e la deco-
razione plastica, Pisa 2008, S. 33.

13 	 „In quegli anni [1260] la terra del Monte Calvario, trasportata dal vescovo Ubaldo Lanfranchi, 
di ritorno dalla terza crociata (1188), era usata quale elemento sacrale su cui fondare il 
Campo Santo di Pisa.“, zit. nach: Sabbatini, Ilaria, ‚Pisa nova Hierusalem‘. Le ‚imitationes‘ 



Einleitung18

die Sakralisierung Pisas mit der Überführung der heiligen Erde. Dabei nimmt sie 
fälschlicherweise den legendären Zeitpunkt als historischen Fakt an.14 Etwa gleich-
zeitig wie Sabbatini beschäftigte sich Neta Bodner mit der Terra Santa-Legende, 
wobei die beiden Forscherinnen keine Kenntnis voneinander nehmen. Bodners 
Verdienst ist es, auf die Bedeutung der Legende für das Verständnis des Camposanto  
aufmerksam gemacht zu haben. In der jüngsten Forschung wurde die Meinung 
vertreten, dass die sogenannte Terra Santa-Legende eine Erfindung einer Lokaltra-
dition („invention of tradition“) des 14. Jahrhunderts sei.15 Diese Sicht der Dinge 
erklärt aber nicht, weshalb bereits 1278 in einem Pisaner Testament ein Grund-
stück als heiliger Acker (Campus Sanctus) bezeichnet wird. Die Bezeichnung deu-
tet darauf hin, dass sich an diesem Ort heilige Erde befindet, die schwerlich aus 
einem anderen Gebiet der Erde als aus Jerusalem oder dem Heiligen Land stammen 
kann. Man könnte einwerfen, dass alle Erde, die aus Jerusalem oder dem Heiligen 
Land stammt, als terra sancta bezeichnet werden kann. Das ist korrekt. Nur der 
Erde aus dem Akeldama wird jedoch die Fähigkeit zugeschrieben, die Körper der 
Toten innert weniger Tage – ab dem 16. Jahrhundert wird sogar von blossen 24 
Stunden erzählt – zu zersetzen.

Für Pisa werden sämtliche Dokumente untersucht, in denen der heilige Acker 
genannt wird. Während die Abtretungsurkunde für das Bauland des Pisaner Erzbi-
schofs Federico Visconti von 1277 nichts von heiliger Erde zu berichten weiss, er-
fahren wir in einem Testament von 1278 zum ersten Mal von einem heiligen Acker 
in Pisa. Da es sich um ein privates Zeugnis eines Pisaner Bürgers handelt, der in 
seinem Testament für sein Seelenheil Vorsorge trifft, ist die beiläufige Bezeichnung 
des Baulandes als Campus Sanctus von grösster Bedeutung für die vorliegende Ar-
beit. Dem Testierer war offenbar bewusst, dass sich in Pisa ein heiliger Acker be-
fand, auf dem Bauarbeiten vorangeschritten waren und für deren Fertigstellung er 
Geld spenden wollte. In den Registern der Einnahmen- und Ausgaben, die ab 1299 
erhalten sind, taucht der Begriff Campus Sanctus regelmässig auf. Bei diesen Bau-
dokumenten geht es darum zu analysieren, was genau als Campus Sanctus bezeich-
net wird, damit festgestellt werden kann, ob die Erde im Zentrum oder die sich im 
Bau befindliche Friedhofsarchitektur gemeint war. Ein weiteres frühes Zeugnis des 
Begriffs bildet die Inschrift neben dem Haupteingang des Camposanto (Abb. 38). 

gerosolimitane e la sacralizzazione civica, in: Come a Gerusalemme: evocazioni, riproduzioni, 
imitazioni dei luoghi santi tra Medioevo ed età moderna (Toscana sacra 4), Firenze 2013, S. 
251–278, hier S. 274.

14 	 Sabbatini stützt sich in Bezug auf die Terra Santa-Legende nur auf Tolaini und wiederholt 
dessen Fehleinschätzungen, ebd., S. 276. Zu Beginn des Aufsatzes schreibt sie, dass der Campo-
santo dazu bestimmt worden sei, Erde von Golgatha aufzunehmen. Ebd., S. 252.

15 	 Ganz, David, Campo santo, campi dipinti. The Legend of the Earth and the Spaces of the 
Camposanto’s Early Fresco Decoration, in: Journeys of the Soul (Anm. 5), S. 65–110.



Einleitung 19

In der Inschrift wird die Nennung des heiligen Ackers mit einem Versprechen auf 
ewiges Leben verknüpft: 

+SI Q(vi)S INISTO CANPO S(an)C(t)O

SEPVLT(us) FV(er)IT ET PENETENTIA(m)

EGERIT D(e) COM(m)ISSIS EIVS

VITAM POSSIDEBIT ET(er)NA(m)

+SIMON ME FECIT

(„Wenn einer in diesem heiligen Acker begraben wird und Busse für seine Vergehen tut, 
wird er das ewige Leben besitzen. Simon machte mich“.) 

Im Lichte der Terra Santa-Legende soll die Architektur des Camposanto zu Pisa 
als Schrein für die heilige Erde im Zentrum und die Buonamico Buffelmacco zu-
geschriebenen Fresken als Bildkommentar dazu aufgefasst werden. Die sogenann-
te Todesallegorie beschäftigt sich mit den im 13. und 14. Jahrhundert vehement 
diskutierten Kernfragen der menschlichen Existenz: Was geschieht mit den Seelen 
der Menschen nach dem Tod? Wohin kommen sie? Wie kann den Seelen der Ver-
storbenen geholfen werden? Da das Purgatorium seit dem 12. Jahrhundert fes-
ter Bestandteil der Jenseitsgeographie war, werden die Ansichten des Erzbischofs  
Federico Visconti herangezogen, um das Weltbild der Pisaner zur Zeit der Entste-
hung des neuen Stadtfriedhofs fassen zu können und die Fresken einer Relektüre 
zu unterziehen. Dabei wird aufgedeckt, dass sich neben der weltberühmten Höl-
lendarstellung auch eine Visualisierung des paradiesischen Zustandes der erlösten 
Seelen und das Purgatorium befinden. 




