
Einleitung

Die Integrative Bewegungs- und Leibtherapie

Kontext
Krisen machen sensibel. Sie haben zur Folge, daß der Verstand und
alle Sinne aktiviert werden, um mögliche Wege aus der Krise zu fin-
den. Und das ist gut so.

Die Krise unserer Zivilisation ist für viele Menschen spürbar, ei-
ner Zivilisation, die in ihrer Überbewertung des Intellekts den Kör-
per zur Maschine degradiert und damit die lebendige Verbindung
von Vernunft und Herz zerrissen hat. In dieser Trennung konnte es
geschehen, daß bestimmte Formen der Wissenschaft „objektiv“ und
„wertfrei“, d. h. ohne Frage nach dem Sinn, also „von Sinnen“, das
technisch Machbare gemacht haben, ohne zu fragen, ob es der Entfal-
tung oder der Zerstörung des Lebens dient. Diese Trennung des Ver-
standes von den Sinnen, der Leiblichkeit und dem Gefühl, mit dem
Ziel der Bemächtigung und Beherrschung des Körpers und der Natur,
hat in Krisen geführt und ist selbst in die Krise gekommen.

Ansammlung von Kenntnis der äußeren Welt ohne Selbst-Er-
kenntnis, ohne Verbindung zur inneren Welt, spaltet und kann dem
Menschen in seiner Ganzheit und Differentialität, Tiefe und Verwo-
benheit nicht gerecht werden.
So führen Wege aus der Krise folgerichtig über die Wiedergewinnung
des Leibes als Einheit, der Sinne als Werkzeuge ganzheitlicher Er-
kenntnis von Sinn und der Untrennbarkeit von Herz und Verstand.

Die wissenschaftlichen und philosophischen Sichtweisen die-
ser Zeit, die vielfach als „Wendezeit“ begriffen wird, setzt neben das
positivistische Machbarkeitsdenken ein differentielles und zugleich
ganzheitlich relationales Schauen, in dem es nicht um Bemächtigung
und Herrschaft geht, sondern um Wahrnehmen und Verstehen und
um ein Handeln, das eine Antwort auf das Wahrgenommene ist.

Auch die Wissenschaften vom Menschen verändern sich in die-
ser Zeit des Wandels. Sie schärfen ihren Blick für die Phänomene und
die Folgen von Spaltungen und sie verbinden die Frage „Was ist der
Mensch?“ mit der Frage „Was dient ihm (und seiner Mitwelt) zum
Heil und zur Entwicklung?“ So kann Medizin zur Heil-Kunde und
zur Wissenschaft vom guten Leben werden.
Auf diesem Boden entwickeln sich eine ganze Reihe von innovativen
Körper- und Psychotherapien. Viele behalten ganz oder teilweise die
Spaltung in Psyche und Soma bei, obwohl sie sich jeweils in das an-



22 Einleitung

dere Gebiet hinein ausdehnen. Psycho-Therapien einerseits und Kör-
per-Therapien andererseits gehen beide noch weitgehend davon aus,
daß Heilung erfolgen kann, wenn man nur eine Dimension des Men-
schen behandelt.

Die Integrative Therapie geht hinter diese Spaltung zu-
rück und über sie hinaus, indem sie versucht, den Menschen immer
differentiell und als Ganzen zu sehen. Sie ist weder eine Psycho- noch
eine Körpertherapie, sondern sie ist „Humantherapie“. Sie ist darum
bemüht, diese getrennten Perspektiven zusammenzubringen und be-
faßt sich vor allem mit Zusammenhängen, Durchgängen und Über-
gängen, mit den Prozessen, die das Ganze in seinen Bewegungen
beschreiben.

Folgerichtig ist sie auf der philosophischen Ebene eingebettet in
die Traditionen der Phänomenologie und Hermeneutik, der Strö-
mung, die die Dinge betrachtet, so, wie sie sich selber zeigen und di-
ese Phänomene zur Grundlage ihres Erkenntnisprozesses macht. Im
therapeutischen Prozeß geht es darum, die Phänomene des eigenen
Seins wahrzunehmen und zu erleben (KlientIn) oder mitzuerleben
(Therapeutin), und sie dann in einen Bedeutungszusammenhang zu
stellen. Diese gemeinsame Sinn- und Bedeutungssuche und -findung
geschieht dann auf dem Wege einer wahrnehmungsorientierten „er-
nüchterten Phänomenologie und Hermeneutik“ (Schmitz, Petzold),
indem in einem vielschichtigen Prozeß von Wahrnehmen, Erfassen,
Verstehen und Erklären, Erkenntnis über das eigene Leben in Kontext
und Kontinuum gewonnen wird.

Entwicklung

Die Integrative Therapie ist ein sozialwissenschaftlich und tie-
fenpsychologisch fundiertes, ganzheitliches Therapieverfahren, das
1965 von Prof. Dr. H. G. Petzold begründet und seitdem mit Dr. J.
Sieper und Dr. H. Heinl und ihren Mitarbeiterinnen entwickelt wird
und das sich – getreu seiner heraklitischen Orientierung – in ständiger
Weiterentwicklung befindet. Da sich die Integrative Therapie
bewußt der Vielschichtigkeit des Menschen in seiner Lebenswelt zu-
wendet, entstanden im Laufe der Erfahrungen mit therapeutischen
Prozessen verschiedene Zugänge, unterschiedliche Methoden des
diagnostischen und therapeutischen Vorgehens.

Eine dieser Ausdifferenzierungen ist die Integrative Bewe-
gungs- und Leibtherapie, die hier in einigen wesentlichen As-
pekten, vor allem praktisch, beleuchtet werden soll.



23Entwicklung

Die Integrative Therapie als Verfahren und die Integra-
tive Bewegungs- und Leibtherapie als Methode sind offen
und in Bewegung. Auf ihrem Entstehungs- und Entwicklungsweg
flossen und fließen Erfahrungen aus der Erprobung und Begegnung
mit anderen Verfahren und Methoden ein. Diese Zuflüsse speisen
sich aus vielen Quellen: einmal ist dies die Psychoanalyse in Form
von unorthodoxen Freudschülern, die die Analysetechniken flexibler
handhabten, einen leibhaftigeren und kreativeren Kontakt zwischen
Therapeut und Klient suchten (Ferenczi, Groddeck). Es sind dies das
Therapeutische Theater (Iljine) mit all seinen Wahrnehmungs- und
Ausdrucksübungen, das Psychodrama (Moreno) und die Gestalt-
therapie (Fritz und Lore Perls). Weiterhin sind es körperzentrierte
Verfahren (A. Lowen, O. Raknes), Wahrnehmungs-, Atem- und Be-
wegungsarbeit unterschiedlicher Schulen (u.a. Gindler, Middendorf,
Ouspiensky, Sheleen, Schoop) und kreative, kunsttherapeutische Ver-
fahren (Sieper, Orth).
In dem weitgefächerten und umfassenden Denken und Arbeiten von
H. G. Petzold entstand im Laufe der letzten 30 Jahre eine differen-
zierte und konsistente Theorie und im Wechselspiel damit eine eben-
so differenzierte und lehrbare Methode.

Die Anwendung in der Praxis reicht von der Arbeit mit Kin-
dern bis zu der mit alten Menschen, von Gesunden über die mit
Neurotikern, Psychosomatikern bis zu Psychotikern und zu anderen
Bereichen. Je nach Klientel kann die Methode eingesetzt werden zur
Entfaltung der Persönlichkeit, zur Prävention, Stabilisierung und zur
Heilung von kranken und geschädigten Menschen.

Dieses Buch wendet sich in erster Linie der Praxis zu. Wer sich nä-
her mit den theoretischen Grundlagen und Konzepten beschäftigen
möchte, findet diese in folgenden Büchern, in denen H. C Petzold
seine theoretischen Schriften zusammengefaßt hat:

Integrative Bewegungs- und Leibtherapie
Ein ganzheitlicher Weg leibbezogener Psychotherapie
2 Bände, Paderborn 1988

Integrative Therapie
Modelle, Theorien und Methoden für eine schulenübergreifende
Psychotherapie
3 Bände, Paderborn 1993

(Hinweis: Im folgenden Text finden sich in Klammern fettgedruckte Begriffe.
Diese sind im Stichwortregister der oben genannten Bücher von Petzold zu fin-
den und geben nähere Auskunft über die behandelten Konzepte.)



24 Einleitung

Im Folgenden wird der Mensch aus drei Perspektiven beschrieben, die
das „neue“ Denken (das immer wieder auch an ganz altes Denken an-
knüpft) charakterisieren und die auch grundlegend sind für das hin-
ter der Integrativen Therapie stehende Menschenbild.

Die Perspektiven geben Sicht auf
– die dialogisch-relationale,
– die ganzheitlich-integrative und
– die dynamisch-prozeßhafte Seinsweise des Menschen.

Sichtweisen

Die erste Perspektive:  
Der Mensch als dialogisch-relationales Wesen

Ko-respondenz und Intersubjektivität

Was war früher: die Henne oder das Ei? Diese berühmte alte Frage
macht uns bewußt, daß wir nichts wissen über den ersten Ursprung
des Lebens. Ein-deutig sagen läßt sich jedoch, daß beide, Henne und
Ei, aufeinander bezogen sind. Es gäbe das Ei nicht ohne die Henne
und die Henne nicht ohne das Ei. Und soll das Ei der Anfang eines
neuen Lebewesens sein, so ist noch eine weitere Beziehung nötig,
nämlich die, die zur Befruchtung führt.

So sind auch wir Menschen in Beziehung gezeugt. Auf allen Ebe-
nen des Seins muß etwas zusammenkommen: Zuneigung, Liebe, leib-
liche Vereinigung, Verschmelzung von Ei und Samenzelle, damit ein
neues Leben anfangen kann zu werden und sich dann zu entwickeln.
In der Zeit der Schwangerschaft sind die Organismen von Mutter
und Kind in einem physiologischen Dialog. Forschungen haben ge-
zeigt, daß die Sensumotorik und die Wahrnehmungsfähigkeit des Fö-
ten sich schon sehr früh entwickeln und er auf Veränderungen der
Herztöne oder der Muskelspannung der Mutter reagiert. Der Dialog
ist aber keineswegs nur physiologisch. Die Mutter ist auch emotio-
nal und gedanklich auf das werdende Leben bezogen, sie ist „guter
Hoffnung“, „in freudiger Erwartung“, sie „trägt ein Kind unter dem
Herzen“, wie man früher sagte. Ihr ganzes Wesen lebt sozusagen in
einem leibhaftigen Gespräch mit dem Kind. In der letzten Schwan-
gerschaftsphase kann dieses Gespräch auch schon ganz real in der



25Sichtweisen

spielerischen Berührung mit den strampelnden Armen und Beinen
geführt werden.

Der Zeitpunkt der Geburt, der ersten großen Trennungsarbeit,
wird – wie man heute weiß – durch Mutter und Kind gemeinsam ini-
tiiert, und die Geburt selbst ist eine Gemeinschaftsarbeit, eine Koope-
ration. Nachdem beide getrennt sind, ihre physiologischen Kreisläufe
nicht mehr ineinandergreifen, bekommt der Dialog andere, neue For-
men: Haut berührt Haut, atmen und lauschen, schreien und stillen,
schauen und schauen, lächeln und fühlen, lieben und wachsen.

Das Kind wird in eine Gemeinschaft hineingeboren, es lebt zu-
sammen mit anderen in einer Ko-existenz (Koexistenz) und wächst
und entwickelt sich im lebendigen vielfältigen Austausch mit de-
nen, die sich zu ihm in Beziehung setzen. Zunächst vollzieht sich
dieser Dialog anschließend an die intrauterine Zeit auf der leiblich-
affektiven Ebene. In der versorgenden, zärtlichen und spielerischen
Berührung wird die Fähigkeit des Kindes zur Empfindung und Wahr-
nehmung geübt und gleichzeitig damit seine Möglichkeiten, eigene
Intentionen, eigenes Wollen und Verlangen kennbar zu machen. Im
Tragen, Wiegen, Streicheln und im empathischen Antworten auf
die Grundbedürfnisse des Kindes ist das praktische Tun immer mit
einem emotionalen Bezogensein gekoppelt. Die Zufriedenheit und
Freude über das Stillen nach dem Schreien (oder das Gegenteil da-
von) drückt sich sowohl beim Kind als auch bei der Bezugsperson
in der Muskelspannung, im Gesichtsausdruck, ja in der ganzen in-
neren Gestimmtheit aus. Und zwischen beiden entsteht durch diese
vielfältigen Reaktionen aufeinander ein Zusammenspiel, ein emoti-
onales Band, das der Qualität dieser Interaktion entspricht. Wenn
dieser dialogische Wachstumsraum vorhanden ist, wenn Empathie,
Dialog (Empathie, Dialog) und Ko-respondenz sich etablieren, reift
die Beziehung, reift das Kind und schreitet fort zu den nächsten Ent-
wicklungsschritten, die wiederum differenziertere Formen des Kon-
taktes, des Dialoges möglich machen (Ko-respondenz). In diesem
dialogischen Reifungsprozeß entstehen Bewußtsein, Selbst-Bewußt-
sein und Identität, d. h. eine Reifung, die die Begegnung mit anderen
Menschen auf der gleichen Ebene der Entwicklung ermöglicht. Sub-
jekt seines Lebens geworden, kann sich der Mensch seinesgleichen
öffnen und zusätzlich zu der leiblich-affektiven Dimension des Kin-
des auf der seelisch-geistigen, existentiellen Ebene mit ihm in einen
Kommunikationsprozeß treten und darin Höhe, Tiefe und Weite der
menschlichen Existenz erfahren (Intersubjektivität).



26 Einleitung

Kreativität und Ko-kreation

Im Kindes- wie im Erwachsenenalter schließen Menschen sich zu-
sammen in Gemeinschaften wie Spielgruppen, Banden, Familie,
Schule, Gemeinwesen, Gesellschaft etc., verflechten ihre Interessen
und ihre Kräfte (Synergie) und gestalten in Zusammenarbeit (Ko-
operation) eine lebendige Gemeinschaft in kleinen Räumen wie in
großen politischen Zusammenhängen. Alles hängt zusammen, eine
Handlung beeinflußt die andere, eine Idee erneuert Altes, Eingero-
stetes, Kon-kurrenz (von lat. con-currere = zusammenlaufen) und
Kon-flikte (von lat. con-fligere = zusammenwerfen) schärfen die
Sicht oder behindern den Fortgang dieses kreativen Prozesses (Ko-
kreation). Das Gesicht unserer Erde ist jeweils das Ergebnis die-
ser Konkreation von Menschen miteinander und der Menschen
mit der Erde, wobei auch immer die Möglichkeit besteht, nicht die
aufbauenden, sondern die zerstörerischen Kräfte zu bündeln und
somit Krankheit, Krieg und Niedergang der Erde zu bewirken (Ko-
destruktion, Devolution). Jedes Individuum ist in die kleinen und
weltweiten Relationen eingebunden als Subjekt, das Mitverant-
wortung trägt und das aufgerufen ist, in einem dialogischen Pro-
zeß seine relationale Seinsweise zu leben, d. h. sein Bewußtsein für
die Notwendigkeit zu schärfen, weltweit miteinander und nicht ge-
geneinander zu leben, inklusiv und nicht exklusiv zu denken und zu
handeln, mit dieser Erde und unseren Mitbewohnern darauf im Dia
log zu leben, wissend, daß es nur „Eine Welt“ gibt.

In der Integrativen Bewegungs- und Leibtherapie verste-
hen wir Therapie ebenfalls als einen Dialog in einem gemeinsamen
Raum zwischen zwei Menschen oder in einer Gruppe, in dem sich
Menschen einander öffnen und Empathie und Resonanz füreinan-
der entwickeln. Freilich ist es in erster Linie die Aufgabe der The-
rapeutIn, sich empathisch auf das Gegenüber einzulassen und aus
der Empathie heraus eine Frage, eine Antwort, ein Angebot zu ge-
stalten. Diese Interventionen im dialogischen Raum können auf der
leiblichen Ebene in einem Bewegungsangebot oder einer Berührung
liegen, auf der emotionalen Ebene im Benennen oder Zeigen der eige-
nen Berührtheit, der ko-emotiven Resonanz, oder im reflexiven und
geistigen Gegenüber-Sein. Gelingt dieser Korrespondenzprozeß, so
füllt sich der Raum zwischen ihnen mit Vertrauen, mit Beziehung.
Und diese ist die Basis, auf der dann gemeinsam Such-Bewegungen
gemacht werden können, um Wege zu unentwickelten oder geschä-
digten Strukturen der Persönlichkeit finden und gehen zu können.
Ebenso können Wege gegangen werden zu guten und tragenden Er-



27Sichtweisen

fahrungen, zu Kraftquellen und Wünschen, die Mut machen, Schritte
der Entwicklung und Heilung zu gehen. Das Üben des feinspürigen
Dialoges in der therapeutischen Beziehung bahnt den Weg zu einem
feinspürigen Dialog des Klienten oder Patienten mit sich selbst, zu ei-
ner Selbst-Empathie, die Selbst-Verständnis hervorbringt und gege-
benenfalls Selbst-Hilfe ermöglicht.

Die zweite Perspektive: 
Der Mensch als ganzheitlich-integratives Wesen

Die Wissenschaft, die unsere Kultur in den vergangenen Jahrhun-
derten (seit Archimedes) hervorgebracht hat, beruht auf der Fähigkeit
des Menschen, sich von dem Gegenstand, den er untersuchen will, zu
distanzieren. Er stellt sich ihm ent-gegen, betrachtet ihn aus unter-
schiedlichen Perspektiven, beobachtet ihn unter verschiedenen Be-
dingungen, klassifiziert und bewertet. Dies schafft die Grundlage für
weitreichende wissenschaftliche Erkenntnisse aller Art. Heute sind
Wissenschaftler im Verein mit Technikern in der Lage, immer neue,
feinere Verfahren und Apparate zu entwickeln, um immer genauer
klassifizieren, kartieren und diagnostizieren zu können. Notwendi-
gerweise wird das Forschungsgebiet dabei immer enger umgrenzt, der
Forscher immer spezialisierter. Spezialist zu sein, der an einem Detail
forscht und dennoch das Ganze nicht aus dem Auge verliert, wird im-
mer schwieriger. Es bedarf integrativer Persönlichkeiten und Sicht-
weisen, die dem Verlust von Zusammenhängen entgegenarbeiten.

Werden wissenschaftliche Erkenntnisse in technische Verfahren
umgesetzt, ohne hinreichenden Blick auf die Zusammenhänge im
Großen und die tatsächlichen oder möglichen Konsequenzen, so be-
steht die Gefahr, daß die Folgen sich letztlich gegen den Menschen
und die Umwelt kehren (z. B. militärische und zivile Atomforschung
und Atomindustrie). Der Blick auf die Zusammenhänge und Kon-
sequenzen wird zunehmend auch unter dem Druck der möglichen
Verwertbarkeit verengt. Forschungsergebnisse müssen „sich letztlich
rechnen“, sie müssen ökonomisch nutzbar sein.

In dieser verengten Sichtweise wird der Gegenstand der For-
schung nur als kategorisierbares, manipulierbares und verwertbares
Objekt gesehen. Der Mensch selbst ist von diesen objektivierenden
Untersuchungsmethoden nicht ausgenommen, und seine Lebenspro-
zesse stehen in unserer Gesellschaft ebenfalls zunehmend unter dem
Diktat des ökonomischen Nutzens. Außerdem wurde der Mensch
mit zunehmender Arbeitsteilung, Differenzierung der Konsumge-



28 Einleitung

wohnheiten und der ökonomischen Verhältnisse in seinem Lebens-
vollzug mehr und mehr zerteilt und verschiedenen Spezialisten und
„Verkäufern“ zugeordnet: dem Psychologen, dem Arzt, dem Body-
builder, dem Freizeitgestalter, die alle im Prozeß der Vermarktung von
Lebensprozessen mitwirken.

So ist es für uns ganz normal, daß auch wir uns objektivieren, von
außen betrachten, unsere körperliche Leistungsfähigkeit mit Geräten
trainieren und messen, reproduktives Wissen anhäufen in der Hoff-
nung, es ökonomisch nutzbar machen zu können und uns im undif-
ferenzierten Konsum der überschwemmenden Gütervielfalt von uns
selbst entfremden.

Diese objektivierende und ökonomisch orientierte Kultur hat
dazu geführt, daß ganzheitliche Möglichkeiten, das Leben und die
Welt zu erfassen, vor allem die Intuition, der ,,6. Sinn“, abgewertet
wurden und verkümmert sind. Wir sind eine Kultur der Wissen-
schaft, des Wissens geworden, der Produktion und des Konsums, der
Ökonomie, nicht der Weisheit, der Ökologie und der Ökosophie.
Weisheit entwickelt sich nur in gleichzeitig ganzheitlicher und diffe-
renzierender Schau. Wollen wir Wege zu dieser ganzheitlichen Schau
wiederfinden – und sie sind uralt – so müssen wir Objektivierung,
Aufspaltung und Entfremdung, die Hand in Hand gehen, überwin-
den.

Leib

Zur Aufspaltung der Ganzheit Mensch gehört die Auffassung, er be-
stehe aus einem sichtbaren Leib und einer unsichtbaren Seele. Mit zu-
nehmender Bewußtwerdung und Hochschätzung des Verstandes gab
es auch die Dreiteilung in Körper, Seele und Geist. Je nach Sichtweise
und Zeitströmung hatten die Begriffe eine unterschiedliche Füllung
und Wertschätzung.

Neuere Anthropologien (G. Marcel, M. Merleau-Ponty, M. Bu-
ber, V. v. Weizsäcker, H. Schmitz, H. Petzold) und in ihrer Folge die
innovativen experientiellen Therapieformen versuchen die alten Spal-
tungen zu überwinden. Sie wenden sich in erster Linie dem ganzen
Menschen zu und sehen Unterteilungen als Aspekte, den Versuch ei-
ner Ausdifferenzierung eines in Wirklichkeit einheitlichen Systems.

So bringt Petzold für die Integrative Therapie den ganz-
heitlichen Ansatz auf die Formel: „Der Mensch ist ein Körper-Seele-
Geist-Wesen in einem sozialen und ökologischen Umfeld. „Und: „Der
Mensch ist Leib-Subjekt in der Lebenswelt“ (Petzold 1988, 186 bzw.
111). Die Bindestrichschreibung deutet an, daß hier nicht separierte



29Sichtweisen

Teile des Menschen gemeint sind, sondern Ausdifferenzierungen, As-
pekte, Dimensionen der einen und ganzen Person. Und dieses Wesen,
diesen ganzen Menschen, diese Person, nennt er auch Leib-Subjekt.
Dies bedarf einer näheren Erläuterung. Der Begriff Körper bezeich-
net in der Umgangssprache, wie gesagt, nur einen Aspekt des Men-
schen, einen Teil. Und vor allen Dingen bezeichnet er ein Objekt.
Wir sagen: wir haben einen Körper. Da Denken und Sprache Reali-
täten schaffen, alte Deutungen bestätigen, ist es gut, ein anderes Wort
einzuführen, um sich aus alten Vorstellungen zu lösen. Wir nennen
also die Gesamtheit von Körper-, Seele- und Geistdimensionen mit
ihren sozialen und ökologischen Qualitäten LEIB. Dies ist ein altes
Wort unserer Sprache, das im alt- und mittelhochdeutschen Sprach-
gebrauch den lebendigen Körper und auch den ganzen Menschen
meinte. In dem mhd. Wort lîp ist Leib mit Leben ganz eng verbunden.
Es hat sich sogar im engl. life und im norw. liv in die Bedeutungsrich-
tung „Leben“ weiterentwickelt. Das Wort „Körper“ (von lat. corpus)
konnte auch den toten Körper bezeichnen.

Sprechen wir von der Körperdimension des Leibes, so meinen wir
die biologische, physiologische, organismische Ebene, das Vegetative,
das unsere somatische Lebensbasis darstellt. Es ist das wunderbare In-
einander von unendlich vielen verschiedenen hochkomplexen Vor-
gängen, die unser physiologisches Lebendigsein ausmachen und die
wir weder ingangsetzen noch beenden können (außer durch Tötung
und Freitod). Ohne all diese biochemischen, biophysikalischen Pro-
zesse wären wir nicht. Aber wir sind mehr als physiologische Prozesse,
denn sie bringen eine neue Qualität hervor: das Mentale, das im Vor-
gang der Emergenz in komplexen Systemen entsteht. Der Körper als
Organismus ist sich seiner selbst nicht bewußt. Er vollzieht seine Re-
gelkreise nach ihm innewohnenden Gesetzen und diese emergieren
Bewußtsein (Emergenz). Der LEIB ist der Körper, der vom Bewußt-
sein seines Seins durchdrungen ist, der sich selbst erspürt, erfühlt und
erdenkt, der sich selbst wahrnimmt und sich dieser Selbstwahrneh-
mung bewußt wird (awareness und consciousness). Er ist ein Subjekt,
das sich selbst objektivieren kann, in dem also Subjekt- und Objekt-
haftes ineinanderfallen.

Das Materielle im Menschen (Gewebe, Organe) ist durchdrun-
gen von Transmateriellem (Gefühle, Gedanken, Erinnerungen, Hand-
lungspläne), das wir eigentlich nicht vollständig definieren können,
sondern dem wir uns immer wieder nur versuchsweise beschreibend
annähern können, denn es ist das Subjekt der Definition. Das Trans-
materielle übersteigt das Materielle, aber es ist nie ohne das Materi-
elle: ein Gedanke kann nicht ohne das Gehirn gedacht werden, ein



30 Einleitung

Gefühl nicht ohne neuronale Aktivität gefühlt werden. Ein Beispiel
für den transmateriellen Leib ist das „Phantomglied“: Der materiel-
le Körper ist versehrt, der transmaterielle Leib ist unversehrt. Diese
Ganzheit versuchen wir auszudrücken mit Formulierungen wie: der
Leib ist der beseelte Körper oder die sichtbare Seele, die durchgei-
stigte Materie oder der inkarnierte Geist (materiell, trans-materiell).

Unter Geist verstehen wir sowohl die kognitiven Vernunftskräfte,
als auch ihre Inhalte, die Fähigkeit, Verbindungen zu erschauen oder
zu legen, die es möglich machen, Sinnbezüge herzustellen zwischen
dem Körperlich-Materiellen und dem Transmateriellen, ja, sich even-
tuell einer immateriellen Dimension anzunähern, wenn man diese als
existent annimmt.

Die Seelendimension ist das sich selbst Erspüren, Erleben, Erfüh-
len „von innen“ her. Sie ist die Gesamtheit von Affekten, Gefühlen,
Leidenschaften und Strebungen, die wiederum die Motivationskräf-
te für unsere inneren Entwicklungen und äußeren Handlungen sind
und die unsere innere Ausrichtung und unser Lebensgefühl bestim-
men. Die Seele hat eine ahnende Verbindung zum Grund der mensch-
lichen Existenz und zu der geistigen Kraft, die alles Leben durchweht
(hebr. ruach; gr. pneuma = Atem, Geist, Wind).

Alle diese Begriffe sind sozusagen Arbeitsbegriffe, die uns helfen,
uns selbst zu beschreiben. Das Benennen der unterschiedlichen As-
pekte suggeriert immer wieder eine Getrenntheit von etwas, das ein
ineinander verschränktes System, ein dynamisches Kräftefeld ist. Wir
sollten uns deshalb bescheiden in dem Bewußtsein, daß wir uns das
Leben nicht selbst gegeben haben, und es deshalb nie bis ins letzte
ergründen werden. Wir können es aber mit Gedanken durchdenken
und im Erleben durchdringen. Besonders bei Höhepunkten und Tief-
punkten unseres Lebens, wo die Lebendigkeit eine intensive Quali-
tät hat, in Momenten von tiefer Trauer, großer Freude, heftiger Wut,
orgastischer Lust erleben wir unmittelbar, daß Körper- und Seelen
dimension ineinanderfallen: körperliches Beben, Hochspannung, das
Blut, das in den Kopf schießt und der gefühlte Affekt „Wut“ sind eins.
Auch bestimmte existentielle Lebensphasen machen dieses untrenn-
bare Ineinander deutlich: z. B. eine schwangere Frau ist nie nur eine
Frau, die sich physiologisch fortpflanzt, sondern sie ist „in anderen
Umständen“, sie lebt auf andere Art und Weise als eine nichtschwan-
gere. Es geschieht ihr etwas, das sie – auch an ihrer Ausstrahlung
merkbar – verändert und einen körperlich-seelisch-geistigen und so-
zialen Wachstumsprozeß anstößt.



31Sichtweisen

Leib und Lebenswelt

Ebenso wichtig wie das Ineinander der innerleiblichen Aspekte ist
das Ineinander und die Zusammengehörigkeit von Mensch und Welt,
von Individuum und Gesellschaft: „Der Mensch ist Leib-Subjekt in
der Lebenswelt.“

Diese Lebenswelt ist nicht nur ein „Drumherum“, sondern sie ist
wesentlich konstitutiv, prägend für den Menschen und das auf meh-
reren Ebenen: sozial als unmittelbares familiäres Umfeld, als Zugehö-
rigkeit zu einer bestimmten Schicht, ökologisch als Wohnraum, als
landschaftlich-klimatisches Umfeld, insgesamt als Kulturkreis und
Zeitepoche. Bleiben wir beim Beispiel des Schwangerseins und Ge-
bärens: Im Mittelalter war es völlig normal, ein „uneheliches“ Kind
zu bekommen. Im letzten Jahrhundert bis vor einigen Jahrzehnten je-
doch war es für ein Mädchen hierzulande eine Katastrophe. Es wur-
de gesellschaftlich stigmatisiert. In der „gehobenen“ Gesellschaft war
die Abwertung meist noch größer als bei „einfachen“ Leuten. In ge-
bildeten Schichten wurde überhaupt die Körperdimension des Leibes
abgewertet und in den Hintergrund gedrängt zugunsten einer hohen
Bewertung von Intellekt und normativen Wertvorstellungen. Was
das Gebären betrifft, so ist es in einigen Naturvölkern heute noch
eine sehr natürliche Angelegenheit, eine Aufgabe der Frau, die sie im
Kreise anderer Frauen bewältigt. In unserem Kulturkreis galt dies auf
dem Lande für lange Zeit. Im städtischen Bereich und wiederum in
„höheren“ Schichten geschah das Gebären mehr und mehr in Kran-
kenhäusern, wo die Frauen sich aus der Hand gaben in die Hand von
Ärzten und Apparaten, so daß dieser natürliche, von innen gesteu-
erte Prozeß zu einem entfremdeten, von außen bestimmten Ereignis
wurde. Je nachdem, wie also die jeweilige Lebenswelt aussieht, erlebt
eine Frau ihre Schwangerschaft, das Gebären und ihre Mutterrolle
ausgesprochen unterschiedlich, ja sie ist oder wird in dem jeweiligen
Kontext eine andere Frau. Dieses Beispiel zeigt exemplarisch für viele
andere: Mensch und Umfeld bedingen einander und verändern sich
gegenseitig.

Analog zur Seinsweise des Menschen ist die Vorgehensweise der
Integrativen Bewegungs- und Leibtherapie auch ganz-
heitlich, d. h. differentiell und integrativ ausgerichtet. Auf welcher
Ebene der Focus der Arbeit auch liegt (auf der körperlichen, emoti-
onalen, kognitiven Ebene), die Therapeutinnen sind sich immer des
ganzen Menschen bewußt, sie erspüren sozusagen die anderen Ebe-
nen mit und suchen zusammen mit den KlientInnen/PatientInnen
nach Durch- und Übergängen zwischen den Bereichen. Sie oszillieren



32 Einleitung

in ihren Interventionen und Arbeitsweisen zwischen den Ebenen, um
verschüttete Zugänge zu öffnen und Durchgänge passierbarer zu ma-
chen, damit die Selbstregulation der KlientIn auf allen und zwischen
allen Ebenen besser arbeiten kann. Das Ziel ist eine immer bessere In-
tegration des Vorhandenen und die Reintegration von vergessenen,
verdrängten, verlorenen Potentialen. Für dieses Streben nach mehr
Ganzheit in sich benötigt die KlientIn einen „ganzen“ Menschen als
Gegenüber. So arbeiten die Integrativen Therapeutinnen mit ihrer
Resonanz auf der gedanklich-konzeptuellen, auf der emotionalen und
auf der körperlichen Ebene und sind bereit, auch auf allen drei Ebe-
nen mit den Klientinnen in die Interaktion zu gehen.

Die Therapeutinnen sehen die Klientinnen stets in ihren Um-
feldbezügen. Sie machen sich ein Bild von der häuslichen Umgebung,
der Herkunft, der schichtspezifischen Zugehörigkeit, dem sozialen
Netz und den Normen und Werten, die darin herrschen. Alles dies
fließt in die diagnostische Hypothesenbildung und in die Zielvorstel-
lung der Therapie mit ein (s. Osten 1995).

Dritte Perspektive: 
Der Mensch als dynamisch-prozeßhaftes Wesen

Leben ist Bewegung

Leib und Bewegung sind untrennbar miteinander verbunden. In dem
Moment, in dem das Leben, das bewegte Lebendigsein, aus dem Leib
gewichen ist, wird er bewegungslos, er wird zum toten Körper. Denn
wie Leib und Bewegung, so gehören Leben und Bewegung untrenn-
bar zusammen, und zwar auf allen Ebenen. In jeder Zelle unseres Or-
ganismus spielen sich pausenlos bewegte Prozesse ab: Versorgung,
Entsorgung, Abbau, Umbau, Aufbau. Verschiedene Stoffe wirken auf
andere ein, bewegen Organe zur Aktivität und Produktion, Impulse
laufen vom Gehirn überall hin und wieder zurück etc. Solange wir le-
ben, kennt der Organismus keinen Stillstand. Im seelischen Bereich
ist es ähnlich. Empfindungen, Affekte, Gefühle, Wünsche können wir
nur wahrnehmen, weil sie uns bewegen. Das Wort E-motion kommt
von lat. movere = (sich) bewegen. Also ist Gefühl etwas, das sich he-
raus-bewegt von innen nach außen. Wir spüren emotionale Prozesse
„am eigenen Leibe“: die Gefühlsregungen der ersten Liebe, die unge-
kannte Empfindungen wecken, heftige Affekte, die den Leib schüt-
teln, starke Gefühle, z. B. der Freude, die das Herz hüpfen und die
Augen strahlen machen oder Stimmungen wie Hoffnungslosigkeit,



33Sichtweisen

die die Spannung abfallen und den Blick stumpf werden lassen (Re-
gung, Empfindung, Affekt, Gefühl, Stimmung).

Ein Mensch, dessen Gefühle so erstorben sind, daß sie ihn nicht
mehr zu lebensbewältigenden und lebensgestaltenden Handlungen
antreiben, vegetiert nur noch, er wirkt wie tot. Auch Beziehungen,
die aus Gefühlen entstehen, sind Bewegungen: Zu-neigung, Ab-nei-
gung, Kon-fluenz (Zusammen-Fluß), Kon-takt (gegenseitige Berüh-
rung), Beziehung. Und wir wissen: auch menschliche Beziehungen,
in denen sich nichts mehr bewegt, sind tot. Das gleiche gilt für Orga-
nisationen, Gemeinwesen, in denen man sich nicht mehr zusammen-
und auseinander-setzt.

Bei Beziehungen und handlungsorientierten Aktivitäten spielen
natürlich die Gedankenbewegungen eine große Rolle: träumen, sich
Bilder machen, phantasieren, planen, entwerfen, verknüpfen, argu-
mentieren etc.

Alle diese unterschiedlichen Bewegungen von Körper, Seele und
Geist sind verwurzelt im Leibe, ja sie konstituieren das lebendige
Leib-Subjekt, den sich bewegenden, emotional bewegten, denken-
den und handelnden Menschen. Der Bewegungsbegriff der Inte-
grativen Bewegungs- und Leibtherapie führt also aus einer
engen Körperbezogenheit heraus und in das umfassende Leibkonzept
hinein.1

Leben ist Entfaltung

Nicht von Anfang an sind alle diese Bewegungsmöglichkeiten aus-
gebildet. Sie entwickeln, entfalten sich erst. Beim Menschen sind es
Ei und Samenzelle, die in Bewegung aufeinandertreffen und die in
einem dynamischen Prozeß der Verschmelzung ihre Eigenschaften
nicht einfach addieren, sondern ein Drittes, Neues möglich machen.
Sie formen zusammen einen neuen Bauplan, einen Rahmen sozusa-
gen, in dem Möglichkeiten und Fähigkeiten, Stärken und Schwach-
punkte schlummern, die es zu entfalten und zu gestalten gilt. Dies
geschieht prozeßhaft vom Augenblick der Verschmelzung an. Der
Entwicklungsprozeß hat den Charakter eines permanenten Wach-
sens und Werdens, und wie bei jedem Wachstum liegen die Impulse,
der „Impetus“ in dem werdenden Wesen selbst (evolutive Kraft). Der
Mensch will nicht anders als sich entfalten: vom Liegen über das Sit-
zen bis zum Stehen und Gehen, vom dumpfen Empfinden zum prä-
gnanten Fühlen, vom Erahnen zum Erkennen und Wissen. Der Weg

1 Zur Definition von Bewegung s. auch Petzold 1993a, S. 1343f.



34 Einleitung

dieser Entwicklung ist nie eine lineare Bewegung, sondern ein viel-
schichtiger und hochkomplexer Vorgang, der keinen Stillstand kennt,
sondern vom Mutterleib bis zum Sterbebett wirksam ist. Wie die re-
lationale Seinsweise des Menschen zeigt, verläuft dieser komplexe
Vorgang aber nur, wenn ein ko-respondierendes dialogisches Milieu
vorhanden ist. Hätten die Impulse kein Gegenüber, würden sie ins
Leere laufen und verpuffen. Gibt es aber dieses Entwicklungsmili-
eu, so verläuft die Entwicklung im dialogischen Raum zwischen dem
Menschen und seiner sozialen Mitwelt (interpsychisch) und mit zu-
nehmender Reifung auch in ihm selbst (intrapsychisch). Entwick-
lung, Reifung und Selbstfindung (d. h. Entschlüsselung der eigenen
Potentiale, Entdecken und Ergreifen der in einem selbst angelegten
Möglichkeiten) sind also immer an Entwicklung von Interaktion und
Kommunikation gebunden. Der Impetus, das Interesse (= miteinan-
der, dazwischen sein), das Vorwärtsdrängen im Menschen führen
dazu, daß er bereit ist, eine erreichte Entwicklungsstufe wieder zu ver-
lassen, aufzubrechen und im Experiment Neues anzugehen und da-
mit sein altes System zu verändern. Insgesamt bringen die Aufbrüche
und Experimente neue Erfahrungen, die das bereits bekannte Wissen
erweitern und differenzieren, und es in Akten der Integration Teil der
Persönlichkeit werden lassen. Aus der hohen Differenzierung werden
dann wieder Strukturen herausgefiltert, Komplexität wird reduziert.
Etwas Neues wird nun zu Bekanntem, so daß ein weiterer Aufbruch
stattfinden kann.

Einem Kind merkt man die Erregung noch an, die mit einem
Entwicklungsschub einhergeht. Es spürt den Zugewinn an Möglich-
keiten. Das Leben eröffnet sich und das Kind ergreift die Möglich-
keiten oder läßt sich von der Welle der Veränderungen mittragen. Im
Erwachsenenalter, mit zunehmender reflexiver Bewußtheit, fließen
wir nicht mehr nur mit dem Prozeß der Entwicklung. Persönlich-
keitsstrukturen haben sich verfestigt, Erregung und Neugier mischen
sich mit dem Bedürfnis, Erreichtes zu sichern, und es kann zu leich-
ten und schwerwiegenden Hemmnissen und Störungen des Lebens-
flusses kommen. Diese Störungen können sich sowohl intrapsychisch,
wie auch im Fluß zwischen Ich und Welt manifestieren. Aus Angst
können wir uns teilweise oder ganz den anstehenden Entwicklungen
verweigern, sozusagen die Zusammenarbeit mit den von innen oder
außen kommenden Impulsen und Herausforderungen blockieren
(Veränderungswiderstand), was häufig zu Krisen führt.

Die Zielrichtung der Entfaltung, die Entwicklungsaufgaben
und Lebensthemen sind zum einen biologisch festgelegt (Aufrich-
tung, Geschlechtsreife) oder von evolutionären Programmen im So-



35Sichtweisen

zialverhalten bestimmt (Loslösung vom Elternhaus, Partnersuche).
Andererseits ergeben sie sich aus inneren Dynamiken (eine drama-
tische Krankheit konfrontiert mit den Themen Tod und Endlich-
keit des Lebens) und aus der Dynamik des Zusammenspiels mit der
Welt in Form von wahrgenommenen Aufforderungsimpulsen (affor-
dances) aus dem ökologischen Raum oder von Rollenerwartungen,
die von „außen“ aus dem sozialen Raum an den Menschen herange-
tragen werden und auf die er mit Handlungen (effectivities) und ei-
genem Rollenverhalten reagiert. Darüber hinaus treiben einen eigene
Wertvorstellungen und Lebensvisionen vorwärts, die zu intuitiv oder
bewußt gefällten Entscheidungen führen (politische Betätigung, Le-
bensstil).

Reifung und Persönlichkeit

Lebenslang lebt der Mensch in diesem dynamischen Kräftefeld von
(inneren und äußeren) Atmosphären, Impulsen, Heraus-Forde-
rungen, Ein-Flüssen. Ob ein Impuls, ein Einfluß als Herausforderung
angenommen werden kann oder ob er als überfordernd, schädigend
und destruktiv erlebt wird, hängt von der Entwicklung der Persön-
lichkeit zum Zeitpunkt des Ereignisses ab. Ist sie gefestigt, ist sie brü-
chig, hat sie gelernt, ihre Potentiale flexibel einzusetzen, um eine
Antwort auf die Herausforderung zu entwickeln, oder ist sie über-for-
dert und gerät dadurch in eine Krise? Hat das Ich genug Basis, gekräf-
tigt aus einer Krise hervorzugehen, oder würde es durch eine Krise in
seiner Stabilität bedroht?

Die Persönlichkeit kann man unter drei Aspekten betrachten.
Die Integrative Therapie sieht das Selbst als umfassende Or-
ganisation des Menschen, als „Synergem“ sensumotorischer, emoti-
onaler, kognitiver und sozial-kommunikativer Schemata und Stile.
Es ist als Leibliches immer vorhanden und für andere wahrnehmbar,
auch wenn es keine Bewußtheit von sich selbst hat (der Säugling oder
ein Mensch in Bewußtlosigkeit). Im Mutterleib und in den ersten
Lebenswochen hat der Mensch – dieses Leibselbst – keine Klarheit
über seine Existenz, wohl eine vage Gewißheit, daß er „ist“. In diesem
Selbst und aus diesem Selbst heraus beginnt sich das, was es an Poten-
tialen, an Tendenzen, Strebungen, Fähigkeiten in sich hat, im Dialog,
im Zusammenspiel mit der Welt zu entwickeln. Dies ist der Weg vom
archaischen zum reifen Selbst (Selbst). Je mehr Bewußtsein – Selbst-
Empfindung, Selbst-Gefühl, Selbst-Erkenntnis –, desto deutlicher er-
lebt der Mensch sich als individuelles, eigenständiges und doch den
anderen, der Welt zugehöriges Wesen. Die Dimension des Selbst, die



36 Einleitung

dieses Selbst-Bewußtsein gewonnen hat, nennen wir das Ich. Im lau-
fenden Interaktions- und Korrespondenzverhalten entwickelt es sich
ebenfalls von einer archaischen zu einer immer differenzierteren,
reiferen Form (Ich). Das Ich kann das Selbst als Leib-Subjekt wahr-
nehmen, es erlebt sich in der Bewegung, im Fühlen und in der Be-
gegnung mit der Welt. Je mehr es sich der Einflüsse seiner Umwelt
inne wird und sich dadurch in seiner individuellen, persönlichen Ge-
schichte begreift, in seinem ureigenen gegenwärtigen Standpunkt
und in seiner persönlichen Zukunftsvision, desto deutlicher spürbar
ist ihm seine Identität (Identität). Auch die Entstehung dieses Iden-
titätsbewußtseins ist also ein komplexer Vorgang, der sich relational
vollzieht: jeder Mensch wird vom anderen gesehen, nimmt dies wahr
und sieht sich selbst. Die Weise, wie andere einen erleben, fließt un-
mittelbar ein in das Selbst-Erleben. Das Bild, das andere von einem
haben, fließt in das Selbst-Bild ein (Identifikation und Identifizie-
rung).

Die Integrative Therapie benennt fünf Bereiche, in de-
nen der Mensch eine eigene, unverkennbare Identität entwickelt und
gestaltet und aus denen sich wiederum seine Gesamtidentität speist:
Leiblichkeit, Soziales Netzwerk, Arbeit/Leistung/Freizeit, Materiel-
les und tragende Wertvorstellungen (5 Säulen der Identität).

Der Entwicklungs- und Reifungsprozeß von Selbst, Ich und Iden-
tität geht vom Mutterleib bis zum Sterbebett. Es gibt keinen Still-
stand, und der Mensch ist niemals „fertig“. Jede neue Erfahrung, jede
tiefgreifende Begegnung, jede Krise verändert den Menschen. Im
Sterben noch ist er aufgerufen, eine letzte große und transformieren-
de Aufgabe zu lösen und den Schritt ins Unbekannte zu tun (life-
span-developement).

Die Integrative Bewegungs- und Leibtherapie sieht die
PatientInnen bzw. KlientInnen in ihrem fortlaufenden Lebensprozeß,
in ihrem Woher und Wohin. Sie ist nicht darauf aus, ihren Prozeß von
einem einzigen kardinalen Punkt her zu betrachten, sondern sie ver-
sucht, den Menschen von seinen Potentialen, den Hemmnissen seiner
Entfaltung und seinen kreativen Bewältigungsstrategien im Laufe sei-
nes Lebens her zu sehen.

Zum Zeitpunkt, zu dem eine KlientIn zu Angeboten der Selbst-
erfahrung oder zur Therapie kommt, ist der Prozeß oft in eine Strom-
schnelle geraten, wo die Dynamik drängt und wirbelt oder so in
seinem Fluß behindert, daß normales Leben unmöglich wird. Sie in
der Kanalisierung, Klärung und Neuorientierung der inneren Pro-



37Sichtweisen

zesse zu begleiten und ihr – wo notwendig – Hilfen zu geben, ist die
Aufgabe der Integrativen Therapeutinnen.

Das Vorgehen der TherapeutIn ist jeweils eine flexible Antwort
auf die Dynamik: sie begleitet, geht mit, stellt sich hinter/neben die
KlientIn/PatientIn, hält, stützt, bremst, ermutigt, Schritte zu tun etc.
All dies tut sie auf der symbolischen, wie auch auf der konkreten, leib-
lichen Ebene. Ebenso flexibel wie die Interventionsstrategien sind die
Arbeitssettings. Es gibt keinen starren Rahmen: wöchentliche Ein-
zelstunden, wöchentliche Gruppentreffen, Gruppenwochenenden,
Seminarwochen, in Kuraufenthalte eingebundene Therapien sind
möglich. Die Persönlichkeitsentwicklung der Klientinnen bestimmt,
ob die Angebote stützend und nachsozialisierend oder entfaltend
und aufdeckend sind oder von einer Modalität zu einer anderen über-
gehen. Ausgehend vom Entwicklungsprozeß der KlientIn entsteht
in der therapeutischen Beziehung ein dynamischer Prozeß, der den
Raum gibt, Altes zu wiederholen, Neues zu experimentieren, Gesche-
hendes bewußt werden zu lassen, um sich dem Fluß der eigenen Ent-
wicklung mit Bewußtheit und im Mitvollzug anzuvertrauen.

Gesundheit und Krankheit

Leibgeschichte

An jedem Punkt des Lebensweges – die frühe Säuglingszeit und
schwere hirnorganische Erkrankungen ausgenommen – kann das
Leib-Subjekt sich selbst betrachten oder betrachtet werden im Sinne
einer Standortbestimmung, einer Bilanzierung oder einer therapeu-
tischen Diagnose. Zu jedem Zeitpunkt ist der Mensch nicht nur der
Ausdruck der Ist-Situation, sondern er ist ein Gewordener, der seine
ganze Geschichte spiegelt. Die Gesamtheit aller Widerfahrnisse, aller
seiner Erfahrungen und die Art und Weise, wie er diese Erfahrungen
hat verarbeiten können (Bewältigungsstrategien und -leistungen), ha-
ben ihn geformt, gezeichnet, geprägt. So ist der Leib geprägte Form,
eingefleischte Lebensgeschichte.

Leibgedächtnis

Der Prozeß des Gewordenseins bleibt während des ganzen Lebens le-
bendig, dem Menschen teils bewußt, teils unbewußt. Er ist gespei-
chert im Gehirn, aber auch noch in den „Archiven des Leibes“. Der
ganze Mensch ist sozusagen ein wandelndes Gedächtnis: Zellen kön-
nen z. B. Mikroorganismen wiedererkennen, denen sie schon einmal



38 Einleitung

begegnet sind; eine Sirene kann einen Menschen unerwartet in Panik
versetzen mit Reaktionen von Erstarrung, kaltem Schweiß, Hand-
lungsunfähigkeit, weil z. B. das Geheul der Sirene im Leibgedächtnis
mit Fliegeralarm aus Kriegszeiten gekoppelt ist; oder: die Betrach-
tung eines Bildes „Mutter und Kind“ kann eine weiche innere Atmo-
sphäre und Lösung von Muskelverspannungen zur Folge haben, wenn
dadurch gute eigene Kindheitserfahrungen aktiviert werden (Leibge-
dächtnis). Bei neuen Erfahrungen versucht das Gehirn, an bereits be-
kannte Erfahrungen anzuknüpfen, so daß es auf alle Ebenen Impulse
zur Reaktivierung von gespeicherten Reaktionen schickt. Bei dem
Beispiel mit der heulenden Fabriksirene wiederholt der Mensch auf
der Körperebene die Reaktion: Erstarrung und Totstellreflex, auf der
emotionalen Ebene: Angst und auf der Verstandesebene wahrschein-
lich rasende Gedanken: Wohin kann ich flüchten?

Die Integrative Therapie unterscheidet verschiedene Sek-
toren des Gedächtnisses: das propriozeptive, das atmosphärische,
das ikonische, das szenische und das verbal-symbolische. Das frühe
Selbstempfinden des Säuglings in der eigenen Bewegung und in der
Berührung durch sich und andere ist die Gedächtnisform, die sich
zuerst bildet (propriozeptives Gedächtnis), dem die Entwicklung
des Erlebens, Erfassens und Speicherns von Atmosphären folgt, die
das Kind umgeben (atmosphärisches Gedächtnis). Hinzu kommt
die Wahrnehmung und Wiedererkennung eines Klanges und eines
Bildes: ein Ball, die Stimme der Mutter (ikonisches Gedächtnis). Mit
zunehmender Differenzierung der Welterfassung können ganze Sze-
nen und Szenenfolgen in ihren Zusammenhängen erfaßt werden (sze-
nisches Gedächtnis), und mit der Differenzierung des Verstandes, der
Deutungs- und Konzeptualisierungsmöglichkeiten, können auch be-
griffliche Zusammenhänge gespeichert und erinnert werden (ver-
bal-symbolisches Gedächtnis). Nach der Kleinkindphase wirken alle
zusammen (integrales Leibgedächtnis) und machen den Menschen
zu einem Wesen mit Geschichte, das „autobiographisch memorieren“
kann. Mit dem Leib-Konzept der Integrativen Bewegungs- 
und Leibtherapie geht also ein breiteres und differenzierteres
Verständnis von Gedächtnis einher als üblich. Der Mensch hat die
Ereignisse, die ihm im Laufe seines Lebens begegnet sind, in ihren
Atmosphären und Szenen wahrgenommen, erfaßt, mit seinen Mög-
lichkeiten gedeutet und in einen Sinnzusammenhang gestellt und
gespeichert, d. h. das Ereignis ist auf allen Ebenen (Wahrnehmung,
Erfassung, Deutung, Erinnerung) ein Teil des Menschen geworden.
Diese vielschichtige Speicherung und also Abrufbarkeit macht sich
die Integrative Bewegungs- und Leibtherapie zunutze,



39Sichtweisen

wie auch das „kollektive Gedächtnis“ gemeinsamer Erinnerungen, die
in Familien, Gruppen, Dorfgemeinschaften, Freundeskreisen, einem
Volk, einer Kultur bewahrt, gepflegt, geteilt werden beispielsweise in
einer Therapiegruppe.

Entfaltungsfördernde und krankmachende Milieus  
und Konstellationen

Wie gesund nun die Entwicklung eines Kindes zum Erwachsenen
und weiter zum alten Menschen verläuft, hängt davon ab, was es an
Grundausstattung mitbringt und welche vorherrschenden Atmo-
sphären es umgeben, ob es seiner Entwicklung und Entfaltung förder-
liche, hemmende oder gar zerstörerische Einflüsse sind (prävalentes 
Milieu). Was ein gutes, förderliches Milieu ist, hängt wieder mit
dem jeweils herrschenden Menschenbild zusammen, wie es in unter-
schiedlichen Milieus und Erziehungsstilen zum Tragen kommt. So-
mit ist das, was wir als „gute“ oder „schlechte“ Milieus betrachten,
gesellschafts- und zeitabhängig.

Wir müssen uns also Rechenschaft darüber geben, welche Fähig-
keiten und Fertigkeiten wir heute entwickelt sehen möchten. Einige
seien hier benannt:

Grundvertrauen, Verwurzelung im Dasein, die Fähigkeit, sinnenhaft
und zentriert zu leben;

Empathie und Resonanzfähigkeit, Interaktions- und Kommunikati-
onsfähigkeit, Beziehungs-, Hingabe- und Liebesfähigkeit;

Eigenständigkeit, Mut und Verantwortlichkeit für sich und andere.
Distanzierungsfähigkeit, um sich im Prozeß des Lebens verstehen
und seinen Platz in der Welt erkennen zu können.

Kreativität, um diese Fähigkeiten (Kompetenzen) in Fertigkeiten
(Performanzen) umzusetzen, damit sie Wirklichkeit werden können.

Die Idee des Grundvertrauens läßt uns Hemmnisse, Krankheiten und
Krisen letztlich als Herausforderungen und Impulse zur Weiterent-
wicklung sehen.

Die hierzu förderlichen Milieus, die die Integrative TherapeutIn
im Empathie- und Resonanzgeschehen mitgestaltet und die sie in
den Erlebnisangeboten herzustellen versucht, ziehen sich durch den
ganzen Praxisteil des Buches und sind im Kap. III, 1 („Frühe Zwi-
schenleiblichkeit“) explizit beschrieben.



40 Einleitung

Wenn wir uns nicht nur mit der Persönlichkeitsentfaltung befas-
sen, sondern auch mit Nachsozialisierung und Heilung, so ist es nö-
tig, sich die vorrangigen Faktoren und Konstellationen anzuschauen,
die eine Entwicklung beeinträchtigen können. Petzold unterscheidet
hierbei Konflikte, Defizite, Störungen und Traumatisierungen. Wir
ziehen zum besseren Verständnis Petzolds Definitionen der vier pa-
thogenen Konstellationen heran:

Konflikte: „Konflikte können wir als das zeitgleiche Aufeinan-
dertreffen von widerstreitenden Impulsen bzw. von Stimulierungen
und Hemmungen definieren. Sie stellen eine Polarisierung, einen un-
gelösten Spannungszustand dar, der, wenn er perpetuiert wird und
entsprechend gravierend ist, zu pathologischen Reaktionen führt“
(Petzold 1977a, 267).

Defizite: „Defizite, verstanden als fehlende Lernerfahrungen und
unzureichende Ausbildung somato-motorischer, emotionaler und ko-
gnitiver Strukturen bewirken, daß nachfolgendes Lernen beeinträch-
tigt wird, sofern die defizitäre Entwicklung nicht nachsozialisiert
werden kann“ (Petzold 1977a, 264). Beispiel: eine Mutter versorgt
ihr Kind zwar, weicht dem direkten Hautkontakt aber eher aus und
läßt ihm wenig taktile Stimulierung zukommen. So wird das Leib-
selbst des Kindes mangelhaft ausgebildet, was auf allen Ebenen Stö-
rungen und Fehlfunktionen zur Folge haben kann.

Störungen: „Wir unterscheiden von den Defiziten die Störungen
als Impulse, die auf die Selbstregulationsprozesse des Organismus
derart einwirken, daß sie vorübergehend oder dauernd beeinträchti-
gt, fehlgeleitet oder lahmgelegt werden“ (Petzold 1977a, 265). Bei-
spiele hierfür sind ambivalentes oder überbeschützendes Verhalten
der Mutter dem Kind gegenüber. Eine klammernde Mutter straft ihr
Kind für eine selbständige Entdeckung der Welt und stört so seine
Loslösung.

Traumatisierungen: „Wir fassen den Begriff der Traumatisie-
rungen in Abhebung zu dem der Störungen oder des Defizits sehr
eingegrenzt als eine außergewöhnliche, kurzzeitige Stimulierungs-
situation, die für den Organismus derart bestandsbedrohende Wir-
kung hat, daß sie zu bleibenden Strukturschäden führt“ (Petzold
1977a, 267; zitiert nach Petzold 1990, 1028f.).

Beeinträchtigungen in den frühkindlichen Entwicklungsphasen sind
besonders gravierend, da das Kind alles, was es erlebt, total erlebt. Es
kann sich nicht distanzieren, das Geschehen nicht relativieren und
sich nicht wehren, da es seine Bezugspersonen braucht. Ob Schädi-



41Sichtweisen

gungen entstehen, hängt von der Grundausstattung ab und davon,
ob es in der Folgezeit Kompensationsmöglichkeiten gibt. Sind die-
se nicht vorhanden, sondern folgen den frühen schädigenden Er-
fahrungen immer wieder unglückliche Umstände und Ereignisse, so
können sich bleibende Störungen entwickeln oder Krankheiten zum
Ausbruch kommen. Das Auftreten einer Krankheit entsteht nicht
monokausal, sondern synergetisch durch das Zusammenwirken un-
terschiedlicher Faktoren – positiver und negativer – im Laufe des Le-
bens (chains of adversive and protective events).

Nicht alle psychischen Störungen haben ihren Ursprung in der
Kindheit. Zu jedem Zeitpunkt des Lebens kann es zu einer Häu-
fung erschütternder und labilisierender Faktoren kommen (ein Kind
stirbt, der Partner wird arbeitslos bei hoher Verschuldung}, oder es
kann sich eine vorherrschende Lebensatmosphäre einstellen, die schä-
digend ist (Leistungsdruck und Konkurrenzkampf am Arbeitsplatz
oder Vernachlässigung und Unterstimulierung im Altenheim). Wir
sprechen dann von „frühen“, „mittleren“ oder „späten“ Schädigungen.

Zurückkehrend zu unseren anthropologischen Grundlagen, den drei
Seinsweisen des Menschen: dialogisch-relational, ganzheitlich-inte-
grativ und dynamisch-prozeßhaft, beschreiben wir nun drei Entste-
hungsgeschichten von Schädigungen, die den Focus der Schädigung
jeweils in einem dieser Gebiete hat.

Drei Beispiele einer Entwicklung zur Krankheit

1. Beispiel: Defizit im dialogisch-relationalen Bereich

Erfährt ein Säugling zu wenig Berührung, zu wenig leibliche Zuwen-
dung, kann dies dazu führen, daß die Spürfähigkeit, der „perzeptive
Leib“, zu wenig stimuliert wird und das Kind sich zu wenig in der
Berührung selbst erleben kann. Dies kann zur Folge haben, daß die
Spürfähigkeit und später das Leibschema schlecht ausgebildet wer-
den. Wenn die Berührung wenig wirkliche Zuwendung zu dem Kind
enthält, der emotionale Dialog dürftig ist und wenig Entwicklungsba-
sis bietet, bekommen das Selbsterleben und das Selbstgefühl des Kin-
des wenig Kontur, wenig Prägnanz. Es bleibt eher diffus und steht in
der Gefahr, unter belastenden Lebensbedingungen in Konfluenzzu-
stände zu fallen. Können diese Defizite nicht in der Folgezeit durch
andere Bezugspersonen kompensiert werden, führt das in der wei-
teren Entwicklung eventuell zu unklaren Selbst- und Ich-Grenzen, zu
einer schwachen Empathiefähigkeit und zu unklaren Strukturen des



42 Einleitung

Denkens, Fühlens und Kommunizierens. Werden dann im Jugend-
oder Erwachsenenalter Beziehungen mit ebenso unsicheren Persön-
lichkeiten mit unklaren Grenzen oder widersprüchlichen Impulsen
eingegangen, in denen es Sehnsucht nach Nähe gibt und gleichzeitig
die Unfähigkeit, sie herzustellen oder auszuhalten, so kann es zu Be-
ziehungsabbrüchen und bleibenden Schwierigkeiten im Beziehungs-
verhalten kommen.

2. Beispiel: Trauma bzw. Störung, Schädigung  
im ganzheitlich-integrativen Bereich

Wächst ein Kind auf in einer Familie, in der Zuwendung, aber auch
immer wieder körperliche und/oder emotionale Gewalt herrscht,
wird es wiederholt traumatisiert durch Mißhandlungen, Liebes- oder
Kontaktentzug, so kann es als Bewältigungsstrategie verschiedene
Wege gehen: es kann z. B. sein Leben spalten in eine Realwelt und
eine Traumsphäre. Oder es begibt sich vielleicht auf die Leistungs-
schiene, versucht über angepaßtes Wohlverhalten und über Können
Anerkennung und Vermeidung der schmerzlichen Situationen zu er-
reichen. Wenn dies nicht möglich ist, kann es über frühe Selbständig-
keit (maligne Progression) versuchen, sich so bald wie möglich aus
der Familie hinauszuentwickeln.
In allen Fällen werden die leiblichen und psychischen Schmerzen be-
täubt, anästhesiert, die Empfindungsfähigkeit vermindert, damit das
Schmerzliche so wenig wie möglich gespürt werden muß. Im ersten
Fall wird statt dessen die Phantasiefähigkeit des Leibes (der phantas-
matische Leib) stark ausgebildet, im zweiten Fall die Verstandesfähig-
keiten. Es entstehen möglicherweise Spaltungen der verschiedenen
Aspekte des Leibes. Sucht derjenige, der seinen Verstand gut entwi-
ckelt hat, einen Platz in sehr intellektuell orientierten, (oft männ-
lichen) sozialen Gruppierungen, in denen Rationalität hoch und
Empfindungsfähigkeit niedrig bewertet wird, ist es wahrscheinlich,
daß er zu einem intellektuell über- und emotional unterentwickelten
Menschen wird. Da eine fehlende Balance die Persönlichkeit in ih-
rer Stabilität gefährdet, kann es bei stark emotionalen Ereignissen
(Tod eines Elternteils, Verlassenwerden von der Partnerin) zum Zu-
sammenbruch des ungleichgewichtigen Systems kommen. Gleichzei-
tig wäre dieser Zusammenbruch die Herausforderung zur Herstellung
einer besseren Balance durch Bearbeitung der frühen traumatischen
Erfahrungen und durch Entwicklung der Empfindungsfähigkeit.



43Sichtweisen

3. Beispiel: Konflikt, Schädigung 
im dynamisch-prozeßhaften Bereich

Stellen wir uns im 3. Bereich ein Kind vor, das mit viel Lebenslust
und Kraft begabt ist und die Welt auf eigenwillige Art experimentie-
rend erleben und ergreifen will, das aber in einer Familie aufwächst,
die sehr stark normativ orientiert ist und diese Orientierung als starres
Konzept in der Erziehung durchsetzen will (brav, gehorsam, ordent-
lich, unauffällig, angepaßt). Im Inneren des Kindes und in seinem
Kontakt zu den Erziehungspersonen entstehen zwangsläufig immer
wieder Spannungszustände zwischen dem eigenen inneren Drang
nach Experiment und Weltaneignung und den von außen gesetzten
Begrenzungen. Es kommt zu Konflikten zwischen dem Kind und
seinem Umfeld, was zur Folge haben kann, daß das Kind sich nicht
ernstgenommen, ja nicht angenommen fühlt. Da jedes Kind (und je-
der Mensch) dieses aber ersehnt, verlagert sich der Konflikt ins Inne-
re, wo die widerstreitenden Impulse von Expansion und Suche nach
Akzeptanz ausgetragen werden müssen und oft genug zu Hoffnungs-
losigkeit, Lähmung und unklaren Verhaltensweisen führen. Wird
diese Konfliktkonstellation nicht bewußt und bleibt der Mensch wei-
terhin in einem einengenden Milieu, so kann es die Körperdimensi-
on des Leibes sein, die über Krankheiten den Konflikt nach außen
bringt (Psychosomatose). Gelingt ein Ausbruch aus der Enge, kann
der Mensch die Erfahrung von Veränderung und Befreiung machen.

Bei Einengung haben die Möglichkeiten des Kindes oder des
Erwachsenen keinen Raum, in dem sie sich prozeßhaft, Schritt für
Schritt entfalten können. Die Eigendynamik wird gestört, gebremst
und damit der Mensch in gewisser Weise verformt. Jede Gesellschaft,
jede Zeit formt „ihre“ Menschen, die herrschenden Normen gestalten
ihn nach einem kulturkonformen Bild. Man spricht deshalb auch von
Enkulturation und Sozialisation. Werden diese Formungen so stark,
daß sie zu Deformationen entgleisen, sprechen wir von einer „Kolo-
nialisierung“ des Leibes (Kolonialisierung), in der es um Bemächti-
gung, um Unterdrückung zugunsten herrschender Prinzipien und
Machtkonstellationen geht (z. B. Mädchenerziehung, militärischer
Drill, Erziehung zum guten Konsumenten).



44 Einleitung

Die drei Arbeitsmodalitäten

Um nun vorbeugend, heilend und entfaltend (präventiv, kurativ und
evolutiv) tätig zu sein, kennt die drei Vorgehensweisen:

Die übungszentriert-funktionale Arbeitsweise beschäftigt sich
mit dem Kennenlernen und Beeinflussen von leiblichen Funktionen,
wie Atmung, Spannung, Flexibilität, Koordination und Kraft. Der
Ansatz liegt hier auf der Körperebene des Leibes mit dem Ziel, die
Funktionen zu stärken, zu regulieren und zu vitalisieren. Da das Vor-
gehen immer mit der Wahrnehmung des Vorgangs (oder des Emp-
findens vor und nach der Übung) verknüpft ist, geht es nie um ein
„rein“ körperliches Üben oder Trainieren. Die Übende wird sich auf-
grund der Wahrnehmung gleichzeitig ihrer selbst bewußt, und somit
beeinflußt das Arbeiten auf dieser Ebene auch die anderen Ebenen
des Leibes.

Die konfliktzentriert-aufdeckende Vorgehensweise zielt darauf,
evidentes konflikthaftes Material aufzugreifen oder verdecktes aufzu-
decken, um es – aus dem Schatten ans Licht des Bewußtseins gekom-
men – in Auseinandersetzung mit seiner aktualen Konflikthaftigkeit,
mit den Konfliktfolgen zu bearbeiten oder durch Bearbeitungen im
regressiven Milieu anzugehen.

Dazwischen liegt, sich in diese beiden genannten Bereiche aus-
dehnend, die erlebniszentriert-stimulierende Arbeitsweise. Jede
funktionale Arbeit wird tiefer und ganzheitlicher, wenn immer wie-
der während des Arbeitens die Erlebnisqualität angesprochen wird,
und jede konfliktorientierte Arbeit benötigt die stimulierende Er-
lebnisaktivierung, um sich an im Leibarchiv gespeichertes Materi-
al anzunähern. Daher kann man die erlebniszentriert-stimulierende
Arbeitsweise als das Herzstück der Integrativen Bewegungs- 
und Leibtherapie ansehen.

Die drei Modalitäten sind in der Praxis häufig verschränkt: Eine
funktionale Übung geht über in ein erlebnisorientiertes Angebot und
aus diesem entsteht eine Konfrontation mit Konfliktmaterial. In der
Neuorientierung nach Beendigung der Konfliktarbeit kann es sein,
daß dort wieder die Übung steht (allerdings gefüllt mit allem Vorhe-
rigen), nämlich die Übung eines neuen Verhaltens oder einer neuen
Haltung (z. B. Übung der Aufrichtung). So nimmt das Veränderungs-
geschehen häufig die Form einer Spirale an.

Alle drei Gebiete ausführlich zu beschreiben, ist uns an dieser Stel-
le nicht möglich. So wenden wir uns in erster Linie dem Herzstück,
der erlebniszentrierten Arbeitsweise zu, wobei wir die Verschränkung



45Die drei Arbeitsmodalitäten

mit den beiden anderen immer wieder andeuten, benennen und ab
und zu auch ausführen.

Die erlebniszentriert-stimulierende Arbeitsweise

Erleben und Erfahren sind ganzheitliche Zugangsweisen, die beim
sinnlichen Wahrnehmen über den Leib als „totales Sinnesorgan“ und
beim integralen Leibgedächtnis ansetzen. Durch vielfältige Anregung,
durch das Angebot von Aufgaben und stimulierenden Konstellati-
onen, die in der Ko-respondenz zwischen TherapeutIn und KlientIn
entwickelt werden, bietet das erlebniszentrierte Arbeiten den Rah-
men und die Interventionen, die dem Menschen möglich machen,
sich sich selbst auf lebendige Weise zuzuwenden, zu vorgefaßten Mei-
nungen und Selbstbildern Distanz, Exzentrizität zu gewinnen, um
sich im Tun (oder Nichtstun) neu zu erleben. Die Wahrnehmungs-
fähigkeit des Leibes wird aktiviert (der perzeptive Leib), die Archi-
ve des Leibes, die Lebenschronik geöffnet und die bewußten oder
schlummernden Erinnerungen erforscht (der memorative Leib) und
ausgehend davon die Ausdrucksmöglichkeit des Leibes erweitert und
entfaltet (der expressive Leib). Unserem integrativen Ansatz getreu,
geht es nicht nur um pures Erleben. Die Erlebende soll sich selbst
wahrnehmen in dem, was sie erlebt und wie sie es erlebt. Das heißt, sie
erfaßt das Wahrgenommene differentiell in seiner Qualität. Mit zu-
nehmender Klarheit und Durchdringung des Erlebten kann sie auch
verstehen, was geschieht und wie die Zusammenhänge sind. Je klarer
dies alles ins Bewußtsein tritt, desto besser kann sie das Begriffene er-
klären und sich bewußt werden, in welche Richtung sie sich verän-
dern möchte (hermeneutische und therapeutische Spirale).

Zugänge, Impulse, Themen

Der Zugang, der gewählt wird, ist je nach Person und Situation ver-
schieden: man kann bei Gedanken ansetzen, bei Wünschen und Vi-
sionen, bei Bildern und Gefühlen (top-down approach), oder bei der
leiblichen Erscheinungsform, bei Haltungen und Bewegungen (bot-
tom-up approach), oder bei einer Kombination von beiden.

Die Impulse, die ins Erleben führen, sind ebenso vielfältig.

Es sind reale, von außen herangetragene Impulse: Berührungen, die
Wärme der Sonne, Musik, die Herausforderung eines Raumes…



46 Einleitung

Es sind Bilder und Vorstellungen, die visualisiert werden: Gras unter
den Füßen, die Weite des Weltraumes, der Geruch eines Tieres…

Es sind thematische Angebote, die über die Bewegung ins Erleben
führen: öffnen und schließen, leibliches Erleben in der Pubertät…

Es sind Medienangebote, die über Experimente zum Erleben führen:
Bewegung mit Tüchern zu Musik, Steine auf verschiedenen Leibre-
gionen…

Die Themen, die in der erlebniszentrierten Arbeit angesprochen wer-
den, sind unbegrenzt. Ganz generell wird der Mensch mit sich selbst
in Kontakt gebracht. Er tritt mit sich in einen Dialog, ertastet, er-
greift und begreift sich selbst und erlebt sich in Dimensionen von
Raum und Zeit. Im Erleben kann er sich von seiner eigenen Geschich-
te berühren lassen, sich begegnen in den verschiedenen Aspekten sei-
nes Gewordenseins, seiner Gegenwart und seiner Zukunft. Dadurch
kann er mehr und mehr zum Leibsubjekt werden, das in Beziehung
zu sich selbst steht und diese Beziehung aus der exzentrischen Positi-
on betrachten und reflektieren kann (s. Kap.l: Der Leib in seinen Di-
mensionen).

Wie die Geschichte, die Dynamik zwischen innen und außen, so
können auch die intrapsychischen Dynamiken thematisiert werden,
das Wechselspiel oder Zusammenspiel der vielfältigen Kräfte, die das
Innenleben des Menschen zu jedem Zeitpunkt seines Lebens ausma-
chen. Hier geht es um Polarisierung, Balancierung und Zentrierung
(siehe Kap. II: Der Leib in seinen Dynamiken).

Das Thema der Begegnung mit dem Du, dem Gegenüber, ist mit
seinen vielfältigen Aspekten der Inter-Aktion, der dritte große The-
menbereich. Der Mensch kann sich auf der leiblichen, emotionalen
und geistigen Ebene mit anderen erleben, sich im Spiegel der anderen
sehen, sich seinen Verhaltensweisen stellen und im Experiment Neu-
land hinzugewinnen.

So wie der Mensch sich im Kontakt, im Dialog mit Menschen be-
findet, so tut er es auch – meist nur mitbewußt – mit den Dingen um
sich herum und mit der Natur, der Landschaft, in der er lebt. Auch sie
sind – anders als Menschen – mit ihm und um ihn. Und mit all die-
sen Beziehungen lebt der Mensch eingebunden in das vielfältige Kräf-
tespiel der Welt. Über den Atemstoffwechsel, die großen und kleinen
Rhythmen, die natürlichen Zyklen, über die Lebenskraft ist er einbe-
zogen, Teil eines größeren Ganzen (siehe Kap. III, Der Leib in seinen
Relationen).



47Die drei Arbeitsmodalitäten

Solch erlebniszentriertes Arbeiten, das den ganzen Menschen in
all seinen Dimensionen anspricht, verändert den Menschen, selbst
ohne daß er dies intendiert. Diese Veränderung betrifft alle drei der
oben beschriebenen Seinsweisen des Menschen.

Das Ziel der Veränderung durch die erlebniszentrierte Arbeit ist:
das Entdecken, Erleben, BewußtMachen und Entfalten dieser drei
Seinsweisen.

Im dialogisch-relationalen Bereich geht es darum, die Qualitäten
des eigenen Beziehungsverhaltens zu entdecken und zu erkennen, was
die Fähigkeiten, Unfähigkeiten, die eingeschliffenen Muster und Ver-
meidungsstrategien sind. Es geht darum zu entdecken, wie es um Em-
pathie und Resonanz bestellt ist, mit Hinwendung und Abgrenzung
und ganz generell mit dem Bezogensein auf andere Menschen.

Die Konsolidierung und Entfaltung, die Vertiefung und Berei-
cherung des Erlebens und des Ausdrucksverhaltens in Beziehungen
ist das Ziel. Diese Beziehungen schließen die Beziehung zu sich selbst
ein, zu sich selbst als Erwachsenem wie die zu den „inneren Kindern
und Kinderländern“, die ein Mensch in sich trägt. Es geht aber auch
um die Beziehung zu Dingen der Umwelt. Wachsen in der dialo-
gisch-relationalen Seinsweise heißt letztlich, erleben, daß man einge-
bunden ist in Zusammenhänge, in kleine menschliche und in große
kosmische, und es heißt, das vorgeburtlich angelegte Grundvertrauen
in diese großen Zusammenhänge hinein zu erweitern.

Das Ziel einer differentiellen und zugleich ganzheitlich-integra-
tiven Arbeit heißt: entdecken, erleben und bewußt machen von Dif-
ferenzen, Unterschiedlichkeiten, aber auch von Fragmentierungen,
Trennungen und Spaltungen in einzelne Aspekte, die wir mit der
Welt und uns selbst betreiben durch die Haltungen und Bewer-
tungen, die wir den Lebensprozessen entgegenbringen. Das Ziel ist,
sich auf- und abspaltender Verhaltensweisen zu entledigen und neue
Sicht- und Handlungsweisen einzuüben. Durch das Erspüren und Er-
leben von Durchgängen, Übergängen und Zusammenhängen der As-
pekte seiner selbst kann der Leib als totales Sinnesorgan zum Tragen
kommen, und aus der Fragmentierung kann der Mensch als Ganzer
auftauchen und die Welt als Gesamtzusammenhang erfahren werden,
in den das Subjekt eingebunden ist. Das Ziel ist, kongruent zu wer-
den, d. h. eine Stimmigkeit in sich zu erreichen von Leibausdruck,
Bewegtheit, Emotionalität, Intentionalität, gedanklicher Ausrich-
tung und dem Handeln oder in-Ruhe-Sein. Ziel ist auch, sich auf den
Weg zu machen, um verlorene, verschüttete, unterdrückte und ent-
fremdete Teile und Aspekte seiner selbst, „seines Selbst“, wieder auf-
zufinden und sie sich wieder anzueignen, wieder zu eigen zu machen



48 Einleitung

und somit Schritte aus der Entfremdung in die Vertrautheit und Zu-
gehörigkeit tun.

Das Ziel, das angestrebt wird im Bezug auf die dynamisch-pro-
zeßhafte Seinsweise ist, sich selbst nicht als starres System mit festen
Vorgaben und einem klaren Ziel zu sehen, sondern als bewegt und an-
dere bewegend, unterwegs, im Fluß. Das bedeutet zu begreifen, daß
das Leben kein Frage- und Antwortspiel ist, das man besteht, wenn
man seine Lektionen gut gelernt hat, sondern daß sich die kleinen
und großen Lebensfragen, auch die Frage nach Gesundheit, Krank-
heit und Heilung, erst auf dem Wege stellen und daß die Antwor-
ten individuell und solidarisch mit anderen gesucht werden müssen.
Ziel ist es, sich selbst als entwicklungsfähig zu erleben, in einer Bewe-
gung, die gesetzmäßigen Notwendigkeiten folgt, aber auch mit einem
freiheitlichen Spielraum ausgestattet ist und die mitfließt im großen
Strom des Lebens und im Lauf der Welt. Veränderung ist das einzig
Beständige, Metamorphose und Transformation, Werden und Verge-
hen, sind Urbewegungen, die es existentiell zu begreifen und in die es
einzuschwingen gilt.



49Überleitung zum Praxisteil

Überleitung zum Praxisteil

Dieses Buch ist in gewisser Weise ein Widerspruch in sich selbst. Wie
kann es angehen, daß in einem Therapieverfahren, das seine Inter-
ventionen dialogisch aus dem Prozeß heraus entwickelt, Übungen
und Erlebnisangebote gleichsam vom Kontakt isoliert und als fi-
xierte Angebote dargestellt werden? Steht die Fixierung nicht im
Widerspruch zum Prozeß? Ja, in der Tat. Die Entscheidung, den-
noch ein solches Buch, eine „kulturelle Konserve“ zu machen, ist uns
nicht leicht gefallen. In erster Linie wurde und wird das Verfahren
der IBT im lebendigen Tun, „im Prozeß“ weitervermittelt. Wenn wir
nun Übungen und Erlebnisangebote aus diesem Prozeß herausneh-
men und aufschreiben, so unternehmen wir damit den Versuch, sie
in einem anderen Zusammenhang unter einer bestimmten Perspekti-
ve zu gruppieren (z. B. der der Entwicklungspsychologie). Die Rück-
übersetzung in die praktische Arbeit, die kreative Einpassung in den
laufenden Selbsterfahrungs- oder Therapieprozeß muß von den Be-
nutzerlnnnen des Buches selbst geleistet werden. Dies geschieht da-
durch, daß sie dreifach im Kontakt sind: mit der eigenen Person und
ihren derzeitigen Möglichkeiten (professionelle Sicherheiten und
Unsicherheiten, momentane persönliche Leistungsfähigkeit), mit
dem Kontext (ökologischer, institutioneller Rahmen, Setting. Han-
delt es sich um eine EinzelKlientIn, eine Gruppe, welches Klientel?)
und drittens mit dem Kontinuum (Prozeß der Klientin oder der
Gruppe, zur Verfügung stehende Zeit). Intuitiv und bewußt zugleich
führen alle diese Faktoren in der TherapeutIn zu der Entscheidung

a) ob ein Erlebnisangebot gemacht wird,
b) welches Erlebnisangebot gemacht wird,
c) auf welche Art es angeboten wird,
d) wie weitergearbeitet wird.

Da die Erlebnisangebote eingebettet sind in ein größeres Ganzes, ent-
scheidet sich im Kontext und im Kontinuum auch, wie weitergearbei-
tet wird, d. h. wie im Sinne der hermeneutischen und therapeutischen
Spirale das Wahrgenommene, Erlebte auch erfaßt, begriffen und ver-
standen werden kann, damit die Arbeit nicht im Erleben „hängen-
bleibt“, sondern – alle Ebenen des „Leibes im Kontext“ verbindend
– der Integration dient.
Es wird also kaum möglich sein, ein Erlebnisangebot genau so zu
übernehmen, wie es hier vorgefunden wird. Dieses Buch kann und
will kein Rezeptbuch sein, weil keine Situation der anderen gleicht.



50 Einleitung

Was das Buch möchte ist dies: Theorie und Praxis der Integra-
tiven Bewegungs- und Leibtherapie in ihrer Verflochten-
heit vorstellen und damit

Praktikerinnen der Methode eine geordnete Übersicht bieten über
das, was sie tagtäglich anwenden;

Tanz- und Bewegungstherapeutinnen unterstützen, ihre Angebote
prozeßbezogen zu entwickeln und zu gestalten;

Psychotherapeutinnen inspirieren, ihre Vorgehensweisen zu berei-
chern und zu erweitern.

Entstehungsgeschichte der Übungen und  
Erlebnisangebote

Alle Übungen und Erlebnisangebote sind aus der Praxis heraus ent-
standen und in der Praxis erprobt. Sie stehen in einer langen Traditi-
on praktischer Überlieferung, die am Beginn dieses Jahrhunderts im
„Therapeutischen Theater“ Iljines, im Improvisationsstraining, in der
„sensory awareness“ u.a. ihren Ausgang nahm (siehe Seite 66). Viele
Materialien wurden in die Integrative Bewegungs- und Leib-
therapie aufgenommen und im praktischen Arbeiten über die
Jahrzehnte hinweg verändert und entwickelt. Zahllose Übungen und
Angebote wurden von Hilarion Petzold neu entwickelt und weiterge-
geben. Diese wiederum gestalteten sich in jedem Kontext und unter
den Händen jeder Therapeutenpersönlichkeit neu und anders in le-
bendiger Weise. Neue wurden nach den spezifischen Leitprinzipien
der IBT erarbeitet, so daß in den letzten 20 Jahren ein Repertoire ent-
stand, das Allgemeingut der IBT geworden ist, aus dem alle schöp-
fen, das aber auch durch die Individualität und Kreativität einzelner
seinerseits bereichert wird. Es ist also oft nicht möglich, bestimmte
Übungen bestimmten „Schöpferinnen“ zuzuordnen. Auch wir verste-
hen uns in dieser Tradition, indem wir aus praktischer Überlieferung,
flexiblerAnpassung und kreativer Neuschöpfung im Geiste ganzheit-
licher integrativer Leibarbeit Weiterentwicklung betreiben. In diesem
Sinne fühlen wir uns als Glieder einer Kette, die weitergeht.

Zur Anrede, die wir in den Erlebnisangeboten benutzen, sei fol-
gendes gesagt: Wir gebrauchen oft die Du-Form, manchmal aber
auch die Sie-Form, da die Anrede in unserer therapeutischen Praxis je
nach Klientel auch unterschiedlich ist.

Wir gebrauchen durchgängig die weibliche Anredeform, obwohl
wir in unserer Arbeit selbst immer beide Anredeformen verwenden,



51Überleitung zum Praxisteil

wenn beide Geschlechter anwesend sind („Jeder und jede suche sich
einen Platz“). Dies scheint uns die angemessene Form. Beim Schrei-
ben ist dies aber sehr umständlich, so daß wir uns aus folgenden
Gründen für die weibliche Anredeform entschieden haben: die mei-
sten Leib- und Bewegungstherapeuten sind Frauen und die meisten
Klienten und Patienten, die einen leibbezogenen Therapieansatz su-
chen oder sich auf ihn einlassen, sind Frauen. Wer mit Menschen bei-
derlei Geschlechts arbeitet, passe die Anredeweise selbstverständlich
dem jeweiligen Personenkreis an.

Der Gebrauch der Worte KÖRPER und LEIB: Will man die
Bedeutung eines Wortes verändern, so ist dies keine einfache Sache.
Auch wenn das Bewußtsein sich schon verändert hat, so hält der alte
Sprachgebrauch doch noch lange an. Was die beiden Begriffe Körper
und Leib angehen, so befinden wir uns in einem solchen Übergangs-
stadium. Bei der Arbeit versuchen wir unserem Klientel verständlich
zu machen, daß wir mit dem Wort „Leib“ den lebendigen, personalen
Körper, die Körper-Seele-Geist-Einheit als Person meinen. Wir ver-
wenden diesen Begriff so weit wie möglich. Es gibt aber Menschen
und Situationen, wo dieses Wort zu fremd, zu künstlich wirkt, so daß
wir um der natürlichen Beziehung willen zunächst den bekannten Be-
griff „Körper“ verwenden. In diesem Buch wenden wir hauptsächlich
den Begriff „Leib“ an. Aber da, wo wir uns in der Arbeit dicht an der
organismischen Basis des Leibes und nahe an der funktionalen Ar-
beit befinden, greifen wir noch auf den Begriff „Körper“ zurück. Wir
tun dies, um dem Übergang Rechnung zu tragen, der beide Möglich-
keiten beinhalten muß.




