Teil I — Einfihrender Kommentar
Einleitung

Im Jahre 782/1380 errichtete eine bedeutende Personlichkeit der Region Adarbaygan,
Hwaga Saih Muhammad Kugugi, eine beachtliche Stiftung in Tabriz. Diese Stiftung
war einem umfangreichen Moschee-Madrasa-Hanaqah Komplex gewidmet, der heute
nicht mehr erhalten ist. Zeitgenossische Chroniken wie auch spitere Historiker schwei-
gen sich iiber diese Griindung, wie auch iiber das Bauwerk, fast vollig aus. Auch die
Person des Stifters ldsst sich nur schwer fassen, bleibt erstaunlich widerspriichlich und
verschwommen. Es war eine unruhige und turbulente Zeit in der Geschichte des westli-
chen Iran, die gekennzeichnet war durch den fortschreitenden Zerfall des Reichs der
mongolischen Ilhane. Permanente Auseinandersetzungen um die Kontrolle von Territo-
rien, Personen und Ressourcen in einem Gebiet, das von Bagdad, dem Persischen ‘Iraq,
Kurdistan und Fars bis jenseits des Aras reichte; fithrten zu grofer politischer Instabili-
tat. In diesem Klima entstanden einige neue, wirtschaftlich starke, mystisch inspirierte
religiose Bewegungen, darunter die Safawiden, welche die spitere Geschichte Irans ent-
scheidend prégen sollten.

Dasselbe kann von den Kugugis nicht gesagt werden. Sie bilden in vielfacher Hinsicht
ein historisches Beispiel dafiir, dass vergleichbare sozio-politische und religios-
kulturelle Dynamiken nicht zwingend gleiche Entwicklungen beférdern. Die Kugugis
stellen zumindest teilweise eine negative Schablone zum zunehmend dominanten und
letztlich erfolgreichen safawidischen Orden dar. Eine defekte und spéte Abschrift der
Niederschrift der Kugugi-Waqfiya erginzt als gliicklicher Zufall die verstreuten Anga-
ben in historischen, literarischen und hagiographischen Quellen, die tiber diese Tabrizer
Familie tiberliefert sind. Es handelt sich um ein Fragment, das durchaus einem archiolo-
gischen Fundstiick dhnelt. Als Originalzeugnis erlaubt es uns wie durch ein Fenster
einen Blick zuriick in die Vergangenheit des 8./14. Jahrhunderts. Die Sicht ist allerdings
stark eingeschrinkt, sowohl zeitlich wie in der gewahlten Perspektive. Diese Moment-
aufnahme aus dem Jahr 782/1380 birgt dariiber hinaus'in sich zahlreiche Widerspriiche
und der Versuch, die liickenhaften Informationen der' Stiftungsurkunde mit anderen
Zeugnissen und Quellen in Einklang zu bringen, gelingt nicht immer. Genau diese
Schwierigkeiten machen jedoch die Faszination im Umgang mit diesem Bruchstiick aus.
Es lidt ein zu Spekulationen'und freien Uberlegungen und vermittelt eine Verschiebung
des Blicks weg von einer teleologischen Betrachtungsweise, in der die gesamte mittelal-
terliche Geschichte Irans darauf hinauslauft, dass die Safawiden sich als zwdolferschiiti-
sche Konigsdynastie etablieren, hin zu einer Sicht, die verschiedene Wege offen lasst.

Trotz der Einschrankungen einer Momentaufnahme weist das Fragment der Kugugi-
Wagqfiya in seinem Detailreichtum weit tiber das in den Chroniken dargestellte Gesche-
hen hinaus. Es zeigt, dass neben den miteinander konkurrierenden turko-mongolischen
Fraktionen, den Machtkdmpfen und Feldziigen verschiedener Herrscher oder Heerfiihrer
eine weitere Ebene politischer, wirtschaftlicher und kultureller Gestaltungskraft existier-
te. Gleichzeitig deutet das Urkundenfragment auf Berithrungspunkte hin, die zwischen



2 Die Kugugi-Stiftungen in Tabriz

der Ebene imperialer, translokaler Politik und derjenigen stddtischen, lokalen politi-
schen und sozio-kulturellen Lebens bestanden. Aus der Perspektive der Bewohner von
Tabriz herrschte ein stetes Kommen und Gehen in der Stadt. Der Einfluss der zeitwei-
ligen Machthaber, die oft nur kurzzeitig anwesend waren und teils in den erhaltenen
Bauanlagen der Tlhanzeit, wie dem Rab “i Rasidi, residierten, kann als gering erachtet
werden. Es mag sein, dass sie vor allem als storende Besucher wahrgenommen wurden.
Eigene Interessen zu verfolgen, dabei auch militarisch aktiv zu werden und, sofern sich
eine Moglichkeit bot, einen Statthalter oder Herrscher gegen einen anderen auszutau-
schen, war nicht uniiblich fiir die Bewohner grofer Stadte. So unterstiitzten die Tabrizer
den Muzaffariden Sah Suga‘ gegen den Galayiriden Sultan Husain und Gani Beg, den
Han der Goldenen Horde, gegen den Ciipaniden Malik Asraf.

Tabriz scheint bisweilen als ,Hauptstadt® zu gelten, bei den Galayiriden in der Regel als
zweites Zentrum neben Bagdad. Die Stilisierung zur ,Hauptstadt® eines Reiches geht
wie die groBe Bedeutung der Achse Bagdad-Tabriz fiir die nomadischen Imperien im
Westen Irans vor allem auf die Zeit der Tlhane zuriick. Sara Nur Yildiz hat betont, dass
eine stabile Herrschaft iiber Tabriz die weitgehende Kontrolle dieser Achse erforderte,
im giinstigsten Fall samt ihrer Peripherien, etwa in den Ebenen der Gazira und den
Hochplateaus Anatoliens sowie nach Norden verldngert bis in die Tieflinder am Kaspi-
schen Meer.! Vor allem die saisonal alternierenden Weidegebiete und die jeweiligen
Migrationsrouten bedurften einer intensiven Sicherung, wozu hdufig Arrangements mit
unterschiedlichsten regionalen Akteuren noétig waren. Innerhalb dieses geopolitischen
Bezugssystems, das die Perspektive der dynastischen und Militdreliten wie ithrer noma-
dischen Gefolgsleute wiederspiegelt, zeichnete sich- Tabriz insbesondere dadurch aus,
dass bevorzugte herrscherliche Sommerweidepldtze (vailag) im unmittelbaren Hinter-
land der Stadt, bei Ugan lagen. Die Frage aber, wie sich zu bestimmten Zeiten und an
bestimmten Orten in der mittelalterlichen Geschichte Irans das Verhéltnis der Vertreter
nomadischer, iiberwiegend tiirkischer und turko-mongolischer Herrschaftseliten zu ein-
zelnen Stidten jeweils im Detail darstellte, war bislang kaum Thema der Forschung.”

Eine Ursache dafiir liegt sicher darin, dass die narrativen Quellen fast nur tiber die Feld-
ziige und andere Aktivititen von Herrschern und Emiren berichten. Zudem sind sie fiir

' Yildiz, ,,Post-Mongol Pastoral Polities in Eastern Anatolia during the Late Middle Ages“, 33. Fiir eine
Detailstudie ohne direkten Bezug zu Tabriz, vgl. Paul, ,,Mongol Aristocrats and Beyliks in Anatolia“, 132—
137.

? Durand-Guédy, ,,Where/did the Saljiigs live?, 221-232, v. a. die Erliuterungen zum Modell des ruling from
the outside und zur Schwierigkeit, das herrscherliche Lager genau zu lokalisieren, wenn Quellen berichten, es
sei ,,in“, ,,vor oder ,,bei einer Stadt aufgeschlagen worden. Zur Stadtgeschichte einer imperialen Metropole
unter nomadischen Herrschern, Durand-Guédy, lranian Elites and Turkish Rulers. Zwar ist die Quellenlage
nicht unproblematisch, aber durch Langzeituntersuchungen etwa zu bevorzugten herrscherlichen Lagerplitzen
lieen sich gewiss eine Reihe von Kontinuitéten in der politischen Praxis imperialer Eliten auch iiber den Ein-
schnitt der mongolischen Eroberungen hinweg aufzeigen. Fiir eine Interpretation, die den Bruch hervorhebt
und die herrschenden Dynastien explizit als Element des Wandels einordnet, vgl. Lambton, Continuity and
Change in Medieval Persia, 238-254.



Einleitung 3

die hier behandelte Periode deutlich weniger zahlreich und ausfiihrlich als etwa fiir die
Tlhanzeit. Folglich haben wir, selbst im Fall einer Metropole wie Tabriz, nur rudimen-
tdre Informationen iiber das stiddtische Leben, tiber Bauprojekte, Handel und soziale
Verhiltnisse. Hier kann die Kugugi-Waqfiya wertvolle Impulse liefern.

Die vorliegende Studie ist ein Beitrag zur Geschichte der Galayiriden, dynastische Tré-
ger eines nach ihnen benannten nomadischen Imperiums, das in seiner Vielféltigkeit im-
mer noch sehr wenig untersucht ist.” Dabei ist der Verweis auf die Galayiriden zuerst
eine zeitliche Einordnung, da das 8./14. Jahrhundert zu unprézise ist und auch keine kla-
ren Assoziationen hervorruft. Er betont aber auch die engen und offenbar durchweg po-
sitiven Beziehungen des Stifters zu den Angehorigen dieses Herrscherhauses. Dariiber
hinaus ist die Untersuchung dieser Waqfiya auch ein entscheidender Baustein im Ver-
stindnis der Entwicklung des Stiftungswesens in Iran, das als ein Schliisselbereich der
Interaktion von stidtischen Notabeln und nomadischen Herrschaftseliten nicht nur in
der mongolischen und post-mongolischen Epoche gelten kann. Die Kugugi-Stiftungen
schlieBen die Liicke zwischen der enormen und gut dokumentierten Stiftung Rasid ad-
Dins aus der 1lhanidischen Periode und spéteren Stiftungen in Tabriz, wie denen der Qa-
ra Quyinli. Ferner sind die Stiftungsaktivititen Hwaga Saih Muhammad Kugugis pa-
rallel zu denen von Saih Sadr ad-Din Safawi in und um Ardabil zu betrachten. Aus die-
ser Perspektive ist die ErschlieBung der Kugugi-Stiftungen auch ein Beitrag zur Ge-
schichte der frithen Safawiden. Nicht dass diesein der Urkunde selbst in irgendeiner
Weise genannt oder thematisiert werden, aber die Kugugis bilden eine Blaupause, gegen
die sich die Geschichte des frithen safawidischen Ordens neu lesen lasst.

Die einzelnen angesprochenen Aspekte werden im Folgenden ausfiihrlicher diskutiert.
Ein historischer Abriss der zweiten Halfte des 8./14. Jahrhunderts und eine Vorstellung
der wesentlichen Protagonisten auf der politischen Biihne, vor allem der galayiridischen
Herrscher, bilden den Einstieg in eine Diskussion des Familienverbands der Kugugts
seit der Friihzeit der mongolischen Herrschaft. Dabei wird die Frage nach der ,Na-
tur® der Kugugiya und ihrer Rolle im gesellschaftlichen Gewebe der Zeit von zentraler
Bedeutung sein. Der Stifter, Hwaga Saih Giyat ad-Din Muhammad Kugugi, wird aus-
fithrlicher aus drei Blickwinkeln vorgestellt: als Dichter, als Politiker sowie als Scheich
und Stifter. Vor einer intensiven Erorterung von Einzelfragen der Waqfiya, insbesonde-
re rechtlichen, soll diese im Kontext anderer Stiftungen und innerhalb der Traditionen
des Stiftungswesens in Iran seit der Ilhanzeit verortet werden. Die mit der Stiftung ver-
bundenen Bauten — soweit sie rekonstruierbar sind — das Personal der Stiftung und seine
Aufgaben, einige Stiftungsgiiter und zuletzt das juristische Formular der Urkunde wer-
den im Uberblick, teils auch tabellarisch, dargestellt. Teil II des vorliegenden Bandes

3 Neben einigen knappen Enzyklopddie- und Handbucheintrdgen, so Jackson, ,,Jalayerids“, und Roemer, ,,The
Jalayirids, Muzaffarids and Sarbadars*; ist vor allem Bayani, Tarif-i Al-i Gal&yir, zu nennen, fiir den Arabi-
schen ‘Iraq, ‘Azzawi, Tarih al- ‘Iraq baina ihtilalain, 2: Hukiimat al-Gala’iriya. Wichtig ist die kunsthistori-
sche Perspektive, beispielhaft Duda, ,,Die Buchmalerei der Gala’iriden“. Die unverdffentlichte Dissertation
von Patrick Wing, The Jalayirids and Dynastic State Formation in the Mongol Ilkhanate (University of
Chicago, 2007), war leider nicht zugédnglich.






Tabriz und Nordwestiran im 8./14..Jahrhundert

Um eine grobe Orientierung zu bieten und bei der folgenden Diskussion nicht im Ge-
wirr einzelner politischer Ereignisse und Protagonisten unterzugehen, mag es sinnvoll
sein, die Grundziige der historischen Entwicklung im Westen Irans wihrend der zwei-
ten Hilfte des 8./14. Jahrhunderts zu rekapitulieren.® Dabei soll unser Augenmerk auf
der Provinz Adarbaygan und den Machtverhiltnissen in Tabriz liegen und die Ausei-
nandersetzungen zwischen einzelnen Herrschern, Herrschaftsanwértern und Heerfiih-
rern nur zusammenfassend betrachten. Das vermittelte Bild der politischen Ereignisge-
schichte ist dabei das der persischen Chroniken, die auf die Situation in Stidten kaum
eingehen. Unser zeitlicher Referenzpunkt ist stets die Kugugi-Waqftya von 782/1380
und ihre letzten datierten Beglaubigungsvermerke von 784/1382.

Es bietet sich an, mit dem Tod des letzten allgemein anerkannten Tlhans Abii Sa‘id im
Jahre 736/1335 zu beginnen. Schon wéhrend seiner Regentschaft waren heftige Kamp-
fe zwischen verschiedenen Fraktionen und offene Rebellionen aufgetreten.” Der von
Maskir als die kleinere mongolisch-1lhanidische Periode bezeichnete Zeitabschnitt ist
vor allem durch den Aufstieg der Galayiriden gekennzeichnet, die sich aus Adarbay-
gan jedoch vorerst zuriickziehen mussten.® Dieses post-ilhanidische Herrscherhaus
lisst sich auf den mongolischen Emir Ilge/Ilka zuriickfithren. Er gehérte zu den Gala-
yir, einer Gruppe, die vor dem Aufstieg Dschingis Khans Weidelande entlang des
Flusses Onon innegehabtund insbesondere bei den Eroberungsfeldziigen Hiildgiis eine
wichtige Rolle gespielt hatte. Ein Urenkel Ilkas, Hasan b. Husain Galayir, war unter
Abii Sa‘ld zum amir-i uliis, in den hochsten Rang der imperialen Militdrhierarchie er-
hoben worden. Nach dessen Tod heiratete er Dilsad Hatiin, eine Witwe des verstorbe-
nen Herrschers und beteiligte sich aktiv an dem folgenden Machtkampf der unter-
schiedlichen dynastischen Anwirter und Emire.” Bekannt als Saih Hasan-i Buzurg un-
terstiitzte er mehrere dschingisidische Pritendenten bzw. setzte eigene Schattenherr-
scher ein. Zu keinem Zeitpunkt erhob er jedoch den Anspruch, selbst die Herrschaft
als Nachfolger der Tlhanidischen Regenten anzutreten. Durch teilweise unklare Allian-
zen gelang thm im Jahr 740/1340 die Eroberung von Bagdad. Damit hatte er einen ent-
scheidenden Schritt zur Festigung seiner Herrschaft gemacht. Saih Hasan-i Buzurg

* Die Darstellung folgt im Wesentlichen Roemer, Persien auf dem Weg in die Neuzeit, 18-32 und 8386,
Maskar, Tarih-i Tabriz, 571-623, Jackson, ,Jalayerids, und Melville/Zaryab, ,,Chobanids®, mit der jeweili-
gen Nennung von Primérquellen und gegebenenfalls weiterer Forschungsliteratur.

5 Melville, ,,Abi Sa’id and the Revolt of the Amirs in 1319%. Melville, The Fall of Amir Chupan. Im Uber-
blick zum Reich der Ilhane bis in die ersten Jahre nach dem Tod Abi Sa’ids, Spuler, Die Mongolen in Iran,
44-115.

® Maskir, Tarih-i Tabriz, 571 (daura-i ilhan-i kiicak-i mugil). Unter dieser Bezeichnung handelt er die Jahre
zwischen Abii Sa‘ids Tod und der Riickeroberung von Tabriz durch die Galayiriden 761/1360 ab und unter-
gliedert sie, dhnlich wie manche zeitgendssische Chroniken, nach den tiberwiegend ¢ilipanidischen fakti-
schen und den dschingisidischen Schattenherrschern, die wihrend dieser Periode um die Stadt kimpften.

" Melville, ,,Delsad Katin*.



6 Die Kugugi-Stiftungen in Tabriz

konzentrierte sein Reich im Arabischen ‘Iraq und dehnte seine Herrschaft in Richtung
Gazira und Kurdistan aus, nachdem er die Kontrolle iiber Westiran und Adarbaygan
verloren hatte. Die geographischen Angaben deuten zum Teil bereits darauf hin, dass
auch die in Kairo residierenden, iiber Agypten und Syrien herrschenden Mamliiken-
Sultane einen wichtigen Machtfaktor fiir alle Nachfolgedynastien der Tlhane darstell-
ten.® Die Diskussion der Kugugis als Familienverband wird zudem verdeutlichen, dass
sie von Tabriz aus offenbar gute Verbindungen ins Reich der Mamliken, vor allem
nach Damaskus, aufgebaut hatten.’

Die Ciipaniden mit Saih Hasan-i Kiicak und Malik Asraf (738-758/1338-1357)

Der Nordwesten Irans befand sich seit 738/1338 in den Hinden eines anderen Famili-
enverbands, den Enkeln des unter Abui-Sa‘id lange Zeit duBerst einflussreichen, dann
hingerichteten Amir Ciipan iiber seinen Sohn Timirtas. Der erfolgreichste Vertreter
der Ciipaniden in dieser Zeit war Saih Hasan-i Kiacak, der den Galayiriden Saih
Hasan-i Buzurg zum Riickzug nach Bagdad zwang und dessen Statthalter in Tabriz,
Pir-Husain, in die Flucht schlug. Letzterer war zugleich ein Cousin §ailg Hasan-i
Kii¢aks, wie iiberhaupt zahlreiche familidre Bande nicht nur zwischen Ciipaniden und
Galﬁyiriden, sondern auch zwischen beiden und dem Haus Hiil4giis, den Tlhanen, be-
standen.'” In Tabriz machte sich Saih Hasan-i Ka¢ak durch ein eigenes Bauprogramm
verdient, vor allem als Auftraggeber eines Komplexes, dessen erhaltene Moschee seit
langem als Ustad wa Sagird bekannt ist.'' Dies bedeutete aber keineswegs, dass damit

% Anders als die meisten Tlhanidischen Nachfolgedynastien, erregt das Mamliken-Reich seit einiger Zeit
erhebliches Forschungsinteresse, Conermann,,,Es boomt! Die Mamlikenforschung (1992-2002)*. Im De-
tail zu einem Grofiteil der hier behandelten Periode, Van Steenbergen, Order Qut of Chaos. Zur Rolle der
Mamliiken in den Machtkdmpfen wihrend des Zusammenbruchs des Tl}_lﬁn-Reiches, Wing, ,,The Decline of
the Ilkhanate and the Mamluk Sultanate’s Eastern Frontier, 82-87.

° Zur Stadtgeschichte von Damaskus ‘aus sozialhistorischer Perspektive einschlieBlich theoretischer und
methodischer Uberlegungen, Chamberlain, Knowledge and social practice in medieval Damascus. Er betont
zwar mehrfach den eurasischen Kontext (2f., 8, 28ff.) und hebt die politische und militdrische Bedeutung
nomadischer Viehziichter hervor; gleichzeitig erklirt er aber, die Verhiltnisse in Agypten und Syrien verall-
gemeinernd, zu kategorisch, im mittelalterlichen Nahen und Mittleren Osten sei die Ausiibung politischer
Macht durch die herrschenden Eliten von Stidten aus erfolgt, 33.

' Auf Driingen Abii Sa‘ids war Bagdad Hatiin, eine Tochter Ciipans, von Saih Hasan-i Buzurg geschieden
worden, um den Tlhan selbst zu heiraten. Dil§ad Hatiin, die Witwe des Tlhans, die der Galayiride nach dessen
Tod ehelichte, war eine Nichte Bagdad Hatiins. Ausfiihrlich zu diesen weiblichen Angehérigen von Herr-
scherfamilien, die teils iiber erheblichen politischen Einfluss verfiigten, Quade-Reutter, ,,... denn sie haben
einen unvollkommenen Verstand“, 329f., 334f., 353-371. Zur Familic der Galiyiriden inklusive ihrer Ver-
bindungen zu anderen Herrscherhdusern des 7./13. und 8/14. Jahrhunderts, vgl. genealogische Tafel im An-
hang.

1 Karang, Atar-i bastani-i Adarbaygan, 232-236. Die Moschee wurde von zwei beriihmten Kalligraphen
der Zeit gestaltet und ist einer mehrerer ¢ipanidischer Bauten in Tabriz, die teils noch zu Lebzeiten Aba
Sa‘ids entstanden waren. Hinsichtlich Zweifeln iiber die Identitit und Lage einiger dieser Bauten, Melville,
,,Historical Monuments and Earthquakes in Tabriz*, 165, 170.



Tabriziund Nordwestiran im 8./14. Jahrhundert 7

Ruhe und Stabilitit eingekehrt wiren. Vielmehr wandte sich der Ciipanide gegen po-
tentielle Rivalen unter seinen Verwandten, bis er 744/1343 von seiner Frau ‘Izzat Ma-
lik ermordet wurde.

Sein Bruder Malik Asraf folgte ihm in der Herrschaft und steht fiir eine Periode der
Unterdriickung. Nominell regierte auch er weiterhin unter einem dschingisidischen
Schattenherrscher. Nachdem er innerfamilidre Rivalen ausgeschaltet hatte, verblieb er
als stirkster Vertreter der Cipaniden; die Versuche seinen Machtbereich in den Arabi-
schen ‘Irdq und nach Fars auszudehnen scheiterten jedoch.'> Die Zustinde in Adar-
baygan waren in Verbindung mit der Beulenpest, die das Land in dieser Zeit heim-
suchte, so verheerend, dass viele Leute nach Norden oder in andere Regionen flohen. 13
SchlieBlich unternahm Gani Beg, Han der Goldenen Horde, im Jahr 758/1357 einen
Feldzug nach Adarbaygan. Malik Asraf wurde gefangengenommen und in Tabriz hin-
gerichtet.'* Damit endeten gut zwanzig Jahre ¢upanidischer Herrschaft. Die zeitgends-
sischen Historiker bewerten diese Periode einhellig negativ. Sie weisen auf die vielen
Kriegsziige hin, wobei sie teilweise ausdriicklich Pliinderung als Motiv unterstellen,
zdhlen willkiirliche Hinrichtungen angesehener Funktionidre, vor allem unter Malik
Agraf, auf und heben seine ablehnende Haltung gegeniiber dem Leben in Stidten her-
vor.”” Mit Bezug auf die Familie unseres Stifters, Hwaga Saih Muhammad Kugugi,
werden wir die Periode der ¢tpanidischen Herrschaft an spiterer Stelle noch eingehen-
der erortern.

"2 Im Detail zu den Verhiltnissen in Zentral--und Siidiran mit Beriicksichtigung Adarbaygans einschlieBlich
der zahlreichen Kriegsziige in wechselnden Allianzen, Aigle, Le Fars sous la domination mongole, 173—
199.

" Die narrativen Quellen nennen meist die Pestepidemie und die Tyrannei Malik Asrafs gemeinsam als
Griinde dafiir. Hafiz Abra, Dail-i Gami‘ at-tawarih-i rasidr, 226. Zain ad-Din, Dail-i Tarih-i guzida, 41.
Ahar/Afiar, Tawarih-i Saih Uwais, 233. Ahari/van Loon, Ta’rikh-i Shaikh Uwais (History of Shaikh
Uwais), 721.

' Im Uberblick zur Goldenen Horde wihrend der hier behandelten Periode, Spuler, Die goldene Horde, 95—
136.

1> Malik Agraf werden gegeniiber seinen Emiren die Worte in den Mund gelegt, es sei' fiir Mongolen un-
ziemlich und widerspreche dem Gesetz Dschingis Khans (yasa), in der Stadt zu leben. Offenbar konnte er
sie liberzeugen, dass ihren Interessen eher gedient sei, wenn sie sich zu den hervorragenden Weideldndern
im Sahand-Massiv stidostlich von Tabriz begiben. In einem Wortwechsel wihrend der erfolglosen ¢lipanidi-
schen Belagerung Bagdads gegen die Galayiriden im Jahr 748/1347 fragen‘diese, was die Enkel Ciipans nun
wollten, da ihnen doch schon das Paradies iiberlassen worden sei. Der cuipanidische Sprecher antwortet,
nachdem sie Anatolien verwiistet, die Galayiriden aus dem blithenden Adarbaygan vertrieben und es eben-
falls verwiistet hitten, seien sie nun zum gleichen Zweck nach Bagdad gekommen. Vgl. Zain ad-Din, Dail,
33, 43. Ahari/Af3ar, Tawarih, 233. Ahari/van Loon, (History), 73.



8 Die Kugugi-Stiftungen in Tabriz
Der Hiohepunkt galayiridischer Macht unter Saih Uwais (757-776/1356-1374)

Schon ein Jahr vor dem Ende Malik Asrafs war der Galayiride Saih Hasan-i Buzurg in
Bagdad verstorben. Im Jahr 757/1356 trat Saih Uwais, ein Sohn Hasans und Dilsad
Hatiins, die Nachfolge an. Er sollte das Imperium der Galayiriden zu einem Héhe-
punkt fiihren. Sein Herrschaftsantritt markiert gemeinsam mit dem Tod Malik Asrafs
einen wichtigen Wendepunkt in der Geschichte der Region gegen Mitte des 8./14.
Jahrhunderts. Schon bald nahm Saih Uwais den Titel Sultan an, der sich als zentraler
Bestandteil der Titulatur der Tlhane seit Gazan ctabliert hatte,'® und Iste sich vom
Zwang, einen dschingisidischen Schattenherrscher anzuerkennen. Zunichst akzeptier-
ten die Galayiriden in Bagdad die Oberhoheit Gani Begs iiber Adarbaygan, doch der
Han der Goldenen Horde verstarb kurz nach der Riickkehr in sein Reich. Sein Sohn
Birdi Beg, dem er die Kontrolle {iber Tabriz und Adarbaygan iibertragen hatte, eilte in
Richtung Saray, um sich am Kapf um die Nachfolge im Reich des Vaters zu beteili-
gen. Ein Emir Malik Asrafs namens Ahigliq niitzte die gilinstige Gelegenheit und be-
setzte Tabriz.'”

Fiir eine gewisse Zeit war die Kontrolle iiber Adarbaygan zwischen Ahigliq, dem in
Siid- und Zentraliran herrschenden Muzaffariden Mubariz ad-Din und Saih Uwais um-
stritten. Saih Uwais unternahm einen ersten, erfolglosen Versuch, Ahigiik aus Tabriz
zu vertreiben; darauf hin gelang es Mubariz ad-Din im Jahr 760/1359 seinerseits, die
Stadt fiir kurze Zeit einzunehmen. Dadurch geschwicht, konnte Ahigtiq seine Stellung
bei einem zweiten Feldzug von Saih Uwais nicht verteidigen. Er wurde 761/1360 in

Tabriz hingerichtet.

In den folgenden Jahren konnte Saih Uwais seine Herrschaft festigen und sein Impe-
rium weiter ausdehnen. Mit der Unterstiitzung Sah Mahmiids entschied er die Nachfol-
gefrage der Muzaffariden in Isfahan und Siraz zu seinen Gunsten.'® Nach mehreren
Feldziigen gelang es ihm, die andauernde Bedrohung durch die Goldene Horde und
einen der Sohne Malik Asrafs zu entschérfen. Sein Einflussgebiet erstreckte sich nun
iiber Sirwan hinaus. Auch Aufstinde, wie den seines Statthalters Hwaga Margan in
Bagdad (763/1362), meisterte er, ebenso wie die erste Herausforderung durch die Qara
Quyiinldi Turkmenen in der Region um Amid in den Jahren 764-5/1363-4. Gleich-
wohl lassen sich die politischen Strukturen des galayiridisches Imperiums auch unter
Saih Uwais kaum genauer bestimmen. Der Schwerpunkt des Reiches verschob sich
deutlich vom Arabischen ‘Iraq in den Westen Irans, den Persischen ‘Irdq und Adar-
baygan, Saih Uwais kontrollierte zudem iiber weite Strecken die wichtigen Peripherie-
gebiete im Westen und Norden. Es muss jedoch vorerst ungeklért bleiben, wie die ga-

' Allsen, Culture and Congquest in Mongol Eurasia, 30f., 36-39.
' Taeschner, ,,Akhidhiik“. Amitai, ;AkhTjiiq".

' Die Galayiriden waren auch mit den Muzaffariden Heiratsverbindungen eingegangen; so war Sah
Mahmiid ein Schwiegersohn von Saih Uwais und beteiligte sich kurzzeitig mit einigem Erfolg auch an den
Kémpfen um die Nachfolge des grofien galayiridischen Herrschers, als dieser 776/1374 verstarb.



Tabrizound Nordwestiran im 8./14. Jahrhundert 9

layiridische Herrschaft die Weidegebiete, Migrationsrouten, Festungen, ldandlichen
Siedlungen und stidtischen Zentren dieser Grofregion mit ihren religids, sprachlich
und sozio-6konomisch stark heterogenen Bevdlkerungsgruppen im einzelnen erfasste.

Rivalitiiten unter den Sohnen und Nachfolgern von Saih Uwais: Sultan Husain, ‘Adil
Aqa und Sultan Ahmad (776-784/1374-82)

Saih Uwais starb noch recht jung im Jahr 776/1374 in Tabriz. Seine Emire toteten den
altesten Sohn Hasan und setzten einen anderen namens Husain als Nachfolger ein. Die
folgenden Jahre bis zum Auftreten Timiirs in der Region sind gekennzeichnet durch
permanente Auseinandersetzungen, in denen sich die S6hne von Saih Uwais und ihre
jeweiligen Emire gegeniiber standen und an denen oft auch Vertreter anderer dynasti-
scher Formationen wie der.Qara Quytnlti und der Muzaffariden beteiligt waren. Dass
es dabei immer wieder zu iiberraschenden Querallianzen kam, macht die politische
Gesamtsituation noch uniibersichtlicher.

Sultan Husain musste einige Niederlagen verkraften und konnte wichtige Gebiete, die
sein Vater erobert hatte, nicht mehr halten. So ging die Stadt Rayy an Amir Wali, den
Lokalherrscher Mazandarans und Westhurasans, verloren und Mosul kam wieder unter
die Kontrolle der unter-Qara Muhammad neu erstarkten Qara Quytnld. Husain war
enorm abhiingig von ‘Adil Aqa, seinem wichtigsten Heerfiihrer, der eine weitgehend
eigenstindige Politik betrieb. So lieB ‘Adil Aqa es zu, dass der Muzaffaride Sah Suga“
im Herbst des Jahres 778/1376 von Isfahan aus nach Adarbaygan vorstie und Tabriz
mehrere Monate lang besetzte. Husain traf aber auch von Seiten seiner Briider auf Wi-
derstand, die seine Fiihrungsposition micht anerkannten. Sein Bruder Saih‘ali etwa
konnte 780/1378 fiir kurze Zeit die Kontrolle iiber Bagdad erlangen.

Im Jahre 782/1380, als Sultan Husain weiterhin unter enormem Druck stand, wurde
die Kugugi-Wagqfiya niedergeschrieben. Kurz darauf rebellierte ein anderer Bruder
Husains, Ahmad, der sich 784/1382 von Ardabil aus, dem ihm zugesprochenen Ein-
flussgebiet, mit einem Heer gegen Tabriz wandte. Die Truppen Sultan Husains befan-
den sich bei ‘Adil Aqa und er war genauso wehrlos wie die Stadt. Ahmad lieB Husain
hinrichten und tibernahm selbst die galayiridische Nachfolge. Aus diesem Jahr stam-
men die letzten datierten Vermerke auf der Stiftungsurkunde.

Sultan Ahmad Galayir und das timiridische Intermezzo (784-813/1382—1410)

Zu Sultdin Ahmads neuem Rivalen wurde ‘Adil Aqa, der jetzt nominell die Anspriiche
eines weiteren Sohnes von Saih Uwais, Bayazid, vertrat. Sultan Ahmad konnte seine
neugewonnene Stellung in Tabriz nicht behaupten. Ein Kompromiss, der vorsah, dass



10 Die Kugugi-Stiftungen in Tabriz

er die Kontrolle {iber Adarbaygan und die ndrdlichen Grenzregionen ausiiben solle,
wihrend Bayazid den Persischen ‘Iraq verwalten mdge, lie sich nicht realisieren.
Sultan Ahmad zog sich nach Bagdad zurtick und versuchte von dort aus im folgenden
Jahr, Sultaniya zu erobern, das Machtzentrum ‘Adils. Dies gelang ihm erst 786/1384
durch das erneute Eingreifen des Muzaffariden Sah Suga’, der ‘Adil Aqa zu sich nach
Siraz mitgenommen und Bayazid ohne militirische Unterstiitzung zuriickgelassen hat-
te.

Die Machtverhéltnisse in der Region dnderten sich schlagartig, als im selben Jahr die
Feldztuige Ttmurs in den Westen Irans einsetzten. Bei einem ersten Vorstof3 vertrieb er
Sultan Ahmad aus Sultaniya, wo er ‘Adil Aqa als seinen Statthalter installierte. Dieser
verteidigte die Festung auch gegen Sultan Ahmad, nachdem Timir zuriick nach Sa-
marqgand gezogen war. Sultan Ahmad ging ein Bindnis mit Amir Wali ein, ebenfalls
ein Gegner Timirs, konnte aber dem nun folgenden Raubzug von Tuhtami$, Han der
Goldenen Horde, dessen Truppen Tabriz und Maraga pliinderten, nichts entgegen
setzen. In Abwesenheit Sultan Ahmads hatte sich die Stadtbevolkerung Ende D 1-
Qa‘'da 787/Ende Dezember 1385 einige Tage lang verteidigt, Amir Wali allerdings
eine unrithmliche Rolle bei der Pliinderung durch Tuhtami$§ und seine Truppen ge-
spielt.”” Auch auf diesen reagierend brachte Timiir durch den 788/1386 beginnenden
dreijihrigen Feldzug Adarbaygan schlieBlich unter seine Oberherrschaft. Timiridische
Truppen eroberten im Friithjahr Tabriz und setzten ‘Adil Aqa dort als Statthalter ein.
Sultan Ahmad konnte die Stadt kurzzeitig zuriickerobern, floh dann aber vor dem he-
rannahenden Timir nach Bagdad. Das enorme Schutzgeld fiir Tabriz, das ‘Adil Aqa
von den Bewohnern eintrieb, schiitzte ihn selbst allerdings nicht. Ttmr liefl ihn wegen
Veruntreuung hinrichten und beseitigte so den letzten von Sultan Ahmads Rivalen. Als
Statthalter Timiirs verblieb sein Sohn Miransah in Adarbaygan.

Damit war die Herrschaft der Galayiriden iiber den Westen Irans beendet, auch wenn
es Sultan Ahmad gelang, Ttmiir zu entkommen und im Exil zuerst bei den Osmanen
und dann in Syrien zu tberleben. Seine Allianz mit dem Fiihrer der Qara Quytnla
Konfoderation, Qara Yusuf, eréffnete nach Timurs Tod 807/1405 neue Perspektiven.
Ahmad tibernahm erneut die Herrschaft iiber Bagdad, konnte sich aber mit den expan-
dierenden Qara Quyunld nicht arrangieren. Sein Versuch, Qara Yasuf 812-3/1410 die
Kontrolle iiber Tabriz zu entreiflen, scheiterte, Sultan Ahmad wurde gefangen genom-
men und hingerichtet. Das Reich der Galayiriden in Adarbaygan, dem Persischen und
Arabischen ‘Iraq, Teilen Anatoliens und des Kaukasus fiel nun endgiiltig an die turk-
menische Konf6éderation der Qara Quytinla.

1 Zum Kampf der Stadtbevolkerung gegen Tuhtamis und seine Truppen existiert ein Augenzeugenbericht,
der in zwei Handschriften erhalten ist und im Anhang der Edition des Tabrizer Pilgerfithrers von Ibn Kar-
bala’1 gedruckt vorliegt, vgl. Ibn Karbala'i, Raudat al-ginan wa gannat al-ganan, 2:640-659. Hoffmann,
Wagf im mongolischen Iran, 51 n.98.





