
 

 

1. Allgemeine Überlegungen zur Zeit 

 
Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weiss ich es; 
wenn ich es jemandem auf seine Frage hin erklären will, weiss ich es nicht. 
(Augustinus) 

 
Was Zeit ist – und damit ist nicht die Uhrzeit gemeint –, kann anhand von Abläufen be-
schrieben, als Veränderung, Übergang, Prozess verstanden und als Formel dargestellt wer-
den. Dennoch bleibt die essenzielle Frage nach dem Wesen und der Herkunft der Zeit 
auch bei unterschiedlichen Betrachtungsweisen ein Rätsel: „Ein Geheimnis – wesenlos 
und allmächtig“ (Mann 1924, 361). 

1.1 Neuropsychologische Perspektive 

Beim Blick auf die Uhr wird dasjenige Zeit genannt, was die Zeiger an Wegstrecke zurück-
legen: Stunden, Minuten, Sekunden. Hingegen hat das, was die Uhrzeit anzeigt, nichts mit 
dem menschlichen Zeitempfinden zu tun. Zeitempfindungen und Zeiterfahrungen sind 
ans Geschehen, an Erinnerungen, Emotionen, Persönlichkeitsstruktur, Bewertungen, Kul-
tur und an den Lebensstil gekoppelt: Sie werden subjektiv, individuell erlebt. Der deutsche 
Zeitforscher Pöppel (1997) definiert elementare Erscheinungsformen des Zeiterlebens: 
das Erleben der Gleichzeitigkeit gegenüber der Ungleichzeitigkeit, das Erleben der Aufei-
nanderfolge in der zeitlichen Ordnung, das Erleben der Gegenwart (des Jetzt) und die Er-
fahrung von Dauer. „Dies vermittelt uns das Gefühl für die Kontinuität der Zeit, weil es 
zwischen vorher, jetzt und nachher unterscheidet und dieses sequenziell registriert, aller-
dings auch nur für kurze Zeit speichert, etwa solange wie es der aktuelle Arbeitsvorgang 
erfordert“ (Kreutzberg 2004, 48f). Riedhammer (2005, 152) spricht von Zeitwahrnehmung 
als „erlebte Veränderung“, Safranski (2015, 63f) von intentionaler Spannung, die sich auf 
ein Noch-Nicht oder Nicht-Mehr richtet. Wie Zeit wahrgenommen wird, sagt etwas über 
das Befinden einer Person aus, welche über das beispielsweise zu langsame oder zu schnel-
le Vergehen der Zeit urteilt, denn das Denk- und Vorstellungsvermögen ist eingebunden 
in Zeit und Raum (Geissler 2012; Kinnebrock 2012; Kreutzberg 2004). 
 
Fürs Hören, Sehen, Tasten, Riechen und Schmecken besitzt der Mensch Sinnesorgane, 
nicht jedoch für die Zeit. Dennoch ist er über Veränderungen von Körpervorgängen im-
stande, zeitliche Vorgänge wahrzunehmen, selbst wenn äussere Reize (zum Beispiel das 
Tageslicht in einem Isolationstank) ausgeschaltet sind. Der innere Körpersinn bleibt in-
takt, Signale werden von Muskeln und Organen weiterhin ans Gehirn geleitet. Wittmann 
(2012, 151) spricht von „Körperzeit“ als subjektiver Zeit, die in Abhängigkeit von Ent-
spannung und Erregung unterschiedlich erlebt wird.  

Schon Neugeborene haben einen rudimentären Zeitsinn: Herzschlag und Atmung 
stellen einen inneren Rhythmus dar, welcher sich mit zeitlichen Mustern der Aussenwelt 



Musiktherapie zwischen Augenblick und Endlichkeit 

 

16 

wie Herzschlag und/oder Atmung der Mutter synchronisieren kann. Zeitdauer erfährt ein 
Säugling bei Hunger, vom Schreien über das Warten bis zur Befriedigung seines körper-
lichen Bedürfnisses. Durch das Schreien baut er eine Erwartungshaltung auf, welche als 
ein Konzept von Zukunft angesehen werden kann. 

In Experimenten mit äusseren Reizen konnte Wittmann (2012, 153) eine enge Bin-
dung zwischen Körpergefühl, Emotionen, Zeitgefühl und Aktivität der Inselrinde in der 
Grosshirnrinde aufzeigen: „Je schneller die Taktgeschwindigkeit [zwischen Klickreizen], 
desto mehr Aktivität in der linken Insula; je langsamer die Taktgeschwindigkeit, desto 
mehr Aktivität in der rechten Insula. Rhythmus und Tempo in der Musik sind ganz we-
sentlich verbunden mit Bewegung (ganz besonders beim Tanz), mit der Aktivierung von 
Herz und Atmung sowie mit Gefühlen. Alle diese Komponenten von Tempo, Zeit, Kör-
pergefühl und Emotion kommen in der Funktion der Inselrinde zusammen.“ 

Das Gedächtnis, insbesondere das Kurz- und das Langzeitgedächtnis, ermöglichen 
das Erleben von Zeitdauer. Die Länge einer Zeitdauer wird in Abhängigkeit von körperli-
cher Erregung oder Entspanntheit und von Emotionen beurteilt. Bei starker körperlicher 
Erregung, beispielsweise in Stresssituationen (Gewaltandrohung, Gefühl sozialer Isolie-
rung, Phobien), ebenso wie bei grosser Entspannung (Meditation, Isolationstank), wird 
Zeit subjektiv als langsamer vergehend – als Zeitdehnung – erlebt. In beiden Erregungszu-
ständen kommt es zu einer gesteigerten Wahrnehmung körpereigener Vorgänge. Pöppel 
(1997, 100ff) sieht den Grund für die Entwicklung des Gedächtnisses darin, dass die Na-
tur weder vollkommen determiniert noch völlig indeterminiert ist. Mithilfe eines episodi-
schen Gedächtnisses kann Zeit über die Gegenwart (➝ 6, Augenblick) hinaus erlebt wer-
den: Durch Erinnern wird Vergangenes vergegenwärtigt und Identität garantiert. Hätte der 
Mensch kein Gedächtnis, so wäre jeder Tag komplett neu. Er hätte keine Geschichte und 
kein Selbstbewusstsein – Selbstbewusstsein im Sinne eines Selbsterkennens als zeitlich 
dauernd und körperlich existierend (ebda; Wittmann 2012, 39ff). 

Eine Zeitdauer von bis zu etwa drei Sekunden kann recht genau eingeschätzt werden, 
weil sie vom Gehirn als zusammenhängendes Ganzes verarbeitet wird (➝ 6, Augenblick); 
Zeitschätzungen darüber hinaus werden ungenauer. Die Dauer einer Stunde zum Beispiel 
wird aus der Erinnerung konstruiert. Die Suche nach einem physiologischen Taktgeber für 
die Schätzung von Zeitdauer ist bis heute erfolglos geblieben. Es gibt jedoch eine Reihe 
innerer Uhren, die sich in biologischen Organismen vom Einzeller bis zum Menschen fin-
den lassen: Am wichtigsten ist der (oberhalb der Sehnervenkreuzung im Zwischenhirn lie-
gende) suprachiasmatische Nukleus. Er ist zuständig für die Steuerung der Circadiane2 
(Tagesrhythmen), welche mit ca. 24.5 Stunden parallel zu einem Tag verlaufen. Als zweit-
wichtigstes Organ figuriert die Zirbeldrüse, welche den Schlaf-Wach-Rhythmus reguliert. 
Sie bewirkt, dass der Mensch abends in den Schlaf fällt, träumt und morgens spontan wie-
der aufwacht. Denken, Stimmung, Reaktionszeit, Körpertemperatur, Zeitwahrnehmung 
verändern sich tagesperiodisch, gelenkt durch einen oder mehrere Zeitgeber (vgl. Safranski 
2015, 176ff). „Die vielen voneinander unabhängigen Uhren im Körper werden unter nor-

                                                           
2  Lateinisch: circa = ungefähr, dies = Tag. 



Allgemeine Überlegungen zur Zeit 

 

17 

malen Lebensbedingungen durch den Zeitgeber Licht zu einem stabilen Rhythmus von 
24 Stunden Dauer synchronisiert“ (Wittmann 2012, 92).  

1.2 Kulturhistorische Perspektive  

Einst lebte der Mensch in und mit dem unabänderlichen Zeitenlauf. Doch das Verhältnis 
des Menschen zur Zeit ist ein dynamisches, es wandelt sich und fordert ihn heraus. Heute 
ist der Mensch mit Errungenschaften und Technologien konfrontiert, die Raum und Zeit 
überwinden, ihn gleichzeitig davon entgrenzen. 

1.2.1 Als die Zeit noch Zeit hatte 

Bis zur Frühantike lebten die Menschen mit den periodischen Abläufen der Natur. Sie wa-
ren in der Zeit zu Hause – ganz ohne Uhr. Rhythmen und Zyklen der Jahreszeiten, der 
Verlauf der Gestirne, die Abfolge der Gezeiten, das Wachstum der Pflanzen waren Zeit-
geber im Alltag. Deren periodische Wiederkehr waren Anhaltspunkte für das Werden und 
Vergehen. Auf dieser Grundlage entwickelten Menschen Bräuche und Traditionen und er-
schufen sich durch Feste und Rituale einen rhythmischen Verlauf der Zeit. Das individuel-
le und soziale Leben pulsierte weitgehend mit den Rhythmen der inneren und äusseren 
Natur; man war ihr ausgeliefert. „Niemandem kam es zu dieser Zeit in den Sinn, in die 
Zeitgesetze der Natur einzugreifen, sie zu manipulieren, über sie zu dominieren oder mit 
ihnen zu experimentieren“ (Geissler 2011, 63). 

Aus heutiger Sicht lässt sich sagen, dass die Menschen Zeit und Raum qualitativ erfuh-
ren, selten quantitativ. Arbeitspensum und -tempo waren untrennbar mit den Launen der 
Natur und Umwelt verknüpft und richteten sich in erster Linie nach den zu bewältigenden 
Tätigkeiten und Aufgaben. Arbeit, Essen, Trinken, Feiern, Beten, Ruhen waren alle Teil 
einer Lebenswelt: Freizeit als eigenständiger Lebensbereich existierte noch nicht. 

Zeiterfahrung und Zeitwahrnehmung waren an konkrete Ereignisse und Handlungen 
geknüpft – es war ein Leben in der Ereigniszeit: Der Tag dauerte von Sonnenauf- bis -
untergang. Als Zeitpunkt für Verabredungen und soziale Zusammenkünfte war beispiels-
weise die Länge des Körperschattens ein geeignetes Zeitmass. Männer bevorzugten zur 
Markierung von Zeitstrecken und Zeitpunkten auffällige Ereignisse, die mit der äusseren 
Natur zu tun hatten: das Wetter, Naturkatastrophen (Dürre, Überschwemmungen, Lawi-
nen, Brände, Missernten) oder kriegerischen Auseinandersetzungen. Frauen wählten eher 
Ereignisse mit Bezug zur inneren Natur: Schwangerschaften, (Fehl-)Geburten, Menstrua-
tionszyklen, Krankheiten, Todesfälle, Feiern und Feste (vgl. ebda, 53f; Klein 2007, 157; 
Levine 1998, 122ff). 

Zeit war Wiederkehr und Wiederholung. In einer auf Kontinuität und Wiederholung 
ausgerichteten Gesellschaft war primär das zu lernen, was sicherstellte, dass alles so blieb, 
wie es war. Der Mensch verstand und erfuhr sein Dasein als fortschreitende Gegenwart. 
Er gliederte sich in die dauerhafte, ‚über-individuelle‘ Ordnung ein, welche ihm Sicherheit 
und Schutz versprach, im Gegensatz zu der oftmals unbeherrschbaren natürlichen Um-



Musiktherapie zwischen Augenblick und Endlichkeit 

 

18 

welt. Es war immer genug Zeit vorhanden, um das zu tun, was getan werden musste (vgl. 
Geissler 2011, 33ff; Klein 2007, 157ff; Levine 1998, 127ff). 

1.2.2 Als die Zeit sichtbar wurde 

Aus christlicher Sicht liesse sich sagen, dass Zeit den Menschen nach der Vertreibung aus 
dem Paradies zur Bewährung gegeben wurde: die Natur des Werdens und Vergehens als 
Ausdruck des Willens eines schöpferischen oder zerstörerischen Gottes.  

Seit der Antike verloren nacheinander die Natur und Gott als Zeitlenker ihre Hoheit: 
Zeit war weder Naturerleben noch göttliches Geschenk mehr, sondern ein irdisches Pro-
dukt, das sich an Kerzen-, Wasser- und Sanduhren, später aus Zeigerverläufen und Ziffer-
blättern errechnen liess: „Wie die Kuh Gras in Milch, so verwandelten die Zeiger der Uhr 
Raum in Zeit“ (Geissler 2011, 77). Zeit wurde permanent sichtbar, die Uhr zum neuen 
Zeitgott erkoren und ihre Zeit zu dessen verbindlicher Botschaft. Der Mensch schwang 
sich zum Zeitherrscher auf und verfügte über Zeitgestaltung und Zeiteinteilung. „Gott 
war es, wie die Schöpfungsgeschichte berichtet, der die Zeit geschaffen hatte, doch der 
Mensch erfand die Uhr und erhob fortan Anspruch auf die Zeit, die er in die Uhr hinein 
verlagerte“ (Geissler 2011, 77). Seither neigen die Menschen dazu, die Uhr mit der Zeit zu 
verwechseln. Das linear mechanische löste das zyklisch natürliche Zeitverständnis ab. 

1.2.3 Als die Zeit hörbar wurde 

Im Abendland ersetzten ab dem 14. Jahrhundert mechanisch gesteuerte Uhren die Son-
nenuhren im öffentlichen Raum. Mit dem Blick auf die Uhr verlagerten sich Zeitentschei-
dungen nunmehr von der Natur zur Technik, und mit der Uhr stand dem Menschen ein 
Instrument zur Verfügung, das ihm ermöglichte, sich aus der Abhängigkeit von Natur- 
und Wetterdramatik zu befreien, Zeit zu organisieren und zu gestalten. Mit der Erfindung 
des Buchdrucks (kurze Zeit nach der Erfindung der Uhr) stand eine weitere neuartige 
Technik zur Verfügung. Zu Beginn des 15. Jahrhunderts tauchten erste Schriftstücke auf, 
in denen von ‚Zeitverschwendung‘ die Rede war. Zeit wurde nicht mehr als Echo der Na-
tur und des Himmelsgeschehens wahrgenommen und verstanden.  

Es bildete sich ein neues Zeitmuster: Nicht Rhythmen aus der Natur, sondern der 
Takt der Uhr verlieh dem Dasein die zeitlichen Akzente. Die Zeit floss oder wanderte 
nicht mehr wie bei Sonnen-, Sand- und Wasseruhren, sondern tickte und wurde in immer 
kleinere Teile zerlegt. Sie tickte ununterbrochen in seelenloser, mechanischer Regelmäs-
sigkeit, kannte kein Auf und Ab, keinen lebendigen Rhythmus, keine Pausen oder Zeit-
oasen mehr. Die Uhr verkam zum Ideal von Ordnung und Gleichmass, und der regelmäs-
sige Blick darauf wurde zur Gewohnheit. Auch die Nacht, zuvor undurchschau- und un-
berechenbar, gestalt- und zeitlos, verlor mit der Uhr ihren bedrohlichen Charakter.  

Der Hahn als natürliches Zeitmass ging an den Glockenschlag der Kirchturmuhr, der 
mechanisch gesteuert Zeitangabe akustisch übermittelte, verlustig. Seither hörten die Men-
schen nicht nur die neue Zeit, sie hörten auch auf sie, um das religiöse und profane Leben 
zu regeln. Die Ordnungsprinzipen wie Pünktlichkeit, Regelmässigkeit und Taktung be-
stimmten die Zeitordnung, -wahrnehmung und das -handeln. Ab Beginn des 18. Jahr-



Allgemeine Überlegungen zur Zeit 

 

19 

hunderts entwickelten die Menschen die gesellschaftliche Konvention der ‚Pünktlichkeit‘ 
(vgl. Geissler 2011, 73ff; Safranski 2015, 90f). 

1.2.4 Als mit Tempo Zeit gewonnen wurde 

Die im Handwerk noch bis ins 17./18. Jahrhundert herrschende Weltsicht der ewigen 
Wiederkehr wich einer Geisteshaltung und Lebensauffassung, die an Neuerungen, Verän-
derungen und Erfindungen interessiert war. Die traditionelle ‚Eile-mit-Weile-Mentalität‘, 
Ruhe, Geduld und Kontemplation mussten der Bewegung, Mobilität und Beschleunigung 
weichen. Zeit wurde zur Mangelware.  

Die Erfindung der Dampfmaschine, der Mutter aller Beschleunigungsmaschinen, 
markierte 1769 den Beginn des Industriezeitalters. Es ging nicht mehr nur ums rechte 
Tempo, sondern um dessen Steigerung, beispielsweise vervielfachte sich in kürzester Zeit 
die Transportgeschwindigkeit von Gütern. Fernhandel, industrielle Produktion für einen 
anonymen Markt und Kapitalismus setzten auf Beschleunigung, um die Profite zu stei-
gern. Der industrielle Geist eroberte die Zeit, und die Menschen entwickelten eine Leiden-
schaft, die fünfhundert Jahre zuvor unbekannt und unvorstellbar gewesen war: die Lust an 
der Geschwindigkeit. Zeitgewinn wurde zur Maxime und alles, was dauerte, war eine Sa-
che des Verlustes. Im 1936 erschienenen Film „Modern Times“ erzählt Charlie Chaplin 
eindrücklich von der vertakteten Zeit einer ökonomischen Diktatur. Er schildert die Nöte 
und Ängste der Menschen in der Weltwirtschaftskrise – Kapital, Macht und Einfluss kon-
zentrierten sich in den Händen einzelner Weniger, die auch die Verfügungsgewalt über die 
Arbeitszeit innehielten. Mit der Umrechnung von Zeit in Geld wurde der Kapitalismus als 
Wirtschafts- und Lebensform zum zentralen Bezugspunkt der modernen Gesellschaft – 
der neue Glaubenssatz lautete: „Zeit ist Geld.“  

Nicht alles, was sich in Zeit bemessen lässt, kann jedoch in Geld umgerechnet werden 
und lässt sich kaufen, verkaufen oder handeln. Lebenszeit zum Beispiel ist unveräusserlich, 
ein Umtausch ausgeschlossen. Zeit lässt sich nicht vermehren. 

Die Erfindung der Uhr diente dem Menschen dazu, Ordnung und Orientierung zu 
verschaffen angesichts des Vergänglichen und der eigenen Vergänglichkeit. Die neue Ver-
knüpfung von Uhrzeit und Geld liess jedoch die erkennbare Gestalt der Zeit verschwin-
den. Sie entfremdete den Menschen von seiner eigenen Zeitnatur und machte ihn stumpf 
gegenüber den Zeitsignalen seiner sozialen Mitwelt. Statt Mass und Sinn produzierte und 
lieferte diese Verbindung Tempo und Zeitdruck: „So wurde der Zeitdruck zu einem er-
strebenswerten und geachteten Zustand, die Eile und deren hibbelige Schwester ‚Hetze‘ 
wurde zur ‚heiligen‘ Pflicht, Pünktlichkeit zu einer Tugend“ (Geissler 2011, 116). 

Die Steigerung des Arbeitstempos und die wachsende Distanz zu den Naturrhythmen 
haben den Menschen zu ungeahnten neuen Horizonten der Freiheit, des Wohlstandes und 
des Ereignisreichtums geführt – um den Preis vieler neuer Abhängigkeiten, Schädigung 
der Natur, der Gesundheit, damit einhergehender Kostensteigerung im Gesundheits-
bereich, wachsender individueller Belastungen durch Zeitstress, Zeitnöte, Zeitkrankheiten 
(wie Burnout) und der Entfremdung. Die Uhr, welche geschaffen wurde, um Zeitproble-
me zu lösen, wird selbst zum Problem, sie belastet, beansprucht und diszipliniert den 



Musiktherapie zwischen Augenblick und Endlichkeit 

 

20 

Menschen (vgl. Geissler 2011, 29ff; Hegi 2010b, 241ff; Klein 2007, 53ff; Levine 1998, 
87ff; Wittmann 2012, 132ff). 

1.2.5 Akzeleration und Simultaneismus 

Die Tempobeschleunigung, von den Anfängen mit Fliessbändern bis hin zur elektroni-
schen Datenübertragung Ende des 20. Jahrhunderts, war an eine Grenze gestossen. Eine 
neue erfolgversprechende Wachstumsstrategie wurde etwa seit der Jahrtausendwende in 
der Zeitverdichtung und Vergleichzeitigung (Simultaneismus) gefunden. Diese verlangen 
von uns nicht bloss Pünktlichkeit, Gehorsam und Disziplin, sondern Flexibilität, kurzfris-
tiges Handeln, schnelle Reaktion und Multitasking. 

Zeit- und Leistungsverdichtung machen sich in der Arbeitswelt wie im Freizeitbereich 
breit. Simultaneismus verändert Zeiterleben, Zeitempfinden, Zeitwahrnehmung: Man ist 
gleichzeitig an- und abwesend, hier und dort, nah und fern, alleine und in Gesellschaft. 
Die Kommunikations- und Fernsteuerungssysteme haben die Welt in eine drahtlose, 
schnelle, verdichtete Welt und in eine ‚24-Stunden/7-Tage-Gesellschaft‘ verwandelt. Ge-
stiegen sind Entscheidungsaufwand, Entscheidungsdruck und Zeitnot, gewonnen wurden 
neue Zeitfreiheiten und Handlungsmöglichkeiten, welche uns reicher an Geld-, Güter- 
und Ereigniswohlstand machen, ärmer an Geduld, Beharrungsvermögen, Besinnung, Ru-
he und gemeinschaftlich verbrachter Zeit. Die Vorstellung, mehrere Leben parallel oder in 
einem leben zu können, birgt die Gefahr, Quantität mit Lebensqualität und Fülle mit Er-
füllung zu verwechseln. Wie viel an Zeitverdichtung und ‚Parallel Processing‘ kann ein 
Mensch meistern? 

In der Postmoderne bricht das Nacheinander, das ‚Eins-nach-dem-anderen‘, die linea-
re Folge von Ereignissen auf.  Die in die jüngste Zeit hineingeborenen ‚Digital Natives‘ le-
ben im ‚Alles-gleichzeitig-und-sofort‘ (vgl. Geissler 2011, 167ff). 

1.2.6 Zeit ohne Ort 

Telefonieren im Tram, Mailen rund um die Uhr und Chatten um den ganzen Erdball: Das 
Private hat seinen Ort und seine feste Zeit verloren. Ratlosigkeit, Unschlüssigkeit und Ori-
entierungslosigkeit, wo was hingehört, wo etwas beginnt, wo etwas endet und wo sich die 
Mitte befindet, zählen heute zur Normalität. Die Zeit hat ihren Ort und der Ort seine Zeit 
verloren – flexible Orte und flexible Zeiten. 

Die Entgrenzung von Raum und Zeit beherrschen zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
den Wandel der Lebensverhältnisse und die gesellschaftliche Dynamik. „Die Auflösung 
der institutionellen Grenzziehung zwischen arbeits- und lebensweltlichen Zeitstrukturen 
und Zeitregeln führen zur Intensivierung von Belastungen, zu erhöhtem Entscheidungs-
bedarf, mehr Entscheidungsdruck und zu wachsenden Zeitnöten durch die Verdichtung 
von Handlungsepisoden“ (Geissler 2011, 205; Klein 2007, 74ff). 
 
Das Verhältnis zwischen Mensch und Zeit kann niemals umfassend oder vollständig dis-
kutiert werden. Dennoch vermag eine Beschreibung von Geissler Treffendes hinzuzufü-
gen: „Jeder Tag besteht aus gemessener und aus erfahrener Zeit. Die gemessene Zeit 



Allgemeine Überlegungen zur Zeit 

 

21 

macht alle Tage gleich, die erfahrene Zeit verleiht ihnen Buntheit und Verschiedenheit 
und sorgt dafür, dass sich jeder vom anderen unterscheidet, seine spezifischen Höhepunk-
te und Intervalle hat, seine Dehnungen, Längen und Falten in wechselseitiger Durchdrin-
gung. Stunden werden gezählt, Stündchen erlebt, Stunden vergehen, Stündchen bleiben im 
Gedächtnis. Termine werden gemacht, Augenblicke erfahren. Die Zeiten, die im Leben 
zählen, sind Zeiten, die nicht gezählt werden“ (Geissler 2011, 229). 

1.3 Das Zeiterfahren onkologischer Patienten 

Solange der Mensch sich im Fluss der Zeit bewegt, nimmt er sie nicht wahr. Wird er sich 
der Zeit bewusst, nimmt sie Gestalt an, die empfunden und über die nachgedacht, gespro-
chen, verhandelt werden kann. Ins Bewusstsein des Menschen gelangen fortwährend ver-
schiedene Zeitgestalten. So durchlebt er beispielsweise geteilte Zeit, Gleichzeitigkeit (Syn-
chronisation, Koinzidenz), Zeitlosigkeit, leere und erfüllte Zeit, lange und kurze Zeit, zyk-
lisch reversible oder linear irreversible Zeit.  

Bei Menschen mit malignen Tumorerkrankungen hingegen rückt die Zeit angesichts 
der existenziellen Bedrohung oftmals stärker ins Bewusstsein als bei gesunden Menschen 
(Riedhammer 2005; Wittmann 2012). Das zeitliche Sein der Betroffenen pendelt zwischen 
den Polen ‚zu wenig‘ oder ‚zu viel‘: Dem einen läuft die Zeit davon, dem anderen dauert 
sie zu lange. Mit fortschreitender körperlicher Schwächung beginnen die Gedanken zu 
kreisen, jeder neu auftretende Schmerz löst Verunsicherung und Sorgen aus; Angst und 
Schrecken vor dem letzten Atemzug, dem Sterben und dem Tod fallen in die Gegenwart 
ein. Bei fortschreitendem Krankheitsverlauf kann eine Auflösung der sich aus dem Erfah-
rungsschatz der Vergangenheit speisenden Identität beobachtet werden: Die Vergangen-
heit erfährt einen Bedeutungsverlust. Freundschaften geben Halt und Erinnerungen bilden 
eine Brücke in die Gegenwart. Die Erhaltung von Lebensqualität rückt ins Zentrum. 
Hoffnungen und Erwartungen speisen den Kampf um das Leben. Der Gegenwartsraum 
verengt sich und in der einzig denkbaren Zukunft wartet der Tod – das Zeitkontinuum er-
fährt Störung (vgl. Jost 2000, 102ff). 
 
Eine existenzielle Bedrohung führt Patienten zu existenziellen Fragen bezüglich ihrer Ge-
genwart, Zukunft und Vergangenheit. Diese Fragen finden in der Therapie manchmal 
Antworten, jedenfalls Gehör und Resonanz durch Sprache und Musik: Was ist noch mög-
lich? Was ist mir wertvoll? Was lohnt sich? Was möchte ich noch erfahren, erleben? Was 
bleibt mir zu erledigen, zu tun? Was ist mir gelungen? Was bereue ich? 

Vom Behandlungs- und Betreuungsteam (Ärzte, Pflegende, Therapeutinnen, Seel-
sorge) werden Patienten oftmals dazu ermuntert, dasjenige, was sie sich wünschen, erseh-
nen, was noch an- oder aussteht, im Rahmen ihrer physischen und sozialen Möglichkeiten 
zu leben, zu verwirklichen, umzusetzen. Wie sie eine zwischen Tagen und Monaten aufge-
spannte letzte Lebensphase gestalten, ist so vielfältig wie unterschiedlich: letzte Möglich-
keiten werden erkannt, andere übersehen; sie verstreichen, wieder andere werden genutzt; 



Musiktherapie zwischen Augenblick und Endlichkeit 

 

22 

scheinbar Unmögliches wird möglich; Sehnsüchte entstehen; Ängste werden ausgestanden 
und überdauert; die Hoffnung wird nicht oder kaum losgelassen.  

Mit den schwindenden Gestaltungsmöglichkeiten in der verbleibenden Lebenszeit 
geht öfters eine Umbewertung des Verhältnisses zwischen sozialem und beruflichem Kon-
text einher: Galt vor der Erkrankung die Arbeit als zentraler Lebensinhalt, rücken im Ver-
lauf des Krankheitsprozesses Familie, Partnerschaft und nahe Freunde zusammen. Auch 
wenn sich der Freundeskreis verkleinert: Diejenigen, welche bleiben, vermögen den Pati-
enten Halt zu geben und sie zu unterstützen. Selbst-transzendente Werte, etwa die Sorge 
um das Wohlergehen der Liebsten und Nachkommen, werden Palliativpatienten wichtiger 
als selbstbezogene Werte (Borasio 2013). 

Dadurch dass sich der Familien- oder Paaralltag ans Krankenbett im Spital verlagert, 
sind Angehörige in der Zeitgestaltung herausgefordert. In ihrer Unterstützung zeigen sie 
Ausdauer und Kampfgeist. Ihr Sein ist von Liebe, Fürsorge, Hoffnung sowie von Ängs-
ten, Unsicherheit, Zweifel und Schwermut begleitet. So sind nicht selten Erschöpfungszu-
stände zu beobachten.  
 
Das Zeiterfahren onkologischer Patienten, von der Diagnose bis zum allfälligen Tod, lässt 
sich fünf relevanten Zeitgestalten zuordnen: Endlichkeit, Warten, Langeweile, Zeitprob-
leme und Augenblick. ‚Zeitgestalt‘ wird hier verstanden als die Ausgestaltung dieser zeitli-
chen Aspekte in der Erfahrung der Patienten und bezieht deren Zeiterleben sowie zeitbe-
zogenes Handeln mit ein (vgl. Gloy 2006, 119ff). ‚Zeiterfahren‘ meint die Bewegung und 
den Prozess, welche der Patientenerfahrung mit Zeitgestalten innewohnen (vgl. Stohler 
2014).  

Die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit berührt onkologische Patienten existenzi-
ell und spirituell. Sie durchdringt ihr Sein von der Diagnose bis zum Tod. Warten gehört 
zum Spitalalltag und belastet vielfach. Gelegentlich kann Langeweile auftreten, sich als de-
pressive Verstimmtheit oder Depression äussern und als Ausdruck unerfüllten Wartens 
oder als uneingestandener Todeswunsch verstanden werden. Zeitprobleme in Form von 
Zeitnot und Zeitdruck treten häufig in Erscheinung. Verbleiben den Patienten nur noch 
wenig Zeit und Lebensmöglichkeiten, verändern sich oftmals die Wahrnehmung und 
Wertschätzung des Augenblicks. 
 
In den folgenden Kapiteln werden diese fünf Zeitgestalten sowohl theoretisch wie nach 
ihrem Erscheinen in der Musik als auch praxisbezogen aus der Sicht betroffener Patienten 
im Spital und spezifisch in der Musiktherapie beleuchtet. 
 





Musiktherapie zwischen Augenblick und Endlichkeit 

 

24 

2.1 Endlichkeit im Leben 

Das Wissen um seine Endlichkeit begleitet den Menschen zur Lebenszeit, doch der Tod 
bleibt dem Lebenden Geheimnis. 

„Ich habe die Wunde der Welt berührt, die Wunde des Leben-Wollens und Sterben-Müssens. Bis 
vor Kurzem habe ich nur über die Wunde geredet oder habe sie simuliert …. Diesmal ist der Kon-
takt authentisch gewesen. Und der ist hart, auch weil einem so eine Krankheit ein völlig anderes Ver-
ständnis von Zeit abverlangt.“ 
(Christoph Schlingensief) 

2.1.1 Medizinische Aspekte 

Warum sterben wir? Diese Frage beschäftigt den Menschen seit Jahrhunderten. Eine mög-
liche Antwort geben Evolutionsforscher: Der biologische Sinn einer begrenzten Lebens-
zeit liege in der Optimierung der Weitergabe des genetischen Materials. „Nach der soge-
nannten ‚Selfish-DNA-Hypothesis‘ (Hypothese der egoistischen Erbsubstanz) sind alle 
Lebewesen nur biologische Maschinen mit dem Ziel der maximalen Weitergabe, Vermeh-
rung und Vermischung ihres genetischen Materials“ (Borasio 2011, 13). 

Eine sehr pragmatische Antwort gab auch Johann Wolfgang von Goethe: „Es ist 
wichtig, Platz für Neues zu machen“ (vgl. Hörning 2005, 9). Diese Erkenntnis lässt sich 
auf jeden einzelnen körperlichen Prozess übertragen: Ohne Sterben und Tod gäbe es we-
der Weiterentwicklung noch Abwehr oder Wachstum.  

Im Innern des Körpers spielt sich ein wiederkehrender Sterbevorgang ab, der pro-
grammierte Zelltod (Apoptose). Er ist zentral in der Embryonalentwicklung und ist unab-
dingbare Voraussetzung dafür, dass der Mensch überhaupt als lebensfähiger Organismus 
zur Welt kommt, später ist er insbesondere zentral für das Immunsystem.  

Ein Wechselspiel zwischen Leben (Erneuern) und Tod (Absterben) findet sich bei den 
Organen: Teile von Organen oder ganze Organe können sterben, ohne dass der gesamte 
Organismus sterben muss. Einzelne Organe (wie zum Beispiel die Leber und die Haut) 
besitzen eine hohe Regenerationsfähigkeit; nach neusten Befunden kann sich sogar das 
Gehirn mithilfe neuronaler Stammzellen nach Schäden in begrenztem Masse selbst rege-
nerieren (vgl. Borasio 2011, 15f). 

Über den Gesamttod des Menschen weiss die Medizin wenig – es gibt kaum Untersu-
chungen dazu. Doch was verursacht den Tod und wann tritt dieser genau ein? Gewiss ist, 
dass der Mensch nicht ‚auf einmal‘ stirbt, sondern dass die einzelnen Organe mit unter-
schiedlicher Geschwindigkeit und zu unterschiedlichen Zeitpunkten ihre Funktion ein-
schränken und später ganz einstellen. Das ‚Herz-Kreislauf-Versagen‘ ist in den meisten 
Fällen nicht die Ursache des Todes, sondern lediglich ein sichtbares Zeichen dafür. 

Eine direkte oder indirekte Schädigung eines oder mehrerer Organe kann grundsätz-
lich zum Tod führen. Physiologisch betrachtet sind die fünf Haupttodesarten: der Herz-
Kreislauf-, der Lungen-, der Leber-, der Nieren- und der Hirntod (vgl. ebda, 14ff). Der 
Hirntod löst bei Hinterbliebenen meist starke Emotionen aus. „Das Konzept des Hirnto-
des dient heute“, so Borasio (ebda, 22), „vor allem dem Zweck der Organentnahme für 




