
Einleitung

Wenn ich in Ägypten oder Syrien, vor allem gegenüber Akademikern, das Thema der vorlie-
genden Forschungsarbeit erwähnte, traf ich nicht selten auf unterschwelliges Missfallen, Un-
verständnis oder gar abschätzig-spöttische Reaktionen. Im extremsten Fall ging dies soweit, 
dass mir ein ‚wohlmeinender‘ ägyptischer Bekannter die Beschäftigung mit den Dramen Ali 
Salems regelrecht auszureden versuchte und mich mit Texten eines anderen Autors konfron-
tierte, der es seiner Ansicht nach mehr verdiene, im Rahmen einer wissenschaftlichen Arbeit 
behandelt zu werden. Wie lassen sich diese Reaktionen erklären? Ich sehe zwei Gründe, die 
nachfolgend kurz erläutert werden sollen. 

Eine Ursache liegt sicherlich darin, dass Ali Salem in seinen Dramen für die Figurenrede 
ausschließlich den ägyptischen Dialekt verwendet. Für zahlreiche arabische Literaturwis-
senschaftler gelten bis in die heutige Zeit in der arabischen Umgangssprache verfasste Texte 
nicht als angemessene Objekte wissenschaftlicher Forschung. Ab der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts begannen zwar besonders in Ägypten einige junge und hochgelobte Dramen-
autoren damit, ihre Werke im Dialekt zu schreiben, vor allem dann, wenn sie die Inszenie-
rung ihrer Stücke auf einer Theaterbühne anvisierten.1 Die Verwendung der Umgangssprache 
für Komödien und gesellschaftskritische Stücke etablierte sich damit zunehmend und die 
entsprechenden Werke wurden teilweise auch in den literarischen Kanon aufgenommen.2 
Dennoch gelten in arabischen Dialekten verfasste Dramen, ebenso wie Romane und Gedich-
te in der Umgangssprache, bei vielen Literaturkritikern und Intellektuellen der arabischen 
Welt als literarisch minderwertig. Zu erklären ist dies mit der in den erwähnten Kreisen weit 
verbreiteten Ansicht, dass die auf den Koran und die klassische Dichtung zurückgehende 
arabische Hochsprache (fuṣḥā) die einzig korrekte und erstrebenswerte Sprachform für alle 
Arabisch-Muttersprachler darstelle. Die in der arabischen Welt vorzufindende Diglossie wird 
in diesem Zusammenhang als Hindernis auf dem Weg zur Einheit der arabischen Nationen 
aufgefasst. Während in Ägypten nach der Revolution von 1952 die Verwendung des Dialekts 
in der Literatur favorisiert und sogar propagiert wurde, um mit diesem Medium die Massen 
zu erreichen und für die Ziele der Revolution zu gewinnen, stellt die Kairiner Literaturwis-
senschaftlerin Randa Abou-bakr für die jüngere Zeit eine entgegengesetzte Tendenz fest und 
weist auf die Aktualität sowie die politische Dimension des fuṣḥā-‘āmmīya-Diskurses hin: 

„The debate concerning the place of the colloquial dialect in relation to modern standard 
Arabic has recently acquired a more strongly marked political/ideological character, making 
it difficult for anyone to express sympathy for either point of view without him/her committing 
themselves to a political stance. […] This has, in recent times, sparked a counter movement 
in defence of the use of the classical variety, led by defenders of Egypt’s Islamic identity.“3

Die unterschiedlichen Dialekte, die mehr oder weniger stark von der Hochsprache abwei-
chen, gelten dabei für die Verfechter der Hochsprache als „the outcome of the cultural decline 

1	 Vgl. Somekh, Genre and Language, 38.
2	 Vgl. ebd., 70.
3	 Abou-bakr, Re-examining Cultural Theory, 380.
	 Aber bereits in den 1940er Jahren wurde dieser Konflikt um die Literaturfähigkeit des Dialekts zwischen 

Angehörigen fortschrittlicher und reaktionärer Kräfte in Ägypten ausgetragen. Bereits damals machten 
sich einzelne Autoren, wie etwa der Kopte Luwīs ‘Awaḍ, der auch dafür plädierte, der ägyptischen Um-
gangssprache den Status der Nationalsprache Ägyptens zu verleihen, für den Dialekt und seine Verwen-
dung in der Literatur stark. Vgl. Klemm, Literarisches Engagement, 43.



Einleitung12

experienced by the corruption of the ‚true language‘, that is, of FU [fuṣḥā, CFZ].“4 Im Rah-
men eines erneuten kulturellen und wirtschaftlichen Aufstiegs der arabischen Welt – so hofft 
man mitunter – werde auch das Problem der Diglossie zugunsten einer umfassenden Rück-
besinnung auf die Hochsprache gelöst, die dann in allen Sphären des öffentlichen Lebens die 
ungeliebten Dialekte abzulösen habe. 

Selbstverständlich finden sich auch Vertreter einer anderen Haltung, die sich zu ihren 
jeweiligen Dialekten bekennen und diesen ihren Eigenwert und ihre Daseinsberechtigung 
zugestehen. Es versteht sich von selbst, dass von denjenigen Literaten, die ihre literarischen 
Texte im Dialekt abfassen und die häufig der politischen Linken zuzurechnen sind, keine Ein-
wände gegen die Verwendung der Dialekte als Literatursprache vorgebracht werden. Auch 
gibt es im arabischen Wissenschaftsbetrieb vereinzelte Autorinnen und Autoren, die sich in 
ihren Forschungen mit Dialektliteratur auseinandersetzen und die für die wissenschaftliche 
Wertschätzung von in der Umgangssprache verfassten Gedichten, Romanen und Dramen 
plädieren, um diesen prinzipiell den Eintritt in den literarischen Kanon zu ermöglichen.5 
Randa Abou-bakr vertritt darüber hinaus die Ansicht, dass im Dialekt abgefasste Literatur – 
sie bezieht sich vornehmlich auf ägyptisch-arabische Lyrik, aber der gleiche Standpunkt lässt 
sich genauso im Hinblick auf Dramen oder Erzähltexte im ägyptischen Dialekt oder in ande-
ren Dialekten einnehmen – als Akte der Rebellion zu werten sind. Das subversive Potential 
dieser Texte begründet die Autorin folgendermaßen:

„Egyptian colloquial poetry does represent an instance of rebellion, not only in language and 
form but also in the system of values it represents. Existing in the peripheries of a powerful 
centre, it thrives on opposing the dominant values of that centre.“6

Die Dialekt-Hochsprache-Problematik liefert – wie vorangehend dargelegt – e i n e  plausi-
ble Erklärung für die Vorbehalte und negativen Reaktionen, die meinem Forschungsthema 
im arabischen Umfeld entgegengebracht wurden. Ein zweiter, mindestens ebenso schwer 
wiegender Faktor liegt in der Person des Autors begründet, dem sich meine literaturwissen-
schaftliche Arbeit widmet. Ali Salem galt vor allem in Ägypten, aber auch in Syrien und 
anderen arabischen Ländern, wo seine Dramen aufgeführt oder in Textform veröffentlicht 
wurden, bis Anfang der 1990er Jahre als renommierter Literat. Einen Namen hatte er sich 
durch seine vornehmlich in den 1960er und 1970er Jahren verfassten und auf zahlreichen 
Bühnen inszenierten satirisch-gesellschaftskritischen Theaterstücke gemacht. Der Autor und 
einige seiner Dramen erreichten, wie später ausgeführt wird, ein hohes Maß an Beachtung 
und Anerkennung.7 Mit dem offenen Bekenntnis Ali Salems zur Normalisierung (taṭbī‘a) der 
kulturellen Beziehungen zum Nachbarland Israel und seiner Reise dorthin im Frühjahr 1994 
katapultierte sich der Autor jedoch ins Abseits der ägyptischen Literatenszene und wird seit-
dem von vielen Vertretern der intellektuellen Elite des Landes als Verräter betrachtet.8 Diese 

4	 Somekh, Genre and Language in Modern Arabic Literature, 9.
5	 Hervorzuheben sind hierbei an neueren Veröffentlichungen vor allem im Hinblick auf die Dialektdich-

tung die englischsprachigen Arbeiten von Randa Abou-bakr zur Lyrik Fouad Haddads und ihr Plädoyer 
für die Aufwertung der ägyptischen Dialektliteratur im Allgemeinen. Zu nennen wäre weiterhin die auf 
Arabisch in Kairo erschienene Monographie zur ägyptisch-arabischen Lyrik von Sayyid Ḫamīs.

6	 Abou-bakr, Egyptian Colloquial Poetry, 280.
7	 Vor allem für seine Ödipus-Komödie Inta illī ’atalt al-waḥš wird Salem auch in Veröffentlichungen zum 

modernen arabischen Drama von renommierten arabischen Literaturwissenschaftlern und Theaterken-
nern wie ‘Alī ar-Rā‘ī in den höchsten Tönen gelobt, sogar mitunter noch Ende der 1990er Jahre. Vgl. 
ar-Rā‘ī, al-Masraḥ fi l-waṭan al-‘arabī, 137–142.

8	 Vgl. Woffenden, Outcast of the Art World.



13Einleitung

Reise nach Israel, die er in einem anschließend veröffentlichten Reisetagebuch dokumen-
tierte, und sein bis in die heutigen Tage andauernder Einsatz für die Aussöhnung zwischen 
Israelis und Ägyptern brachten die meisten seiner Schriftstellerkollegen, ebenso wie weite 
Teile der ägyptischen Gesellschaft, gegen ihn auf. Salem wurde offiziell aus dem ägyptischen 
Schriftstellerverband ausgeschlossen. Die Mehrheit seiner Kollegen ignoriert und meidet ihn. 
Mit dem Namen Ali Salem wird in Ägypten seitdem an erster Stelle dessen tabubrechendes 
und gesellschaftlich höchst umstrittenes Engagement für die Normalisierung der ägyptisch-
israelischen Beziehungen auf kultureller Ebene verbunden. In den Hintergrund gerückt sind 
indessen die Verdienste des Autors um das moderne ägyptische Theater sowie sein reiches 
und vielfältiges Dramenwerk. Salem selbst beklagt diese Entwicklung,9 die allerdings auch 
darauf zurückzuführen ist, dass er sich seit Mitte der 1980er Jahre in abnehmendem Maße als 
Dramenautor betätigt. Nicht zuletzt weil die Bedeutung des Theaters in Ägypten seit Mitte 
der 1970er Jahre erheblich abgenommen hat, was auch auf die verminderte staatliche Kultur-
förderung zurückgeht, ist Salem dazu übergegangen, vermehrt als Verfasser von Kurzprosa 
und Zeitungskolumnen in Erscheinung zu treten. 

Die beiden ausgeführten Aspekte machen begreiflich, weshalb meiner wissenschaftli-
chen Beschäftigung mit Ali Salem und seinem dramatischen Schaffen von Seiten ägyptischer 
und syrischer Akademiker häufig skeptisch und verständnislos begegnet wurde.

Dennoch habe ich mich nicht von der Auseinandersetzung mit den Dramentexten Ali 
Salems abbringen lassen. Der Ehrlichkeit halber soll betont werden, dass ich in Syrien und 
Ägypten auch auf einige durchaus wohlwollend-interessierte Personen gestoßen bin, die gern 
meine Fragen beantworteten, mich bei der Literaturbeschaffung unterstützten oder mir bei 
Verständnisschwierigkeiten während des Lesens der Dramentexte behilflich waren. 

Meine erste Begegnung mit einem Drama von Ali Salem fand während meines Magis-
terstudiums an der Universität Bayreuth statt. Unter der Leitung der damaligen Dozentin für 
Ägyptisch-Arabisch, Jocelyne Owens, führten Studierende ihrer Sprachkurse dort im Som-
mersemester 2003 das Theaterstück Bīr al-’amḥ (Der Weizenbrunnen) von Ali Salem auf. 
Ich übernahm die Rolle der Figur ‘Amm Ḥusain und hatte viel Freude bei der Auseinander-
setzung mit dem Stück und seiner Aufführung. Ich wurde neugierig auf den Autor, wollte 
mehr über ihn wissen und weitere Dramentexte von ihm kennenlernen, die ich mir nach und 
nach beschaffte. Schließlich stieß ich während eines Studienaufenthalts in Kairo auf das um-
strittene Reisetagebuch (Riḥla ilā Isrā’īl) und machte mich mit der politischen Haltung des 
Autors vertraut. Den persönlichen Kontakt zu Ali Salem herzustellen, gelang mir ebenfalls 
bei einem Aufenthalt in Kairo, wo ich ihn im Jahr 2005 erstmals zu einem Interview traf.

Die vorliegende Arbeit widmet sich dem dramatischen Gesamtwerk des Autors, wobei 
das Hauptinteresse dem satirischen Schreibstil Ali Salems zukommt und drei seiner Dra-
mentexte unter diesem Gesichtspunkt einer detaillierten Analyse unterzogen werden. Da-
bei gilt anzumerken, dass über den Autor bisher nur wenig geschrieben wurde. In einigen 
Nachschlagewerken zur modernen arabischen Literatur und zum Drama finden sich kurze 
Einträge.10 Etwas umfangreichere Ausführungen zu Ali Salem liefern Muhammad Mustafa 
Badawi in seiner Monografie Modern Arabic Drama in Egypt11 sowie Roger Allen in seinem 
1998 erschienenen Band The Arabic Literary Heritage: The Development of its Genres and 

  9	 Vgl. The Associated Press, Ali Salem. 
10	 Vgl. beispielsweise Meisami, Encyclopedia of Arabic Literature (EAL), Bd. 2, 681; Campbell, Contem-

porary Arab Writers, Bd. 1, 691f; Mūsa, Qāmūs al-masraḥ, 768.
11	 Vgl. Badawi, Modern Arabic Drama in Egypt, 197–205.



Einleitung14

Criticism.12 Aus dem Jahr 1981 stammt ein Aufsatz von Nadia R. Farag-Badawi, in dem sich 
die Autorin den bis zum damaligen Zeitpunkt verfassten Dramen Ali Salems zuwendet.13 

Der literarischen Gattung Drama, dem Theater als Kulturinstitution und den vielfältigen 
für die Bühne konzipierten Texten der modernen arabischen Literatur wurde sowohl in der 
‚westlichen‘ Orientwissenschaft als auch in der arabistischen Literaturwissenschaft der be-
treffenden Region bereits ein beträchtliches Maß an Aufmerksamkeit geschenkt. Neben den 
einschlägigen Überblickswerken aus der Feder des Oxforder Literaturwissenschaftlers Mu-
hammad Mustafa Badawi Early Arabic Drama (1988) und Modern Arabic Drama in Egypt 
(1987) widmet die polnische Arabistin Ewa Machut-Mendecka ihre typologische Studie The 
Art of Arabic Drama (1997) dieser Gattung. Zu einigen frühen Textquellen der ägyptischen 
Theaterkultur verfassten Manfred Woidich und Jacob Landau die Abhandlung mit dem Titel 
Arabisches Volkstheater in Kairo im Jahr 1909 (1993). Mit der Entstehung und Entwicklung 
des modernen arabischen Theaters befassen sich neben der erwähnten Studie von Badawi 
auch die Ägypten in den Mittelpunkt rückenden Veröffentlichungen The Egyptian Theatre 
in the Nineteenth Century (1996) von Philip Sadgrove sowie Vorgestellte Öffentlichkeit. Zur 
Genese moderner Prosa in Ägypten (2010) von Nadia Al-Bagdadi. 

Mit der unter Literaturwissenschaftlern entbrannten Debatte um Indigenität und Authen-
tizität des modernen arabischen Dramas beschäftigt sich Friederike Pannewick in ihrer kul-
turwissenschaftlich ausgerichteten Studie Das Wagnis Tradition. Arabische Wege der The-
atralität (2000), in der sie verschiedene theatrale Erscheinungen in den Blick nimmt. Auch 
Lutfi Faizo widmet sich in seiner bereits einige Jahre vorher erschienenen Monografie The 
Cycles of Arabic Drama. Authenticity versus Western Imitation and Influence (1985) dieser 
Thematik. 

Weiterhin sind in Deutschland zwei Dissertationen ägyptischer Wissenschaftler entstan-
den, die sich speziell mit dem Theaterschaffen in Ägypten im 20. Jahrhundert auseinander-
setzen: Salah Abolsaud befasst sich mit dem Thema in seiner Studie Theaterproduktion und 
gesellschaftliche Realität in Ägypten (1979) vor allem aus literatursoziologischer Perspek-
tive, während Attia Mahmoud Abdel Fattah Salem in ihrer Veröffentlichung Merkmale der 
ägyptischen Komödie in den sechziger Jahren (1990) die Untergattung Komödie in einem 
begrenzten Zeitraum bei verschiedenen Autoren in den Blick nimmt. Hussein Abdelhamid 
setzt in seiner Monografie mit dem Titel Griechische Mythologie im modernen arabischen 
Theater am Beispiel Ägyptens und Syriens (1991) den Schwerpunkt auf inhaltliche und in-
tertextuelle Aspekte. Weiterhin liefern Johann Christoph Bürgel und Stephan Guth in ihrem 
Sammelband Gesellschaftlicher Umbruch und Historie im zeitgenössischen Drama der is-
lamischen Welt wertvolle Beiträge zum Theaterschaffen von Autoren in Staaten des islami-
schen Raumes vor dem Hintergrund geschichtlicher Entwicklungen des 20. Jahrhunderts. 
Diana Dressels Dissertation Bühne der Geschichte. Der Wandel lokaler Dramen in Palästina 
und Israel (2010) verschafft einen Überblick über das thematische Spektrum moderner paläs-
tinensischer Dramen, vergleicht diese mit zeitgleich entstandenen Dramen der israelischen 
Theaterliteratur und stellt davon ausgehend die Beziehung zur Zeitgeschichte im betrachte-
ten Kulturraum Palästina/Israel her. Reuven Snir beschränkt sich indessen mit seinem Band 
Palestinian Theatre (2005) auf die Untersuchung des arabischsprachigen Theaters im glei-
chen geografischen Raum. Yvonne Albers setzt in ihrer theaterwissenschaftlichen Analyse 
Scheiternde Zeugen, machtlose Wähler. Der Zuschauer im zeitgenössischen libanesischen 

12	 Vgl. Allen, The Arabic Literary Heritage, 343–345.
13	 Vgl. Farag-Badawi, Ali Salem: A Modern Egyptian Dramatist, JAL, 12/1981, 87–100.



15Einleitung

Theater (2011) den Schwerpunkt auf den Libanon und untersucht die Rolle des Zuschauers 
in den innovativen Werken zweier zeitgenössischer libanesischer Autoren. Neben einem his-
torischen Überblick zur Entwicklung des modernen Theaters im Libanon enthält die Studie 
Reflexionen zur Frage nach der politischen und gesellschaftlichen Wirksamkeit der Kunst-
form Theater im libanesischen Kontext. 

Auch zahlreiche arabische Veröffentlichungen zum Drama und Theater sind Überblicks-
werke, die sich dem Thema entweder im Hinblick auf den gesamten arabischsprachigen Kul-
turraum14 oder auf einen bestimmten arabischen Nationalstaat15 zuwenden. 

Es liegen allerdings insgesamt nur recht wenige Arbeiten vor, die sich speziell mit einem 
bestimmten Autor und seinem Dramenschaffen auseinandersetzen. Eine Studie dieser Art 
wurde zu Ya‘qūb Ṣannū‘ (1839–1912), dem Begründer des modernen ägyptischen Dramas, 
verfasst.16 Weiterhin seien die Abhandlungen über Taufīq al-Ḥakīm (1898–1987)17, zum Dra-
menwerk von Yūsuf Idrīs (1927–1991)18, zu Alfrīd Farağ (Alfred Farag, 1929–2005)19, zum 
ägyptischen Verfasser moderner Versdramen Ṣalāḥ ‘Abd-aṣ-Ṣabūr (1931–1981)20 sowie zum 
Bühnenwerk des syrischen Dramatikers Sa‘dallāh Wannūs (1941–1997)21 erwähnt.

Meine Arbeit, in der erstmalig das Dramenwerk des ägyptischen Autors Ali Salem um-
fassend in den Blick genommen wird, gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste Teil beginnt 
mit einem Überblick zur Entstehung und Entwicklung des modernen arabischen Dramas im 
19. und 20. Jahrhundert, wobei der Schwerpunkt ganz klar auf Ägypten gelegt wird. Das 
geschieht einerseits, weil dem Land bei der Herausbildung dieser Gattung eine Vorreiterrolle 
zukommt und weil andererseits das ägyptische Theater gegen Mitte des 20. Jahrhunderts in 
besonderem Maße zur Entfaltung und Blüte kam. Zudem handelt es sich bei Ali Salem um 
einen ägyptischen Autor. Im Rahmen dieses Überblickskapitels erfolgt die literaturgeschicht-
liche Einordnung des Schriftstellers Ali Salem, der mit seinem Dramenwerk in den daran 
anschließenden Ausführungen in den Mittelpunkt gerückt wird. Dem literaturgeschichtlichen 
Abriss zum modernen ägyptischen Drama folgt ein Kapitel, das zunächst Informationen zum 
beruflichen Werdegang Ali Salems liefert. Darauf folgend werden die einzelnen Dramen des 
Autors in chronologischer Anordnung in Kürze vorgestellt, kommentiert und unter dem Ge-
sichtspunkt der jeweils vorzufindenden Bezüge zur Zeitgeschichte des Entstehungskontexts 
betrachtet. An diesen Teil, der sich mit dem dramatischen Gesamtwerk Ali Salems auseinan-
dersetzt, schließt sich ein Exkurs zu seinem Reisetagebuch Riḥla ilā Isrā’īl an, das Mitte der 
1990er Jahre in Ägypten publiziert wurde und für Aufsehen sorgte. Hierbei wird auf formale, 
inhaltliche und stilistische Aspekte des Textes ebenso eingegangen wie auf seine Rezepti-

14	 Vgl. beispielsweise das Standardwerk von ar-Rā‘ī, ‘Alī (1999): al-Masraḥ fi l-waṭan al-‘arabī; weiterhin 
Muṣṭafā Muḥammad Ḥusain Šihāb (2009): al-Masraḥ al-ʿarabī. Tārīḫ wa-taqwīm; Fu‘ād Rašīd (2006): 
Tārīḫ al-masraḥ al-ʿarabī.	

15	 Vgl. beispielsweise Dauwāra (1989): al-Masraḥ al-miṣrī; Mandūr, Muḥammad (1971): Fī l-masraḥ al-
maṣrī al-mu‘āṣir; ʿŪlaqī: Sabʿūn ʿāman min al-masraḥ fī l-yaman (1983); Ġunaim (2003): al-Masraḥ al-
filasṭīnī; Ṭābūr (1998): al-Masraḥ fī l-imārāt; al-Munṣif (1997): Min ruwwād al-masraḥ at-tūnisī wa-
aʿlāmihi.

16	 Vgl. Gendzier (1966): The Practical Visions of Ya‘qub Sanu‘. 
17	 Vgl. beispielsweise Starkey (1987): From the Ivory Tower. A Critical Study of Tawfīq al-Ḥakīm. 
18	 Vgl. etwa Rudnicka-Kassem (1993): Egyptian Drama and Social Change. A Study of Thematic and Ar-

tistic Development in Yūsuf Idrīs’ Plays; Farag (1975): Yussuf Idris and Modern Egyptian Drama.
19	 Vgl. Amin (2008): Alfred Farag and Egyptian Theater; Qāyid (1996): Fann al-masraḥ ʿinda Alfrīd Faraǧ.
20	 Vgl. Munīr (1992): Faḍāʾ aṣ-ṣaut ad-drāmī: dirāsa fī maṣraḥ Ṣalāḥ ‘Abdaṣṣabūr.
21	 Vgl. Ḥusain (1999): Sa‘dallāh Wannūs fī l-masraḥ al-‘arabī al-ḥadīṯ.



Einleitung16

onsgeschichte, die eng an die persönlichen Lebensumstände Ali Salems im Anschluss an die 
Veröffentlichung dieses Buches geknüpft ist. 

Der zweite Hauptteil der vorliegenden Arbeit beinhaltet die eingehende und exemplari-
sche Analyse dreier Kurzdramen Ali Salems. Die leitende Fragestellung für diese Auseinan-
dersetzung mit den drei Dramentexten bezieht sich auf die darin verwendeten Satireverfahren 
im Hinblick auf gesellschaftliche und politische Probleme und Missstände, die der Autor 
im realen Entstehungskontext seiner Dramen antrifft, um sie literarisch zu verarbeiten. Den 
detaillierten Einzelanalysen ist ein Kapitel zur Satire und ihren Erscheinungsformen voran-
gestellt. Darin werden die verschiedenen, in der Literatur vorzufindenden Definitionen und 
Aspekte zum Satirebegriff beleuchtet. Zudem wird auf das Satirekonzept im arabischen Kon-
text eingegangen, wobei exemplarische Texte der arabischen Literatur angesprochen werden, 
in denen satirische Schreibweise vorzufinden ist. Insbesondere werden drei Beispiele für 
satirisches Schreiben in dramatischen Texten der arabischen Literatur vorgestellt und näher 
betrachtet. Damit soll aufgezeigt werden, dass Ali Salem sich mit seiner Art der literarischen 
Verarbeitung von realen zeitgeschichtlichen und als kritikwürdig erachteten Zuständen und 
Phänomenen in eine Gruppe von – nicht nur zeitgenössischen – arabischen Autoren einreiht, 
die einen ähnlichen Schreibmodus für ihre Dramentexte gewählt haben. Die Betrachtung der 
drei Kurzdramen Ali Salems, die jeweils in einem deutlich markierten zeitlichen Abstand 
zueinander verfasst wurden, steht jedoch im Fokus des zweiten Hauptteils. Hierbei wird der 
auf den je unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Kontext bezogene Gegenstand identifiziert, 
um anschließend die daran geknüpften spezifischen Verfahren zur Erzeugung literarischer 
Satire herauszuarbeiten, die Ali Salem auf den dramatischen Gestaltungsebenen Handlungs-
entwurf, Figurenkonzeption und Sprache anwendet. 

An dieser Stelle sei auch noch auf den Anhang der vorliegenden Arbeit verwiesen. Er 
enthält die Zusammenfassungen der Handlungen aller veröffentlichten Dramentexte Ali Sa-
lems, die im ersten Hauptteil im Rahmen der überblicksartigen Ausführungen zum Bühnen-
werk des Autors thematisiert werden.

Im Vorwort zu seinem 1963 entstandenen und 1964 uraufgeführten Bühnenwerk mit dem 
Titel an-Nās illī fī s-samā at-tāmina (Die Menschen im achten Himmel), bei dem es sich um 
sein erstes Stück handelt, dessen Dramentext veröffentlicht wurde, liefert Ali Salem dramen-
theoretische Überlegungen, die als sein persönliches dramaturgisches Programm oder Mani-
fest zu betrachten sind.22 Er legt darin seine Auffassungen zur Kunst im Allgemeinen und zur 
Bedeutung von Theater und Drama innerhalb der ägyptischen Gesellschaft im Besonderen 
dar. Im Theater sieht er eine der großartigsten Erfindungen der Menschheit, die das Leben 
reicher, tiefgründiger und schöner macht. Es wird zudem deutlich, dass er der Gattung Komö-
die eine besondere Rolle als Mittel zur Erbauung und Unterhaltung der Zuschauer zugesteht. 
Allerdings betont Salem im Hinblick auf die Komödie, die seine bevorzugte Dramenform 
darstellt, dass die Bühnenkunst in jedem Fall mit Ernsthaftigkeit zu betreiben sei. Er wehrt 
sich gegen die Behauptung, dass die Zuschauer nur dann das Theater aufsuchen würden, 
wenn sie possenhafte Stücke ohne tieferen Sinn und Aussage dargeboten bekämen. Ebenso 
bringt Salem seine Missbilligung gegenüber der unter ägyptischen Schauspielern offenbar 
verbreiteten Unsitte zum Ausdruck, sich nicht an die Textvorgaben für ihre Rollen zu halten, 
sondern Stücke auf eigene Faust dahingehend abzuändern, dass eine Komödie mit ernsthaf-
tem Inhalt und bedeutungsvoller Aussage zum possenhaften Klamaukstück verkommt.23

22	 Vgl. Sālim: an-Nās illī fī s-samā at-tāmina, 7–15.
23	 Vgl. ebd., 12f.



17﻿ Einleitung

Bevor Ali Salem auf die ästhetischen Kriterien eingeht, die er dem Drama als Kunst-
form beimisst, betont der Autor, dass künstlerische Produkte jeglicher Art – und so auch das 
Theaterstück – immer mit einer gesellschaftlichen Funktion und einem Zweck verbunden 
sein müssten. Den l’art pour l’art-Gedanken und die Annahme, dass ein Kunstwerk völlig 
zweckfrei und nur für sich allein als ästhetische Größe stehen könne, verwirft der Autor 
mit aller Vehemenz. Für ihn hat ein Kunstwerk – insbesondere das Theaterstück – immer 
eine der Gesellschaft und dem einzelnen Individuum dienende Funktion zu erfüllen.24 Ali 
Salem sieht die Aufgabe und Rolle des Dramenautors darin, den Zuschauer auf seinem Weg 
durch die Wirrungen des Lebens zu begleiten und ihm durch sein Kunstwerk das Verständnis 
der gesellschaftlichen Bedingungen, Vorgänge und Verhältnisse zu erleichtern. Für Salem 
steht somit außer Frage, dass der Autor mit seinem Drama in politischer Hinsicht Stellung 
bezieht und eine gesellschaftspolitisch relevante Botschaft transportiert.25 Diese Botschaft 
muss klar und für den Angehörigen der ägyptischen Gesellschaft verständlich daherkommen. 
Das Bühnenstück darf den Zuschauer nicht verwirren und ihn hilflos zurücklassen, sondern 
soll das Verstehen fördern und mit einem positiven Ziel verbunden sein. Nach Ansicht Ali 
Salems setzt die Erfüllung dieser Aufgabe die Liebe des Dramenautors zum Leben und zu 
den Menschen voraus. Um den Zuschauern eine Botschaft vermitteln zu können, die auf 
ihre eigene Läuterung und die Besserung der Verhältnisse in der Gesellschaft abzielt, muss 
sich der Autor seiner eigenen gesellschaftlichen Rolle und Verantwortung bewusst sein.26 Ali 
Salem wird in seinen weiteren Ausführungen konkreter, was den Inhalt dessen betrifft, was 
mit dem Drama an Aussage und Botschaft transportiert werden soll. In dem hier referierten 
dramaturgischen Programm Ali Salems aus den 1960er Jahren wird deutlich, dass der Autor 
ein klares politisches Ziel an die Theaterkunst knüpft: So gelte es, den Adressaten der Büh-
nenstücke die Werte der sozialistischen Gesellschaftsordnung nahe zu bringen, um somit die 
Entwicklung eines mustergültigen sozialistischen Gemeinwesens unterstützend zu begleiten. 
Die ‚alten‘ Werte einer feudalen oder kapitalistischen Gesellschaftsform, wie sie vor der Re-
volution von 1952 in Ägypten verbreitet waren, seien als mangelhaft und rückständig darzu-
stellen und anzuprangern. Letztendlich sei es Ziel und Aufgabe des Theaterkunstwerks, die 
Überzeugung von der Richtigkeit der sozialistischen Ordnung bei den Zuschauern zu fördern 
und daran mitzuwirken, den ‚sozialistischen Menschen‘ zu formen.27 Allerdings lehnt Salem 
es ab, auf der Bühne plumpe politische Propaganda zu betreiben. Diese Herangehensweise 
würde, so der Autor, die Zuschauer abschrecken und habe mit Kunst nichts zu tun. Gleich-
zeitig wehrt sich Ali Salem gegen inhaltliche Vorschriften oder Richtlinien jeglicher Art für 
das Schreiben von Dramen, denn er möchte die Freiheit des Künstlers gewahrt wissen. Ent-
scheidend ist für ihn die persönliche Haltung des Dramatikers. Dazu gehört für Salem, dass 
der Autor selbst vom Sozialismus überzeugt ist, sich humanistischen Idealen verpflichtet 
fühlt sowie für und über „die einfachen Menschen“ schreibt.28 Mit seinem hier skizzierten 
Literaturverständnis steht Ali Salem den Denkansätzen von Literaten und Literaturtheoreti-

24	 Vgl. ebd., 8.
25	 Diese Auffassung ist im Kontext der arabischen Literaturreflexion keinesfalls neu. Bereits für die Jahre 

um den Zweiten Weltkrieg lassen sich im arabischen Raum Stimmen vernehmen – zu nennen ist hier 
besonders der libanesische Autor und Kritiker ‘Umar Faḫūrī –, die ein politisiertes Literaturverständnis 
erkennen lassen und sich damit gegen die ‚Elfenbeinturm-Literatur‘ wenden. Vgl. Klemm, Literarisches 
Engagement, 49.

26	 Vgl. ebd., 9.
27	 Vgl. ebd., 9f.
28	 Vgl. ebd., 10f.



Einleitung18

kern wie Salāma Mūsa (1889–1958), Luwīs ‘Awaḍ (1915–1990), ‘Umar Faḫūrī (1895–1946) 
und Ra’īf Ḫūrī (1912–1968) nahe. Deren sozialistische und marxistische Ideen fanden in den 
1930er und 1940er Jahren vor allem in Syrien und Ägypten Verbreitung, aber „[i]hre Lösun-
gen und ihre Appelle waren noch in den fünfziger und sechziger Jahren von weitreichendem 
Einfluß auf das Selbstverständnis politisch verantwortungsbewußter Literaten sowie auf ihre 
Werke.“29 Wie die beiden Ägypter Salāma Mūsa und Luwīs ‘Awaḍ misst auch Ali Salem der 
künstlerischen Freiheit und Autonomie eine hohe Bedeutung bei und lehnt es ab, die Büh-
nenkunst vornehmlich in den Dienst einer politischen Ideologie zu stellen und sie damit über 
die Maßen als agitatorisches Mittel zu funktionalisieren.30 

An den Forderungen Ali Salems bezüglich der politischen Botschaft, die ein mustergül-
tiges Drama enthalten sollte, lässt sich die Geisteshaltung ablesen, die dem Autor in der Zeit 
der Abfassung seiner programmatischen Äußerungen anhaftete. Seine politische Überzeu-
gung erweist sich darin als konform mit der zu jener Zeit in Ägypten propagierten sozialis-
tischen Staatsideologie. Es scheint, dass Salem selbst noch in einer Phase, als andere seiner 
ähnlich eingestellten ägyptischen Schriftstellerkollegen, wie etwa Nağīb Maḥfūẓ, in ihren 
fiktionalen Werken bereits deutlich ihre Enttäuschung und Desillusionierung mit den Ergeb-
nissen der Revolution von 1952 durchblicken ließen,31 sich für die sozialistische Sache im 
Dienste der Staatsdoktrin stark machte.32 Tatsächlich findet man in keinem der Theaterstücke 
Ali Salems, die in den frühen 1960er Jahren entstanden sind, Kritik an der sozialistischen 
Gesellschaftsform. Allerdings lässt sich auch keine plakative politische Propaganda erken-
nen. Gerechtigkeit für die einfachen Bevölkerungsschichten und Gleichberechtigung aller 
Bürger stellen die Werte dar, die durch positiv gezeichnete Charaktere in seinen Bühnen-
stücken transportiert werden, womit der Autor auf indirekte Weise gemäß seinem Anspruch 
sozialistische Maßstäbe und Zielsetzungen zum Ausdruck bringt.33 Auffällig ist jedoch, dass 
Salem mit den meisten seiner Dramen das Augenmerk auf gesellschaftliche Probleme und 
Missstände lenkt, die er in seinem Lebensumfeld wahrnimmt. Mit großer Schärfe prangert er 
unter Verwendung von Verfahren satirischer Schreibweise Bürokratie, Korruption, Nepotis-
mus und religiöse Heuchelei an.34 In den Stücken, die Ende der 1960er Jahre – also nach der 
als naksa bezeichneten militärischen Niederlage Ägyptens im Krieg gegen Israel – verfasst 
wurden, kommt hingegen auch bei Ali Salem die unter arabischen Schriftstellern und Intel-
lektuellen in dieser Zeit um sich greifende Enttäuschung und Desillusionierung angesichts 
der realen Situation in ihren Ländern zum Vorschein.35 Die Kritik Salems richtet sich nun, 
wenn auch in verschlüsselter Form, gegen gravierende, als Fehlentwicklungen erkannte Zu-
stände und Prozesse in der ägyptischen Politik und Gesellschaft. Bloßgestellt und verurteilt 
werden die Unterdrückung der Freiheiten von Schriftstellern und Journalisten, die willkür-
lichen Verhaftungen und Folterungen von Andersdenkenden und das Vorgehen des ägypti-
29	 Ebd., 55.
30	 Vgl. zur Haltung der ägyptischen Denker Mūsa und ‘Awaḍ im Unterschied zu ihren beiden syrisch-

libanesischen Kollegen hinsichtlich der „ideologischen Vereinnahmung von Literatur“ ebd., 58.
31	 Vgl. ‘Enany, The Novelist as Political Eye-Witness, 75.
32	 Hier sei angemerkt, dass wohl die meisten ägyptischen Intellektuellen nach dem Zweiten Weltkrieg so-

zialistischen Idealen anhingen und sich auch über die nasseristische Ära hinaus sozialistischen Werten 
verpflichtet sahen. Vgl. Amin, Alfred Farag and Egyptian Theater, 4f.

33	 Hier ist vor allem sein 1967 entstandenes Stück Bīr al-’amḥ zu nennen.
34	 Auffallend ist dies in seinem 1966 verfassten Drama ar-Rāgil illī ḍaḥik ‘alā l-malāyika.
35	 Auch bei einem Kollegen und Zeitgenossen Ali Salems, dem Dramatiker Alfred Farag (Alfrīd Farağ, 

1929–2005), wird diese Haltung ab den ausgehenden 1960er Jahren, vor allem aber in den 1970er Jahren, 
wahrgenommen. Vgl. Amin, Alfred Farag and Egyptian Theatre, xxv. 



19Einleitung

schen Geheimdienstes gegen die eigenen Bürger.36 Aber auch die Regierung und sogar die 
Person des Staatspräsidenten Ğamāl ʿAbd an-Nāṣir (Nasser) werden nicht verschont, sondern 
infolge der naksa für ihr Versagen mit beißender Satire gegeißelt.37 

Der wirtschaftlichen Öffnung Ägyptens (Infitāḥ) unter Präsident Anwar as-Sādāt (Sadat) 
und dessen Abkehr von der unter Nasser verfolgten sozialistischen Politik steht Ali Salem, 
wie es sich in seinen in den 1970er und 1980er Jahren verfassten Bühnenstücken erken-
nen lässt, zunächst eher ablehnend gegenüber. Vor allem die verheerenden Auswirkungen 
des Infitāḥ auf die zunehmend verarmende ägyptische Mittelschicht, die Profitgier einzel-
ner Nutznießer der neuen wirtschaftlichen Möglichkeiten sowie die Handlungsschwäche der 
politischen Verantwortungsträger angesichts der sich verschärfenden sozialen Probleme im 
Land prangert der Autor in seinen Dramen an.38 Abgesehen davon kann jedoch aufgrund der 
Bemühungen Salems um die Normalisierung der Beziehungen zu Israel davon ausgegangen 
werden, dass er den außenpolitischen Maßnahmen Sadats – insbesondere dem ägyptisch-
israelischen Friedensvertrag von 1979 – befürwortend gegenübersteht. Zudem ereignete sich 
im Jahr 1989 in der politischen Haltung des Autors ein Wandel, den er auf seinen mehrmona-
tigen Aufenthalt in den USA sowie auf das Ende des Kommunismus in der Sowjetunion und 
den Ländern Osteuropas zurückführt. Seine zuvor schon zunehmend skeptisch gewordene 
Haltung gegenüber dem Sozialismus mündete in eine völlige Abkehr von dieser Ideologie.39 
In der Folge entwickelte er vermehrt liberale Ansichten und spricht sich seitdem vor allem in 
seinen journalistischen Texten für wirtschaftliche Freiheit, die Förderung von Eigeninitiative 
und den Rückzug des Staates aus der Wirtschaftsregulierung aus.40 Als Liberaler zeigt sich 
Ali Salem auch im Hinblick auf die Religion. Er ist geprägt von einer säkularen Haltung 
und lehnt jede Form von religiösem Eifer und Extremismus ab. Zudem betrachtet er mit 
großer Sorge die in der ägyptischen Gesellschaft gestiegene Bedeutung der Religion sowie 
der Frage nach der religiösen Zugehörigkeit, was mit zunehmenden innergesellschaftlichen 
Konflikten zwischen den Angehörigen unterschiedlicher Konfessionen einerseits, aber auch 
zwischen säkularen und frommen Muslimen andererseits einhergeht.

Auch wenn sich die politische Haltung Ali Salems seit den 1960er Jahren geändert hat, 
kann er auch heute noch als engagierter Schriftsteller betrachtet werden. Seiner Forderung 
und seinem Anspruch, dass ein literarisches Kunstwerk eine Funktion im Hinblick auf das 
Gemeinwesen zu erfüllen hat, und seiner Überzeugung, dass der Literat eine gesellschaftli-
che Verantwortung trägt, ist Ali Salem bis in die heutige Zeit treu geblieben. Der Diskurs um 
das Konzept des literarischen Engagements (iltizām), der unter arabischen Schriftstellern und 
Literaturkritikern vor allem in den 1950ern geführt wurde und der von heftigen Auseinander-
setzungen und kontroversen Debatten begleitet war,41 fand auch seinen Niederschlag im dra-
maturgischen Programm Ali Salems aus den 1960er Jahren. Mit seiner darin zum Ausdruck 
gebrachten humanistischen Auffassung zur Theaterkunst, die Freiheit und Autonomie des 

36	 Dies zeigt sich vor allem in den Stücken al-Bufīh (1967) und ‘Afarīt maṣr al-gidīda (1968). 
37	 Dies geschieht in Salems viel beachtetem Drama aus dem Jahr 1969 Kūmīdīyā Ūdīb. Inta illī ’atalt al-

waḥš.
38	 Zu nennen sind hier die Stücke al-Kātib wa-š-šaḥāt (1975), al-Mutafā’il (1980), al-Kilāb waṣlit al-maṭār 

(1983) und Ḫašab al-ward (1985).
39	 Dies äußerte Ali Salem im persönlichen Gespräch, das ich am 29.08.2005 mit ihm führte.
40	 Vgl. beispielsweise Sālim, Naḥnu ’aṭfāl al-bait al-wāḥid.
41	 Vgl. Klemm, Literarisches Engagement, 61ff.



Einleitung20

Dramatikers betont, steht der Autor eher dem „gemäßigten Flügel der iltizām-Bewegung“42 
nahe. 

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit betrifft folglich die subtilen Mittel und Strategi-
en, die der engagierte Autor Ali Salem in seinen Dramen verwendet, um unter Bezugnahme 
auf seinen jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext eine politische oder gesellschaftskritische 
Botschaft zu vermitteln. Dass es sich dabei um Verfahren der literarischen Satire handelt, 
wird unter Berücksichtigung der Theorieansätze zum Satirekonzept belegt. Durch die exem-
plarische Analyse dreier ausgewählter Dramen des Autors zeige ich auf, wie sich der satiri-
sche Schreibstil Ali Salems konkret manifestiert. Ein wichtiges Anliegen der vorliegenden 
Untersuchung ist es zudem, einen Einblick ins dramatische Gesamtwerk eines Autors zu ge-
ben, der mit seinem Schaffen einen beachtenswerten Beitrag zur ägyptischen Theaterkultur 
in den 1960er und 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts geleistet hat.

42	 Ebd., 80.


