Einleitung

Wenn ich in Agypten oder Syrien, vor allem gegeniiber Akademikern, das Thema der vorlie-
genden Forschungsarbeit erwéhnte, traf ich nicht selten auf unterschwelliges Missfallen, Un-
verstdndnis oder gar abschéitzig-spottische Reaktionen. Im extremsten Fall ging dies soweit,
dass mir ein ,wohlmeinender* dgyptischer Bekannter die Beschaftigung mit den Dramen Ali
Salems regelrecht auszureden versuchte und mich mit Texten eines anderen Autors konfron-
tierte, der es seiner Ansicht nach mehr verdiene, im Rahmen einer wissenschaftlichen Arbeit
behandelt zu werden. Wie lassen sich diese Reaktionen erklaren? Ich sehe zwei Griinde, die
nachfolgend kurz erldutert werden sollen.

Eine Ursache liegt sicherlich darin, dass Ali Salem in seinen Dramen fiir die Figurenrede
ausschlieflich den dgyptischen Dialekt verwendet. Fiir zahlreiche arabische Literaturwis-
senschaftler gelten bis in die heutige Zeit in der arabischen Umgangssprache verfasste Texte
nicht als angemessene Objekte wissenschaftlicher Forschung. Ab der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts begannen zwar besonders in Agypten einige junge und hochgelobte Dramen-
autoren damit, ihre Werke im Dialekt zu schreiben, vor allem dann, wenn sie die Inszenie-
rung ihrer Stiicke auf einer Theaterbiihne anvisierten.' Die Verwendung der Umgangssprache
fiir Komddien und gesellschaftskritische Stiicke etablierte sich damit zunehmend und die
entsprechenden Werke wurden teilweise auch in den literarischen Kanon aufgenommen.?
Dennoch gelten in arabischen Dialekten verfasste Dramen, ebenso wie Romane und Gedich-
te in der Umgangssprache, bei vielen Literaturkritikern und Intellektuellen der arabischen
Welt als literarisch minderwertig. Zu erklaren ist dies mit der in.den erwédhnten Kreisen weit
verbreiteten Ansicht, dass dic auf den Koran und die klassische Dichtung zuriickgehende
arabische Hochsprache (fusha) die einzig korrekte und erstrebenswerte Sprachform fiir alle
Arabisch-Muttersprachler darstelle. Die in der arabischen Welt vorzufindende Diglossie wird
in diesem Zusammenhang als Hindernis auf dem Weg zur Einheit der arabischen Nationen
aufgefasst. Wihrend in Agypten nach der Revolution von 1952 die Verwendung des Dialekts
in der Literatur favorisiert und sogar propagiert wurde, um mit diesem Medium die Massen
zu erreichen und fiir die Ziele der Revolution zu gewinnen, stellt die Kairiner Literaturwis-
senschaftlerin Randa Abou-bakr fiir die jiingere Zeit eine entgegengesetzte Tendenz fest und
weist auf die Aktualitdt sowie die politische Dimension des fusha- ‘Gmmiya-Diskurses hin:

»The debate concerning the place of the colloquial dialect in relation to modern standard
Arabic has recently acquired a more strongly marked political/ideological character, making
it difficult for anyone to express sympathy for either point of view without him/her committing
themselves to a political stance. [...] This has, in recent times, sparked a counter movement
in defence of the use of the classical variety, led by defenders of Egypt’s Islamic identity.«

Die unterschiedlichen Dialekte, die mehr oder weniger stark von der Hochsprache abwei-
chen, gelten dabei fiir die Verfechter der Hochsprache als ,,the outcome of the cultural decline

1 Vgl. Somekh, Genre and Language, 38.

2 Vgl ebd., 70.

3 Abou-bakr, Re-examining Cultural Theory, 380.
Aber bereits in den 1940er Jahren wurde dieser Konflikt um die Literaturfahigkeit des Dialekts zwischen
Angehérigen fortschrittlicher und reaktiondrer Kréfte in Agypten ausgetragen. Bereits damals machten
sich einzelne Autoren, wie etwa der Kopte Luws ‘Awad, der auch dafiir pladierte, der dgyptischen Um-
gangssprache den Status der Nationalsprache Agyptens zu verleihen, fiir den Dialekt und seine Verwen-
dung in der Literatur stark. Vgl. Klemm, Literarisches Engagement, 43.



12 Einleitung

experienced by the corruption of the ,true language‘, that is, of FU [fusha, CFZ].*“* Im Rah-
men eines erneuten kulturellen und wirtschaftlichen Aufstiegs der arabischen Welt — so hofft
man mitunter — werde auch das Problem der Diglossie zugunsten einer umfassenden Riick-
besinnung auf die Hochsprache gelost, die dann in allen Sphéren des 6ffentlichen Lebens die
ungeliebten Dialekte abzuldsen habe.

Selbstversténdlich finden sich auch Vertreter einer anderen Haltung, die sich zu ihren
jeweiligen Dialekten bekennen und diesen ihren Eigenwert und ihre Daseinsberechtigung
zugestehen. Es versteht sich von selbst, dass von denjenigen Literaten, die ihre literarischen
Texte im Dialekt abfassen und die haufig der politischen Linken zuzurechnen sind, keine Ein-
winde gegen die Verwendung der Dialekte als Literatursprache vorgebracht werden. Auch
gibt es im arabischen Wissenschaftsbetrieb vereinzelte Autorinnen und Autoren, die sich in
ihren Forschungen mit Dialektliteratur auseinandersetzen und die fiir die wissenschaftliche
Wertschédtzung von in der Umgangssprache verfassten Gedichten, Romanen und Dramen
pladieren, um diesen prinzipiell den Eintritt in den literarischen Kanon zu erméglichen.’
Randa Abou-bakr vertritt dariiber hinaus die Ansicht, dass im Dialekt abgefasste Literatur —
sie bezieht sich vornehmlich auf dgyptisch-arabische Lyrik, aber der gleiche Standpunkt ldsst
sich genauso im Hinblick auf Dramen oder Erzéhltexte im dgyptischen Dialekt oder in ande-
ren Dialekten einnehmen — als Akte der Rebellion zu werten sind. Das subversive Potential
dieser Texte begriindet die Autorin folgendermalen:

wEgyptian colloquial poetry does represent an instance of rebellion, not only in language and
form but also in the system of values it represents. Existing in the peripheries of a powerful
centre, it thrives on opposing the dominant values of that centre.*

Die Dialekt-Hochsprache-Problematik liefert — wie vorangehend dargelegt — eine plausi-
ble Erkldrung fiir die Vorbehalte und negativen Reaktionen, die meinem Forschungsthema
im arabischen Umfeld entgegengebracht wurden. Ein zweiter, mindestens ebenso schwer
wiegender Faktor liegt in der Person des Autors begriindet, dem sich meine literaturwissen-
schaftliche Arbeit widmet. Ali Salem galt vor allem in Agypten, aber auch in Syrien und
anderen arabischen Landern, wo seine Dramen aufgefiihrt oder in Textform verdffentlicht
wurden, bis' Anfang der 1990er Jahre als renommierter Literat. Einen Namen hatte er sich
durch seine vornehmlich in den 1960er und 1970er Jahren verfassten und auf zahlreichen
Biihnen inszenierten satirisch-gesellschaftskritischen Theaterstiicke gemacht. Der Autor und
einige seiner Dramen erreichten, wie spéter ausgefiihrt wird, ein hohes Maf} an Beachtung
und Anerkennung.” Mit dem offenen Bekenntnis Ali Salems zur Normalisierung (tathi ‘a) der
kulturellen Beziehungen zum Nachbarland Israel und seiner Reise dorthin im Friihjahr 1994
katapultierte sich der Autor jedoch ins Abseits der dgyptischen Literatenszene und wird seit-
dem von vielen Vertretern der intellektuellen Elite des Landes als Verriter betrachtet.® Diese

4 Somekh, Genre and Language in Modern Arabic Literature, 9.

5 Hervorzuheben sind hierbei an neueren Ver6ffentlichungen vor allem im Hinblick auf die Dialektdich-
tung die englischsprachigen Arbeiten von Randa Abou-bakr zur Lyrik Fouad Haddads und ihr Pladoyer
fiir die Aufwertung der dgyptischen Dialektliteratur im Allgemeinen. Zu nennen wire weiterhin die auf
Arabisch in Kairo erschienene Monographie zur dgyptisch-arabischen Lyrik von Sayyid Hamis.

6  Abou-bakr, Egyptian Colloquial Poetry, 280.

7 Vor allem fiir seine Odipus-Komddie Inta.illi ’atalt al-wahs wird Salem auch in Veroffentlichungen zum
modernen arabischen Drama von renommierten arabischen Literaturwissenschaftlern und Theaterken-
nern wie ‘AlT ar-Ra‘T in den hochsten Tonen gelobt, sogar mitunter noch Ende der 1990er Jahre. Vgl.
ar-Ra‘1, al-Masrah fi l-watan al-‘arabi, 137-142.

8  Vgl. Woffenden, Outcast of the Art World.



Einleitung 13

Reise nach Israel, die er in einem anschlieBend verdffentlichten Reisetagebuch dokumen-
tierte, und sein bis in die heutigen Tage andauernder Einsatz fiir die Aussohnung zwischen
Israelis und Agyptern brachten die meisten seiner Schriftstellerkollegen, ebenso wie weite
Teile der 4gyptischen Gesellschaft, gegen ihn auf. Salem wurde offiziell aus dem dgyptischen
Schriftstellerverband ausgeschlossen. Die Mehrheit seiner Kollegen ignoriert und meidet ihn.
Mit dem Namen Ali Salem wird in Agypten seitdem an erster Stelle dessen tabubrechendes
und gesellschaftlich hochst umstrittenes Engagement fiir die Normalisierung der dgyptisch-
israelischen Beziehungen auf kultureller Ebene verbunden. In den Hintergrund gertickt sind
indessen die Verdienste des Autors um das moderne dgyptische Theater sowie sein reiches
und vielfaltiges Dramenwerk. Salem selbst beklagt diese Entwicklung,’ die allerdings auch
darauf zuriickzufiihren ist, dass er sich seit Mitte der 1980er Jahre in abnehmendem Mal3e als
Dramenautor betitigt. Nicht zuletzt weil die Bedeutung des Theaters in Agypten seit Mitte
der 1970er Jahre erheblich abgenommen hat, was auch auf die verminderte staatliche Kultur-
forderung zuriickgeht, ist Salem dazu tibergegangen, vermehrt als Verfasser von Kurzprosa
und Zeitungskolumnen in Erscheinung zu treten.

Die beiden ausgefiihrten Aspekte machen begreiflich, weshalb meiner wissenschaftli-
chen Beschéftigung mit Ali Salem und seinem dramatischen Schaffen von Seiten dgyptischer
und syrischer Akademiker hdufig skeptisch und versténdnislos begegnet wurde.

Dennoch habe ich mich nicht von der Auseinandersetzung mit den-Dramentexten Ali
Salems abbringen lassen. Der Ehrlichkeit halber soll betont werden, dass ich in Syrien und
Agypten auch auf einige durchaus wohlwollend-interessierte Personen gestoBen bin, die gern
meine Fragen beantworteten, mich bei der Literaturbeschaffung unterstiitzten oder mir bei
Verstindnisschwierigkeiten wéhrend des Lesens der Dramentexte behilflich waren.

Meine erste Begegnung mit einem Drama von Ali Salem fand wéhrend meines Magis-
terstudiums an der Universitit Bayreuth statt. Unter der Leitung der damaligen Dozentin fiir
Agyptisch-Arabisch, Jocelyne Owens, fiihrten Studierende ihrer Sprachkutse dort im Som-
mersemester 2003 das Theaterstiick Bir al-’amh (Der Weizenbrunnen) von Ali Salem auf.
Ich iibernahm die Rolle der Figur ‘Amm Husain und hatte viel Freude bei der Auseinander-
setzung mit dem Stiick und seiner Auffithrung. Ich wurde neugierig auf den Autor, wollte
mehr tiber ihn wissen und weitere Dramentexte von ihm kennenlernen, die ich mir nach und
nach beschaffte. SchlieBlich stief ich wahrend eines Studienaufenthalts in Kairo auf das um-
strittene Reisetagebuch (Rikla ila Isra 1) und machte mich mit der politischen Haltung des
Autors vertraut. Den personlichen Kontakt zu Ali Salem herzustellen, gelang mir ebenfalls
bei einem Aufenthalt in Kairo, wo ich ihn im Jahr 2005 erstmals zu einem Interview traf.

Die vorliegende Arbeit widmet sich dem dramatischen Gesamtwerk des Autors, wobei
das Hauptinteresse dem satirischen Schreibstil Ali Salems zukommt und drei seiner Dra-
mentexte unter diesem Gesichtspunkt einer detaillierten Analyse unterzogen werden. Da-
bei gilt anzumerken, dass iiber den Autor bisher nur wenig geschrieben wurde. In einigen
Nachschlagewerken zur modernen arabischen Literatur und zum Drama finden sich kurze
Eintrage.!® Etwas umfangreichere Ausfiihrungen zu Ali Salem liefern Muhammad Mustafa
Badawi in seiner Monografie Modern Arabic Drama in Egypt'! sowie Roger Allen in seinem
1998 erschienenen Band The Arabic Literary Heritage: The Development of its Genres and

9 Vgl. The Associated Press, Ali Salem.
10 Vgl. beispielsweise Meisami, Encyclopedia of Arabic Literature (EAL), Bd. 2, 681; Campbell, Contem-
porary Arab Writers, Bd. 1, 691f; Miisa, Qamis al-masrah, 768.
11 Vgl. Badawi, Modern Arabic Drama in Egypt, 197-205.



14 Einleitung

Criticism."> Aus dem Jahr 1981 stammt ein Aufsatz von Nadia R. Farag-Badawi, in dem sich
die Autorin den bis zum damaligen Zeitpunkt verfassten Dramen Ali Salems zuwendet.!?

Der literarischen Gattung Drama, dem Theater als Kulturinstitution und den vielféltigen
fiir die Biihne konzipierten Texten der modernen arabischen Literatur wurde sowohl in der
,westlichen® Orientwissenschaft als auch in der arabistischen Literaturwissenschaft der be-
treffenden Region bereits ein betrichtliches Mall an Aufmerksamkeit geschenkt. Neben den
einschliigigen Uberblickswerken aus der Feder des Oxforder Literaturwissenschaftlers Mu-
hammad Mustafa Badawi Early Arabic Drama (1988) und Modern Arabic Drama in Egypt
(1987) widmet die polnische Arabistin Ewa Machut-Mendecka ihre typologische Studie The
Art of Arabic Drama (1997) dieser Gattung. Zu einigen friihen Textquellen der dgyptischen
Theaterkultur verfassten Manfred Woidich und Jacob Landau die Abhandlung mit dem Titel
Arabisches Volkstheater in Kairo im Jahr 1909 (1993). Mit der Entstehung und Entwicklung
des modernen arabischen Theaters befassen sich neben der erwdhnten Studie von Badawi
auch die Agypten in den Mittelpunkt riickenden Veroffentlichungen The Egyptian Theatre
in the Nineteenth Century (1996) von Philip Sadgrove sowie Vorgestellte Offentlichkeit. Zur
Genese moderner Prosa in Agypten (2010) von Nadia Al-Bagdadi.

Mit der unter Literaturwissenschaftlern entbrannten Debatte um Indigenitdt und Authen-
tizitdt des modernen arabischen Dramas beschiftigt sich Friederike Pannewick in ihrer kul-
turwissenschaftlich ausgerichteten Studie Das Wagnis Tradition. Arabische Wege der The-
atralitdt (2000), in der sie verschiedene theatrale Erscheinungen in den Blick nimmt. Auch
Lutfi Faizo widmet sich in seiner bereits einige Jahre vorher erschienenen Monografie The
Cycles of Arabic Drama. Authenticity versus Western Imitation and Influence (1985) dieser
Thematik.

Weiterhin sind in Deutschland zwei Dissertationen dgyptischer Wissenschaftler entstan-
den, die sich speziell mit-dem Theaterschaffen in-Agypten im 20. Jahrhundert auseinander-
setzen: Salah Abolsaud befasst sich mit dem Thema in seiner Studie Theaterproduktion und
gesellschafiliche Realitiit in Agypten (1979) vor allem aus literatursoziologischer Perspek-
tive, wihrend Attia Mahmoud Abdel Fattah Salem in ihrer Veroffentlichung Merkmale der
dgyptischen Komddie in den sechziger Jahren (1990) die Untergattung Komodie in einem
begrenzten Zeitraum bei verschiedenen Autoren in den Blick nimmt. Hussein Abdelhamid
setzt in seiner Monografie mit dem Titel Griechische Mythologie im modernen arabischen
Theater am Beispiel Agyptens und Syriens (1991) den Schwerpunkt auf inhaltliche und in-
tertextuelle Aspekte. Weiterhin liefern Johann Christoph Biirgel und Stephan Guth in ihrem
Sammelband Gesellschaftlicher Umbruch und Historie im. zeitgendssischen Drama der is-
lamischen Welt wertvolle Beitrage zum Theaterschaffen von Autoren in Staaten des islami-
schen Raumes vor dem Hintergrund geschichtlicher Entwicklungen des 20. Jahrhunderts.
Diana Dressels Dissertation Biihne der Geschichte. Der Wandel lokaler Dramen in Paldistina
und Israel (2010) verschafft einen Uberblick iiber das thematische Spektrum moderner palis-
tinensischer Dramen, vergleicht diese mit zeitgleich entstandenen Dramen der israelischen
Theaterliteratur und stellt davon ausgehend die Beziehung zur Zeitgeschichte im betrachte-
ten Kulturraum Paléstina/Israel her. Reuven Snir beschrankt sich indessen mit seinem Band
Palestinian Theatre (2005) auf die Untersuchung des arabischsprachigen Theaters im glei-
chen geografischen Raum. Yvonne Albers setzt in ihrer theaterwissenschaftlichen Analyse
Scheiternde Zeugen, machtlose Wdhler. Der Zuschauer im zeitgendssischen libanesischen

12 Vgl. Allen, The Arabic Literary Heritage, 343-345.
13 Vgl. Farag-Badawi, Ali Salem: A Modern Egyptian Dramatist, JAL, 12/1981, 87—-100.



Einleitung 15

Theater (2011) den Schwerpunkt auf den Libanon und untersucht die Rolle des Zuschauers
in den innovativen Werken zweier zeitgendssischer libanesischer Autoren. Neben einem his-
torischen Uberblick zur Entwicklung des modernen Theaters im Libanon enthilt die Studie
Reflexionen zur Frage nach der politischen und gesellschaftlichen Wirksamkeit der Kunst-
form Theater im libanesischen Kontext.

Auch zahlreiche arabische Verdffentlichungen zum Drama und Theater sind Uberblicks-
werke, die sich dem Thema entweder im Hinblick auf den gesamten arabischsprachigen Kul-
turraum'* oder auf einen bestimmten arabischen Nationalstaat'® zuwenden.

Es liegen allerdings insgesamt nur recht wenige Arbeiten vor, die sich speziell mit einem
bestimmten Autor und seinem Dramenschaffen auseinandersetzen. Eine Studie dieser Art
wurde zu Ya‘qub Sannii‘ (1839-1912), dem Begriinder des modernen dgyptischen Dramas,
verfasst.!® Weiterhin seien die Abhandlungen tiber Taufiq al-Hakim (1898-1987)"7, zum Dra-
menwerk von Yasuf Idris (1927-1991)%, zu Alfrid Farag (Alfred Farag, 1929-2005)", zum
agyptischen Verfasser moderner Versdramen Salah ‘ Abd-as-Sabir (1931-1981)% sowie zum
Bithnenwerk des syrischen Dramatikers Sa‘dallah Wannds (1941-1997)* erwéhnt.

Meine Arbeit, in der erstmalig das Dramenwerk des dgyptischen Autors Ali Salem um-
fassend in den Blick genommen wird, gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste Teil beginnt
mit einem Uberblick zur Entstehung und Entwicklung des modernen arabischen Dramas im
19. und 20. Jahrhundert, wobei der Schwerpunkt ganz klar auf Agypten gelegt wird. Das
geschieht einerseits, weil dem Land bei der Herausbildung dieser Gattung eine Vorreiterrolle
zukommt und weil andererseits das dgyptische Theater gegen Mitte des 20. Jahrhunderts in
besonderem Mafle zur Entfaltung und Bliite kam. Zudem handelt es sich bei Ali Salem um
einen dgyptischen Autor. Im Rahmen dieses Uberblickskapitels erfolgt die literaturgeschicht-
liche Einordnung des Schriftstellers Ali Salem, der mit seinem Dramenwerk in den daran
anschlieBenden Ausfithrungen in den Mittelpunkt geriickt wird. Dem literaturgeschichtlichen
Abriss zum modernen dgyptischen Drama folgt ein Kapitel, das zun4chst Informationen zum
beruflichen Werdegang Ali Salems liefert. Darauf folgend werden die einzelnen Dramen des
Autors in chronologischer Anordnung in Kiirze vorgestellt, kommentiert und unter dem Ge-
sichtspunkt der jeweils vorzufindenden Beziige zur Zeitgeschichte des Entstehungskontexts
betrachtet. An diesen Teil, der sich mit dem dramatischen Gesamtwerk Ali Salems auseinan-
dersetzt, schlieft sich ein Exkurs zu seinem Reisetagebuch Rihila ila Isra il an, das Mitte der
1990er Jahre in Agypten publiziert wurde und fiir Aufsehen sorgte. Hierbei wird auf formale,
inhaltliche und stilistische Aspekte des Textes ebenso eingegangen wie auf seine Rezepti-

14 Vgl. beispielsweise das Standardwerk von ar-Ra‘1, ‘Ali (1999): al-Masrah fi l-watan al-‘arabi; weiterhin
Mustafa Muhammad Husain Sihab (2009): al-Masrah al-‘arabi. Tarih wa-taqwim; Fu‘ad Rasid (2006):
Tarth al-masrah al-‘arabi.

15 Vgl. beispielsweise Dauwara (1989): al-Masrah al-misri; Mandir, Muhammad (1971): F1 I-masrah al-
masti al-mu‘asir; ‘Ulaqi: Sabtin ‘Aman min al-masrah fi l-yaman (1983); Gunaim (2003): al-Masrah al-
filastin1; Tabur (1998): al-Masrah fT I-imarat; al-Munsif (1997): Min ruwwad al-masrah at-t@inisT wa-
alamihi.

16 Vgl. Gendzier (1966): The Practical Visions of Ya‘qub Sanu‘.

17 Vgl. beispielsweise Starkey (1987): From the Ivory Tower. A Critical Study of Tawfiq al-Hakim.

18 Vgl. etwa Rudnicka-Kassem (1993): Egyptian Drama and Social Change. A Study of Thematic and Ar-
tistic Development in Yasuf Idris’ Plays; Farag (1975): Yussuf Idris and Modern Egyptian Drama.

19 Vgl. Amin (2008): Alfred Farag and Egyptian Theater; Qayid (1996): Fann al-masrah ‘inda Alfrid Farag.

20 Vgl. Munir (1992): Fada’ as-saut ad-drami: dirasa fi masrah Salah ‘Abdassabdr.

21 Vgl. Husain (1999): Sa‘dallah Wanniis fT 1-masrah al-‘arabt al-hadit.



16 Einleitung

onsgeschichte, die eng an die personlichen Lebensumstinde Ali Salems im Anschluss an die
Ver6ffentlichung dieses Buches gekniipft ist.

Der zweite Hauptteil der vorliegenden Arbeit beinhaltet die eingehende und exemplari-
sche Analyse dreier Kurzdramen Ali Salems. Die leitende Fragestellung fiir diese Auseinan-
dersetzung mit den drei Dramentexten bezieht sich auf die darin verwendeten Satireverfahren
im Hinblick auf gesellschaftliche und politische Probleme und Missstinde, die der Autor
im realen Entstehungskontext seiner Dramen antrifft, um sie literarisch zu verarbeiten. Den
detaillierten Einzelanalysen ist ein Kapitel zur Satire und ihren Erscheinungsformen voran-
gestellt. Darin werden die verschiedenen, in der Literatur vorzufindenden Definitionen und
Aspekte zum Satirebegriff beleuchtet. Zudem wird auf das Satirekonzept im arabischen Kon-
text eingegangen, wobei exemplarische Texte der arabischen Literatur angesprochen werden,
in denen satirische Schreibweise vorzufinden ist. Insbesondere werden drei Beispiele fiir
satirisches Schreiben in dramatischen Texten der arabischen Literatur vorgestellt und niher
betrachtet. Damit soll aufgezeigt werden, dass Ali Salem sich mit seiner Art der literarischen
Verarbeitung von realen zeitgeschichtlichen und als kritikwiirdig erachteten Zustinden und
Phénomenen in eine Gruppe von —nicht nur zeitgendssischen — arabischen Autoren einreiht,
die einen dhnlichen Schreibmodus fiir ihre Dramentexte gewéhlt haben. Die Betrachtung der
drei Kurzdramen Ali Salems, die jeweils in einem deutlich markierten zeitlichen Abstand
zueinander verfasst wurden, steht jedoch im Fokus des zweiten Hauptteils. Hierbei wird der
auf den je unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Kontext bezogene Gegenstand identifiziert,
um anschlieBend die daran gekniipften spezifischen Verfahren zur Erzeugung literarischer
Satire herauszuarbeiten, die Ali Salem auf den dramatischen Gestaltungsebenen Handlungs-
entwurf, Figurenkonzeption und Sprache anwendet.

An dieser Stelle sei auch noch auf den Anhang der vorliegenden Arbeit verwiesen. Er
enthilt die Zusammenfassungen der Handlungen aller ver6ffentlichten Dramentexte Ali Sa-
lems, die im ersten Hauptteil im Rahmen der @iberblicksartigen Ausfithrungen zum Biihnen-
werk des Autors thematisiert werden.

Im Vorwort zu seinem 1963 entstandenen und 1964 uraufgefiihrten Biihnenwerk mit dem
Titel an-Nas illi fi s-sama at-tamina (Die Menschen im achten Himmel), bei dem es sich um
sein erstes Stiick handelt, dessen Dramentext veroffentlicht wurde, liefert Ali Salem dramen-
theoretische Uberlegungen, die als sein persénliches dramaturgisches Programm oder Mani-
fest zu betrachten sind.?? Er legt darin seine Auffassungen zur Kunst im Allgemeinen und zur
Bedeutung von Theater und Drama innerhalb der dgyptischen Gesellschaft im Besonderen
dar. Im Theater sieht er eine der groBartigsten Erfindungen der Menschheit, die das Leben
reicher, tiefgriindiger und schoner macht. Es wird zudem deutlich, dass er der Gattung Komo-
die eine besondere Rolle als Mittel zur Erbauung und Unterhaltung der Zuschauer zugesteht.
Allerdings betont Salem im Hinblick auf die Komddie, die seine bevorzugte Dramenform
darstellt, dass die Biihnenkunst in jedem Fall mit Ernsthaftigkeit zu betreiben sei. Er wehrt
sich gegen die Behauptung, dass die Zuschauer nur dann das Theater aufsuchen wiirden,
wenn sie possenhafte Stiicke ohne tieferen Sinn und Aussage dargeboten bekdmen. Ebenso
bringt Salem seine Missbilligung gegentiber der unter agyptischen Schauspielern offenbar
verbreiteten Unsitte zum Ausdruck, sich nicht an die Textvorgaben fiir ihre Rollen zu halten,
sondern Stiicke auf eigene Faust dahingehend abzuéndern, dass eine Komddie mit ernsthaf-
tem Inhalt und bedeutungsvoller Aussage zum possenhaften Klamaukstiick verkommt.?

22 Vgl. Salim: an-Nas illf fT s-sama at-tamina, 7-15.
23 Vgl. ebd., 12f.



Einleitung 17

Bevor Ali Salem auf die dsthetischen Kriterien eingeht, die er dem Drama als Kunst-
form beimisst, betont der Autor, dass kiinstlerische Produkte jeglicher Art — und so auch das
Theaterstiick — immer mit einer gesellschaftlichen Funktion und einem Zweck verbunden
sein miissten. Den I’art pour P’art-Gedanken und die Annahme, dass ein Kunstwerk vollig
zweckfrei und nur fiir sich allein als &dsthetische Grofle stehen konne, verwirft der Autor
mit aller Vehemenz. Fiir ihn hat ein Kunstwerk — insbesondere das Theaterstiick — immer
eine der Gesellschaft und dem einzelnen Individuum dienende Funktion zu erfiillen.”* Ali
Salem sieht die Aufgabe und Rolle des Dramenautors darin, den Zuschauer auf seinem Weg
durch die Wirrungen des Lebens zu begleiten und ihm durch sein Kunstwerk das Verstdndnis
der gesellschaftlichen Bedingungen, Vorgidnge und Verhiltnisse zu erleichtern. Fiir Salem
steht somit auler Frage, dass der Autor mit seinem Drama in politischer Hinsicht Stellung
bezieht und eine gesellschaftspolitisch relevante Botschaft transportiert.”® Diese Botschaft
muss klar und fiir den Angehdrigen der 4gyptischen Gesellschaft verstindlich daherkommen.
Das Biihnenstiick darf den Zuschauer nicht verwirren und ihn hilflos zuriicklassen, sondern
soll das Verstehen fordern und mit einem positiven Ziel verbunden sein. Nach Ansicht Ali
Salems setzt die Erfiillung dieser Aufgabe die Liebe des Dramenautors zum Leben und zu
den Menschen voraus. Um den Zuschauern eine Botschaft vermitteln zu konnen, die auf
ihre eigene Léauterung und die Besserung der Verhiltnisse in der Gesellschaft abzielt, muss
sich der Autor seiner eigenen gesellschaftlichen Rolle und Verantwortung bewusst sein.® Ali
Salem wird in seinen weiteren Ausfiihrungen Konkreter, was den Inhalt dessen betrifft, was
mit dem Drama an Aussage und Botschaft transportiert werden soll. In dem hier referierten
dramaturgischen Programm Ali Salems aus den 1960er Jahren wird deutlich, dass der Autor
ein klares politisches Ziel an die Theaterkunst kniipft: So gelte es; den Adressaten der Biih-
nenstiicke die Werte der sozialistischen Gesellschaftsordnung nahe zu bringen, um somit die
Entwicklung eines mustergiiltigen sozialistischen Gemeinwesens unterstiitzend zu begleiten.
Die ,alten® Werte einer feudalen oder kapitalistischen Gesellschaftsform, wie sie vor der Re-
volution von 1952 in Agypten verbreitet waren, seien als mangelhaft und riickstindig darzu-
stellen und anzuprangern. Letztendlich sei es Ziel und Aufgabe des Theaterkunstwerks, die
Uberzeugung von der Richtigkeit der sozialistischen Ordnung bei den Zuschauern zu fordern
und daran mitzuwirken, den ,sozialistischen Menschen zu formen.?” Allerdings lehnt Salem
es ab, auf der Bithne plumpe politische Propaganda zu betreiben. Diese Herangehensweise
wiirde, so der Autor, die Zuschauer abschrecken und habe mit Kunst nichts zu tun. Gleich-
zeitig wehrt sich Ali Salem gegen inhaltliche Vorschriften oder Richtlinien jeglicher Art fiir
das Schreiben von Dramen, denn er mdchte die Freiheit des Kiinstlers gewahrt wissen. Ent-
scheidend ist fiir ihn die personliche Haltung des Dramatikers. Dazu gehort fiir Salem, dass
der Autor selbst vom Sozialismus iiberzeugt ist, sich humanistischen Idealen verpflichtet
fuhlt sowie fur und tber ,,die einfachen Menschen* schreibt.?® Mit seinem hier skizzierten
Literaturverstandnis steht Ali Salem den Denkansétzen von Literaten und Literaturtheoreti-

24 Vgl. ebd,, 8.

25 Diese Auffassung ist im Kontext der arabischen Literaturreflexion keinesfalls neu. Bereits fiir die Jahre
um den Zweiten Weltkrieg lassen sich im arabischen Raum Stimmen vernehmen — zu nennen ist hier
besonders der libanesische Autor und Kritiker ‘Umar FahiirT —, die ein politisiertes Literaturverstidndnis
erkennen lassen und sich damit gegen die,Elfenbeinturm-Literatur® wenden. Vgl. Klemm, Literarisches
Engagement, 49.

26 Vgl. ebd., 9.

27 Vgl. ebd., 9f.

28 Vgl. ebd., 10f.



18 Einleitung

kern wie Salama Miisa (1889-1958), Luwis ‘Awad (1915-1990), ‘Umar FahiirT (1895-1946)
und Ra’1f HurT (1912-1968) nahe. Deren sozialistische und marxistische Ideen fanden in den
1930er und 1940er Jahren vor allem in Syrien und Agypten Verbreitung, aber ,.[i]hre Lésun-
gen und ihre Appelle waren noch in den fiinfziger und sechziger Jahren von weitreichendem
EinfluB} auf das Selbstverstdndnis politisch verantwortungsbewufter Literaten sowie auf ihre
Werke.“? Wie die beiden Agypter Salama Miisa und Luwis ‘Awad misst auch Ali Salem der
kiinstlerischen Freiheit und Autonomie eine hohe Bedeutung bei und lehnt es ab, die Biih-
nenkunst vornehmlich in den Dienst einer politischen Ideologie zu stellen und sie damit iiber
die Malien als agitatorisches Mittel zu funktionalisieren.*

An den Forderungen Ali Salems beziiglich der politischen Botschaft, die ein mustergiil-
tiges Drama enthalten sollte, ldsst sich die Geisteshaltung ablesen, die dem Autor in der Zeit
der Abfassung seiner programmatischen AuBerungen anhaftete. Seine politische Uberzeu-
gung erweist sich darin als konform mit der zu jener Zeit in Agypten propagierten sozialis-
tischen Staatsideologie. Es scheint, dass Salem selbst noch in einer Phase, als andere seiner
dhnlich eingestellten dgyptischen Schriftstellerkollegen, wie etwa Nagib Mahfiiz, in ihren
fiktionalen Werken bereits deutlich ihre Enttauschung und Desillusionierung mit den Ergeb-
nissen der Revolution von 1952 durchblicken lieBen,*! sich fiir die sozialistische Sache im
Dienste der Staatsdoktrin stark machte.’? Tatsdchlich findet man in keinem der Theaterstiicke
Ali Salems, die in den frithen 1960er Jahren entstanden sind, Kritik an der sozialistischen
Gesellschaftsform. Allerdings ldsst sich auch keine plakative politische Propaganda erken-
nen. Gerechtigkeit fiir die einfachen Bevdlkerungsschichten und Gleichberechtigung aller
Biirger stellen die Werte dar, die durch positiv gezeichnete Charaktere in seinen Bithnen-
stiicken transportiert werden, womit der Autor auf indirekte Weise gemif} seinem Anspruch
sozialistische MafBstabe und Zielsetzungen zum Ausdruck bringt.* Auffillig ist jedoch, dass
Salem mit den meisten seiner Dramen das Augenmerk auf gesellschaftliche Probleme und
Missstande lenkt, die er in seinem Lebensumfeld wahrnimmt. Mit groer Schérfe prangert er
unter Verwendung von Verfahren satirischer Schreibweise Biirokratie, Korruption, Nepotis-
mus und religiése Heuchelei an.** In den Stiicken, die Ende der 1960er Jahre — also nach der
als naksa bezeichneten militirischen Niederlage Agyptens im Krieg gegen Israel — verfasst
wurden, kommt hingegen auch bei Ali Salem die unter arabischen Schriftstellern und Intel-
lektuellen in dieser Zeit um sich greifende Enttduschung und Desillusionierung angesichts
der realen Situation in ihren Lindern zum Vorschein.® Die Kritik Salems richtet sich nun,
wenn auch in verschliisselter Form, gegen gravierende, als Fehlentwicklungen erkannte Zu-
stinde und Prozesse in der dgyptischen Politik und Gesellschaft. BloBgestellt und verurteilt
werden die Unterdriickung der Freiheiten von Schriftstellern und Journalisten, die willkiir-
lichen Verhaftungen und Folterungen von Andersdenkenden und das Vorgehen des dgypti-

29 Ebd., 55.

30 Vgl. zur Haltung der dgyptischen Denker Miisa und ‘Awad im Unterschied zu ihren beiden syrisch-
libanesischen Kollegen hinsichtlich der ,,ideologischen Vereinnahmung von Literatur ebd., 58.

31 Vgl. ‘Enany, The Novelist as Political Eye-Witness, 75.

32 Hier sei angemerkt, dass wohl die meisten agyptischen Intellektuellen nach dem Zweiten Weltkrieg so-
zialistischen Idealen anhingen und sich auch iiber die nasseristische Ara hinaus sozialistischen Werten
verpflichtet sahen. Vgl. Amin, Alfred Farag and Egyptian Theater, 4f.

33 Hier ist vor allem sein 1967 entstandenes Stiick Bir al-’amh zu nennen.

34 Auffallend ist dies in seinem 1966 verfassten Drama ar-Ragil illt dahik ‘ala I-malayika.

35 Auch bei einem Kollegen und Zeitgenossen Ali Salems, dem Dramatiker Alfred Farag (Alfild Farag,
1929-2005), wird diese Haltung ab den ausgehenden 1960er Jahren, vor allem aber in den 1970er Jahren,
wahrgenommen. Vgl. Amin, Alfred Farag and Egyptian Theatre, xxv.




Einleitung 19

schen Geheimdienstes gegen die eigenen Biirger.*® Aber auch die Regierung und sogar die
Person des Staatsprisidenten Gamal ‘Abd an=Nasir (Nasser) werden nicht verschont, sondern
infolge der naksa fiir ihr Versagen mit beiflender Satire gegeiBelt.’

Der wirtschaftlichen Offnung Agyptens (/nfitih) unter Prisident Anwar as-Sadat (Sadat)
und dessen Abkehr von der unter Nasser verfolgten sozialistischen Politik steht Ali Salem,
wie es sich in seinen in den 1970er und 1980er Jahren verfassten Biihnenstiicken erken-
nen ldsst, zundchst eher ablehnend gegeniiber. Vor allem die verheerenden Auswirkungen
des Infitah auf die zunehmend verarmende dgyptische Mittelschicht, die Profitgier einzel-
ner Nutzniefer der neuen wirtschaftlichen Moglichkeiten sowie die Handlungsschwiche der
politischen Verantwortungstriager angesichts der sich verschirfenden sozialen Probleme im
Land prangert der Autor in seinen Dramen an.*® Abgesehen davon kann jedoch aufgrund der
Bemiihungen Salems um die Normalisierung der Beziehungen zu Israel davon ausgegangen
werden, dass er den auBlenpolitischen Mallnahmen Sadats — insbesondere dem dgyptisch-
israelischen Friedensvertrag von 1979 — befiirwortend gegeniibersteht. Zudem ereignete sich
im Jahr 1989 in der politischen Haltung des Autors ein Wandel, den er auf seinen mehrmona-
tigen Aufenthalt in den USA sowie auf das Ende des Kommunismus in der Sowjetunion und
den Landern Osteuropas zuriickfiihrt. Seine zuvor schon zunehmend skeptisch gewordene
Haltung gegeniiber dem Sozialismus miindete in eine vollige Abkehr von dieser Ideologie.*
In der Folge entwickelte er vermehrt liberale Ansichten und spricht sich seitdem vor allem in
seinen journalistischen Texten fiir wirtschaftliche Freiheit, die Férderung von Eigeninitiative
und den Riickzug des Staates aus der Wirtschaftsregulierung aus.* Als Liberaler zeigt sich
Ali Salem auch im Hinblick auf die Religion. Er ist geprégt von einer sdkularen Haltung
und lehnt jede Form von religiosem Eifer und Extremismus ab: Zudem betrachtet er mit
grofBer Sorge die in der dgyptischen Gesellschaft gestiegene Bedeutung der Religion sowie
der Frage nach der religiosen Zugehorigkeit, was mit zunehmenden innergesellschaftlichen
Konflikten zwischen den Angehorigen unterschiedlicher Konfessionen einerseits, aber auch
zwischen sdkularen und frommen Muslimen andererseits einhergeht.

Auch wenn sich die politische Haltung Ali Salems seit den 1960er Jahren gedndert hat,
kann er auch heute noch als engagierter Schriftsteller betrachtet werden. Seiner Forderung
und seinem Anspruch, dass ein literarisches Kunstwerk eine Funktion im Hinblick auf das
Gemeinwesen zu erfiillen hat, und seiner Uberzeugung, dass der Literat eine gesellschaftli-
che Verantwortung trégt, ist Ali Salem bis in die heutige Zeit treu geblieben. Der Diskurs um
das Konzept des literarischen Engagements (i/tizam), der unter arabischen Schriftstellern und
Literaturkritikern vor allem in den 1950ern gefiihrt wurde und der von heftigen Auseinander-
setzungen und kontroversen Debatten begleitet war,* fand auch seinen Niederschlag im dra-
maturgischen Programm Ali Salems aus den 1960er Jahren. Mit seiner darin zum Ausdruck
gebrachten humanistischen Auffassung zur Theaterkunst, die Freiheit und Autonomie des

36 Dies zeigt sich vor allem in den Stiicken al-Bufih (1967) und ‘Afarit masr al-gidida (1968).

37 Dies geschieht in Salems viel beachtetem Drama aus dem Jahr 1969 Kimidiva Udib. Inta illi "atalt al-
wahs.

38 Zunennen sind hier die Stiicke a/-Katib wa-5-sahat (1975), al-Mutafa’il (1980), al-Kilab waslit al-matar
(1983) und Hasab al-ward (1985).

39 Dies duflerte Ali Salem im personlichen Gespréch, das ich am 29.08.2005 mit ihm fiihrte.

40 Vgl. beispielsweise Salim, Nahnu ‘atfal al-bait al-wahid.

41 Vgl. Klemm, Literarisches Engagement, 61ff.



20 Einleitung

Dramatikers betont, steht der Autor eher dem ,,geméBigten Fliigel der iltizam-Bewegung®*?
nahe.

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit betrifft folglich die subtilen Mittel und Strategi-
en, die der engagierte Autor Ali Salem in seinen Dramen verwendet, um unter Bezugnahme
auf seinen jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext eine politische oder gesellschaftskritische
Botschaft zu vermitteln. Dass es sich dabei um Verfahren der literarischen Satire handelt,
wird unter Beriicksichtigung der Theorieansdtze zum Satirekonzept belegt. Durch die exem-
plarische Analyse dreier ausgewéhlter Dramen des Autors zeige ich auf, wie sich der satiri-
sche Schreibstil Ali Salems konkret manifestiert. Ein wichtiges Anliegen der vorliegenden
Untersuchung ist es zudem, einen Einblick ins dramatische Gesamtwerk eines Autors zu ge-
ben, der mit seinem Schaffen einen beachtenswerten Beitrag zur dgyptischen Theaterkultur
in den 1960er und 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts geleistet hat.

42 Ebd., 80.



