
BLUMENAU



 ALLE ARTEN VON KARMA
Die Zusammenhänge zwischen unseren Handlungen  

und ihren Folgen, gemäß dem Buddha

 

Ins Englische übersetzt von  
Geshe Michael Roach  

mit Dr. Eric Wu und Yan Tang

Aus dem Englischen ins Deutsche  
übersetzt von Joana Prather

Lektoriert von Eva Balzer
 

Mit freundlicher Unterstützung  
von Ute Rodrian und 

der Firma Automakler 4 Ringe GmbH,  
Attersee, Österreich 



5

D I E  D I A M A N T S C H N E I D E R- K L A S S I K E R  B U C H R E I H E

Diese Buchreihe ist eine Sammlung von 108 wichtigen Büchern, die der Welt 
helfen sollen, ein neues Modell für äußeren und inneren Wohlstand und Frie-
den zu entdecken. Die Reihe umfasst Werke aus vier Bereichen.

1) �Wegweisende Übersetzungen der großen spirituellen Klassiker des alten 
Asiens, die von 2500 v. Chr. bis etwa 1700 n. Chr. reichen. Viele dieser 
Werke wurden noch nie zuvor übersetzt. Diese Übersetzungen von den 
alten Originalen ins Englische werden von einer internationalen Gruppe 
von Übersetzern am Sedona College of International Management (SCIM) 
in Arizona, USA, angefertigt. Wir nennen uns selbst die „Mixed Nuts“, 
weil wir unterschiedliche nationale Wurzeln haben und immer mit viel 
Spaß und Freude an diese wertvolle Arbeit herangehen. Unsere Partner auf 
der ganzen Welt übertragen diese Übersetzungen in weitere moderne Spra-
chen – unter anderem in das moderne Chinesisch, Französisch, Russisch, 
Deutsch, Arabisch, Indonesisch, Vietnamesisch und Spanisch.

2) �Beliebte Bücher, die sich damit beschäftigen, wie diese alten Weisheiten im 
modernen Leben für Erfolg im Geschäftsleben, für persönliche Beziehun-
gen, für Gesundheit, Glück und für die Schaffung einer besseren Welt ein-
gesetzt werden können. Wir sind uns bewusst, dass die Originaltexte ver-
mutlich schwierig zu verstehen sind und es nicht leicht ist, die Inhalte auf 
das moderne Leben anzuwenden. Diese Bücher sollen dabei helfen, diesen 
Transfer reibungslos zu gestalten.

3) �Bücher, die aus Kurshandbüchern für die 36 Kurse des Asian Classics Insti-
tutes (ACI) erstellt wurden. Diese bestehen aus 6.800 Seiten Originalüber-
setzungen der alten spirituellen Klassiker Asiens, die als Kurse für diejenigen 
zusammengestellt wurden, die ein diszipliniertes Studium und die Praxis 
dieser kostbaren Weisheit durchführen möchten.

Um Tibetisch, Sanskrit und Chinesisch gekürzte Ausgabe
1. Auflage Dezember 2024

EditionBlumenau
www.editionblumenau.com

ISBN 978-3-9823962-4-8

Titel der amerikanischen Originalausgabe:
All the Kinds of Karma. 

The correlations between our actions & their consequences, according to the Buddha
Copyright © 2022 Geshe Michael Roach & Dr. Eric Wu. Alle Rechte vorbehalten.

Band 93 der Diamantschneider-Klassiker Buchreihe
Diamond Cutter Press

6490 Arizona Route 179A
Sedona, Arizona 86351

USA

Copyright der deutschen Ausgabe: © 2024 EditionBlumenau, Thierstein
Das Werk ist urheberrechtlich geschützt. 

Sämtliche, auch auszugsweise Verwertungen bleiben vorbehalten.

Titel-Illustration und Diamantzeichnung: Yasmin Jessen, www.yasminjessen.de
Layout: Silvia Engelhardt

Wir freuen uns auf Ihren Besuch:  
www.editionblumenau.com



7

4) �Bücher, die aus den Programmhandbüchern für die 12 Level des persön
lichen und geschäftlichen Erfolgstrainings des Diamond Cutter Institutes 
(DCI) erstellt wurden. Diese Handbücher umfassen insgesamt 1.800 Seiten 
mit Ideen und Konzepten aus den alten Klassikern, aus denen praktische 
Werkzeuge gemacht wurden, die in der Anwendung im täglichen Leben 
sehr hilfreich für Menschen aller Nationen und Glaubensrichtungen sind.

I N H A LT S V E R Z E I C H N I S

Einführung	 13

Über Stifte und Samen	 15

Über die Relieftafeln von Borobodur	 21

Alle Arten von Karma

Die Zusammenhänge zwischen unseren Handlungen und  
ihren Folgen, gemäß dem Buddha	 25

Titel und Verneigung	 27

Wie die Unterweisung gegeben wurde	 28

Die Arten von Karma, die unser Leben verkürzen	 28

Die Arten von Karma, die unser Leben verlängern	 31

Die Arten von Karma, die Krankheiten verursachen	 33

Die Arten von Karma, die Krankheiten verhindern	 34

Die Arten von Karma, die dich unattraktiv machen	 34

Die Arten von Karma, die dich attraktiv machen	 35

Die Arten von Karma, dass du wenig Macht besitzt	 37

Die Arten von Karma, dass du große Macht besitzt	 38

Die Arten von Karma, dass wir in einer  
benachteiligten Gesellschaftsschicht geboren werden	 39

Die Arten von Karma, dass wir in einer  
wohlhabenden Gesellschaftsschicht geboren werden	 40

Die Arten von Karma, die dich arm machen	 41

Die Arten von Karma, die dich reich machen	 42

Die Arten von Karma, dass du wenig Weisheit besitzt	 43

Die Arten von Karma, dass du große Weisheit besitzt	 44

6



Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den  
Höllenreichen führen	 45

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt als Tier führen	 46

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt  
im Reich des Herrn des Todes führen	 49

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt  
als Beinahe-Vergnügungswesen führen	 50

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt als Mensch führen	 51

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt  
als Vergnügungswesen im Reich der Begierde führen	 52

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt  
als Vergnügungswesen im Formreich führen	 52

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt 
als Vergnügungswesen im formlosen Reich führen	 53

Die Arten von Karma, die begangen aber nicht gesammelt werden	 54

Die Arten von Karma, die gesammelt aber nicht begangen werden	 55

Die Arten von Karma, die begangen und gesammelt werden	 55

Die Arten von Karma, die begangen und doch nicht begangen, 
und gesammelt und doch nicht gesammelt werden	 56

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den Höllenreichen führen,  
dich dann aber weiterziehen lassen, wenn das Karma erschöpft ist	 57

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den Höllenreichen  
führen, dich dann aber weiterziehen lassen, wenn dieses Leben  
zur Hälfte beendet ist	 58

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den Höllenreichen führen,  
dich dann aber gleich weiterziehen lassen	 59

Die Arten von Karma, die definitiv zu einer bestimmten Art  
von Wiedergeburt führen	 60

Die Arten von Karma, bei denen eine bestimmte Art  
von Wiedergeburt nicht sicher ist	 61

Die Arten von Karma, die an einem Ort begangen werden  
und dann an einem anderen reifen	 62

Die Geschichte der Krone der Messer und Lehren über unsere Eltern	 62

ALLE ARTEN VON KARMA

8

Die Arten von Karma, die uns erst Glück und später Leid bringen	 81

Die Arten von Karma, die uns erst Leid und später Glück bringen	 82

Die Arten von Karma, die uns erst Glück bringen und  
später noch mehr Glück	 83

Die Arten von Karma, die uns erst Leid und später noch mehr Leid bringen	 84

Die Arten von Karma, reich zu sein aber nicht gern zu teilen	 84

Die Arten von Karma, arm zu sein aber gern zu teilen	 85

Die Arten von Karma, sowohl reich als auch großzügig zu sein	 85

Die Arten von Karma, bei denen dein Leben endet,  
bevor dein Karma endet	 86

Die Relieftafeln von Borobodur	 89

 
Die Geschichte vom Vater, der der Fisch war	 124

Die Arten von Karma, bei denen dein Karma endet, 
bevor dein Leben endet	 127

Die Arten von Karma, bei denen sowohl dein Karma 
als auch dein Leben endet	 127

Die Arten von Karma, bei denen weder dein Leben  
noch dein Karma endet	 128

Die Arten von Karma, bei denen es dir körperlich gut 
aber mental nicht gut geht	 128

Die Arten von Karma, bei denen es dir mental gut  
aber körperlich nicht gut geht	 129

Die Arten von Karma, bei denen es dir sowohl körperlich 
als auch mental gut geht	 130

Die Arten von Karma, bei denen es dir sowohl körperlich 
als auch mental nicht gut geht	 131

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den niederen  
Reichen führen, aber mit einem schönen Körper	 132

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den niederen  
Reichen führen, mit keinem schönen Körper	 132

INHALT

9



10 11

INHALTALLE ARTEN VON KARMA

Die Arten von Karma, die zu einer Geburt in den niederen  
Reichen führen, mit schlechtem Mundgeruch	 133

Die Pfade von Karma mit den zehn schlechten Taten	 134	

Die Pfade von Karma mit den zehn guten Taten	 138	

Probleme, die durch Töten entstehen	 140	

Probleme, die durch Stehlen entstehen	 141	

Probleme, die durch sexuelles Fehlverhalten entstehen	 142	

Probleme, die durch Lügen entstehen	 143	

Probleme, die durch den Konsum von Rauschmitteln entstehen	 144	

Zehn Vorteile, wenn du deine Handflächen vor dem Herzen 
zusammenbringst, um einen Heiligenschrein zu ehren	 147	

Zehn Vorteile, wenn du dich verbeugst, um einen 
Heiligenschrein zu ehren	 148

Zehn Vorteile, wenn du einen Heiligenschrein sauber machst, 
um ihn zu ehren	 149	

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Parasols darbringst, 
um ihn zu ehren	 150

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Glocken darbringst,  
um ihn zu ehren	 151

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Banner darbringst, 
um ihn zu ehren	 152

Zwölf Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein schöne Kleidung  
darbringst, um ihn zu ehren	 153

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Blumen darbringst	 154

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Blumengirlanden 
darbringst	 156

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein schöne Lichter 
darbringst	 157

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein duftende Cremes  
darbringst	 158

Zehn Vorteile, wenn du einem Heiligenschrein Musik darbringst	 159

18 Vorteile, wenn du einen Heiligenschrein errichtest	 160

Zehn Vorteile, wenn du einen Lehrerthron darbringst	 161

Zehn Vorteile, wenn du Schuhe darbringst	 162

Zehn Vorteile, wenn du ein Gefäß darbringst	 163

Zehn Vorteile, wenn du Speisen darbringst	 164

Zehn Vorteile, wenn du eine Transportmöglichkeit darbringst	 165

13 Vorteile, wenn du eine Unterkunft darbringst	 166

Zehn Vorteile, wenn du Getränke darbringst	 170

Zehn Vorteile, wenn du das häusliche Leben verlässt	 171

Zehn Vorteile, wenn du in einem Kloster für Nonnen oder  
Mönche lebst	 172

Zehn Vorteile, wenn du dein Essen wie ein Bettler bekommst	 173

Zehn Vorteile, wenn du deine Ängste überwindest	 174

Wie die Unterweisung endete	 175

Anhänge	 177	

Anhang A  Die 35 Probleme, die durch den Konsum von  
Rauschmitteln entstehen	 178

Anhang B Die Arten von Stolz	 182

Bibliografie der ursprünglich auf Sanskrit geschriebenen Werke	 185

Bibliografie der ursprünglich auf Tibetisch geschriebenen Werke	 188

Bibliografie der auf Englisch verfassten Werke	 190

Liste von Publikationen	 190



EINFÜHRUNG



15

Ü B E R  ST I F T E  &  S A M E N

Stell dir einen leeren Raum vor, mit einer bequemen Couch und einem ele-
ganten, kleinen Holztisch. Das Einzige, was auf dem Tisch liegt, ist ein Stift.

Die Tür öffnet sich und ein Mensch kommt herein, gefolgt von seinem 
Hund.

Der Mensch und der Hund nähern sich dem Tisch und schauen im selben 
Moment auf den Gegenstand, der darauf liegt.

Der Mensch sieht einen Stift.
Der Hund sieht etwas zum darauf herumkauen.
Wer von beiden hat Recht? Es braucht nur einen kurzen Moment, um zu 

erkennen, dass beide Recht haben, sowohl der Mensch als auch der Hund. 
Denn der Mensch kann das Ding auf dem Tisch als Stift benutzen, um einen 
Brief zu schreiben. Und der Hund kann denselben Gegenstand als Kauspiel-
zeug sehen und darauf herumkauen.

Nehmen wir nun an, der Hund und der Mensch verlassen den Raum und 
lassen den Gegenstand auf dem Tisch liegen.

Was liegt in diesem Moment auf dem Tisch?
Da weder Mensch noch Hund im Raum sind, müssen wir mit den Schul-

tern zucken und sagen, dass das Ding auf dem Tisch noch nichts ist. Es war-
tet darauf, entweder ein Stift oder ein Kauspielzeug zu werden. Was von bei-
dem es wird, hängt davon ab, wer in den Raum kommt.

Genau dieses „darauf-warten-etwas-zu-werden“ ist das, worauf sich das 
Wort „Leerheit“ in den alten Schriften bezieht. Leerheit ist kein schwarzes 
Loch oder Bedeutungslosigkeit. Es bedeutet lediglich, dass die Dinge und 
Menschen um uns herum die ganze Zeit darauf warten, das zu werden, was 



16 17

EINFÜHRUNG: ÜBER STIFTE & SAMENALLE ARTEN VON KARMA

derjenige sieht, der den Raum betritt. Was sie werden, ist also „abhängig“ von 
der Person, die den Raum betritt. 

Und dieses „abhängig sein“ ist das, worauf sich der schwierige buddhisti-
sche Begriff „abhängiges Entstehen“ bezieht. Wenn niemand im Raum ist, ist 
das Ding auf dem Tisch nichts. Es wird entweder zu einem Stift oder zu einem 
Kauspielzeug, je nachdem, wer den Raum betritt. 

Wie funktioniert das genau, wenn der Mensch als erstes den Raum betritt?
Er geht auf den Tisch zu und schaut nach unten. In diesem Moment wird 

das undefinierte Stock-ähnliche Ding auf dem Tisch innerhalb eines Bruch-
teils einer Sekunde zu einem Stift. In diesem Moment bricht tief im Inneren 
des menschlichen Geistes ein winziger Samen auf, aus dem ein winziges, 
leuchtendes Bild eines Stiftes hervorkommt.

Schneller, als der Mensch es überhaupt wahrnehmen kann, legt sich dieses 
Bild über den undefinierten Gegenstand und umhüllt ihn, so dass das Ding 
auf dem Tisch für den Menschen wie ein Stift aussieht.

Wäre der Hund als erster in den Raum gekommen, wäre der Gegenstand 
zu einem Kauspielzeug geworden, denn der Hund hat andere Samen in sei-
nem Geist: Samen, die sich zu einem Bild eines Kauspielzeuges öffnen.

Weder der Mensch noch der Hund sind sich dessen bewusst, wie Samen 
sich öffnen und Bilder erzeugen, die den Gegenstand „umhüllen“ und ihn in 
einen Stift oder ein Kauspielzeug verwandeln. Auf diese Weise entstehen alle 
Dinge und Menschen um dich herum – bereits dein ganzes Leben lang. Je-
doch geht das so schnell, dass die meisten von uns nie erkennen werden, wo-
her sie wirklich kommen.

Wie sind diese Samen in unseren Geist gelangt?
Jedes Mal, wenn wir etwas sehen, hören oder denken, hinterlässt dieses Se-

hen, Hören oder Denken einen Abdruck im weichen Ton unseres Geistes, so 
wie der Hund einen Fußabdruck hinterlässt, wenn er über weiche, nasse Erde 
läuft. Innerhalb weniger Stunden „härtet“ dieser Abdruck im Ton aus, wie ein 
Fußabdruck in der Sonne.

Dieser gehärtete Abdruck (man könnte es auch einen „Eindruck“ nennen) 
verwandelt sich in einen geistigen Samen. Da wir in jeder Stunde eines Tages 
Tausende von solchen Eindrücken haben, pflanzen wir jeden Tag Tausende 
von Samen in unserem Geist.

Eindrücke, die wir hinterlassen durch das, was wir tun, sagen oder sogar 
nur über andere Menschen denken, sind besonders klar und verwandeln sich 
in entsprechend starke geistige Samen. Wenn sich diese Samen in unserem 
Geist öffnen und Bilder hervorbringen, die sich über Gegenstände legen, 
dann sehen wir als Ergebnis Dinge und Menschen in unserem Leben, die uns 
glücklich oder unglücklich machen.

Wenn all das, was wir bisher gesagt haben, tatsächlich stimmt, dann kön-
nen wir mit etwas Übung lernen, bewusst Samen für die kommenden Mona-
te und Jahre unseres Lebens zu pflanzen. Theoretisch ist das so, als würden wir 
uns überlegen, welche Arten von Obst und Gemüse wir in Zukunft essen wol-
len, und diese dann in unserem Garten anpflanzen.

Wenn du dich schon einmal als Gärtner versucht hast, sind dir beim Öff-
nen der Samenpackungen bestimmt schon einmal Samen durcheinandergera-
ten. Daher weißt du wahrscheinlich, wie schwierig es ist zu erkennen, welche 
Samen eine bestimmte Art von Blume hervorbringen und welche eine ande-
re. Nur ein sehr erfahrener Gärtner kann die Form und Farbe der richtigen Sa-
men erkennen.

Das ist der Grund für das Sutra, das wir hier in diesem Buch für dich über-
setzt haben. Ein junger Mann namens Shuka begegnete Lord Buddha in ei-
nem Garten in der Nähe der alten indischen Stadt Shravasti. Der Buddha er-
klärte sich bereit, ihm zu zeigen, wie man die richtigen Samen pflanzt, um in 
den kommenden Monaten und Jahren ein erfülltes Leben zu haben. (Dies ist 
übrigens derselbe Garten, in dem Lord Buddha das berühmte Diamantschnei-
der-Sutra lehrte).

Wir können dem jungen Mann über die Schulter schauen, diesem Ge-
spräch zuhören und lernen, wie wir uns ein wunderbares Leben pflanzen kön-
nen. Die Liste der Samen, die im Sutra aufgeführt ist, ist zeitlos. Ebenso zeit-
los sind die Ziele, die sie verwirklichen, denn sie beinhalten alles, was wir uns 
jemals wünschen könnten.

Der vorliegende Band gehört zu einer Sammlung von Manuskripten, die 
vom „Mixed Nuts“-Übersetzungsteam für die Diamantschneider-Klassiker-
Reihe alter Weisheitsschriften übersetzt wurde. 

In dieser Reihe versuchen wir zum einen, wichtige Werke aus jeder großen 
Denkschule des alten Asiens auszuwählen. Zum anderen bemühen wir uns 
darum, diese Übersetzungen in eine logische Reihenfolge zu bringen. Das 



ALLE ARTEN VON KARMA

18 19

EINFÜHRUNG: ÜBER STIFTE & SAMEN

heißt, die ersten beiden Werke der Reihe sind großartige klassische Kommen-
tare zu zwei der wichtigsten Bücher in der Geschichte Asiens: dem Dia-
mantschneider-Sutra und dem Herz-Sutra. Beide Werke wurden bereits ins 
Deutsche übersetzt und sind bei der Edition Blumenau erhältlich.

Diese beiden Sutras sind für den weiteren Verlauf entscheidend, da sie im 
Detail erläutern, warum das Ding, das auf dem Tisch liegt, „leer“ ist, bis ent-
weder der Hund oder der Mensch den Raum betritt.

Diese beiden Lehren enthalten jedoch keine konkrete Auflistung der spezi-
fischen Samen, die wir pflanzen müssen, um einen Stift zu erschaffen oder ein 
erfolgreiches Leben zu führen. Diese Aufgabe übernimmt das vorliegende 
Werk „Alle Arten von Karma“. Inzwischen hast du sicher erkannt, dass das 
Wort „Karma“ sich auf geistige Samen bezieht, die wir durch die Art und Wei-
se, wie wir andere Menschen behandeln, pflanzen.

Diese ersten drei Übersetzungen unserer Reihe helfen uns zu verstehen, wie 
unsere geistigen Samen die Dinge und Menschen um uns herum erschaffen. 
Aufmerksame Leser können dieses Bücher-Trio verwenden, um sich im Hand-
umdrehen ein glückliches und erfolgreiches Leben zu gestalten.

An dieser Stelle möchten wie uns bei einigen der Personen bedanken, die 
diese Arbeit möglich gemacht haben. Die Inspiration für das Projekt kam aus 
Österreich von Norbert Holzinger und Renate Scheidenberger. Sie baten un-
ser Team, bedeutende Werke zu übersetzen, die sich mit den sogenannten 
„karmischen Korrelationen“ befassen: Wenn du etwas tust, dann wird diese 
Tat als gleiches Ergebnis zu dir zurückkommen.

Einige dieser Zusammenhänge sind offensichtlich, wie: Töte einen anderen 
und du wirst selbst nur ein kurzes und von Krankheit geprägtes Leben haben. 
Andere Zusammenhänge sind jedoch weniger offensichtlich. So kommt ge-
mäß der alten Korrelationslisten die Verschmutzung unserer Luft und unserer 
Gewässer daher, dass wir die Beziehungen anderer nicht respektieren.

Es ist daher unbedingt notwendig, dass wir bei der Arbeit mit geistigen Sa-
men einen erfahrenen Gärtner konsultieren. Im vorliegenden Buch „Alle Ar-
ten von Karma“ haben wir den bedeutendsten karmischen Gärtner der Ge-
schichte an unserer Seite: Lord Buddha. Es gibt aber auch noch ein zweites be-
rühmtes Werk mit dem Titel „Die Krone aus Messern“, geschrieben vor ca. 
1.000 Jahren von dem indischen Meister Dharma Rakshita.

Die „Krone” liefert eine weitere umfassende Liste, welche konkrete Hand-
lungen welche spezifischen Resultate in unserem Leben erschaffen. Zusam-
men mit dem vorliegenden Sutra erhalten wir somit einen perfekten Katalog 
für die Arbeit mit Samen, mit dem wir uns ein glückliches und erfolgreiches 
Leben entwerfen und pflanzen können.

Wir freuen uns sehr, dass unser Mixed Nuts Kollege Seiji Arao Takahashi 
derzeit einen ausführlichen Kommentar zu diesem Werk fertigstellt. Er soll 
demnächst auf Englisch als Begleitband zum vorliegenden Buch erscheinen. 
Wir danken Norbert Holzinger und Renate Scheidenberger sehr für ihre fort-
gesetzte finanzielle Unterstützung dieses Projekts und dafür, dass sie uns er-
mutigt haben, dieses Werk mit karmischen Korrelationen zu übersetzen.

Wir möchten den Mitgliedern des Sanskrit-Teams der Asian Legacy Library 
(ALL) für ihre Unterstützung bei der Suche und Bearbeitung der Sanskrit-
Originalversionen des hier vorgestellten Sutras danken. Diese Engel sind Ai-
sha Skoufalos Nguyen, Vimala Sperber, Christina Kasica, Miroj Shakya, John 
Campbell, Nour Ibrahim sowie Santosh Dwivedi, dem Leiter der Archivie-
rungsstelle für alte Texte der Bibliothek in Varanasi, Indien.

Die Archivierungsstelle der Asian Legacy Library in Indien unter der Lei-
tung der unbezwingbaren Sunam Lhamo waren es auch, die die wichtigste 
Übersetzung des Textes aus dem Tibetischen gefunden und digitalisiert haben. 
Wir sind ihr und ihrem Team unendlich dankbar für ihre enorme Hingabe 
und harte Arbeit. All das wäre ohne John Brady, dem langjährigen Direktor der 
Asian Legacy Library und seiner jahrzehntelangen einfühlsamen und kompe-
tenten Leitung nicht möglich gewesen. Auch ihm gebührt großer Dank.* 

Des Weiteren möchten wir dem Leiter unserer Mixed Nuts-Übersetzer-
gruppe, Nick Lashaw, sowie den anderen Mitgliedern seines Management-
Teams danken: Ben Kramer und unserer unglaublichen Lektorin Bets Greer. 
Unsere Mixed Nuts Übersetzerkollegen haben uns sehr unterstützt, und wir 
danken ihnen für ihre unermüdliche Arbeit. 

Weiterer Dank gebührt Elizabeth van der Pas und Katey Fetchenhier, den 
Direktorinnen des Verlags Diamond Cutter Press, der die Diamantschneider-
Klassiker-Reihe herausbringt. 

*  Anmerkung der deutschen Übersetzer: Wenn du dieses großartige und wichtige Projekt unterstützen 
möchtest, kannst du das hier tun: www.diamantklub.com



ALLE ARTEN VON KARMA

20 21

Wir möchten uns auch bei den Menschen bedanken, die die Übersetzun-
gen der englischsprachigen Ausgaben unserer Reihe in andere moderne Spra-
chen der Welt betreuen und sich daran beteiligen. Sie sind zu zahlreich, um 
sie einzeln zu nennen. Unser besonderer Dank gilt Ben Ghalmi, unserem 
Französischspezialisten, der auch bei einer früheren Übersetzung des Sutras 
ins Französische unschätzbare Unterstützung geleistet hat, Rosa van Grieken, 
Leiterin des spanischen Teams, Silvia Engelhardt von der Edition Blumenau, 
die die Sekundärübersetzungen weltweit betreut, Peter und Maria Mörtl, die 
Übersetzungen in Deutsch und Russisch ermöglichten, sowie Stanley Chen & 
Alison Xiaoping Zhou von der Pure Gold Translation Company in Shenzhen, 
China.

Unser Arbeit wäre nicht möglich ohne die Unterstützung unserer wunder-
baren Sponsoren auf der ganzen Welt, die ebenfalls zu zahlreich sind, um alle 
persönlich zu nennen. Unser Team möchte an dieser Stelle jedoch im Beson-
deren Dr. Eric Wu und seinen Assistentinnen Yan Tan und Yiyi Chen danken. 
Ebenso geht unser Dank an Tim Lowenhaupt, Jasmine Yao und Yaoli Hsu für 
ihre Unterstützung bei der Organisation, an John & Carol Foley, Michael 
Charae und Summer Moore, Vivian Wang & Jenny Wang einschließlich ih-
ren Teams und an Brigitte Mayr für die Erledigung zahlloser Aufgaben für die 
Fertigstellung diese Arbeit.

Du kannst die Arbeit unseres Übersetzungsteams unter DiamondCutter-
Classics.com, live mitverfolgen. Hilf uns, die Übersetzungen zu verbessern, in-
dem du uns einen Kommentar hinterlässt. Wenn dich auch andere Überset-
zungen interessieren, besuche die Webseite der Diamond Cutter Press unter 
DiamondCutterPress.com. Dort findest du auch Informationen über Überset-
zungen in andere moderne Sprachen.

Ü B E R  D I E  R E L I E F TA F E L N  V O N  B O R O B O D U R

In der Nähe der Stadt Muntilan in Zentraljava, Indonesien, befindet sich das 
prächtige pyramidenartige Bauwerk Borobudur. Es wurde im 7. Jahrhundert 
aus über einer Million großen Steinblöcken errichtet und umfasst mehr als 
2.500 in den Fels gehauene Relieftafeln, auf denen Szenen aus einigen der 
größten buddhistischen Klassiker zu sehen sind.

Wir haben großes Glück, das an dieser Pyramide auch 160 Tafeln erhalten 
sind, die sich stark an dem hier übersetzten Sutra orientieren. Diese besonde-
ren Tafeln sind einzigartig, da sie Teil der ersten (und damit untersten) Ebene 
des Bauwerks waren. Diese Ebene wurde irgendwann vollständig zugeschüt-
tet, offenbar um den Einsturz des Bauwerks zu verhindern.

Diese verborgene untere Ebene wurde zufällig wiederentdeckt. Um 1890 
wurden die Tafeln einzeln freigelegt, damit man sie fotografieren konnte. Die 
Fotografien wurden von Kassian Cephas (1845–1912) angefertigt, einem indo-
nesischen Innovator, der Hoffotograf des örtlichen Sultanats war. Er nutzte die 
Kameratechnik seiner Zeit und fertigte damit Aufnahmen an, die vielen der 
heutigen Bilder überlegen sind. Nach Fertigstellung seiner Aufnahmen wurden 
die Tafeln wieder abgedeckt, und sie sind seither so belassen worden.

Im Laufe der Jahrzehnte wurden verschiedene Anstrengungen unternom-
men, um jedes Foto mit dem ihm zugehörigen Abschnitt in unserem Sutra in 
Verbindung zu bringen. In den meisten Fällen folgen die Schnitzereien eng 
dem Text, so dass wir eine bildliche Darstellung vieler der in der Übersetzung 
beschriebenen Handlungen und ihrer karmischen Folgen sehen können. Die 
Bemühungen, die Tafeln mit dem Text in Verbindung zu bringen, wurde oft-
mals dadurch erleichtert, dass der vor über 1.000 Jahren für die Schnitzereien 
Verantwortliche glücklicherweise seine Erinnerungen über das, was abgebil-
det werden soll, auf vielen Tafeln eingeritzt hat. 

Die Kunstfertigkeit in diesem alten Bauwerk ist außergewöhnlich. Sie zeigt 
eine Sensibilität und Sinnlichkeit, wie sie seitdem selten zu finden ist. Wie wir 
aus dem Sutra ersehen können, werden karmische Samen in unserem Geist 
durch die Handlungen gepflanzt, die wir körperlich, verbal und sogar nur in 
unseren Gedanken begehen. Die Bildhauer bewiesen ungeheure Kreativität 
bei ihren Versuchen, all diese Feinheiten in Stein zu meißeln. Wie kann man 
z. B. ein tiefes Missverständnis darüber abbilden, woher unsere Welt kommt?

EINFÜHRUNG: ÜBER DIE RELIEFTAFELN VON BOROBODUR



ALLE ARTEN VON KARMA

22 23

EINFÜHRUNG: ÜBER DIE RELIEFTAFELN VON BOROBODUR

Bei nahezu allen Tafeln haben wir die Untersuchungen früherer Experten 
geprüft und beschlossen, ihnen mit nur wenigen Ausnahmen zu folgen. Un-
ser besonderer Dank gilt Ven. Anandajoti, einem westlichen Mönch der The-
ravada-Tradition, der einen Großteil seines Lebens dem Studium und der Fo-
tografie von Borobodur und zahlreichen anderen Monumenten gewidmet 
hat. Er reagierte sofort auf unsere Bitte um Unterstützung und teilte seine Er-
fahrungen mit uns.

Aus dem Studium seiner neuen Übersetzung desselben Sutras und der da-
zugehörigen Tafeln konnten wir viele Erkenntnisse gewinnen. Ven. Ananda-
jotis hervorragende Arbeit findet sich auf seiner Webseite unter photodharma.
net. Seine Veröffentlichungen über Borobodur (einschließlich der über dieses 
Sutra) können über die Webseite https://shopee.co.id/cindysutantio bezogen 
werden.

Unsere Übersetzer nutzen die Tafeln des Borobodur-Denkmals schon seit 
über 30 Jahren. Obwohl die für dieses Buch verwendeten Schnitzereien auf-
grund ihrer langjährigen Verschüttung besonders gut erhalten sind, besteht 
das Material aus einem porösen Eruptivgestein, das sich nur schwer fotogra-
fieren lässt. Das führt dazu, dass die meisten gedruckten Abbildungen nur 
schwer zu erkennen sind und einen unschönen grauen Farbschleier haben, 
was unserer Meinung nach die hohe Qualität der Kunstwerke beeinträchtigt.

Um dein Leseerlebnis zu verbessern, ohne gleichzeitig den Preis des Buches 
in die Höhe zu treiben, haben wir uns für eine alternative Methode entschie-
den. Wir haben aus den Originalfotografien eine Strichzeichnung abgeleitet, 
indem wir zunächst ein digitales Rendering erstellt und es dann manuell 
nachgearbeitet haben. Diese Aufgabe wurde von unserer Design-Direktorin 
Gina Rivera und ihrem Team durchgeführt. Wir möchten ihnen für die un-
zähligen Arbeitsstunden danken, die sie für diese und andere unserer Publika-
tionen aufgewendet haben.

Noch ein letzter, wichtiger Hinweis, damit du die Schnitzereien von Boro-
bodur wirklich zu schätzen weißt. Erinnern wir uns daran, dass die Tafeln für 
buddhistische Pilger gedacht waren, die als Teil ihrer spirituellen Praxis heili-
ge Stätten umrundeten. Dabei gingen sie im Uhrzeigersinn um einen Tempel 
oder eine Stupa herum und sahen dabei die heiligen Bilder zu ihrer Rechten.

Die 160 Tafeln unserer Reihe waren also so positioniert, dass sie der Person, 
die sie umrundet, eine fortlaufende Geschichte erzählen. Wie es die Tradition 

will, beginnt die Geschichte im Osten und endet, wenn wir wieder an ihrem 
Ausgangspunkt angelangt sind.

Das Besondere ist die Anordnung der Tafeln. Sie zeigen zuerst die ur-
sprüngliche Handlung, die wir unternehmen, um einen bestimmten Samen 
zu pflanzen. Am anderen Ende der Tafel ist dann das karmische Ergebnis ab-
gebildet, das wir von dem Samen erwarten können. Wenn wir diese Zusam-
menhänge zwischen unseren Taten und den entsprechenden Ergebnissen ver-
stehen, halten wir den Schlüssel zur Erschaffung einer perfekten Welt in un-
seren Händen: ein Mandala. Und es ist keinesfalls Zufall, dass die über eine 
Million Steinblöcke des Borobodur in exakt der traditionellen Form eines 
Mandalas angeordnet sind.

Die Bildhauer setzten noch ein weiteres Mittel ein, um uns zu helfen, die 
dargestellten Zusammenhänge zu verstehen. Fast immer wird die ursprüngli-
che Handlung von ihrer karmischen Auswirkung durch einen Baum getrennt. 
Dies ist eine traditionelle Darstellung von Ursache und Wirkung. Ein Same 
wächst zu einem Baumstamm mit Ästen heran, aus denen Blüten sprießen, 
die schließlich zu Früchten werden.

Während sich dir also diese Zusammenhänge erschließen, denke daran, 
dass du die Abbildungen von rechts nach links „lesen“ musst, und nicht von 
links nach rechts, wie wir es in unserer Schriftsprache gewohnt sind. Stell dir 
vor, du gehst im Uhrzeigersinn um das Denkmal herum. Dabei siehst du auf 
jeder gemeißelten Tafel zuerst die Szene auf der rechten Seite. Wenn du wei-
tergehst, erreichst du den Baum und dann auf der linken Seite der Tafel, das 
karmische Ergebnis.

Bei den Bildern von Borobodur in diesem Buch zeigen wir manchmal ein 
gesamtes Panel von rechts nach links. Manchmal teilen wir die Szene auf, um 
die einzelnen Zeichen deutlicher hervorzuheben. Achte immer auf den Baum 
(oder manchmal auch einen halben Baum), um Ursache und Wirkung zu 
identifizieren.

Haben wir erst einmal diese Zusammenhänge zwischen unserem Handeln 
und dem, was uns in dieser Welt widerfährt, verstanden, können wir endlich 
die Welt erschaffen, die wir uns wünschen: eine Welt, in der kein Lebewesen 
mehr leiden muss.

 



ALLE ARTEN  
VON KARMA

Die Zusammenhänge  
zwischen unseren Handlungen 

und ihren Folgen, 
gemäß dem Buddha



27

T I T E L  U N D  V E R N E I G U N G

[1] In der Sprache Indiens ist diese Lehre als Karma Vibhanga bekannt.1 

[2] In der Sprache Tibets wird diese Lehre Le Nampar Jepa genannt.2

[3] Hier beginnt die erste Unterteilung des Textes.3

[4] Ich verneige mich vor allen Buddhas und Bodhisattvas.4

1  Karma Vibhanga: Die vorliegende Übersetzung basiert auf der tibetischen Version des Textes, da wir 
davon sicher wissen, dass sie vollständig ist. Um inhaltliche Textfragen zu klären, haben wir uns auch die 
Version auf Sanskrit und auf Chinesisch angeschaut. Einzelheiten zu den verwendeten Ausgaben befinden 
sich im Bibliografie-Eintrag S8, KL00338. Wir haben Abschnittsnummern in eckigen Klammern und 
kleinerer Schrift hinzugefügt, um das Aufsuchen eines bestimmten Textabschnitts zu erleichtern.
2  Die Lehre wird genannt: Auf Englisch heißt sie All the Kinds of Karma.
3  Erste Unterteilung des Textes: Die hier vorgenommene „Unterteilung“ (bam-po auf Tibetisch), ist keine 
thematische Unterteilung, sondern eine Unterteilung der Textmenge, ähnlich der Zählung von Bytes in 
einem digitalen Text, die bei der Erkennung von Auslassungen oder Ergänzungen gegenüber dem Origi-
nal hilft.
4 Ich verneige mich: Es war früher Brauch, dass Gelehrte, die alte buddhistische Texte aus dem Sanskrit ins 
Tibetische übersetzten, sich vor unterschiedlichen heiligen Personen oder Objekten verneigen, um dem 
Leser zu signalisieren, um welches Thema es in dem Werk geht. Zu Beginn eines Werkes, das zum Bereich 
der auf Gelübden basierenden Moral gehört, wird sich der Übersetzer vor der Allwissenheit verbeugen. 
Zu Beginn eines Werkes, das zum Höheren Wissen gehört, verneigt er sich vor Glorreicher Sanfter Stim-
me. Und zu Beginn eines Werkes, das in den Bereich der Sutras gehört, verneigt er sich vor den Buddhas 
und Bodhisattvas. Diese Zeile ist nicht im ursprünglichen Sutra enthalten, findet sich jedoch in unserer 
Ausgabe. Wie der Katalog zur Lhasa-Ausgabe des Kangyurs ebenfalls anmerkt (auf f. 25b, B14, 
KL04568), gibt es zu dieser Version kein Kolophon, das die Übersetzer benennt. Die alternative Version 
enthält jedoch einen und listet als Übersetzer die indischen Pandits Jinamitra, Danashila und Munivarma 
auf, zusammen mit dem tibetischen Meisterübersetzer Bande Yeshe De.



28 29

DIE ZUSAMMENHÄNGE ZWISCHEN UNSEREN HANDLUNGEN UND IHREN FOLGENALLE ARTEN VON KARMA

Wie die Unterweisung gegeben wurde

[5] Einst hörte ich diese Worte.

[6] Der Eroberer verweilte im Park von Anatha Pindada, der sich in den 
Gärten von Prinz Jeta in der Nähe der Stadt Shravasti befand.

[7] Hier sprach der Eroberer Folgendes zu einem jungen Brahmanen  
namens Shuka.

[8] 	� Junger Brahmane, ich werde dich all die Arten von Karma lehren.  
Höre gut zu und merke sie dir.

[9] „Oh Eroberer, das werde ich tun“, antwortete der junge Mann, setzte 
sich und hörte aufmerksam zu. Dann sprach der Eroberer diese Worte zu 
ihm:

[10]	� Junger Brahmane, ich lehre die Menschen, wie ihre Handlungen zu 
Karma werden. Ich lehre sie, wie ihre Geburt durch Karma verur-
sacht ist. Ich lehre sie, wie sie in der Gerechtigkeit ihres Karmas 
leben, indem sie genau das bekommen, was sie verdienen. Und nun 
werde ich dich lehren, was du in Zukunft tun solltest und warum es 
sinnvoll wäre, die karmischen Korrelationen zu kennen und zu 
befolgen.

[11]	� Lass mich dir erklären, junger Mann, wie Karma funktioniert. 
Karma erschafft die Unterschiede zwischen Menschen. Es bringt 
einige Menschen in höhere Gesellschaftsschichten, andere in mittlere 
und wieder andere in die untersten.

Die Arten von Karma, die unser Leben verkürzen

[12]	� Es gibt Arten von Karma, die unser Leben verkürzen. Ich werde sie 
hier für dich auflisten:

[13]	� • Ein Lebewesen töten.
• Sich darüber freuen, dass jemand ein Lebewesen getötet hat.
• Positiv darüber sprechen, wenn jemand ein Lebewesen tötet.

[14]	 • Etwas tun, damit Menschen, die du nicht magst, sterben.
• Positiv darüber sprechen, wenn jemand, den du nicht magst, stirbt.

[15]	 • Einen Schwangerschaftsabbruch verursachen.
• �Positiv darüber sprechen, wenn jemand einen Schwangerschafts

abbruch vornimmt.

[16] 	 • �Einen Altar errichten, auf dem Lebewesen wie Wasserbüffel, Kühe, 
Schweine, Hühner oder andere Kreaturen geopfert werden.5 

[17]	 • �Tiere opfern, weil man glaubt, dass man damit seinen Nach
kommen oder anderen Menschen helfen kann, oder um diese  
Menschen vor Schaden zu bewahren.

[18]	� Ich werde dir eine Geschichte erzählen, die als Beispiel für all dies 
dienen soll. Einst lebte ein Mönch in Kasmarya6, einer Stadt hier in 
Indien. Der Mönch hatte bereits den Zustand eines Feindzerstörers 
erreicht.7  Eines Tages saß er auf der Veranda eines der hiesigen 
Häuser und genoss den Tag.

5  Ein Altar, auf dem Lebewesen geopfert werden: Die älteren Traditionen in Indien lehrten vor der  
Ankunft des Buddhas, dass das Opfern von Tieren etwas Spirituelles sei.
6  Die Stadt Kasmarya: Das Sanskrit deutet darauf hin, dass die Stadt Kaschmir hieß, die sich wahrschein-
lich im heutigen Gebiet mit diesem Namen befand.
7  Der Mönch war ein Feindzerstörer: „Feindzerstörer“ ist ein buddhistischer Fachbegriff, der eine Person 
beschreibt, die eine Ebene erreicht hat, auf der sie die Leerheit bereits direkt gesehen und diese Erfahrung 
genutzt hat, um seine Feinde, d. h. seine negativen Emotionen, eine nach der anderen zu zerstören. Diese 
Ebene bezeichnet das, was wir „Nirwana“ nennen, was wörtlich bedeutet, die Flammen dieser negativen 
Emotionen „auszulöschen“.



30 31

DIE ZUSAMMENHÄNGE ZWISCHEN UNSEREN HANDLUNGEN UND IHREN FOLGENALLE ARTEN VON KARMA

[19]	� Direkt vor der Veranda befand sich eine belebte Straße. Der Mönch 
sah jemanden eine Kuh an einem Seil den Weg hinunterführen. Die 
Kuh schrie vor Angst. Und der Mönch rief: „Oh nein! Wie kann das 
sein!“ 

[20]	� Die Menschen, die bei dem Mönch auf der Veranda standen, fragten 
ihn: „Meister, was hast du? Warum hast du aufgeschrien? Warum 
riefst du: ‚Wie kann das sein?‘“

[21] 	� Der Mönch antwortete: „Ich werde es euch sagen, aber lasst uns das 
unter vier Augen besprechen. Was ich euch sagen werde, ist nichts, 
was Menschen ohne Glauben hören sollten.“

[22]	� Als sie allein waren, vertraute er sich ihnen an: „Die Kuh, die wir da 
draußen gesehen haben, die so laut vor Angst schrie, als sie die  
Straße hinuntergeführt wurde, war in ihrem früheren Leben ein 
wohlhabender Geschäftsmann.

[23]	� Der Kaufmann hatte einen besonderen Altar errichtet, auf dem er 
einmal im Jahr Tiere opfern ließ. Bei diesen Ritualen wurden viele 
Kühe getötet. Auf seinem Sterbebett rief der Mann seinen Sohn zu 
sich und sagte Folgendes zu ihm:

[24]	� ‚Wenn du mich liebst, mein Sohn, dann führe diese jährlichen Opfer 
auch nach meinem Tod weiter fort.‘ Der Sohn antwortete auf diese  
Bitte mit den Worten: ‚Natürlich, Vater, ich werde tun, was du 
sagst.‘

[25]	� Der Vater starb, und weil er aus Unwissenheit Leben genommen 
hatte, wurde er als Kuh wiedergeboren, die derselben Familie 
gehörte. Dann wurde er auf dem Altar getötet und wurde erneut 
dort wiedergeboren. Und er wurde wieder auf dem Altar getötet. 
Jetzt gerade wird er zum sechsten Mal geschlachtet.“ Und der 
Mönch sprach aus Mitleid mit der Kuh die folgenden Worte:

[26]	� „Wer hat den Altar errichtet? Du warst es.
Wer hat die Opfer dargebracht? Du hast es getan.
Wer hat so viele Kühe getötet? Du warst es.“

[27]	� Der Mönch hatte nicht grundlos laut gerufen, denn niemandem 
wäre damit geholfen gewesen. Wir sollen hier etwas über das 
Errichten solcher Altäre lernen, und darüber, dass wir gern einer 
Schlacht zuschauen, bei der viele Lebewesen, Menschen, Pferde und 
dergleichen, getötet werden. Und auch über unser Interesse an 
Kriegssouvenirs.8 

[28] Im Sutra über die Dunkelheit sagte der Eroberer ebenfalls:
Oh Ananda, diejenigen, die die Tat begehen, ein anderes Wesen zu 
töten, dies regelmäßig und viele Male tun, schaffen die Ursachen  
für eine Wiedergeburt im Reich der Hölle oder im Reich der Tiere 
oder im Reich der Hungergeister. 9

 
Selbst wenn wir nur gelegentlich ein lebendes Wesen oder auch nur die 
kleinste Kreatur töten, wird unser Leben dadurch karmisch kürzer, als es 
sonst gewesen wäre.

Die Arten von Karma, die unser Leben verlängern

[29] Der Buddha fuhr fort:
Nun gibt es auch Arten von Karma, die unser Leben verlängern. 
Hier ist eine Liste: 

8  Einer Schlacht zuschauen: Buddha sagt, dass sogar das Genießen eines Kriegsfilms negative karmische 
Samen pflanzt, die unser Leben verkürzen.
9  Das Sutra über die Dunkelheit: Dieses Sutra scheint in der heutigen Zeit nicht mehr vorhanden zu sein. 
Ananda war ein enger Schüler des Buddhas.



32 33

DIE ZUSAMMENHÄNGE ZWISCHEN UNSEREN HANDLUNGEN UND IHREN FOLGENALLE ARTEN VON KARMA

[30]	 • Kein Lebewesen töten.
• Gut von denen sprechen, die nicht töten.
• Andere dazu ermutigen, nicht zu töten.
• �Auch von denen gut sprechen, die andere ermutigen, nicht zu 

töten.

[31]	� • Menschen schützen, deren Leben in Gefahr ist.
• �Tiere schützen, deren Leben in Gefahr ist, egal ob es sich um 

Kühe, Schweine, Hühner oder andere Lebewesen handelt.

[32]	� • �Jedem Lebewesen, das Angst hat und bedroht ist, Trost spenden 
sowie Sicherheit und Geborgenheit geben.

• �Lernen, Mitgefühl für jedes Lebewesen zu empfinden, das  
niemanden hat, der es beschützt.

[33]	� • �Lernen, Liebe für die Kranken, für Kinder und für die Alten zu 
empfinden.

• �Ihnen mit materiellen Dingen helfen, zum Beispiel mit Lebens
mitteln.

• �Liebe für arme Menschen entwickeln und ihnen helfen.
• �Die eigene Anhaftung wie das Anschauen von Berichten oder 

Darstellungen von Krieg und Gewalt erkennen und damit  
aufhören.

• �So viel Gutes tun, wie man kann.

[34]	� • �Tempel oder andere heilige Stätten, die verfallen oder zerstört sind, 
wieder aufbauen.

[35] Das gleiche Sutra sagt:
Die Dämonen, die Leben stehlen,
Können niemals denjenigen schaden, 
Die heilige Stätten wieder aufbauen, 
Die zerstört oder beschädigt waren.10 

[36] Worte wie diese lehren uns das Karma, wie wir unser Leben verlängern 
können.

Die Arten von Karma, die Krankheiten verursachen

[37] Lord Buddha fuhr fort:
Es gibt Arten von Karma, die dazu führen, dass wir häufig krank 
werden. Hier ist eine Liste:
• �Verärgert oder wütend sein.
• �Ein anderes Lebewesen schlagen, mit offener Hand oder Fäusten.

[38]	 • �Glücklich sein, wenn jemand ein Lebewesen mit offener Hand 
oder mit den Fäusten geschlagen hat.

• �Darüber sprechen, wie gut es wäre, ein Lebewesen zu schlagen,  
sei es mit offener Hand oder mit Fäusten. 11

• �Jemanden dazu ermutigen, dies zu tun.

[39]	 • �Deine Eltern unglücklich machen oder sie körperlich verletzen.
• �Einen moralischen, ordinierten Menschen unglücklich machen.

[40]	 • �Glücklich sein, wenn jemand, den du nicht magst, krank wird.
• �Unglücklich sein, wenn jemand, den du nicht magst, sich von 

einer Krankheit erholt.
• �Einer kranken Person etwas zu essen oder zu trinken zu geben, das 

ihr schadet.
• �Einer kranken Person etwas zu essen geben, das sie nur schwer 

verdauen kann und das somit ihre Genesung negativ beeinträchtigt.

[41] Dies also sind Handlungen, die dazu führen, dass wir häufig krank 
werden.

10  Die Dämonen können ihnen niemals schaden: Vermutlich bezieht er sich auf das soeben zitierte  
Sutra über die Dunkelheit, obwohl jenes in Prosa und dieses in Versen verfasst ist. 
11  Wie gut es wäre zuzuschlagen: Es versteht sich, dass dies natürlich auch für militärische oder jede  
andere Art von Gewalt gilt, die mit Waffen ausgeübt wird.



34 35

DIE ZUSAMMENHÄNGE ZWISCHEN UNSEREN HANDLUNGEN UND IHREN FOLGENALLE ARTEN VON KARMA

Die Arten von Karma, die Krankheiten verhindern

[42] Lord Buddha sprach dann:
Es gibt Arten von Karma, die Krankheiten verhindern können. Hier 
ist wieder eine Liste:
• �Niemals ein anderes Lebewesen schlagen, sei es mit offener Hand 

oder mit Fäusten.
• �Niemals eine andere Person ermutigen, ein Lebewesen zu schlagen, 

weder mit offener Hand noch mit Fäusten.
• �Niemals gut über das Schlagen eines Lebewesens sprechen, sei es 

mit offener Hand oder mit Fäusten.
• �Niemals glücklich darüber sein, dass jemand dies getan hat.

[43]	 • �Deine Eltern respektieren und ihre Wünsche achten.
• �Den Kranken dienen, egal ob es sich um einen Laien, einen 

Ordinierten, einen älteren oder einen jüngeren Menschen handelt.

[44]	 • �Niemals Genugtuung darüber empfinden, dass jemand, den du 
nicht magst, erkrankt ist.

• �Nie unglücklich darüber sein, dass sich jemand, den du nicht 
magst, von einer Krankheit erholt hat.

• �Kranken Menschen Medikamente geben.
• �Nahrung anbieten, die ihnen hilft zu genesen.

[45] Dies sind die Arten von Karma, die Krankheiten verhindern.

Die Arten von Karma, die dich unattraktiv machen

[46] Lord Buddha fuhr fort:
Es gibt Arten von Karma, die dich unattraktiv machen. Hier ist eine 
Liste:
• �Wütend auf ein anderes Lebewesen sein.
• �An dieser Wut festhalten.

• �Versteckten Groll gegenüber einem anderen Lebewesen hegen.
• �Sich über ein anderes Lebewesen ärgern.

[47]	 • �Schlechte Dinge zu deinen Eltern sagen.
• �Schlechte Dinge zu jemandem sagen, egal ob es sich um Laien 

oder Ordinierte handelt und egal ob sie älter oder jünger sind  
als du.

[48]	 • �Verursachen, dass Tempel oder heilige Stätten nicht schön  
aussehen.

• �Dazu beitragen, dass die Umgebung solcher Orte nicht schön 
aussehen.

[49]	 • �Lampen oder Lichter löschen, die in einer heiligen Stätte darge-
bracht wurden.

• �Lampen oder Lichter löschen, die einem Heiligenbild dargebracht 
wurden.

[50]	 • �Unfreundlich zu einer Person sein, die unattraktiv ist oder schlecht 
über eine solche Person sprechen.

[51]	 • �Deine persönliche Hygiene und die Sauberkeit deiner Wohnung 
vernachlässigen.

[52] All das sind Arten von Karma, die dich unattraktiv machen.

Die Arten von Karma, die dich attraktiv machen

[53] Lord Buddha fuhr fort:
Es gibt Arten von Karma, die dich attraktiv machen. Hier ist eine 
Liste:

[54]	 • �Wut gegenüber einem Lebewesen vermeiden.
• �Niemals an Wut festhalten.



36 37

DIE ZUSAMMENHÄNGE ZWISCHEN UNSEREN HANDLUNGEN UND IHREN FOLGENALLE ARTEN VON KARMA

• �Niemals versteckten Groll gegenüber einem Lebewesen hegen.
• �Niemals über ein Lebewesen ärgern.

[55]	 • �Kleidung verschenken.

[56]	 • �Die Wände von Heiligenschreinen und Tempeln reparieren und 
erneuern.

[57]	 • �Attraktive Kochgefäße verschenken.

[58]	 • �Räucherwerk, duftende Cremes, Kleidung und Schmuck ver
schenken.

[59] 	 • �Gut über deine Mutter und deinen Vater sprechen.
• �Gut über verwirklichte Wesen sprechen.12

• �Gut über diejenigen sprechen, die ein ethisches Leben führen.

[60]	 • �Heiligenschreine und deren Umgebung sowie Tempel und dein 
Haus stets sauber halten.

[61]	 • �Darauf achten, nicht schlecht über ein Lebewesen zu sprechen, das 
unattraktiv ist.

• �Das Gleiche gilt für diejenigen, die älter sind als du, und auch für 
diejenigen, die jünger sind als du.

[62]	 • �Auf deine persönliche Hygiene und auf die Sauberkeit deiner 
Wohnung achten.

[63] All dies sind Arten von Karma, die dich attraktiv machen.

Die Arten von Karma, dass du wenig Macht besitzt

[64] Lord Buddha fuhr fort:
Es gibt Arten von Karma, die dazu führen, dass du wenig Macht 
besitzt. Hier ist eine Liste:

[65]	 • �Dich weigern zu teilen, was du besitzt.
• �Starke Gefühle der Eifersucht hegen.
• �Unglücklich sein, wenn andere etwas bekommen, was sie wollen.

[66]	 • �Glücklich sein, wenn du unfreundliche Dinge zu anderen sagst.
• �Schlecht über deine Mutter oder deinen Vater sprechen.
• �Schlecht über verwirklichte Wesen sprechen.
• �Schlecht über Menschen sprechen, die ein ethisches Leben führen.

[67]	 • �Schlecht über kranke Menschen sprechen.
• �Schlecht über Ältere sprechen.
• �Schlecht über Jüngere sprechen.

[68]	 • �Schlechte Denkweisen loben.
• �Handlungen loben, die zu schlechtem Karma führen.
• �Die Idee des Wunsches nach Erleuchtung ablehnen.13

[69] All dies sind Arten von Karma, die dazu führen, dass du wenig  
Macht besitzt.

12 Verwirklichte Wesen: Bezieht sich auf das Sanskrit-Wort arya und bezeichnet eine Person, die in dem 
Sinne „verwirklicht“ ist, dass sie die Leerheit bereits direkt erfahren hat (die Tatsache, dass nichts im 
Universum eine eigene Natur hat).
13 Wunsch nach Erleuchtung: Ein technischer Begriff, Bodhichitta, der sich auf den Wunsch bezieht, 
vollständig erleuchtet zu werden, so dass wir in der Lage sind, jedem Lebewesen im Universum zu helfen.


