
NIKOLAUS VON STRASSBURG

SUMMA

V,I



CORPUS PHILOSOPHORUM TEUTONICORUM MEDII AEVI

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   1 Nikolaus I Einleitung neu.indd   1 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



CORPUS PHILOSOPHORUM TEUTONICORUM MEDII AEVI

Begründet von Kurt Flasch und Loris Sturlese.

Herausgegeben von Loris Sturlese unter Mitwirkung von

Ruedi Imbach

Band V,1

 

FELIX MEINER VERLAG · HAMBURG

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   2 Nikolaus I Einleitung neu.indd   2 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



NIKOLAUS VON STRASSBURG

Summa

Liber 1

Herausgegeben von 

Ruedi Imbach

unter Mitarbeit von

Ulrika Lindblad und Gianfranco Pellegrino

FELIX MEINER VERLAG · HAMBURG

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   3 Nikolaus I Einleitung neu.indd   3 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  

Daten sind im Internet über ‹https://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-1750-9 

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies 
gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und 
die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§  53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: Centro per l’edizione 
di testi filosofici medievali e rinascimentali, Università del Salento. Druck 
und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei 
gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



INHALT

Einleitung, von Ruedi Imbach  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xi
Prolegomena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxv   
   1. Handschriftliche Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxv  
   2. Zum Quellenapparat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxvi
   3. Zum Variantenapparat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxvi
   4. Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxvi
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  xxvii

NICOLAI DE ARGENTINA
SUMMA

Prologus totius operis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3
Prologus primi libri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4

TRACTATUS PRIMUS de agentibus creatis in generali . . . . . . . . . . . . . . . . .  7
Quaestio prima: Quod nullius agentis creati operatio potest se extendere 
 in essentiam materiae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7
Quaestio secunda: Quod nullius agentis creati actio se extendit in 
 quantitatem materiae, ut eam possit auferre ab ea . . . . . . . . . . .  8
Quaestio tertia: Quod nullum agens creatum potest aliquam formam 
 a materia separatam producere vel destruere  . . . . . . . . . . . . . .  11
Quaestio quarta: Quod nullum agens creatum potest creare vel auferre 
 gratiam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  12
Quaestio quinta: Utrum agens creatum possit destruere unam formam 
 absque eo, quod educat aliam, vel educere absque eo, quod 
 destruat aliam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13
Quaestio sexta: Quod agens creatum non potest formam corruptam 
 eandem numero restaurare . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  14
Quaestio septima: In quo agentia creata conveniunt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
Quaestio octava: De modo agendi agentis creati . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19
Quaestio nona: Quomodo agens naturale formas educat et quid sit formam 
 educere de potentia materiae  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  22

Articulus primus: Quid sit educere formam de potentia materiae vel 
 de potentia subiecti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  22

Articulus secundus: Ponuntur sex notabilia, ex quibus apparebunt 
 diversi modi eductionis de potentia materiae vel subiecti . . . . .  25

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   5 Nikolaus I Einleitung neu.indd   5 05/09/24   12:1705/09/24   12:17



Articulus tertius: Declaratur magis in speciali modus eductionis 
 formarum substantiarum de potentia materiae . . . . . . . . . . . . .  29
Articulus quartus: Dubitatur, utrum dispositiones ad formam 
 substantialem disponentes cedant ante eius adventum 
 et relinquant materiam in pura potentia et respondetur 
 tribus rationibus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30

TRACTATUS SECUNDUS de agentibus creatis in speciali . . . . . . . . . . . . . . .  41
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
Quaestio prima: In quo agens naturale et artificiale differant . . . . . . . . . . . .  41
Quaestio secunda: In quo agens principale et instrumentale differant . . . . .  42

TRACTATUS TERTIUS quid agens increatum possit et non possit . . . . . . . .  44
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44
Sectio prima: Quid excludatur a divina potentia in communi . . . . . . . . . . . .  44
Quaestio prima: Utrum aliquid actioni Dei subterfugiat . . . . . . . . . . . . . . . . .  44
Sectio secunda: De extensione divinae potentiae. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46
Quaestio prima: Utrum sit tantum unum primum principium. . . . . . . . . . . .  47
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47

Articulus primus: Ostenditur, quod non possunt esse plura principia 
 simpliciter prima . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
Articulus secundus: Solvuntur rationes, quae possunt argui in 
 oppositum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  52

Quaestio secunda: Utrum ab uno principio possint immediate plura 
 procedere  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  56
Prooemium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  56

Articulus primus: Ostenditur, quod ab uno simplici possunt immediate 
 procedere plura  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  56
Articulus secundus: Adducuntur auctoritates philosophorum, quae 
 videntur contrariae huic veritati. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  58
Articulus tertius: Ponuntur rationes in oppositum et solvuntur . . . . . . . .  61 

Quaestio tertia: Utrum res processerint a primo per creationem  . . . . . . . . .  65
Articulus primus: Dicitur aliquid in communi de modis productionis  . .  65
Articulus secundus: Ostenditur magis in speciali, quid importat creatio .  67
Articulus tertius: Ostenditur, quod Deo convenit creare  . . . . . . . . . . . . .  69

Quaestio quarta: Utrum potentia creandi possit alicui secundo agenti 
 communicari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72

Articulus primus: Ponuntur rationes unius opinionis et solvuntur  . . . . .  72
Articulus secundus: Ponuntur rationes alterius opinionis et solvuntur . .  76
Articulus tertius: Ponitur defensio unius rationis primae opinionis  . . . .  78
Articulus quartus: Videtur, in quo differant creatio et conservatio, 
 fieri et factum esse in rebus creatis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79

Quaestio quinta: Utrum res vel mundus possint fuisse ab aeterno per 
 creationem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  82

InhaltVI

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   6 Nikolaus I Einleitung neu.indd   6 05/09/24   12:1705/09/24   12:17



Articulus primus: Ponitur distinctio de fieri et de his, quae fiunt . . . . . . .  82
Articulus secundus: Ponitur distinctio de possibili  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83
Articulus tertius: Probatur propositum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
a. Ponuntur rationes sumptae ex ratione ipsius fieri . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
b. Ponuntur rationes sumptae ex ratione possibilis et impossibilis . . . . . .  88

Quaestio sexta: Utrum demonstrative possit probare mundum incepisse . . .  93
Articulus primus: Ponuntur rationes ostendentes mundum fuisse ab 
 aeterno et solvuntur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Articulus secundus. Ponuntur rationes eorum, qui dicunt demonstrative 
 posse probari mundum incepisse et solvuntur . . . . . . . . . . . . . .  97

TRACTATUS QUARTUS: de divina potentia in speciali . . . . . . . . . . . . . . . . .  109
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109
Sectio prima: Quomodo divina potentia se habeat ad materiam . . . . . . . . . .  109
Prooemium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109
Quaestio prima: Utrum Deus possit facere materiam sine forma . . . . . . . . . .  109
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109

Articulus primus: Ponitur una opinio, quae dicit, quod Deus possit 
 facere materiam esse actu sine forma, cum suis rationibus 
 et earum solutionibus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109
Articulus secundus: Ponitur alia opinio, quae dicit, quod Deus 
 possit facere materiam sub esse potentiali sine forma, cum
  suis rationibus et earum solutionibus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
a. Ponuntur quattuor rationes, quibus ostenditur, quod natura hoc 
 non potest . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
b. Ponuntur septem rationes, quibus probatur, quod Deus sua 
 virtute possit conservare materiam sub esse potentiali sine 
 forma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
c. Ponuntur septem rationes, quae adducuntur contra hanc positionem   118
d. Recitantur eorum solutiones harum rationum et reprobantur  . . . . . .  119
e. Respondetur ad rationes, quibus suam intentionem confirmant . . . . .  123
Articulus tertius: Ponitur tertia opinio, quae dicit, quod Deus 
 nullo modo potest facere materiam sine forma . . . . . . . . . . . . .  125

Quaestio secunda: Utrum Deus possit hanc materiam in illam convertere . .  129
Quaestio tertia: Utrum Deus possit movere materiam ad formam immediate  130
Quaestio quarta: Quod Deus possit immediate movere corpus  . . . . . . . . . . .  130
Sectio secunda: Quomodo divina potentia se habeat ad quantitatem . . . . . .  131
Quaestio prima: Utrum Deus possit aliquid augmentare vel diminuere sine 
 additione vel subtractione materiae  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131
Quaestio secunda: Utrum Deus possit facere unum corpus esse in diversis 
 locis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131
Quaestio tertia: Utrum Deus possit facere infinitum in actu et quod  multis 
 modis dicitur infinitum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132

Articulus primus: Ponuntur tres distinctiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  132

Inhalt VII

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   7 Nikolaus I Einleitung neu.indd   7 05/09/24   12:1705/09/24   12:17



VIII

Articulus secundus: Declaratur, quod Deus non possit facere infinitum 
 in actu in per se ordinatis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134
Articulus tertius: Ponitur opinio dicens Deum posse facere infinitum 
 multitudine in ordinatis per accidens cum eius rationibus et 
 rationum solutionibus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  135
Articulus quartus: Ponitur opinio dicens Deum posse facere infinitum 
 magnitudine cum eius rationibus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
Articulus quintus: Ponitur opinio, quae videtur verior, dicens Deum 
 non posse facere infinitum multitudine nec etiam 
 magnitudine cum eius rationibus et rationum conclusionibus  144

Sectio tertia: Quomodo divina potentia se habeat ad formas materiales . . . .  154
Prooemium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  154
Quaestio prima: Utrum Deus possit formam corruptam eandem 
 numero reparare . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  154
Quaestio secunda: Utrum Deus possit facere accidens sine subiecto . . . . . . .  155
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155

Articulus primus: Ponitur Prima opinio dicens Deum posse facere 
omne accidens sine subiecto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155
Prooemium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155
a. Ostenditur, quale esse habeat accidens et quomodo intelligenda sit 
 separatio accidentis a subiecto et solvuntur quaedam dubia   156
b. Ponitur quintuplex distinctio de accidentibus et ostenditur, quod 
 Deus possit facere omne accidens inclusum in prima 
 distinctione sine subiecto et solvuntur rationes in 
 oppositum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
c. Idem ostenditur de accidentibus secundae distinctionis . . . . . . . . . . . .  171
d. Idem ostenditur de accidentibus tertiae distinctionis . . . . . . . . . . . . . .  173
e. Idem ostenditur de accidentibus quartae distinctionis  . . . . . . . . . . . . .  179
f. Idem ostenditur de accidentibus quintae distinctionis. . . . . . . . . . . . . .  182
g. Post brevem recapitulationem ostenditur, in quo prima opinio 
 convenit cum opinione media . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
Articulus secundus: Ponitur secunda opinio dicens Deum posse facere
 nullum accidens sine subiecto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186
a. Ponuntur duae et viginti rationes ostendentes accidens non posse 
 separari a subiecto cum impugnationibus contrariae 
 opinionis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186
b. Ostenditur, quomodo omnia haec solventur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  190
Articulus tertius: Ponitur tertia opinio, quae dicit, quod quaedam 
 accidentia Deus possit facere sine subiecto et quaedam non  201
a. Investigatur modus unionis substantiae et accidentium . . . . . . . . . . . .  201
b. Ostenditur propositum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  216
c. Dissolvuntur illi tres articuli. in quibus haec opinio differt a prima . . .  219

Sectio quarta: Quomodo divina potentia se habeat ad formas 
 immateriales. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
Prooemium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
Quaestio prima: Utrum Deus possit facere plures angelos in una specie . . . .  223

Articulus primus: Ponuntur quattuor notabilia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
Articulus secundus: Ponuntur opiniones, quae sunt circa hanc 
 quaestionem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225

Inhalt

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   8 Nikolaus I Einleitung neu.indd   8 05/09/24   12:1705/09/24   12:17



Articulus tertius: Solvuntur aliquae rationes communes . . . . . . . . . . . . . .  226
Quaestio secunda: Utrum Deus possit immediate movere intellectum 
 creatum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  227
Quaestio tertia: Utrum Deus possit immediate movere voluntatem  . . . . . . .  228
Sectio quinta: Quomodo divina potentia se habeat ad formas specificas . . . .  228
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
Quaestio prima: Utrum Deus universo poterit addere novam speciem . . . . .  228
Quaestio secunda: Utrum via naturae possit fieri nova species in universo  235
Quaestio tertia: An Deus possit facere inter duas species speciem mediam   236
Quaestio quarta: Utrum Deus universum possit facere melius vel res 
 meliores quam fecit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  237
Quaestio quinta: An Deus possit facere aliquid praeter ordinem rebus 
 inditum. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  238
Sectio sexta. De modo actionis divini agentis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  238
Prooemium   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  238
Quaestio prima: De modo actionis divini agentis in communi . . . . . . . . . . . .  239
Quaestio secunda: Utrum Deus operetur in quolibet operante . . . . . . . . . . .  240
Quaestio tertia: Utrum agat omnia immediate vel etiam agat 
 mediantibus secundis agentibus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  241

Articulus primus: Distinctio de immediato . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  241
Articulus secundus: Quomodo Deus operatur immediate. . . . . . . . . . . . .  242

Indices
Index auctoritatum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245
Index nominum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  254

Inhalt IX

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   9 Nikolaus I Einleitung neu.indd   9 05/09/24   12:1705/09/24   12:17



EINLEITUNG

Nec quisquam aestimet, quod novi scripti velim esse fabricator; 
hoc enim sentio et fateor, quod sum pauper et tenuis compilator.

Bonaventura, Commentaria in quattuor libros Sententiarum 
Magistri Petri Lombardi, II, praelocutio

Dem zu Beginn des Vorwortes der Summa bedauerten Niedergang der Forschung 
und des Studiums will Nikolaus von Strassburg1 mit seinem Werk entschlossen 
entgegentreten, indem er die in verschiedenen Werken und Schriften verbrei-
teten Inhalte und bedeutsamen Lehren der Philosophie in einer Schrift versam-
melt, ordnet und zusammenstellt. Er beabsichtigt, auf diese Weise für die „neuen 
Studierenden des neuen Studiums der Philosophie“ aus alten Schriften ein 
neues Büchlein zusammenzustellen: novus ex veteribus libellus. Der ins Auge gefass-
te Stoff in vier Büchern soll nach dem aristotelischen Modell der vier Ursachen 
gegliedert werden: Während das erste Buch im Hinblick auf die Wirkursache sich 
mit den verschiedenen Arten des Tätigen und Handelnden (agens) beschäftigt, 
behandelt das zweite Buch im Hinblick auf den Stoff (materia) die Bewegung, die 
Zeit und den Ort, nicht ohne Berücksichtigung des Unendlichen. Alle Aspek-
te der Form (forma) soll das dritte Buch erörtern. Bekanntlich behandelt aber 
die einzige erhaltene Handschrift des Werkes nicht alle im Vorwort angekün-
digten Aspekte des dritten Buches, namentlich die angekündigte Untersuchung 
der immateriellen Formen ist bedauerlicherweise nicht ausgeführt. Leider fehlt 
das vierte Buch, das sich mit der Zielursache (de felicitate, quae est finis nostrarum 
operationum) hätte beschäftigen sollen, und wurde wahrscheinlich gar nicht  
verfasst.2

1 Ein paar Hinweise zur Biographie dieses Dominikaners in: R. Imbach, U. Lindblad, 
Compilatio rudis et puerilis. Hinweise und Materialien zu Nikolaus von Strassburg O.P. und 
seiner Summa, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 32 (1985), S. 157–
165. Zum Leben und zur Philosophie von Nikolaus vgl. ebenfalls L. Sturlese, Einleitung, zu: 
Nikolaus von Strassburg, Summa, Liber 2, Tractatus 1–2, hg. von G. Pellegrino, mit einer 
Einleitung von L. Sturlese, Hamburg 2009, S. VI–XXI. Zu beachten sind ebenfalls die beiden 
einzigen bislang verfassten Monographien zur Philosophie des Dominikaners: C. Wagner, 
Materie im Mittelalter: Edition und Untersuchungen zur Summa (II,1) des Nikolaus von 
Strassburg OP, Freiburg 1986; T. Suarez-Nani, Tempo ed essere nell’autunno del medioevo. Il 
De tempore di Nicola di Strasburgo e il debattito sulla natura ed il senso del tempo agli inizi 
del XIV secolo, Amsterdam 1989. 

2 Die Gliederung und Einteilung des zu edierenden Werkes ist nicht ganz einfach. In der 
Vatikanischen Handschrift (cod. 3091), dem einzigen erhaltenen Textzeugen, befindet sich 
am Ende des Textes (293va–296vb) eine unvollständige Tabula. Ich habe in dem in meiner 
ersten Studie zu diesem Werk publizierten Inhaltsverzeichnis vorgeschlagen, zusätzlich 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   11 Nikolaus I Einleitung neu.indd   11 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XII Einleitung

Zum Inhalt des ersten Buches

Der Inhalt des hier publizierten ersten Buches der Summa, das kurz vorgestellt 
werden soll, kann in vier Traktate eingeteilt werden, von denen die ersten beiden 
die Tätigkeiten der endlichen, geschaffenen Seienden untersuchen.  Der erste Trak-
tat ist dem Wirken und Handeln (agere) des endlichen Seienden gewidmet, wobei 
namentlich das Verhältnis dieses Seienden zur Materie und der Form untersucht 
wird. Beachtenswert ist in diesem Zusammenhang, dass alle Tätigkeit des endlichen 
Seienden akzidentell ist3 sowie Veränderung oder Bewegung impliziert.4 Überdies ist 
festzuhalten, dass jede Verursachung im Verleihen eines gewissen Seins besteht.5 Es 
darf nicht übersehen werden, dass die „Ordnung des Universums“ das gegenseitige 
Tätigsein (actio) und Erleiden (passio) verlangt und dass auf diese Weise die Seien-
den „durch ihre Tätigkeiten sich gegenseitig Vollkommenheiten mitteilen.“6 

Der zweite Traktat ist der Unterscheidung verschiedener Arten des endlichen 
agere gewidmet, namentlich wird erklärt, was ein natürliches und ein künstliches 
(handwerkliches) Tun und Wirken sind.7 

Vom ungeschaffenen Tätigen, also von Gott, handeln der dritte und vierte Trak-
tat des ersten Buches. Der umfangreiche, aus sechs Fragen bestehende dritte Trak-
tat ist in der Tat dem göttlichen Handeln im Allgemeinen gewidmet. Es wird zuerst 
geklärt, was vom göttlichen Handeln auszuschließen ist.8 Das Mögliche (possibile) 
wird im Anschluss an Thomas von Aquin als das Nicht-Widersprüchliche definiert: 
Etwas ist möglich, wenn das Prädikat dem Subjekt nicht widerspricht, also was kei-
nen Widerspruch einschließt.9 Allein, was einen Widerspruch einschließt, ist für 
Gott unmöglich.10 

zu der vom Autor vorgenommenen Gliederung in vier Bücher die einzelnen Bücher in 
Traktate, Sektionen, Quaestionen und Artikel einzuteilen (vgl. Compilatio rudis, 201–223). 
Dieser Einteilungsvorschlag wurde in den bisherigen Ausgaben übernommen und scheint 
der Intention des Autors auch zu entsprechen. Die Bezeichnungen tractatus, quaestio und 
articulus werden von Nikolaus selber verwendet.

3 Tract. 1, q. 7, n. 10, S. 19: „Conveniunt enim agentia creata omnia quantum ad actionem, 
quia cuiuslibet agentis creati actio est accidens.“

4 Tract. 1, q. 3, n. 6; q. 7, n.10, S. 12: „Praeterea hoc idem patet ex tertio, quia omne agens 
creatum agit cum motu et nihil potest agere sine motu.“

5 Tract. 1, q. 7, n.2, S. 17: „quia omne agens agendo dat aliquod esse“; q. 9, art. 3, n. 1, 
S. 29: „Omnis enim factio et omnis causalitas terminatur ad aliquod esse. Conveniunt enim 
omnnes causae in hoc, quod est dare esse.“

6 Tract. 1, q. 9, art. 4, n. 15, S. 36: „Hoc requirit ordo universi, quod sit mutua actio et passio 
inter res universi et quod per operationes suas sibi mutuo perfectiones suas communicent, 
quod sine operationibus facere non possent.“

7 Es soll gezeigt werdem „in quo agens principale et artificiale differant quantum ad 
effectum et quantum ad modum agendi“ (Tract. 2, prooemium, S. 41). Der Unterschied 
zwischen agens principale und agens instrumentale wird in diesem kurzen Traktat ebenfalls 
untersucht.

8 Tract. 3, prooemium, S. 44: „Circa quod sic procedendum, ut primo dicatur de hoc in 
communi, postea magis in speciali. In communi dicendo primo videamus, quid excludatur a 
potentia divina.“

9 Tract. 3, sect. 1, q. 1, n. 4, S. 44: „Tertio dicitur aliquid ‘possibile’, quia ‘praedicatum non 
repugnat subiecto’, sicut Socrates currere est possibile, quia cursus non repugnat Socrati.“ 
Nikolaus zitiert hier Thomas von Aquin, Summa theol., 1 25 3.

10  Cf. Tract. 3, sect. 1, q. 1, S. 44–46.

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   12 Nikolaus I Einleitung neu.indd   12 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XIIIEinleitung

Das Ausmaß sowie der Umfang der göttlichen Macht werden in den sechs Fra-
gen der zweiten Abteilung des dritten Traktates behandelt. Zuerst wird die Ein-
zigkeit des ersten Prinzips bewiesen,11 bevor geklärt wird, dass es möglich ist, dass 
aus einem einzigen Prinzip mehrere Dinge hervorgehen können.12 Die Schöpfung 
(creatio) ist Gegenstand der dritten und vierten Frage: Nachdem zuerst das Wesen 
der Schöpfung erörtert worden ist,13 wird untersucht, ob Gott allein erschaffen 
kann.14 Die beiden letzten Fragen dieser Abteilung behandeln ausführlich das Pro-
blem der Ewigkeit der Welt. Der Autor untersucht ausführlich, in welchem Sinne 
die Annahme der Ewigkeit der Welt zwar nicht unmöglich ist, aber nicht bewiesen 
werden kann.15 Doch auch das Gegenteil, d.h. der zeitliche Anfang der Schöp-
fung, ist nicht beweisbar.16 

Die sechs Abteilungen des vierten Traktates behandeln einzelne Probleme der 
göttlichen Macht. Zuerst wird das Verhältnis zur Materie untersucht.17 Besonders 
ausführlich untersucht Nikolaus in diesem Kontext, ob Gott die materia ohne Form 
hervorbringen könne.18 Nachdem er die gegenteilige These ausführlich geprüft 
hat, entscheidet sich Nikolaus schließlich für die Auffassung, dass Gott unmöglich 
die Materie ohne Form produzieren könne, und analysiert kurz weitere Aspekte 
der Beziehung Gottes zum Stoff. Im Zusammenhang mit dem Verhältnis von Got-
tes Macht zur Quantität19 wird vor allem sehr gründlich untersucht, ob Gott etwas 
aktuell Unendliches erschaffen kann.20

In der dritten Abteilung, welche die göttliche Beziehung zu den stofflichen 
Formen behandelt, steht die Frage im Vordergrund, ob Gott ein Akzidens ohne 

11 Tract. 3, sect. 2, q. 1, S. 47–56.
12 Tract. 3, sect. 2, q. 2, S. 56–65.
13 Tract. 3, sect. 2, q. 3, S. 65–71. Vgl. die Zusammenfassung (S. 68): „Patet ergo ex dictis, 

quid est creatio, quia creatio est totius rei nullo praesupposito, in quo creatio recipiatur ut in 
subiecto, productio.“

14 Tract. 3, sect. 2, q. 4, S. 72–81.
15 Tract. 3, sect. 2, q. 5, S. 82–92. Vgl. das Resultat (S. 92): „Ex quo patet, quod non 

repugnat intellectui ponere mundum vel creaturam semper fuisse … nec est impossibile 
absolute.“

16 Tract. 3, sectio 2, q. 6, S. 93–108. Cf. q. 6, art. 2, S. 98: „Hoc ergo ostenso, quod 
non potest demonstrative probari mundum esse aeternum, nunc ostendendum, quod 
nec oppositum eius, scilicet mundum incepisse, potest demonstrative probari, ut quidam 
putabuntur.“ Dies ist bekanntlich ebenfalls die Auffassung von Thomas von Aquin; vgl. dazu 
seinen Traktat De aeternitate mundi (Band XLIII der Editio Leonina, Roma 1974). Vgl. 
ebenfalls die ausführliche Einleitung zu: Thomas d’Aquin, L’éternité du monde: Introduction 
et traduction de G. Cellier, Paris 2020, S. 7–80. 

17 Tract. 4, sect. 1, S. 109–131.
18 Tract. 4, sect. 1, q. 1, S. 109–129. Es ist auffällig, dass die Annahme einer Materie ohne 

Form von Thomas von Aquin mehrfach zurückgewiesen wird: IV Sent, 11 1 2; IV Sent. 17 1 5 
2; Quaest. de spirit. creat., art. 1; art. 1 ad 6; art. 2, arg. 15 et ad 15; Summa theol. I 46 1, arg. 
1; I 75 3. Nikolaus behandelt dieses Problem recht ausführlich. Vgl. dazu ebenfalls Aristoteles, 
De gen. et corr., I 5, 320b16–17, in den Auctoritates Aristotelis, De gen. I, 11 (Hamesse 168): 
„Materia numquam separatur ab aliqua forma.“

19 Tract. 4, sect. 2, S. 131–153.
20 Tract. 4, sect.2, q.3, S. 132: „Nunc  videndum, an Deus possit facere infinita esse in 

actu, ex quo finitum et infinitum sunt passiones quantitatis. Ideo ex quo inquiritur, quomodo 
potentia Dei se habeat ad infinitum, convenienter hoc loco quaeritur, an Deus possit facere 
infinitum in actu.“

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   13 Nikolaus I Einleitung neu.indd   13 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XIV Einleitung

Subjekt hervorbringen kann.21 Diese sehr ausführlich behandelte Frage beantwor-
tet die mit der Theologie der Eucharistie zusammenhängende Frage im positiven 
Sinne, wobei drei Positionen unterschieden werden. Nikolaus entscheidet sich für 
die dritte Lehre, welche behauptet, Gott könne gewisse Akzidentien ohne Subjekt 
hervorbringen oder erhalten, während er die Behauptung der Unmöglichkeit eines 
von der Substanz unabhängigen Akzidens heftig zurückweist. Er lehnt auch die Mei-
nung ab, die behauptet, Gott könne alle Akzidentien ohne Subjekt erhalten.

Die vierte Abteilung ist der Beziehung Gottes zu den stofflosen Formen gewid-
met, zuerst handelt Nikolaus von der Beziehung Gottes zu den immateriellen 
Formen.22 Zu Beginn wird geprüft, ob Gott mehrere Engel derselben Art erschaf-
fen kann23, dann wird das Verhältnis Gottes zum menschlichen Intellekt24 und 
schliesslich zum menschlichen Willen25 geprüft, und es wird gefragt, ob Gott ihn 
unmittelbar bewegen kann. 

In der fünften Abteilung wird die Beziehung Gottes zu den natürlichen Arten 
untersucht und diskutiert. Nikolaus prüft in diesem Zusammenhang nicht nur, ob 
Gott zu den bestehenden Arten der Welt neue hinzufügen könnte,26 sondern er 
stellt ebenfalls die Frage, ob Gott ein besseres als das bestehende Universum hätte 
erschaffen können. Mit Thomas von Aquin befürwortet er diese Möglichkeit: „Sim-
pliciter autem loquendo qualibet re a se facta potest facere aliam meliorem.“27 
Diese sectio wird abgeschlossen mit der Frage, ob Gott etwas erschaffen könne, das 
von der den Dingen innewohnenden Ordnung abweicht.28

Das erste Buch wird in der sechsten Abteilung beendet mit einer Erörterung 
der Art und Weise göttlichen Handelns, der Beziehung Gottes zu den einzelnen 
Handelnden, wobei namentlich in direkter Abhängigkeit von Thomas von Aquin 
und Aegidius Romanus gezeigt wird, wie die Unmittelbarkeit des göttlichen Han-
delns zu verstehen ist.29  

21 Tract. 4, sect. 3, q. 2, S. 155–222. Cf. S. 155: „(1) Propter secundum sciendum, quod 
de hoc sunt tres modi dicendi, duo extremi et unus medius. (2) Una opinio dicit, quod Deus 
possit omne accidens facere sine subiecto. (3) Alia opinio dicit, quod Deus nullum accidens 
possit facere sine subiecto. (4) Tertia opinio dicit, quod quaedam accidentia Deus possit 
facere sine subiecto et quaedam non.“

22 Tract. 4, sect. 4,  S. 223–229.
23 Tract. 4, sect. 4, q. 1, S. 223–227.
24 Tract. 4, sect. 4, q. 2, S. 227–228.
25 Tract. 4, sect. 4, q. 3, S. 228–229.
26 Tract. 4, sect. 5, q. 1–3; S. 229–237.
27 Tract. 4, sect. 5, q. 4, n. 1, S. 237. Es darf nicht übersehen werden, dass es sich hier um 

ein wörtliches Zitat aus der Summa theologiae des Thomas handelt (I 25 6).
28 Tract. 4, sect. 5, q. 5, S. 238. Auch diese Frage besteht aus einem wörtlichen Zitat von 

Thomas (Summa theol., I 105 6).
29 Tract. 4, sect. 6, q. 1–3, S. 238–244. Vor allem bedeutsam ist hier die dritte Frage, 

welche die Unmittelbarkeit göttlichen Handelns erörtert: S. 242: „Itaque, ‘si plene volumus 
intelligere, quomodo Deus immediate operatur in omni opere naturae, imaginabimur, quod 
agens naturale in omni suo opere innitatur virtuti divinae et operatur per illam immediate. 
Illa virtus autem divina non operatur mediante alia virtute, quod innitatur et fulcimentum 
recipiat a virtute alia. Secundum hunc ergo modum Deus operatur omnia immediate, quia in 
operando non est organum alicuius, sed omnia sunt organa ipsius, et ipse omnia principaliter 
operatur’.“ Nikolaus zitiert hier Aegidius Romanus, vgl. S. 242,  Anm 1.

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   14 Nikolaus I Einleitung neu.indd   14 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XVEinleitung

Wichtige Debatten

Es ist aufschlussreich zu beobachten, welche Themen die Aufmerksamkeit des 
Autors in besonderer Weise in Anspruch nehmen und deswegen sehr umfäng-
lich untersucht werden müssen. Im dritten Traktat ist es nicht nur die Einzig-
keit des ersten Prinzips,30 sondern vor allem das Thema der Tätigkeit Gottes als 
Schöpfer,31 das den Autor vorzugsweise beschäftigt. Die Frage der Ewigkeit der 
Welt und diejenige der Beweisbarkeit des Gegenteils sind Themen, mit denen 
der Autor sich mit eindeutiger Bezugnahme auf Thomas von Aquin eingehend 
auseinandersetzt.32 Das Problem der Beziehung von Materie und Form sowie die 
Frage, ob Gott etwas Unendliches erschaffen könne, werden im vierten Traktat 
sorgfältig behandelt.33 Es ist allerdings in erster Linie die mit der Problematik 
der Transsubstantiation in der Theologie der Eucharistie verknüpfte Frage, ob 
Gott ein Akzidens ohne die Substanz schaffen oder erhalten kann, welche weit-
aus am meisten Platz und Aufmerksamkeit im ersten Buch in Anspruch nimmt.34 
Es ist bemerkenswert und sogar überraschend, dass Nikolaus an keiner Stelle 
der ausführlichen Behandlung des Themas sich explizit auf die für die Theo-
logie relevanten Aspekte dieser Problematik direkt beruft, sondern versucht, das 
Thema ausschließlich mit den Mitteln der Philosophie, d.h. der Vernunft, zu 
behandeln und zu analysieren.

Es ist angebracht, anhand einiger philosophischer Thesen, zu versuchen, 
das Werk in den philosophischen Debatten des beginnenden 14. Jahrhunderts 
zu situieren. In der bedeutsamen Frage der Einzigkeit des ersten Prinzips spielt 
die analogia entis eine zentrale Rolle.35 Die Analogie wird hier in explizitem 
Anschluss an Aegidius Romanus als der richtige Weg zur Erforschung des ersten 
Prinzips erklärt,36 denn „die Analogie führt uns auf der Grundlage der Verschie-
denheit und Posteriorität der Wirkungen zur Einheit und der Vorrangigkeit der 
ersten Ursache“.37 Die Schöpfung (creatio) ist das Privileg Gottes38 und Nikolaus 
definiert mit Hervaeus Natalis die Erschaffung als das voraussetzungslose Her-
vorbringen von etwas.39 Das Problem der Ewigkeit der Welt prüft Nikolaus sehr 

30 Tract. 3, sect. 2, q. 1, S. 47–56.
31 Tract. 3, q. 3, S. 65–71.
32 Tract. 3, q. 5: „Utrum res vel mundus possint fuisse ab aeterno per creationem“, S. 

82–93. Die sechste Frage lautet: „Utrum demonstratione possit probare mundum incepisse“, 
S. 93–108.

33 Vgl. Tract 4, sect. 1, q. 1, S.  109–129. Diese Frage untersucht das Verhältnis Gottes 
zur Materie. Die dritte Frage (S. 132–153) wird folgendermassen eingeleitet (p. 132): „Ex 
quo quantitati competit divisio in infinitum sive infinitas et ab ipsa ad alias transumitur, 
post speculationem habitam de quantitate, quomodo divina potentia se ad ipsam extendat, 
nunc videndum, an Deus possit facere infinita esse in actu, ex quo finitum et infinitum sunt 
passiones quantitatis. Ideo ex quo inquiritur, quomodo potentia Dei se habeat ad infinitum, 
convenienter hoc loco quaeritur, an Deus possit facere infinitum in actu.“

34 Tract. 4, sect. 3, q. 2, S. 155–222.
35 Cf. Tract. 3, sect. 2, q. 1, S. 47–56.
36 Cf. Tract. 3, sect. 2, q. 1, n. 15, S. 50.
37 Tract. 3, sect. 2, q. 1, S. 51: „analogia nos manuducit ex diversitate et posterioritate 

effectuum in unitatem et prioritatem causae primae.“
38 Vgl. dazu Tract. 3, sect. 2, q. 3, S. 65–71.
39 Tract. 3, sect. 2, q. 3, art. 3, n. 2, S. 69: „ creare est idem quod totam rem quantum ad 

totum, quod est in ea, nullo praesupposito…producere.“

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   15 Nikolaus I Einleitung neu.indd   15 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XVI Einleitung

eingehend40 mit dem schon von Thomas vertretenen Ergebnis, dass es „dem 
Intellekt nicht zuwiderläuft anzunehmen, dass die Welt ewig oder das Geschöpf 
ewig“ sei,41 aber ebenfalls die Auffassung, der zeitliche Anfang der Welt sei nicht 
beweisbar, wird mit großem Aufwand untersucht.42 Zudem ist die Zurückweisung 
der These bemerkenswert, Gott könne die Materie ohne Form erschaffen,43 oder 
die Behandlung der Frage, ob Gott fähig sei, etwas aktuell Unendliches zu erzeu-
gen.44 Die in jeder Hinsicht offensichtlich für den Autor wichtigste Frage prüft, 
wie bereits erwähnt, die Möglichkeit eines ohne Subjekt existierenden Akzi-
dens,45 ein Thema, das bekanntlich seit der von Berengar von Tours entfachten 
Diskussion über die sog. eucharistische Wandlung eingehend diskutiert wurde.46 
Nicht  unterschätzt werden sollte, das Thema der Unterscheidung von Sein (esse) 
und Wesen (essentia), dessen Behandlung im dritten Buch angekündigt wird, 
aber nicht vorliegt.47

Zu den Quellen der Schrift

Was die Quellen und die Gesprächspartner von Nikolaus betrifft, kann daran 
erinnert werden, dass Nikolaus in seinem Vorwort Albert den Großen und 
Thomas von Aquino explizit als seine Gewährsmänner erwähnt. Die Präsenz 
des deutschen Dominikaners ist in dem hier edierten Teil der Summa relativ 
bescheiden,48 dagegen ist die Gegenwart von Thomas nicht zu übersehen und 

40 Tract. 3, sect. 2, q. 5, S. 82–93.
41 Tract. 3, q. 5, art. 3, n. 19, S. 92: „Ex quo patet, quod non repugnat intellectui ponere 

mundum vel creaturam semper fuisse, ut supra ostensum est, nec est impossibile absolute, ut 
declaratum est.“

42 Cf. Tract. 3, q. 6, art. 2, S. 98: „Hoc ergo ostenso, quod non potest demonstrative probari 
mundum esse aeternum, nunc ostendendum, quod nec oppositum eius, scilicet mundum 
incepisse, potest demonstrative probari, ut quidam putabant.“ Die Ausführungen zu dieser 
Frage sind recht umfänglich, S. 98–108.

43 Tract. 4, sect. 1, q. 1, S. 109–129.
44 Tract. 4, sect. 1, q. 3, S. 132–153.
45  Tract 4, sect. 3, q. 2, S. 155–222.
46 Vgl. dazu die recht umfängliche und vollständige Studie von J. Vijgen, The Status of 

Eucharistic Accidents sine subiecto. An Historical Survey up to Thomas Aquinas and selected 
reactions, Berlin 2013. Bezüglich der mittelalterlichen Diskussion dieses Themas vgl. die 
wichtige Arbeit zu dieser Problematik von S. Donati, ‘Utrum accidens possit existere sine 
subiecto’. Aristotelische Metaphysik und christliche Theologie in den Physikkommentaren 
des 13. Jahrhunderts, in: Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an der 
Universität von Padua im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte, hg. von J. 
A. Aertsen, K. Emery und A. Speer, Berlin 2001 (Miscellanea Mediaevalia 28), S. 577–617. 

47 Vgl. die Bemerkung im Prolog, n. 7, S. 4: „ideo ultimo de esse et essentia et praedicamentis 
dicendo tertium librum terminabo.“ Zahlreich sind die Verweise auf diese Thematik, cf. 
namentlich Tract. 3, sect. 2, q. 2, art. 1, n. 2, S. 148: „omnis creatura est composita ex esse et 
essentia“; Tract. 4, sect. 1, q. 1, art. 1, n. 3, S. 125. Explizite Erwähnungen der Unterscheidung 
von esse und essentia: S. 4, 70; 7, 13; 11, 7; 21, 72; 56, 24–25; 67, 64; 110, 42.43; 112, 137; 126, 
42; 126, 48; 126, 58; 126, 64; 182, 5; 203, 99; 210, 312; 210, 325; 211, 375; 222, 131.

48 Es wird im Quellenapparat acht Mal auf ihn verwiesen: S. 13, Anm. 2; S. 18, Anm. 1; 
S. 98, Anm. 3; S.120, Anm. 3; S. 121, Anm. 2; S. 144, Anm. 2; S. 166, Anm. 4; S. 168, Anm. 4. 
Es wäre indes zu prüfen, ob der Einfluss von Albert hinsichtlich der Doktrin der creatio nicht 
bedeutsam sei. Ingesamt wäre ggf. der Einfluss von Albert noch genauer zu prüfen

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   16 Nikolaus I Einleitung neu.indd   16 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XVIIEinleitung

die Verweise auf seine Schriften sind unzählig.49 Zwei weitere Autoren erweisen 
sich indes als besonders wichtige Quellen und Grundlagen. Nikolaus benützt 
sehr nachhaltig drei Schriften von Aegidius Romanus50 und es können ebenfalls 
überaus zahlreiche nicht identifizierte Zitate aus Werken von Hervaeus Natalis 
identifiziert werden.51 Hinsichtlich der in den übernommenen Passagen enthal-
tenen Lehrinhalte kann festgehalten werden, dass Nikolaus neben der bereits 
erwähnten Lehre von der Ewigkeit der Welt52 Thomas benutzt, um das göttliche 
Handeln im Falle der Erschaffung der Welt und der Leitung des Universums zu 
behandeln.53 Hervaeus Natalis dagegen ist der Gewährsmann hinsichtlich der 
Unmöglichkeit mehrerer erster Prinzipien,54 aber Nikolaus befragt ihn ebenfalls 
im Zusammenhang mit der Erklärung der Schöpfung55 und im Zusammenhang 
mit der Angelologie.56 Die Abhängigkeit von Aegidius Romanus betrifft in ers-
ter Linie verschiedene Aspekte der philosophischen Theologie, d.h. den Umfang 
der göttlichen Macht,57 die Art und Weise der Abhängigkeit der Seienden von 
Gott,58 das Verständnis der Schöpfung,59 die Beziehung Gottes zu den von ihm 
abhängigen Seienden und das Handeln Gottes.60 Aber Aegidius ist für Nikolaus 
vor allem der wichtigste Zeuge für die Realdistinktion von Sein und Wesen, die 
mehrfach hervorgehoben wird.

49 Von Thomas benützt Nikolaus vornehmlich den Sentenzenkommentar, die Summa 
theologiae und die Quodlibeta.

50 Quaestiones de esse et essentia, Theoremata de esse et essenia und Quodlibeta sind die 
am meisten benutzten Schriften. Zu Aegidius (1247–1316) und seiner historischen Bedeutung 
vgl. A companion to Giles of Rome, ed. by C. F. Briggs, P- S. Eardley, Leiden, Boston 2016. 
Vgl. ebenfalls die zusammenfassende Darstellung von R. Lambertini, in: Die Philosophie des 
Mittelalters, 4, 13. Jahrhundert, hg. von A. Brungs, V. Mudroch und P. Schulthess, Basel 2017, 
S. 584–602, 699–703.

51 Nikolaus zitiert sehr oft das zweite Buch des Sentenzenkommentars sowie die 
Quodlibeta dieses Autors. Für einen ersten Überblick zu Leben und Werk dieses Autors vgl. 
R. Imbach, § 18 Dominikaner nach Thomas von Aquin, in: Die Philosophie des Mittelalters, 4, 
13. Jahrhundert, S. 574–578, 696–697. Es ist erwähnenswert, dass Hervaeus von 1318 bis 1323 
Generalmagister des Dominikanerordens war. Es ist nicht auszuschließen, dass die Widmung 
am Ende des Prologs also an Hervaeus gerichtet ist. Es kann an dieser Stelle auf die nicht 
veröffentlichte Diplomarbeit von Gabriel Couvreur hingewiesen werden: Compiler, enseigner, 
faire école dans la province dominicaine de Teutonie au début du XIVe siècle. La Somme de 
philosophie naturelle de Nicolas de Strasbourg, EHESS, Paris 2021. Diese Studie enthält eine 
ganze Reihe sehr aufschlussreicher Diskussionen und Thesen, die bei der Redaktion dieser 
Einleitung sehr anregend waren. Es muss ebenfalls daran erinnert werden, dass bereits Claus 
Wagner in seiner Studie (Materie im Mittelalter) die Bedeutung von Aegidius und Hervaeus 
als direkte Quellen von Nikolaus erkannt, betont und nachgewiesen hat. Auch T. Suarez-Nani 
hat in ihrer Studie zum Zeitproblem (Tempo ed essere) auf die Bedeutung  dieser beiden 
Autoren für das Denken von Nikolaus hingewiesen. 

52 Tract. 3, sect. 2, q. 6, art. 1, S. 93–97.
53 Tract. 4, sect. 6, q. 1–2, S. 239–241.
54 Tract. 3, sect. 2, q. 1, n. 1–10, S. 47–48.
55 Tract. 3, sect. 2, q. 3, art. 2–3, S. 67–69; q. 4, art. 1, S. 72–75; q. 5, art. 1, S. 82–83; art. 

3, S. 86–88.
56 Tract. 4, sect. 4, q. 1, art. 1–2, S. 223–226.
57 Tract. 3, sect. 2, q. 1, S. 52–55. 
58 Tract. 3, sect. 2, q. 2, art. 2–3, S. 58–65.
59 Tract. 3, sect. 2, q. 3, art. 1, S. 65–66.
60 Tract. 4, sect. 6, q. 3. Art. 1–2, S. 241–244.

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   17 Nikolaus I Einleitung neu.indd   17 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XVIII Einleitung

Zwei weitere Beobachtungen sind möglicherweise von Interesse für die Leser-
schaft. In der Diskussion zur Abtrennbarkeit der Akzidentien übernimmt Nikolaus 
mehrere Passagen aus den Quaestiones seines Mitbruders Johannes von Lichten-
berg.61 Es darf nicht übersehen werden, dass in diesem Kontext eine Auseinander-
setzung mit Dietrich von Freiberg stattfindet.62 Möglicherweise noch aufschluss-
reicher ist dagegen das Faktum, dass sich Nikolaus zweimal ausdrücklich auf die 
Pariser Verurteilung von 1277 beruft63, was daran erinnert, dass Nikolaus eine 
gewisse Zeit an der Pariser Universität verbracht hat. Und er bemerkt, dass die Pari-
ser Verurteilung nur in Paris verpflichtend sei.64

Zur Arbeitsweise des Nikolaus

In den bisher publizierten Teilen der Summa haben die Herausgeber bereits dar-
auf hingewiesen, dass der Autor zahlreiche Quellen benutzt und daraus ohne 
Verweis auf die Quelle längere Abschnitte wörtlich ‘zitiert’.65 Es ist deshalb unbe-
zweifelbar, dass die Schrift des Nikolaus ein aus stummen Quellen gemäß einem 

61 Tract. 4, sect. 3, q. 2, art. 3, S. 201–207. Zu diesem Autor vgl. L. Sturlese, Johannes 
Picardi von Lichtenberg, Verfasserlexikon, IV, 1983, 706–710; Eckhart, Teoderico e Picardi 
nella Summa philosophiae di Nicola di Strasburg. Documenti per una storia della filosofia 
medievale tedesca, in: Giornale critico della filosofia italiana, 61 (1982) 183–206; A. Beccarisi, 
Johannes Picardi von Lichtenberg, Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart: Eine Debatte 
in Deutschland, in: 1308. Eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit, hg. von A. Speer 
und D. Wirmer, Berlin 2010, S. 516–538; Johannes Picardi de Lichtenberg: un exemple de 
thomisme dans l’horizon culturel allemand, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie, 57 (2010), S. 286–302.

62 Es ist offensichtlich, dass der wohl wichtigste Leugner der Möglichkeit der Abtrennbarkeit 
der Akzidentien – und also der bedeutendste Gegner von Nikolaus in dieser Angelegenheit 
– Dietrich von Freiberg ist, dessen wichtige Abhandlung De accidentibus in erste Linie von 
diesem Thema handelt. Vgl. dazu K. Flasch, Dietrich von Freiberg, Philosophie, Theologie, 
Naturforschung um 1300, Frankfurt 2007, S. 252–276; R. Imbach, Metaphysik, Theologie und 
Politik. Zur Diskussion zwischen Nikolaus von Strassburg und Dietrich von Freiberg über die 
Abtrennbarkeit der Akzidentien, in: Quodlibeta, Freiburg 1996, S. 252–295. Vgl. ebenfalls: 
Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin ? remarques sur le De accidentibus, 
in: Albert le Grand et sa réception au moyen âge. Hommage à Zénon Kaluza, édité par F. 
Cheneval, R. Imbach, Th. Ricklin, Fribourg 1998, 116–129 (Heft der Freiburger Zeitschrift 
für Philosophie und Theologie). Die andere wichtige Auseinandersetzung von Nikolaus mit 
Dietrich betrifft die Auffassung der Zeit, vgl. dazu T. Suarez-Nani, Il De tempore, S. 155–168.

63 Tract. 4, sect. 3, q. 2, b, n. 22, S. 219, und tract. 4, sect. 4, q. 1, art. 3, n. 3, S. 227.
64 Bezüglich der Pariser Verurteilung vgl. die wichtige Ausgabe: La condamnation 

parisienne de 1277. Texte latin, traduction, Nouvelle édition du texte latin, traduction, 
introduction et commentaire par D. Piché avec la collaboration de C. Lafleur, Paris 1999; 
ebenfalls R. Hisette, Enquête sur les 219 Articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain 
1977 (Philosophes médiévaux XXII).

65 Die Studie von Wagner enthält überaus aufschlussreich Erörterungen zur Absicht und 
zur Arbeitsweise des Nikolaus, Materie im Mittelalter, S. 262–264. Er hat die Arbeitsweise 
sowie die Absicht des Kompendiums von Nikolaus sehr treffend zusammengefasst, Das 
Problem, S. 363: „Die vorstehenden Forschungen machen deutlich, dass die Summa über 
weite Passagen aus einer Zusammenstellung meistens wörtlicher Zitate besteht. Nikolaus hat 
jedoch nicht wahllos exzerpiert, sondern seine Textcollage gemäss eines streng durchdachten 
Ordnungsprinzips gefertigt.“

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   18 Nikolaus I Einleitung neu.indd   18 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XIXEinleitung

von ihm konzipierten und explizierten Plan zusammengestelltes Werk ist, dessen 
Eigentümlichkeit und Zielsetzung eine sorgfältige Analyse und Einschätzung erfor-
dern und wohl auch verdienen. Wenn unter dem Begriff des Plagiats eine wört-
liche Abschrift von Textabschnitten ohne Quellenangabe verstanden wird, so liegt 
es nahe, das Werk des Nikolaus als ein umfangreiches Plagiat zu qualifizieren.66 
Jedoch scheint es angebracht, mittels einer differenzierteren Sichtweise das von 
Nikolaus praktizierte Vorgehen behutsamer und umsichtiger zu interpretieren 
und zu verstehen.

In der zeitgenössischen Literaturwissenschaft, namentlich im Anschluss an 
die Arbeit von Roland Barthes67 und Julia Kristeva,68 hat eine intensive Diskus-
sion zum Verständnis des Autors/der Autorin stattgefunden, die bis zur Behaup-
tung des Todes des Autors geführt hat.69 Diese Diskussionen haben darauf hin-
gewiesen, dass es angebracht ist, verschiedene Arten der Beziehung vom Text 
zum Verfasser und vom Verfasser zum Text zu unterscheiden. Im Falle der vor-
liegenden Schrift, die von Nikolaus von Strassburg vorbereitet wurde, ist diese 
Art der Fragestellung nach meiner Einschätzung besonders wichtig und auf-
schlussreich. Wie bereits erinnert wurde, haben die bisherigen Editionen sei-
ner Schrift bestätigt, dass zahlreiche Teile der Summa nicht identifizierte Zitate 
anderer Autoren enthalten. Bislang wurde im Quellenapparat dies ausdrücklich 
vermerkt.70 In der vorliegenden Edition wurden, so vollständig und so genau wie 
möglich, diese wörtlichen Übernahmen durch Anführungszeichen (»…«) iden-
tifiziert. Da diese Zitate vom Autor nicht gekennzeichnet sind, scheint tatsäch-
lich die Bezeichnung dieses Vorgehens als Plagiat angemessen, wie bereits von H. 
Denifle hinsichtlich anderer Schriften von Nikolaus vorgeschlagen hat.71 Indes 
ist zu beachten, dass diese verurteilende Qualifizierung die Besonderheit und 

66 Zum Begriff des Plagiats und den damit verbundenen Diskussionen vgl. Ph. Theisohn, 
Plagiat. Eine unoriginelle Literaturgeschichte, Stuttgart 2009. Zur mittelalterlichen Bedeutung 
von plagium vgl. M. Calma, ‘Plagium’, in: Mots médiévaux offerts à Ruedi Imbach, hg. von I. 
Atucha, D. Calma, C. König-Pralong, I. Zavattero, Porto 2011, S. 559–568.

67 Vgl. insbesondere: Essais critiques IV. Le bruissement de la langue, Paris 1984.
68 Für den Begriff der Intertextualität ist grundlegend: Semiotikè. Recherches pour une 

sémanalyse, Paris. 1969. Cf.  N. Limat-Letellier, Historique du concept d’intertextualité, in: 
M. Miguel Ollagier, N. Lomat-Letellier, L’intertextualité, Paris 1998, S. 17–64. Vgl. ebenfalls: 
A. Ternès, Intertextualität. Der Text als Collage, Wiesbaden 2016. Vgl. ebenfalls: Texte zur 
Theorie der Autorschaft, hg. von F. Jannidis, G. Lauer, M. Martinez und S. Winko, Stuttgart 
2000.

69 So der Titel eines sehr berühmten Artikels von Barthes, deutsche Übersetzung in: Das 
Rauschen der Sprache. Aus dem Französischen von D. Hornig, Frankfurt 2006, S. 57–63. 
Hier die folgenreiche Behauptung: „Der Text ist ein Geflecht von Zitaten, die aus tausend 
Brennpunkten der Kultur stammen.“ 

70 Die Leserschaft darf indes nicht übersehen, dass diese Kennzeichnung im Text eine das 
Wahrnehmungsbild des Textes verändernde Intervention, ein Eingriff des Herausgebers ist, 
die in einem gewissen Sinne die Absicht des ‘Autors’ missachtet!

71 Der Plagiator Nikolaus von Strassburg, in: Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte 
des Mittelalters, 4, 1888, S. 329: „Würde sich heutzutage ein Gelehrter eines solche Plagiats 
schuldig machen, so wäre es um sein wissenschaftliches und moralischen Renommee 
geschehen. Sollen wir an Nikolaus von Strassburg einen anderen Massstab anlegen? Man 
wende nicht ein, dass derartige Plagiate im Mittelalter im Brauche waren. Im Mittelalter 
waren allerdings unter den Scholastikern viele Gedanken Gemeingut. Aber fremde Producte 
als eigenes Erzeugnis in die Welt zu schicken, gehörte auch damals zu den Seltenheiten.“

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   19 Nikolaus I Einleitung neu.indd   19 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



EinleitungXX

den Sinn der Arbeitsweise von Nikolaus nur unzureichend verständlich macht. 
Nikolaus beschreibt ja selber sein Vorhaben, wie bereits erwähnt wurde, indem 
er präzisiert, sein Werk sei ‘ein neues aus alten (Büchern zusammengestelltes) 
Büchlein’ (novus ex veteribus libellus). Diese Ausdrucksweise fasst knapp, aber 
genau das Entstehen und die Eigenheit der vorliegenden Schrift zusammen und 
verweist auf die hier aktive Form der Intertextualität. Bonaventura hat in einem 
berühmten Passus seines Sentenzenkommentars die Praxis des compilator72 von 
der Vorgehensweise des Kommentators und des Autors unterschieden, indem er 
von einer Zusammenstellung fremder, d.h. von einem anderen Autor entlehn-
ter Texte spricht.73 Es scheint angebracht, die Summa als eine compilatio in der 
mittelalterlichen Bedeutung des Ausdrucks zu bezeichnen.74 Wer eine derartige 
Schrift zu verstehen und zu beurteilen beabsichtigt, wird gewiss in erster Linie 
sich darum bemühen, die Quellen zu identifizieren, aber diese Identifikation 
muss, wie mir scheint, durch zwei weitere Untersuchungen ergänzt werden: in 
erster Linie muss versucht werden, die allgemeine, aber auch die detaillierte, die 
einzelnen Themen betreffende Zielsetzung der Verwendung der Quellentexte 
zu identifizieren: Welches lehrhafte Ziel verfolgt der Autor? Darüber hinaus gilt 
es, die jeweilige genaue Verwendung der Quellentexte zu untersuchen und zu 
klären, wie der Autor seine Quellen einsetzt. Diese Aufgaben müssen selbstver-
ständlich in erschöpfenden Einzeluntersuchungen verwirklicht werden und sol-
len helfen den Sinn und die Bedeutung der einzelnen Texte zu ermitteln. Unter 
den gegebenen Umständen scheint es angebracht, die Zielsetzung der von Niko-
laus verwirklichten Verwendung, Anordnung, Behandlung und Ausrichtung der 
entlehnten Materialien zumindest ein wenig zu klären.  

72 Zur Geschichte dieses Begriffs vgl. N. Hathaway, Compilatio: from plagiarism to compiling, 
in: Viator, 20, 1989, S. 19–44; M. Beckwith Parkes, The influence of the concepts ‘ordinatio’ and 
‘compilatio on the Development of the Book, in: Mediaeval Learning and Literature. Essays 
presented to R. W. Hunt, edited by J.J. G. Alexander and M.T. Gibson, Oxford 1976, 115–138. 
Der Band: Les genres littéraires dans les sources théologiques et philosophiques médiévales, 
Actes du colloque international de Louvain-la -Neuve 25–27 mai 1981, Louvain-la-Neuve 1982, 
enthält keine Studie, die für unser Thema wirklich relevant ist. Vgl. ebenfalls: Remploi, citation, 
plagia. Conduites et pratiques médiévales, études réunies par P. Toubert et P. Monet, Madrid 
2009, darin A. Boureau, Le remploi scolastique, 43–52; der Band enthält eine sehr ausführliche 
Bibliographie, 259–303. Vgl ebenfalls J. Petitjean, Compiler. Formes, usages et pratiques, 
in: Hypothèses, 2010/1, S. 15–25; K. Elm (Hg.), Florilegien, Kompilationen, Kollektionen. 
Literarische Formen des Mittelalters, Wiesbaden 2020.

73 Commentaria in quattuor libros Sententiarum I, Proemi quaestiones, q. 4, conclusio,  
Opera omnia, t. 1, Quaracchi 1882, S. 14b–15a: „Aliquis scribit aliena, addendo, sed non de 
suo; et iste compilator dicitur. Aliquis scribit et aliena et sua, sed aliena tamquam principalis, 
et sua tamquam annexa ad evidentiam; et iste dicitur commentator, non auctor. Aliquis scribit 
sua et aliena, sed tamquam principalia, aliena tamquam annexa ad confirmationen; et talis 
debet dici auctor.“

74 Parkes, The influence, S. 128 zitiert das Verständnis, das Vinzenz von Beauvais von 
diesem Begriff gibt: „Nam ex meo pauca, vel quasi nulla addidi. Ipsorum igitur est auctoritate, 
nostrum autem sola partium ordinatione.“

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   20 Nikolaus I Einleitung neu.indd   20 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXIEinleitung

Intention und Ziel der Schrift

Das Proöm gibt erste Hinweise zur Zielsetzung der Schrift. Als Adressaten der 
Schrift werden die Studierenden der Philosophie identifiziert.75 Da die Wid-
mung am Ende der Einführung offensichtlich an einen Ordensoberen gerichtet 
ist, darf man annehmen, die Schrift sei für den ordensinternen Lehrbetrieb als 
Manuale für das vom Orden vorgesehene und vorgeschriebene Einführungsstu-
dium der Philosophie konzipiert worden. Es ist hier an die Studienordnung im 
mittelalterlichen Dominikanerorden zu erinnern.76 Gemäß der diesbezüglichen 
Anordnungen in den zeitgenössischen Ordensdokumenten ist in der philosophi-
schen Ausbildung zuerst ein dreijähriges studium logicale vorgesehen77, bevor 
die Studierenden das studium naturarum antreten. Das Lehrprogramm dieses 
Studienabschnittes umfasste neben der Physik nicht allein die Metaphysik, son-
dern ebenfalls die Ethik.78 Unter Berücksichtigung dieser Vorschriften liegt es 
nahe, die Summa als Handbuch für den ordensinternen Philosophieunterricht 
im studium naturarum zu deuten. Es können indes noch weitere aufschlussreiche 
Beziehungen zu den ordensinternen Vorschriften und Empfehlungen entdeckt 
werden. In der Tat beziehen sich die Ermahnungen mehrerer Generalkapitel 
auf den Mangel an Büchern,79 der das Studium erschwert. Nikolaus betont, die 
bedauernswerte philosophische Ignoranz sei auch durch das Fehlen von Büchern 
(ex defectu librorum) bedingt.80 Die explizite Insistenz auf der notwendigen Ord-
nung der Lehre (ordo doctrinae81) bestätigt zudem die eindeutig pädagogische 
Intention der Schrift. Wenn die Hypothese, es handle sich im Falle der Summa 
um eine Schrift, die das ordensinterne studium naturarum begleiten und unter-
stützen soll, richtig ist, wird ein weiterer Aspekt des Werkes besser verständlich. 
Nikolaus betont, dass er in erster Linie das Denken der Lehrer seines Ordens, 

75 Vgl. dazu Prologus, n. 3, S. 3. Hier werden Z. 25 „omnes in studio philosophiae proficere 
volentes“ als Adressaten genannt; Z. 30 ist von den „novi novi philosophiae studii studentes“ 
die Rede.

76 Zum Folgenden vgl. I.W. Frank, Zur Studienorganisation der Dominikanerprovinz 
Teutonia in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts und zum Studiengang des sel. Heinrich 
Seuse OP, in: H. Seuse, Studien zum 600. Todestag. 1366–1966, Köln 1966, S. 39–69. Vgl. 
ebenfalls: Zur Studienorganisation der Dominikanerprovinz Teutonia, in: Ein Predigerbruder, 
der Seuse hiess: zum 650. Todesjahr von Heinrich Seuse († 25. Januar 1366) und dem 800. 
Jahr der Bestätigung des Dominikanerordens am 22. Dezember 1216, S. 15–55. Dieser Aspekt 
wird in der Arbeit von Couvreur vorzüglich dargestellt.

77 MOPH IV, 12, 32–13, 1. Vgl. Frank, Zur Studienorganisation, S. 39–48, aber ebenfalls A. 
Walz, Compendium historiae ordinis Praedicatorum, Roma 1948, S. 210–226.

78 Zum Inhalt dieses Studienabschnittes vgl. Frank, Zur Studienordnung, S. 56–57.
79 Couvreur hat zu Recht auf diesen Aspekt hingewiesen (S. 62–64). Besonders 

aufschlussreich ist eine Bemerkung in den Akten des Generalkapitels von Bologna 1315, 
MOPH IV, 82, 9–15: „Item. Cum studentes ad profectum sciencie pervenire non valeant 
sine libris, et de studentibus, qui mittuntur Parisius per provincias ad studendum magna 
spes habeatur, quod congruo tempore cum edificacione aliorum possint ordinem honorare, 
volumus et ordinamus, quod provinciales modum aliquem debeant invenire, per quem, 
antequam Parisius vadant, possit eisdem de libris necessariis provideri, ne propter defectum 
librorum impediatur fructus, qui de eorum profectu creditur evenire.“ – Weitere wichtige 
Vorschriften vgl. MOPH IV, 64 und 81.

80 Vgl. Prologus, n. 3, S. 3, 28. 
81 Prologus, n. 3, S. 3, 29; n. 9, S. 5, 78.

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   21 Nikolaus I Einleitung neu.indd   21 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXII Einleitung

also Albert und Thomas, vermitteln und verbreiten will.82 Die im ersten Buch dar-
gelegten Inhalte zeigen eindeutig, dass Nikolaus in erster Linie dem Denken des 
Aquinaten verpflichtet ist.83 Diese unbezweifelbare philosophische Ausrichtung 
entspricht den Empfehlungen und Vorschriften der Generalkapitel des Ordens 
seit den achtziger Jahren des 13. Jahrhunderts. Bereits 1279 fordert das Gene-
ralkapitel von Paris dazu auf, jene zu betrafen, welche die Lehre des Aquinaten 
schlechtmachen84. Im Beschluss des Generalkapitels von Paris 1286 werden die 
Ordensmitglieder aufgefordert, die Lehre des Thomas streng zu befolgen.85 Die 
Vorschriften des Generalkapitels von Saragossa von 1309 sind noch eindeutiger 
und strenger.86 Es ist unbestreitbar, dass die Summa des Nikolaus diese Vorschrif-
ten seines Ordens folgsam erfüllt.87

Wenn diese Erörterungen nachvollziehbar sind, dann kann die Summa als ein 
für den ordensinternen Unterricht gedachtes Lehrmittel der Philosophie gedeutet 
werden. Sie kann also als ein Handbuch verstanden werden, das die theoretischen 
und praktischen Teile der Disziplin dem Wissensstand zu Beginn des 14. Jahrhun-
derts entsprechend und gemäß den Anweisungen der Ordensleitung darstellt und 
zusammenfasst. Es wurde neuerdings versucht, das Vorhaben des Nikolaus anders 
zu interpretiern. G. Pellegrino hat nachzuweisen versucht,88 das der Dominika-

82 Prologus, 5, S. 4, 47–51.
83 Die beiden Autoren, von denen Nikolaus darüber hinaus in besonderem Masse 

abhängt, d.h. Aegidius Romanus und Hervaeus Natalis, sind zweifelsohne Denker, die zentrale 
Aspekte der Philosophie des Thomas übernommen und weiterentwickelt haben. Die direkte 
Abhängigkeit der Schrift des Nikolaus von diesen Denkern widerspricht also keineswegs der 
vom Orden geforderten Treue zum Aquinaten. Die Arbeiten von Suarez und Wagner haben 
bereits auf diese Abhängigkeit hingewiesen.

84 MOPH III, S. 204, 19–25: „Cum venerabilis vir memorie reconlende f. Thomas de 
Aquino. sua conversacione laudabili et scriptis suis multum honoraverit ordinem. nec 
sit aliquatenus tolerandum. quod de ipso vel scriptis eius aliqui irreventer et indecenter 
loquantur. Eciam.  caliter sencientes. iniungimus prioribus provincialibus et conventualibs 
et eorum vicariis ac visitatoribus universis. quod si quos invenerint excedentes in predictis. 
punire acriter non postponant“.

85 MOPH III, S. 235, 1–4: „Districtius iniungimus et mandamus.ut fratres omnes et singuli. 
prout sciunt et possunt.  efficacem dent operam ad doctrinam venerabilis magistri fratris nostri 
Thome de Aquino recolende memorie promovendam et saltem ut est opinio defendendum“.

86 MOPH IV, S. 38, 23–29: „Volumus et districte iniungimus lectoribus et sublectoribus 
universis, quod legant et determinent secundum doctrinam et opera venerabilis doctoris 
fratris Thome de Aquino, et in eadem scolares suos informent, et studentes in ea cum 
diligencia studere teneantur. Qui autem contrarium fecisse notabiliter inventi fuerint nec 
admoniti voluerint revocare, nec priores pronviciales vel magistrum ordinis sic graviter et 
celeriter puniantur, quod sint ceteris in exemplum“. 

87 Zur Frage der Rezeption des Thomismus namentlich im deutschen Sprachraum 
vgl. die in Anm. 1 S. XXIV erwähnten Arbeiten von Loris Sturlese; bezüglich der Rolle des 
Thomismus u.a. im deutschen Sprachraum vgl. M. J. F. M. Hoenen, Thomas Problematicus: 
Eine Einführung in die Geschichte des mittelalterlichen Thomismus, in: Widersprüche und 
Konkordanz, Peter von Bergamo und der Thomismus im Spätmittelalter, hg. von M. Meliadò, 
S. Negri, Leiden–Boston 2020, S. 12–64; Thomas von Aquin und der Dominikanerorden. 
Lehrtraditionen bei den Mendikanten des späten Mittelalters, in: Freiburger Zeitschrift für 
Philosophie und Theologie, 57 (2010), S. 260–285, Claus Wagner und Peter Schulthess danke 
ich ausdrücklich für ihre Lektüre und Korrektur dieser Einleitung.

88 La Summa di Nicola di Strasburgo (1315–1320): compilatio rudis ac puerilis o novus 
libellus, in: Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   22 Nikolaus I Einleitung neu.indd   22 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



ner ein identifizierbares philosophisches Ziel verfolgt, daß mit demjenigen von 
Thomas von Aquin im Bereich der Theologie vergleichbar ist: Nikolaus will die 
Zergliederung, Fragmentierung der Philosophie89 durch eine synthetische Zusam-
menstellung des Fachs überwinden.90 Dieses anspruchsvolle und mutige Vorhaben 
erhebt nach Pellegrino Nikolaus zu einem Autor.91 Es ist zweifellos richtig, dass 
Nikolaus darum bemüht ist, das philosophische Grundwissen im Bereich der theo-
retischen und praktischen Philosophie zu ordnen und zusammenzufassen, aber 
nach meiner Meinung ohne Anspruch auf Originalität und ohne Ambition der 
Autorschaft: er sammelt, ordnet und vermittelt den ihm zur Verfügung stehen-
den Wissensstoff in pädagogischer Absicht, wobei er die Lösung der behandelten 
Fragen und Probleme so gut wie möglich den von der Ordensleitung geforderten 
Richtlinien anpasst, nicht ohne eine gewisse philosophische Sorgfalt und Akribie, 
aber ohne jeden Anspruch auf Originalität und Autorschaft. 

Für den kritischen Blick der Philosophiehistorie stellt sich allerdings die Frage 
nach der historischen und auch philosophischen Bedeutung eines derartigen Ela-
borates. Es kann sich keineswegs darum handeln, die streng philosophische Ori-
ginalität eines so zu qualifizierenden Werkes zu entdecken, vielmehr informiert 
eine derartige Schrift in erster Linie über den Wissenstand und den Zustand der 
Philosophie zu einem bestimmten Zeitpunkt und ebenfalls an einem gewissen Ort. 
Im vorliegenden Fall kann die Sachlage präzis beschrieben werden. Unter Berück-
sichtigung der Biographie von Nikolaus und der Tatsache, dass im Prolog von frater 
Thomas die Rede ist, scheint es wahrscheinlich, dass die Summa vor 1323, dem Jahr 
der Heiligsprechung von Thomas von Aquin, entstanden ist, wohl am Ende des 
zweiten oder am Anfang des dritten Jahrzehnts des vierzehnten Jahrhunderts. Es 
ist ebenfalls offensichtlich, dass das Werk von einem Angehörigen der dominikani-
schen Provinz, zu der Nikolaus gehörte, der Teutonia, verfasst wurde, möglicher-
weise zur Zeit, als Nikolaus lector in Basel war (wohl 1318–20).92 Es ist überdies 
nicht zu leugnen, dass die Schrift in erster Linie Werke benützt und reproduziert, 
die von Pariser Professoren verfasst worden sind (vornehmlich Hervaeus Natalis 
und Aegidius Romanus).93 

Aus diesen Gegebenheiten kann gefolgert werden, dass der vorliegende Text 
der Summa des Nikolaus für das Verständnis und die historische Beurteilung und 
Wahrnehmung der intellektuellen Kultur in der deutschen Dominikanerprovinz 
im beginnenden 14. Jahrhundert von Bedeutung ist, da diese Schrift in diesem 
Umfeld entstanden ist und deswegen wie ein Abbild in erster Linie diese Kultur 

Forschung, Loris Sturlese zum 60. Geburtstag, hg. von A. Beccarisi, R. Imbach und P. Porro, 
Hamburg 2008 S. 204–215.

89 La Summa, S. 211: „superare la frammentazione della filosofia.“
90 La Summa, S. 213: „Nicola mette in atto un tentativo simile: proporre in un’unica opera 

tutti quei brandelli si sapere che risultano ormai dispersi ‘in diversis sententiis et opusculis et 
in questiunculis’ pe rmettere a disposizione dei novizi un manuale completo.“

91 La Summa, S. 214: „Nicola è senza dubbio un abile compilator, ma è anche auctor nella 
misura in cui ricuce insieme materiali rielaborati in una forma letteraria inedita secondo un 
ben preciso progetto filosofico-culturale.“

92 Nikolaus war wohl 1320 oder 1322 baccalaureus sententiarius in Paris. Es ist nicht ganz 
auszuschließen, dass er gegebenenfalls dort das Werk verfasst hat. Es wurde bereits auf die 
Bezugnahme auf die Pariser Verurteilung von 1277 hingewiesen.

93 Sowohl Wagner als auch Suarez-Nani haben auf dieses Faktum aufmerksam gemacht 
(Wagner, Das Problem, S. 361–372; Suarez-Nani, Tempo ed essere, S. 168–173). 

XXIIIEinleitung

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   23 Nikolaus I Einleitung neu.indd   23 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXIV

und ihre Beziehungen zum intellektuellen Leben in Paris reflektiert. Da es sich 
um die geistige Umwelt von Meister Eckhart handelt, ist diese Einsicht nicht ganz 
belanglos. Die Summa ist demnach in erster Linie als ein Zeugnis der intellektuel-
len Auseinandersetzung des frühen 14. Jahrhunderts zu lesen, zu bewerten und 
zu deuten. Loris Sturlese hat in sehr verdienstvoller Weise auf die Bedeutung der 
philosophischen Kultur des beginnenden 14. Jahrhunderts im deutschen Sprach-
raum hingewiesen.94 Die Summa des Nikolaus ist in diesem Kontext zu verorten. 
Sie erscheint, wenn dieser Vergleich gestattet ist, wie ein Spiegel, in dem die philo-
sophischen Auseinandersetzungen im Deutschland des beginnenden 14. Jahrhun-
derts sichtbar werden. Das bedeutet, dass dieses Werk nicht in erster Linie als Dar-
stellung des Denkens eines Autors zu lesen und zu verstehen ist, sondern als eine 
von ihrem Hersteller geordnete Wiedergabe eines historischen Diskussionszusam-
menhangs, in dem sich die intellektuellen Auseinandersetzungen eines bestimm-
ten historischen Kontextes spiegeln.

94 Vgl. zu diesem Thema die wichtige Einleitung zu Die deutsche Philosophie im 
Mittealter, München 1993, wo die Relevanz einer regionalen Philosophiegeschichte 
hervorgehoben wird. Ebenfalls beachtenswert vom selben Autor: Albert der Große und die 
deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie 
und Theologie, 28 (1981), S. 133–147.

Einleitung

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   24 Nikolaus I Einleitung neu.indd   24 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



PROLEGOMENA

Im Rahmen eines Forschungsprojektes des Schweizerischen Nationalfonds wurde 
in den achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts eine erste Transkription 
und Edition des hier publizierten Werkes von Ulrike Lindblad in Zusammenarbeit 
mit Ruedi Imbach erstellt. Diese vorläufige Ausgabe ist dann mehrere Jahre lie-
gengeblieben, bis Prof. Loris Sturlese Gianfranco Pellegrino beauftragt hat, das 
vorliegende Material zu bearbeiten. Er hat vor allem den Quellenapparat ergänzt. 
Schlussendlich hat Ruedi Imbach den Text für die endgültige Publikation bearbei-
tet. Bei diesem Bemühen war die verdienstvolle Zusammenarbeit mit Prof. Stur-
lese, der den Drucksatz des Textes erstellt hat, von großer Bedeutung, wertvoll und 
unentbehrlich. 

1. Handschriftliche Überlieferung

Die vorliegende Ausgabe beruht auf der einzigen heute bekannten, in der Vati-
kanischen Bibliothek aufbewahrten Handschrift der Summa: Cod. Vat. Lat. 3091. 
Die Herkunft dieser Handschrift wurde bislang noch nicht untersucht, aber sie ist 
bereits im Inventar der Handschriften von Papst Nikolaus V. (Papst 1447–1455), 
dem Begründer der Vatikanischen Bibliothek, aufgelistet.95 Wie bereits frühere 
Arbeiten nachgewiesen haben, zitiert Heinrich von Erfurt (Henricus de Henricus 
de Hervordia, † 1370)96 in seiner Catena aurea entium ausführlich die Summa. 
Martin Grabmann konnte übrigens dank dieser Verweise das in der Vatikanischen 
Handschrift überlieferte Werk Nikolaus zuschreiben.97 Wie in den bisher erschie-
nen Ausgaben der Summa wurden auch in der vorlegenden Ausgabe die Zitate 
bei Heinrich nicht für die Textkonstitution benützt. Die Zitate bei Heinrich schei-

95 Vgl. die Edition dieses Inventars: A. Manfredi, I Codici Latini di Niccolo V, Edizione 
degli Inventari e identificazione dei Manoscritti, Città del Vaticano 1994 (Studi e testi 359), 
S. 294.

96 Zu diesem Autor vgl. Th. Kaeppeli, Scriptores ordinis praedicatorum Medii Aevi, II, 
Roma 1975, S. 197–198; vol. IV (zusammen mit E. Panella), Rom 1993, S. 112–113. K. P. 
Schumann, Heinrich von Herford: Enzyklopädische Gelehrsamkeit und universalhistorische 
Konzeption im Dienste Dominikanischer Studienbedürfnisse, Münster 1996.

97 Vgl. dazu die Zusammenstellung jener Passagen der Catena, in denen Heinrich 
ausdrücklich auf Nikolaus verweist: Compilatio, S. 190–194. Zur Catena vgl. die wichtige 
Ausgabe der Titelüberschriften: Enrico di Herford, Catena aurea, Tabula quaestionum I–VII, 
a cura di L. Sturlese, Pisa 1987;  Tabula quaestionum VIII–X, a cura di Alessandro Palazzo, 
presentazione L. Sturlese,  Pisa 2004. Zwei Bücher der Schrift sind publiziert: Henricus de 
Hervordia, Catena aurea entium, Liber VI (De mineralibus), hg. von M. Loconsole, Hamburg 
2023 (CPTMA VII,4); Catena aurea, Liber VII, Ansae 1–2 (De plantis), Hamburg 2023 
(CPTMA VII, 5). Die grundlegende Arbeit von Grabmann ist: Neu aufgefundene lateinische 
Werke deutscher Mystiker, Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 
Philosophisch-philologische und historische Klasse, Jahrgang 1921, 3. Abh., München 1922 
(Neudruck in: Gesammelte Akademieabhandlungen, Band 1, Paderborn 1979, S. 1–68).

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   25 Nikolaus I Einleitung neu.indd   25 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXVI Prolegomena

nen von einer anderen Handschrift abgeschrieben zu sein. Die Vatikanische Hand-
schrift hängt, wie die in keiner Weise mit den Seiten in der Vatikanischen Hand-
schrift übereinstimmenden Seitenangaben belegen, von einer bislang noch nicht 
gefundenen oder verlorenen, jedenfalls einer bis heute nicht entdeckten Vorlage 
ab. 

2. Zum Quellenapparat

Zitate und Quellenangaben werden in einem Quellenapparat belegt, auf den im 
Text durch Exponentenziffern und rechtsseitige Klammer verwiesen wird. Die 
Nachweise im Quellenapparat werden in Kurzform notiert. Auf die sehr zahlrei-
chen nicht mit dem Namen des Autors gekennzeichneten Quellen wird im Quel-
lenapparat verwiesen; identifizierte wörtliche Zitate werden durch direkte Anfüh-
rungszeichen (»…«) gekennzeichnet, sodass die Arbeitsweise des Nikolaus mit der 
größtmöglichen Präzision kontrolliert werden kann. Viele stumme Quellen konn-
ten bislang noch nicht identifiziert werden und ihre Entdeckung ist die Aufgabe 
zukünftiger Forschung.

3. Zum Variantenapparat

Im Variantenapparat werden Flüchtigkeitsfehler des Schreibers, Dittographien 
und Vergleichbares vermerkt. Konjekturale Verbesserungen des überlieferten Tex-
tes wurden mit großer Vorsicht vorgenommen und stets im Apparat dokumentiert.

4. Abkürzungen

a. corr.	 ante correctionem
ad. l.	 ad locum
add.	 addidit (-erunt)
ap.	 apud
app.	 apparatus
cap.	 capitulum
cf.	 conferatur
codd.	 codices
comm.	 commentum
coni. 	 conieci
del.	 delevit, deletum
ed.	 edidit, editio
ex corr.	 ex correctione
exp.	 expunxit
ibid.	 ibidem
in marg.	 in margine
inv.	 invertit
lac.	 lacuna

lin.	 linea
m. post.	 manus posterior
n.	 nota, numerus
om.	 omisit
prol.	 prologus
quaest.	 quaestio
scr.	 scripsi
spec.	 specialiter
sqq.	 sequentes
sup. lin.	 supra lineam
suppl.	 supplevit
s.v.	 sub voce
t. comm.	 textus commenti
t. lect.	 textus lectionis
tract.	 tractatus
transl.	 translatio
var. lect.	 varia lectio
v. g.	 verbi gratia

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   26 Nikolaus I Einleitung neu.indd   26 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



LITERATURVERZEICHNIS 

Aegidius Romanus, De esse et essentia, De mensura angelorum et de cognitione 
angelorum, Venetiis 1503. 

– , 	In secundum librum Sententiarum quaestionum pars secunda, Venetiis 1581. 
– , 	Quodlibeta, revisa, correcta et varie illustrata studio M. Fr. P. D. de Coninck, 

Lovanii 1646. 
– , 	Theoremata de corpore Christi, Romae 1554. 
– , 	Theoremata de esse et essentia, texte précédé d’une introduction historique et 

critique par E. Hocedez, Louvain 1930. 
Albertus Magnus, De causis proprietatum elementorum, ed. P. Hossfeld, Münster i. 

W. 1980 = Opera omnia, editio Coloniensis 5,2, S. 49–104.  
– , 	Commentaria in I Sententiarum, ed. A. Borgnet, Paris 1893 = Opera omnia 

25–26. 
– , 	Commentaria in IV Sententiarum, ed. A. Borgnet, Paris 1899 = Opera omnia 30.  
– , 	Liber de sex principiis, ed. A. Borgnet, Paris 1890 = Opera omnia 1, S. 305–372. 
– , 	Metaphysica, ed. B. Geyer, Münster i. W. 1960–1964 = Opera omnia, editio 

Coloniensis 16,1–2. 
– , 	Super Porphyrium de V universalibus, ed. M. Santos Noya, Münster 2004 = 

Opera omnia, editio Coloniensis 1,1A. 
Algazel, Metaphysica, ed. J. T. Muckle, Toronto 1933. 
Ambrosius, Epistularum libri I–VI, recensuit O. Faller, Wien 1968 = Corpus Scripto-

rum Ecclesiaticorum Latinorum 82,1. 
Anonymus, Quaestiones supra librum De caelo (Questions on Aristotle’s De caelo), 

ed. G. Galle, Leuven 2003 = Ancient and Medieval Philosophy, Series 1,29. 
Aristoteles, Analytica priora et posteriora, ed. W.D. Ross, Oxford 1964.  
– , 	Categoriae et Liber De interptretatione, ed. L. Minio-Paluello, Oxford 1949. 
– , 	De anima, ed. W. D. Ross, Oxford 81989. 
– , 	De caelo, ed. D. J. Allan, Oxford 41965. 
– , 	De generatione animalium, recognovit adnotatione critica instruxit H. J. Dros-

saart Lulofs, Oxford 1965 (Oxford Classical Texts).  
– , 	De generatione animalium, edidit H. J. Drossaart Lulofs, Bruges 1966 (Aristote-

les Latinus 17,2,5). 
– , 	De generatione et corruptione, in : Opera ex recensione I. Bekker, Berlin 

1831–1870, S. 314–338. 
– , 	De generatione et corruptione, translatio vetus, ed. J. Judycka, Bruxelles, Paris 

1986 = Aristoteles Latinus 9,1. 
– , 	Ethica Nicomachea, ed. L. Bywater, Oxford 1894. 
– , 	Ethica Nicomachea, ed. R. A. Gauthier, Leiden, Bruxelles 1972–1974 = Aristote-

les Latinus 26, 1–3, Fasc. 1–4. 
– , 	Metaphysica, ed. W. Jaeger, Oxford 101894. 
– , 	Physica, ed. W.D. Ross, Oxford 101990. 
– , 	Topica et sophistici elenchi, ed.W.D. Ross, Oxford 1958. 
Auctoritates Aristotelis, un florilège médiéval. Étude historique et édition critique 

par J. Hamesse, Louvain–Paris 1974. 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   27 Nikolaus I Einleitung neu.indd   27 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXVIII Literaturverzeichnis

Augustinus, Confessiones, ed. L. Verheijen, Turnhout 1971 = Corpus Christiano-
rum. Series Latina 27. 

– , 	Contra Maximinum, ed. P.-M. Hombert, Turnhout 2009, S. 489–691 = Corpus 
Christianorum. Series Latina 87A.  

– , 	De civitate Dei, ed. B. Dombart, A. Kalb, Turnhout 1955 = Corpus Christiano-
rum. Series Latina 47–48. 

– , 	De genesi ad litteram, ed. J. Zycha, Prag–Wien–Leipzig 1894 = Corpus Scripto-
rum Ecclesiaticorum 28,1.

– , 	De diversis quaestionibus octoginta tribus, ed. A. Mutzenbecher, Turnhout 
1975 = Corpus Christianorum. Series Latina 44A. 

Averroes, Aristotelis Stagiritae de caelo, de generatione et corruptione, meteorolo-
gicum, de plantis libri, cum Averrois Cordubensis variis in eosdem commentari-
is, editio Juntina secunda, vol. V, Venetiis 1562. 

– , 	Aristotelis Stagiritae de physico auditu libri octo, cum Averrois Cordubensis 
variis in eosdem commentariis, editio Juntina secunda, vol. IV, Venetiis, 1562 

– , 	Aristotelis metaphysicorum libri XIIII cum Averrois Cordubensis in eosdem 
commentariis et epitome, Theophrasti metaphysicorum liber, editio Juntina 
secunda, vol. VIII, Venetiis 1562. 

– , 	 Sermo de substantia orbis, Destructio destructionum philosophiae Algazelis, 
De anima beatitudine seu Epistola de intellectu, editio Juntina secunda, vol. IX, 
Venetiis 1562. 

Avicenna, Sufficientia, in: Avicenne perhypatetici philosophi ac medicorum facile 
primi Opera in lice redacta, Venetiis 1508 (Nachduck Frankfurt a. M. 1961). 

– , 	(Metaphysica) Liber de philosophia prima sive scientia divina, ed. S. Van Riet, 
Louvain–Leiden 1992. 

Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem, ed. R. Weber adiuvantibus B. Fischer, I. Gri-
bomont, H.F.D. Sparks, 2 voll., Stuttgart 1969. 

Boethius, Commentarii in Ciceronis topica, in: J. C. von Orelli, J. G. Baiter, M. Tul-
lii Ciceronis opera que supersunt omnia ac deperditorum fragmenta, Zürich 
1883, S. 269–395. 

– , 	Commentarii in librum Aristotelis Per hermeneias, recensuit C. Meiser, Leipzig 
1877. 

– , 	De hebdomadibus = Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint, ed. C. 
Moreschini, München–Leipzig 2000, in: De consolatione philosophiae. Opus
cula theologica, S. 186–194. 

– , 	In Isagogen Porphyrii commenta, ed. S. Brandt, Wien–Leipzig 1906 = Corpus 
scriptorum ecclesiasticorum Latinorum 48. 

Bonaventura, Commentaria in quatuor libros Sententiarum Magistri Petri Lombar-
di, In librum III, Ad Claras Aquas [Quaracchi] 1887 = Opera omnia 3. 

– , 	Quaestiones disputatae De mysterio Trinitatis, Quaracchi 1891, S. 45–115 = 
Opera omnia 5.  

Condemnatio Parisiensis: La condmanation parisienne de 1277, Texte latin. Tra-
duction, introduction et commentaire par D. Piché, Paris 1999.  

Cicero, Marcus Tullius, De officiis, tertium recognovit C. Atzert; De virtutibus, post 
O. Plasberg iterum recognovit W. Ax, Leipzig 1949 = Bibliotheca Teubneriana 48. 

– , 	De re publica, ed. K. Ziegler, Stuttgart–Leipzig 1992 = Scripta quae manserunt 
omnia 39. 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   28 Nikolaus I Einleitung neu.indd   28 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXIXLiteraturverzeichnis

Dionysius ps.-Areopagita, De divinis nominibus, in: Dionysiaca, recueil donnant 
l’ensemble des traductions latins des ouvrages attribués au Denys l’Aréopagite, 
Bruges 1937, S. 1–561. 

Dominicus Gundissalinus, De unitate et uno: P. Correns, Die dem Boethius fälsch-
lich zugeschriebene Abhandlung des Dominicus Gundisalvi De unitate, Müns-
ter 1891 = Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Texte und 
Untersuchungen, Band 1, Heft 2 

Durandus de Sancto Porciano, Scriptum super IV libros Sententiarum, Buch I, Pro-
log und dd. 1–3, hrsg. von G. Guldentops, Leuven 2019 = Recherches de théo-
logie et philosophie médiévales. Bibliothèque 10.1.1. 

Euclides, Elementa, The First Latin Translation of Euclid’s Elements commonly 
ascribed to Adelard of Bath, ed. H. L. L. Busard, Toronto 1983. 

– , 	The Mediaeval Latin Translation of Euclid’s ‘Element’: made directly from the 
Greek, ed. H. L. L. Busard, Stuttgart 1987. 

Guillelmi de Conchis Dragmaticon philosophiae, cura et studio I. Ronca, Turn-
hout 1997 = Corpus Christianorum. Continuatio Mediaevalis 152. 

Henricus Bate, Speculum divinorum et quorundam naturalium, Parts IV–V: On 
the Nature of Matter, On the Intellect as a Form of Man, ed. C. Steel, Leuven 
1993 = Ancient and Medieval Philosophy 1/10. 

Henricus de Gandavo, Quodlibet I, ed. R. Macken, Leuven 1979 = Henrici de Gan-
davo opera omnia 5. 

–, 	 Quodlibet X, ed. R. Macken, Leuven 1981 = Henrici de Gandavo opera omnia 
14. 

–, 	 Summa (Quaestiones ordinariae): art. I–V, ed. G.A. Wilson, Leuven 2005 = 
Henrici de Gandavo opera omnia 21. 

Hervaeus Natalis, De quattuor materiis sive Determinationes contra magistrum 
Henricum de Gandavo, a critical edition from selected manuscripts ed. by L. M. 
de Rijk, 2 vol., Turnhout 2012. 

–, 	 In quatuor libros Sententiarum commentaria, Parisiis 1647 (Reprint Farnbo-
rough 1966). 

–, 	 Quodlibeta subtilissima undecim cum octo tractatibus (De beatitudine, De 
verbo, De eternitate mundi, De materia celi, De relationibus, De pluralitate for-
marum, De virtutibus, De motu angeli), Venetiis 1513. 

Hugo de Sancto Victore, De sacramentis Christianae fidei, Patrologia Latina 176, 
173–618. 

Iohannes de Lucidomonte, Quaestiones, Codex Vaticanus Latinus 859. 
Iohannes Duns Scotus, Ordinatio. A distinctione prima ad decimam septimam, 

Civitas Vaticana 2006 = Doctoris subtilis et Mariani b. Ioannis Duns Scoti Opera 
omnia 9. 

Liber de causis, édition établie à l’aide de 90 manuscits avec introduction et notes 
par A. Pattin O.M.I., uitgave van ‘Tijdschrift voor Filosofie, Leuven 1966. 

Liber de sex principiis Gilberto Porretano adscriptus, ed. A. Heysse, Münster 1929 
= Opuscula et textus historiam eccelsiae eiusdemque vitam atque doctrinam 
illustrantiam. Series scholastica 7. 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   29 Nikolaus I Einleitung neu.indd   29 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXX

MOPH III: Acta capitulorum generalium Ordinis Praedicatorum, vol. I, ed. B. M. Rei-
chert, Roma–Stuttgart 1898 = Monumenta fratrum Praedicatorum historica 3.

MOPH IV: Acta capitulorum generalium Ordinis Praedicatorum, vol. II, ed. B. M. 
Reichert, Roma–Stuttgart 1899 = Monumenta fratrum Praedicatorum historica 4.

Petrus Lombardus, Sententiae in IV libris distinctae, Ed. Collegium S. Bonaventu-
rae ad Claras Aquas, Roma 1971. 

Plato, Parmenides, in: Platonis Opera recognovit brevique adnotatione critica 
instruxit I. Burnet, tomus II, Oxford 1901. 

Porphyrius, Isagoge, ed. A. Busse, Berlin 1887 = Commentaria in Aristotelem 
Graeca 4.1. 

Proclus, Elementatio theologica, ed. E. R. Dodds, Oxford 21963. 
–,	 Elementatio theologica, translata a GuiIlelmo de Moerbecca, ed. H. Boese, 

Leuven 1987 = Ancient and Medieval Philosophy, Ser. 1/5. 

Simplicius, In Aristotelis Categorias, ed. K. Kalbfleisch, Berlin 1907 = Commentaria 
in Aristotelem Graeca 8. 

–,	 In Aristotelis Categorias, ed. A. Pattin, Turnhout 1971–1974 = Corpus Latinum 
Commentariorum in Aristotelem Graecorum V,1–2. 

Thomas Aquinas, De aeternitate mundi, cura et studio fratrum praedicatorum, 
Roma–Paris 1982 =  Editio Leonina XLIII, S. 85–89. 

–,	 Compendium theologiae seu Brevis compilatio theologiae ad fratrem Reginal-
dum, Roma 1979 = Editio Leonina XLII. 

–,	 Expositio libri Posteriorum, cura et studio fratrum praedicatorum, Roma–Paris 
1989 = Editio Leonina I* 2. 

–,	 In Aristotelis Libros De caelo et mundo, De generatione et corruptione, Mete-
orologicorum expositio, cum textu ex recensione leonina cura et studio P. Fr. 
R. M. Spiazzi, Torino–Roma 1952. 

–,	 In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio, editio iam a M.-R. 
Cathala o.p. exarata retractatur cura et studio P. Fr. R. M. Spiazzi, Torino 1964. 

–,	 In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, cura et studio P.M. Maggiòlo 
o.p., Torino 1965. 

–,	 Liber de Veritate Catholicae Fidei contra errores Infidelium seu Summa contra 
gentiles, cura et studio fr. C. Pera o.p., coadiuv. D. P. Marc o.s.b. et P. Caramel-
lo, 3 vol., Torino 1961. 

–,	 Quaestio disputata de anima, ed.  P.P. M. Calcaterra, T. S. Centi, in: Quaestiones 
disputatae, volumen II, editio VIII revisa, Torino–Roma 1949, S. 277–362. 

–,	 Quaestiones disputatae de malo, cura et studio fratrum praedicatorum, Roma–
Paris 1982 = Editio Leonina XXIII. 

–,	 Quaestiones disputatae de potentia, ed. P. Pession, in: Quaestiones disputatae, 
volumen II, editio VIII revisa, Torino–Roma 1949, S. 7–276. 

–,	 Quaestio disputata de spiritualibus creaturis, cura et studio fratrum praedicato-
rum, Roma 2000 = Editio Leonina XXIV,2.

–,	 Quaestiones disputatae de veritate, cura et studio fratrum praedicatorum, 
Roma 1970–1976 = Editio Leonina XXII. 

–,	 Quaestiones disputatae de virtutibus , ed. P.A. Odetto, in: in: Quaestiones 
disputatae, volumen II, editio VIII revisa, Torino–Roma 1949, S. 707–751. 

Literaturverzeichnis

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   30 Nikolaus I Einleitung neu.indd   30 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



XXXILiteraturverzeichnis

–,	 Quaestiones de Quolibet, cura et studio fratrum praedicatorum, vol. 1 et 2, 
Roma 1996 = Editio Leonina XXV. 

–,	 Scriptum super libros Sententiarum Petri Lombardi, I–IV, ed. P. Mandonnet, F. 
Moos, Paris 1929–1949. 

–,	 Summa theologiae, Alba–Roma 1962. 

 Nikolaus I Einleitung neu.indd   31 Nikolaus I Einleitung neu.indd   31 29/08/24   15:4629/08/24   15:46



NICOLAUS DE ARGENTINA

SUMMA

LIBER PRIMUS

EDIDIT
RUEDI IMBACH

COLLABORANTIBUS

ULRIKA LINDBLAD
ET GIANFRANCO PELLEGRINO

 Nikolaus liber_I def.indd   1 Nikolaus liber_I def.indd   1 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



10

20

30

2 (1ra) Cum      3 speculatio: speculo cod.      15 anima coni., om. cod.      22 mihi: mei cod.      
24   diversas (1rb) materias       26 quibusdam: quibusdas cod.      

(Prologus totius operis)

(1) Cum delicatissimis deliciis speculatio veritatis naturaliter omnium homi­
num attrahens affectum singulariter, tamen ingenuas mentes aliquali mirabilium 
suarum delectationum gustatione potatas alliciat et abducat a temporalium appe­
titu habens, secundum quod ait egregius philosophorum princeps Aristoteles, 
»admirabiles delectationes«1), quae qualitercumque gustatae totum affectum facil­
lime sibi vendicat nobilium animorum. Hinc honorandi patres nostri philosophan­
tes primi temporalia respuentes otium vitantes soli veritatis contemplatione vacare 
studuerunt. Unus namque eorum, »Scipio Africanus2), interrogatus a quodam, 
quid ageret, cum solus esset, ait: ‘Numquam minus solus sum, quam quando solus 
sum nec minus otiosus, quam quando fuero otiosus’3). Praeclare etenim sapiens, 
etsi quandoque a coetu hominum recedat, coetus tamen honestarum cogitationum 
commitatur, quod etsi ab indoctis, quoniam quiescit ab exterioribus, otiari putetur, 
intus tamen ratione et intellectu operatur, semper habet sapiens, quid agat: Si dies 
est, oculus legat, lingua doceat, manus scribat, si tenebrae, anima a servitio corpo­
ris libera« »ad incorporea« se extendat. 

(2) Sed heu aureis saeculis praetereuntibus cuprea successerunt. Exulante 
enim studii frequentia elanguit sitis litterarum. Nam multi vestem philosophiae 
abscindentes particulis vel panniculis acceptis totam sibi eam cessisse credentes stu­
dio suo finem student imponere. 

(3) Cuius vocis reclamantis excitatus, quamvis ingenio rudior et scientia omni­
bus minor, non elata praesumptione, sed mei profectus et mihi similium in statu 
proficientium existentium desiderio ac amore partes abscissas stilo meae parvitatis 
curavi consuere, diversas materias philosophiae et theologiae, maxime tamen pri­
oris, et omni in studio philosophiae proficere volenti necessarias, sicut, ut gratia 
exempli dicam, de intellectu et de motu et tempore et quibusdam aliis, dispersas 
et dissutas in diversis sententiis et opusculis in quaestiunculas, quarum ignorantia 
ex defectu librorum, in quibus dispersae sunt, incurrunt quam plurimi, in unum 
tractatulum dispersa ordine doctrinae, prout materiae mutuo se petunt, quantum 
potui, diligentius congregando. Et sic novis novi philosophiae studii studentibus 
novum ex veteribus libellum offerens suadeo singulis ac omnibus veterem negli­
gentiam abicere et studio philosophiae intentius attendere. Omnium enim bono­

1)	 Arist., Eth. Nic. X 7, 1177a12–b1; Gauthier 577
2)	 Guill. de Conchis, Dragmat. philos. II 1 1, Ronca/Badia/Pugol 33,3–6
3)	 Ambros., Epist., VI 33 1; Faller 229; cf. Cic., De re publ. I 27; Ziegler 18; De officiis, III 1 1; 

Atzert 86

 Nikolaus liber_I def.indd   3 Nikolaus liber_I def.indd   3 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



4 Summa, liber primus

40

50

60

70

45 proficient: proficiant cod.      46 ac: at cod.      50 et (1va) domini: et domino cod.      61 quae­
stiunculae: quaestiuncale cod.      69 aliquo: alio cod.      

rum mater est et suis amatoribus omnia bona pariter cum illa adveniunt et innume­
rabilis honestas per manus illius eisdem distribuitur magnifice. 

(4) Hoc quoque consulo diligentius fonti sapientiae, Verbo Dei Christo lesu, 
singulari se devotione affectuosius applicare. Velox namque est sermo eius1) et ubi 
ipse magister est, citissime discitur, quod docetur. Necnon derelictis delictis pri­
mum studium virtutibus impendere, quia secundum doctrinam Philosophi in Ethi-
cis non bene possibile est in virtutibus intellectualibus quemquam proficere, qui 
prius passiones moralium virtutum iugo minime subiungavit. Ratio enim semper 
deprecans ad optima non induitur scientia, nisi refrenetur frequentia dominii pas­
sionum. Nec mirum, cum secundum omnium philosophorum et doctorum doctri­
nam separatio a materia sit causa intelligibilitatis activae et passivae, quod absorp­
tus a materialibus et carnalibus numquam possit vel raro proficere. His intendentes 
studentes proficient in virtutibus et procul dubio abundabunt scientiae utilitatibus 
ac fructibus. 

(5) Verum, ne amplius intentionem meam manifestare differam, praesens opu­
sculum ordine quattuor causarum in quattuor libros philosophorum et doctorum 
et maxime doctorum ordinis mei et specialiter venerabilium doctorum fratris Tho­
mae de Aquino et  domini Alberti, duorum magnorum luminarum Ecclesiae, dicta 
connectendo sic distinxi, quod in primo libro dicitur de omni agente sive crea­
to sive increato, eorum actionem et modum cognoscendi et quaecumque de hac 
materia dicenda sunt pro meo posse declarando. 

(6) In secundo libro de materia et, quia materia est subiectum transmutationis 
et motus et omnis motus est in loco et mensuratur tempore, quae sunt quaedam 
quantitates, et quantitatis passiones sunt finitae et infinitae, ideo in eodem dice­
mus de motu in communi et de omnibus speciebus eius, de loco et tempore et de 
omnibus aliis mensuris et ultimo de infinito. 

(7) In tertio libro dicemus de omnibus formis tam materialibus quam immate­
rialibus, substantialibus, accidentalibus, naturalibus, artificialibus, realibus, inten­
tionalibus, et, quaecumque circa hanc materiam quaestiunculae oriri potuerunt, 
pro meo modulo explicabo. In qua etiam parte, cum de formis immaterialibus 
dicetur, mentio fiet de omni intellectu et voluntate, cuiuslibet intellectus actum 
intelligendi, obiectum ac modum et, quaecumque de hoc inveniri potuerint, 
plene et succincte applicando; insuper de incorruptibilitate substantiarum intel­
lectualium et pluribus aliis, ut in prosequendo patebit, aliorum dicta approbata his 
astringam et, quia omnem formam aliquod esse consequitur, insuper, quia forma 
in quibusdam potior pars essentiae vel, ut magis proprie dicatur, principalius perti­
nens ad essentiam, quae essentia collocatur in aliquo praedicamento, ideo ultimo 
de esse et essentia et praedicamentis dicendo tertium librum terminabo. 

(8) In quarto libro de felicitate, quae est finis nostrarum operationum, et de 
actibus virtuosis et habitibus moralibus et eorum generationibus, per quae felicitas 

1)	 cf. Ps. 147,15

 Nikolaus liber_I def.indd   4 Nikolaus liber_I def.indd   4 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



5Prologus

80

90

73 attingitur: attingit cod.  |  aliqua: aliquam cod.      75 pos(1vb)sibiles     88 videntur: videtur cod.      

attingitur, aliqua edisseram. Ultimo ponam definitiones, quas ponit Philosophus 
in V1) et alias secundum ordinem alphabeti, per quas contra has materias alias 
factas rationes ac fieri possibiles eo facilius queat solvere unusquisque ac ad omnia 
argumenta solutionibus abundare omnes materias, quas in praedictis libris directe 
introducere non volui, praedictis distinctionibus inserendo. 

(9) In his autem omnibus ordinem doctrinae materias, prout se mutuo petunt, 
ponendo et a notioribus nobis ad notiora simpliciter procedendo, quantum pos­
sum melius observabo, scilicet quoniam inter huiusmodi materias pertractandas, 
quaedam sint, ad quas potest argui ratione multiplici, quaedam vero, ad quas 
abundantia deficit arguendi, quaedam, de quibus diversa diversorum est opinio, 
quaedam, de quibus omnes similiter opinantur. Hinc est, quod in quibusdam sine 
argumentis habet sola veritas declarari, in quibusdam vero habent opiniones diver­
sorum cum motivis ipsorum ac eorum solutionibus recitari. 

(10) Hoc tamen advertendum, quod ubicumque ponentur argumenta, quod 
non in principio, sed ponuntur post habitam veritatem et non quaecumque, sed 
quae videntur difficultatem inducere specialem; similiter non quaecumque opinio 
recitatur, sed quae prae aliis famosior et solemnior reputatur. 

(11) Verum, quia compilatio rudis ac puerilis correctione ac lima noscitur indi­
gere, vobis, reverende pater mi, limam reservavi: et hoc opusculum Deo volente et 
vestra correctio cunctis redeat utile in proficientium statu existentibus et auctoritas 
praesumptionis a me auferat opprobrium, per omnia benedictus Deus.

1)	 cf. Arist., Metaph. V per totum

 Nikolaus liber_I def.indd   5 Nikolaus liber_I def.indd   5 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



6 Summa, liber primus

100

110

120

96 V: II cod.      99 inter: iterum cod.      102 creato (2ra) incipiendo      127 educere: educetur 
cod.      128 essentiam : essentia cod.      

(Prologus primi libri)

(1) Secundum Philosophum V Physicorum1) quattuor sunt genera causarum, 
scilicet efficiens, materialis, formalis et finalis. Rursus agentium sive efficiencium 
quoddam creatum, quoddam increatum. Amplius autem inter agentia creata quod­
dam naturale, quoddam artificiale et inter ambo haec quoddam principale, quod­
dam instrumentale. 

(2) De his ergo causis secundum modum praefatum dicere cupientes, primum 
dicam de omni agente creato incipiendo. Hoc autem ordine erit procedendum 
de agente creato determinando, quia primo dicit de agente creato in communi, 
quid possit et quid non possit et quis eius modus agendi sit. Secundo uniuscuius­
que agentis creati, scilicet naturalis, artificialis, principalis, instrumentalis actio et 
modus agendi specialis in speciali declarabitur.

(3) Circa primum octo occurrunt consideranda. Primo declarandum est, quod 
nullum agens creatum potest materiam producere vel corrumpere vel alio modo 
eius actio in materiam, ut est quid, se extendit, sed solum potest eam attingere, ut 
est quanta. 

(4) Secundo declarandum est, quod nullius agentis creati actio extendit se ad 
quantitatem materiae, ut possit eam ab ea auferre vel possit aliam rem augmentare 
sine additione materiae vel diminuere sine subtractione.

(5) Tertio, quod nullum agens creatum potest aliam formam a materia separa­
tam, ut est angelus, vel super materiam elevatam, ut est anima intellectiva, produ­
cere vel destruere.

(6) Quarto, quod nullum agens creatum potest creare vel auferre formam in 
alio existentem et sine eo esse non potentem, tamen sui subiecti capacitatem exce­
dentem, ut sunt gratia et virtutes infusae.

(5) Quinto, utrum aliquod ens creatum possit destruere unam formam absque 
eo, quod educat aliam.

(6) Sexto, quod nullum agens creatum potest formam corruptam eandem 
numero restaurare.

(7) Septimo, in quo agentia creata conveniant quantum ad posse et non posse.
(8) Octavo de modo agendi agentis creati.
(9) Nono magis speciali, quomodo educantur formae de potentia materiae et 

quid sit formam de potentia educere; quod nullius agentis creati operatio potest se 
extendere in essentiam materiae.

1)	 cf. Arist., Metaph. V 2, 1013a24–1014a25

 Nikolaus liber_I def.indd   6 Nikolaus liber_I def.indd   6 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



10

20

6 modi: modo cod.      8 omne (2rb) agens     15 qui coni., om. cod.      23 est coni., om. cod.       26 
praesupponens: supponens cod.      29 dicunt: dicant cod.      

TRACTATUS PRIMUS
de agentibus creatis in generali

(Quaestio prima: Quod nullius agentis creati operatio potest se extendere in essentiam materiae)

(1) Primum declarari potest ex tribus rationibus, quarum prima sumitur ex 
condicionibus agentis, secunda ex condicionibus effectus, tertia ex condicionibus 
modi agendi. 

(2) Prima ratio talis est: Agere sequitur esse1). Sicut ergo res habet esse, ita 
habet operari. Sed omne agens creatum habet esse receptum in essentia, ut postea 
ostendetur2), cum de formis dicetur. Ergo3) etiam omnis actio agentis creati prae­
supponit aliquid, in quo recipiatur, quod fieri non posset, si agens creatum posset 
producere materiam, quae est effectus nullum alium effectum praesupponens, ut 
infra dicetur.

(3) Et advertendum, quod illa ratio supponit diversitatem esse et essentiae, et 
ideo etiam solum concludit secundum illos de illa opinione.

(4) Secunda ratio talis est: Quodcumque agens, qui posset producere effectum 
non praesupponentem alium effectum, posset facere aliquid ex nihilo et per conse­
quens creare. Sed4) materia nullum effectum praesupponit priorem se, sed omnia 
alia praesupponunt ipsam. Relinquitur ergo, quod materia solum sit effectus illius 
agentis, quod potest aliquid ex nihilo producere. Hoc autem solum potest agens 
increatum et nulli agenti creato competit. Materia ergo secundum hoc solum erit 
effectus agentis primi et nullius agentis creati. Nullum ergo agens creatum poterit 
materiam producere5).

(5) Tertia ratio talis est: Omne agens creatum agit per motum. Motus autem 
semper de necessitate praesupponit mobile, ut probatur VI Physicorum6). Igitur, si 
aliquod agens creatum posset materiam producere, cum materia sit effectus primi 
agentis nullum effectum alium priorem se praesupponens, sequeretur necessario, 
quod posset esse motus non praesupponens mobile, quod est omnino impossibi­
le; quamvis aliqui moderni dicant oppositum, scilicet quod motus possit esse sine 
mobili. Dicunt etiam quidam alii forte non esse impossibile creaturam agere nullo 

1)	 cf. Thom., Summa c. gent. III 69, n. 2450; Sent. III 3 2 1; Moos 113
2)	 cf. Summa I, tract. 1, q. 8 (6); Imbach 21
3)	 cf. Aeg. Rom., De esse et ess. 3; Venetiis 1503, 7ra
4)	 cf. Aeg. Rom., Quodl. II 11; Lovanii 1646, 77b
5)	 cf. Thom., Summa theol. I, 91 2; Herv. Nat., De quatt. mat., De mat. et forma; De Rijk 143. 
6)	 cf. Arist., Phys. VI 10, 241a26–27

 Nikolaus liber_I def.indd   7 Nikolaus liber_I def.indd   7 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



Summa, liber primus8

30

40

50

60

34–35 effectum (2va) praesupponit      38 sit coni., om. cod.  |  ens: entem cod.       47 posset eam 
coni., om. cod.       48 milii: misii cod.       57–58 dicetur: dicere cod.       64 attingitur: attingi cod. 
| ut (2vb) est      

praesupposito ut subiecto, in quo incipiatur sua operatio, ut plenius infra1) pate­
bit, ubi inquiritur, utrum potentia creandi sit communicabilis creaturae.

(6) Manifestum est ergo per has rationes, quod nullum agens creatum potest 
materiam producere. Quo viso de facili patere potest, quod nec ipsam corrumpere 
potest, quia, cum non possit eam producere ex eo, quod nullum alium effectum 
praesupponit, ex quo fiat illa, nec potest ipsam corrumpere, quia nullum alium 
effectum praesupponit, in quem resolvatur. Omnia autem alia praesupponunt 
ipsam tamquam principium generationis et terminum resolutionis.

(7) Cum ergo eadem sit distantia a non ente ad ens et ab ente ad non ens, 
sicut non potest ipsam producere, quia tunc faceret aliquid ex nihilo, ita etiam non 
potest ipsam corrumpere, quia tunc resolveret aliquod ens in nihil et utrumque est 
aeque impossibile agenti creato. Patet ergo propositum.

(8) Amplius nec ulla actio agentis creati in essentiam materiae se extendit. Nul­
lum enim agens creatum potest attingere materiam, ut est quid, sed solum ut est 
quanta. Cuius ratio est: Nam si posset materiae essentiam attingere immediate, cum 
materia sit una per essentiam omnium, ut postea ostendetur, vel ad minus omnium 
transmutabilium ad invicem omnia vel ad minus omnia, quae sunt in sphaera 
omnium activorum et passivorum, agens creatum posset eam transmutare et con­
vertere in granum milii. Quia tunc una materia per essentiam sit omnium illorum, 
si attingeret eam, ut est quid, attingeret eam ut unam in omnibus et per consequens 
posset quodlibet tale unum facere cum altero, quod dicere maxima est absurditas. 

(9) Amplius: Si agens creatum posset attingere materiam, ut est quid, cum 
omne mobile vel transmutabile de necessitate sit quantum, ut videtur innuere 
Commentator in De substantia orbis2), ubi probat dimensiones interminatas prae­
cedere formas substantiales in materia, ut etiam probatur VI Physicorum3), pos­
set actio agentis creati esse sine motu et transmutatione, cuius oppositum postea 
ostendetur4).

(10) Sed si arguatur, quod Philosophus innuit in De generatione et infra dice­
tur5), quod nutritio est motus in partibus materiae, quia partes materiae fluunt et 
refluunt et hoc non inquantum quantae, quia partes materiae, secundum quod 
ingrediuntur ut quantae, sic respiciunt motum augmenti, sed secundum quod 
ingrediuntur ut quid, sic respiciunt motum nutritionis. Ergo nutritio videtur esse 
motus in materia, ut est quid, et sic materia erit mobilis, secundum quod est quid 
et circumscripta quantitate, et per consequens per actionem agentis creati, quod 
agit cum motu, prima materia attingitur, ut est quid.

1)	 Summa I, tract. 2, q. 4, a. 1; Imbach 72–81
2)	 cf. Averr., De subst. orbis 1; Venetiis 1562, 3vM–4vH
3)	 cf. Arist., Phys. VIII 6, 258b24–25
4)	 Summa II, tract. 1, q. 13; Pellegrino 54–60
5)	 Summa II, tract. 4, sect. 3, q. 1; Pellegrino 136–140

 Nikolaus liber_I def.indd   8 Nikolaus liber_I def.indd   8 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



9tractatus 1, quaestio 2

70

10

20

67 qua: quo cod.       69 nutriri: nutrire cod.  |  non coni., om. cod.       72 existenti in: existentum 
cod.       14 perfectionem: perfectam cod.       17 immediate coni., om. cod.  |  possit (3ra) substantiam   

(11) Dicendum, quod nec in motu nutritionis nec in aliquo alio materia potest 
esse subiectum motus, nisi inquantum quanta. Nihilominus tamen, prout respici­
tur principaliter eius quantitas, qua fit additio praeexistenti quantitati, sic illatio 
materiae pertinet ad motum augmenti. Sed si eadem materia in motu nutritionis, 
quamvis nutriri non possit nisi quanta, tamen non respicitur ut quanta, sed solum 
ut quid, quia respicitur ut amittens formam cibi vel nutrientis et induendo formam 
substantialem praeexistentem ipsius nutriti et, quia formam substantialem amitte­
re et aliam induere non competit nisi purae materiae existenti in pura potentia, 
ideo motus nutritionis dicitur esse in partibus materiae ut quid et non ut quantae, 
quamvis nequaquam possit esse subiectum istius transmutationis vel alicuius alteri­
us, nisi inquantum quanta.

(Quaestio secunda: Quod nullius agentis creati actio se extendit in quantitatem materiae, ut 
eam possit auferre ab ea)

 
(1) Propter quod sciendum, quod dupliciter de isto dicitur. Quidam dicunt, 

quod quantitas possit auferri a materia sicut qualitates et alia accidentia. Alii quan­
titati aliquid plus tribuunt et dicunt, quod non possit auferri. Et istorum rationes 
ad praesens recitabimus solas sine improbationibus, quia aliquid veritatis conti­
nent. Reliqua ergo de hoc dicenda in libro de dimensionibus interminatis locum 
habent1).

(2) Sciendum ergo primo secundum hos, quorum opinionem recitamus, quod 
nullum agens creatum potest aliam rem augmentare vel diminuere sine additio­
ne vel subtractione materiae vel ipsam materiam alio modo sua quantitate privare. 
Huius autem triplex potest assignari ratio.

(3) Primo quia, cum nullum ens creatum sit suum esse, nullum habebit in se 
omnem perfectionem entitatis et per consequens nullum eorum carebit perfectio­
nibus accidentalibus. Omne ergo ens creatum habebit accidens vel accidentia. Ex 
quo sequitur, quod quodcumque agens potest spoliare aliquod ens accidentibus 
immediate vel mediate in ipso fundatis, quod ipsum etiam possit substantiam illius 
rei corrumpere. Nunc autem ostendit Avicenna in Sufficientia2) sua, quod acciden­
tium quaedam consequuntur ipsum compositum secundum se, quaedam conse­
quuntur gratia materiae, quaedam gratia formae. Modo quantitas consequitur 
compositum gratia materiae et immediate in ipsa fundatur. Ex quo concluditur, 
quod illud agens, quod haberet potentiam supra quantitatem, quod ipsum etiam 
haberet potestatem per consequens supra essentiam materiae. Nunc autem decla­
ratum est supra3), quod nullum agens creatum habet potestatem supra essen­
tiam materiae. Ergo nec super quantitatem materiae, nec poterit ipsam materiam 

1)	 Summa II, tract. 1, q. 13; Pellegrino 54–60
2)	 cf. Avic., Suffic. I 6; Venetiis 1508, 17rb
3)	 cf. supra, q. 1; Imbach 7–9

 Nikolaus liber_I def.indd   9 Nikolaus liber_I def.indd   9 26/08/24   10:0026/08/24   10:00



Summa, liber primus10

30

40

50

29 quolibet: qualibet cod.       36 aliquo modo: alio modo cod.  |  diversificatur: diversificant  
cod.       43 admittitur: admittatur cod.       46 ablatio: ablativo cod.       47 idem (3rb) manens      
56 esse: et cod.       57 aliqua: alia cod.       

quantitate privare vel quantitative augmentare vel diminuere sine additione vel 
subtractione materiae.

(4) Amplius hoc idem ostendi potest et alia ratione, et est ratio cuiusdam doc­
toris in secundo suo Quolibet1): Quantitas secundum aliquid plus diversificat ipsam 
materiam quam forma substantialis, quia eadem materia secundum essentiam 
omnino solum diversificata secundum esse subicitur diversis formis substantiali­
bus. Sed, quamvis materia extendatur per quantitatem et habeat partem et par­
tem, tamen aliae sunt partes quantitatis et aliae sunt partes materiae, et propterea, 
quamvis materia una sit omnium per essentiam habentium eam, tamen, quia sub 
aliis et aliis dimensionibus sunt aliae et aliae partes materiae, ideo ipsa essentia 
materiae aliquo modo diversificatur per accidens, tamen per ipsam quantitatem, 
et propterea quodcumque agens creatum haberet potestatem supra ipsam quan­
titatem, haberet etiam potestatem supra ipsam materiam. Ex consequenti nullum 
autem agens tale supra ipsam potentiam habet, ut ostensum est. Ergo nec supra 
ipsam quantitatem.

(5) Illa ratio impugnatur quantum ad hoc, quod dicit aliam esse extensionem 
materiae et aliam quantitatis, ut infra patebit2), cum de dimensionibus intermina­
tis dicetur. Tamen gratia conclusionis ab eisdem admittitur.

(6) Tertio hoc idem patet sic: Si agens creatum posset auferre quantitatem a 
materia, hoc non posset esse sine motu et, quia omne agens creatum de necessitate 
agit cum motu, ut dictum est3), ablatio ergo quantitatis esset quidam motus. Motus 
de necessitate semper habet subiectum idem manens in utroque termino motus et 
subiectum quantum, quia indivisibile non movetur, ut probatur VI Physicorum4) et 
infra de conditionibus mobilis ostendetur5), et sic ablata quantitate per agens crea­
tum adhuc materia maneret quanta. Hoc autem est inconveniens, ergo etc.

(7) Et per ista, si bene attendatur, possunt solvi multae quaestiones, quae circa 
istam materiam oriri possunt, ut scilicet illa: Utrum de costa Adae potuerit formari 
Eva sine additione materiae6) et quaedam aliae. Constat enim, quod non potu­
it sine additione materiae vel sine materiae de novo creatione, quia, quamvis in 
eadem parte materiae possit esse alia et alia forma substantialis, numquam potest 
tamen esse alia et alia quantitas. Numquam7) enim potest aliqua res augmenta­
ri sine additione materiae nisi per rarefactionem, nec diminui sine subtractione 
materiae nisi per condensationem. Nec tamen tunc potest aliquid de proprie aug­

1)	 cf. Aeg. Rom., Quodl. II 11; Lovanii 1646, 78a
2)	 Summa II, tract. 1, q. 13; Pellegrino 54–60
3)	 cf. supra, q. 1 (5); Imbach 7
4)	 cf. Arist., Phys. VI 10; 240b10–241b20
5)	 Summa II, tract. 2, q. 12; Pellegrino 101–107
6)	 cf. Aeg. Rom., Quodl. II 11: Lovanii 1646, 76b–79b; II Sent. XVIII 1 3; Venetiis 1581, 

68b–73a
7)	 cf. Aeg. Rom., Quodl. II 11; Lovanii 1646, 77b

 Nikolaus liber_I def.indd   10 Nikolaus liber_I def.indd   10 26/08/24   10:0026/08/24   10:00


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Prologus totius operis
	Prologus primi libri
	TRACTATUS PRIMUS de agentibus creatis in generali
	Quaestio prima: Quod nullius agentis creati operatio potest se extendere in essentiam materiae
	Quaestio secunda: Quod nullius agentis creati actio se extendit in quantitatem materiae, ut eam possit auferre ab ea
	Quaestio tertia: Quod nullum agens creatum potest aliquam formam a materia separatam producere vel destruere
	Quaestio quarta: Quod nullum agens creatum potest creare vel auferre gratiam
	Quaestio quinta: Utrum agens creatum possit destruere unam formam absque eo, quod educat aliam, vel educere absque eo, quod destruat aliam
	Quaestio sexta: Quod agens creatum non potest formam corruptam eandem numero restaurare
	Quaestio septima: In quo agentia creata conveniunt
	Quaestio octava: De modo agendi agentis creati
	Quaestio nona: Quomodo agens naturale formas educat et quid sit formam educere de potentia materiae
	Articulus primus: Quid sit educere formam de potentia materiae vel de potentia subiecti
	Articulus secundus: Ponuntur sex notabilia, ex quibus apparebunt diversi modi eductionis de potentia materiae vel subiecti
	Articulus tertius: Declaratur magis in speciali modus eductionis formarum substantiarum de potentia materiae
	Articulus quartus: Dubitatur, utrum dispositiones ad formam substantialem disponentes cedant ante eius adventum et relinquant materiam in pura potentia et respondetur tribus rationibus


	TRACTATUS SECUNDUS de agentibus creatis in speciali
	Prooemium
	Quaestio prima: In quo agens naturale et artificiale differant
	Quaestio secunda: In quo agens principale et instrumentale differant

	TRACTATUS TERTIUS quid agens increatum possit et non possit
	Prooemium
	Sectio prima: Quid excludatur a divina potentia in communi
	Quaestio prima: Utrum aliquid actioni Dei subterfugiat
	Sectio secunda: De extensione divinae potentiae
	Prooemium
	Quaestio prima: Utrum sit tantum unum primum principium
	Prooemium
	Articulus primus: Ostenditur, quod non possunt esse plura principia simpliciter prima
	Articulus secundus: Solvuntur rationes, quae possunt argui in oppositum

	Quaestio secunda: Utrum ab uno principio possint immediate plura procedere
	Prooemium
	Articulus primus: Ostenditur, quod ab uno simplici possunt immediate procedere plura
	Articulus secundus: Adducuntur auctoritates philosophorum, quae videntur contrariae huic veritati
	Articulus tertius: Ponuntur rationes in oppositum et solvuntur

	Quaestio tertia: Utrum res processerint a primo per creationem
	Articulus primus: Dicitur aliquid in communi de modis productionis
	Articulus secundus: Ostenditur magis in speciali, quid importat creatio
	Articulus tertius: Ostenditur, quod Deo convenit creare

	Quaestio quarta: Utrum potentia creandi possit alicui secundo agenti communicari
	Articulus primus: Ponuntur rationes unius opinionis et solvuntur
	Articulus secundus: Ponuntur rationes alterius opinionis et solvuntur
	Articulus tertius: Ponitur defensio unius rationis primae opinionis
	Articulus quartus: Videtur, in quo differant creatio et conservatio, fieri et factum esse in rebus creatis

	Quaestio quinta: Utrum res vel mundus possint fuisse ab aeterno per creationem
	Articulus primus: Ponitur distinctio de fieri et de his, quae fiunt
	Articulus secundus: Ponitur distinctio de possibili
	Articulus tertius: Probatur propositum
	a. Ponuntur rationes sumptae ex ratione ipsius fieri
	b. Ponuntur rationes sumptae ex ratione possibilis et impossibilis

	Quaestio sexta: Utrum demonstrative possit probare mundum incepisse
	Articulus primus: Ponuntur rationes ostendentes mundum fuisse ab aeterno et solvuntur
	Articulus secundus. Ponuntur rationes eorum, qui dicunt demonstrative posse probari mundum incepisse et solvuntur


	TRACTATUS QUARTUS: de divina potentia in speciali
	Prooemium
	Sectio prima: Quomodo divina potentia se habeat ad materiam
	Prooemium
	Quaestio prima: Utrum Deus possit facere materiam sine forma
	Prooemium
	Articulus primus: Ponitur una opinio, quae dicit, quod Deus possit facere materiam esse actu sine forma, cum suis rationibus et earum solutionibus
	Articulus secundus: Ponitur alia opinio, quae dicit, quod Deus possit facere materiam sub esse potentiali sine forma, cum suis rationibus et earum solutionibus
	a. Ponuntur quattuor rationes, quibus ostenditur, quod natura hoc non potest
	b. Ponuntur septem rationes, quibus probatur, quod Deus sua virtute possit conservare materiam sub esse potentiali sine forma
	c. Ponuntur septem rationes, quae adducuntur contra hanc positionem
	d. Recitantur eorum solutiones harum rationum et reprobantur
	e. Respondetur ad rationes, quibus suam intentionem confirmant
	Articulus tertius: Ponitur tertia opinio, quae dicit, quod Deus nullo modo potest facere materiam sine forma

	Quaestio secunda: Utrum Deus possit hanc materiam in illam convertere
	Quaestio tertia: Utrum Deus possit movere materiam ad formam immediate
	Quaestio quarta: Quod Deus possit immediate movere corpus
	Sectio secunda: Quomodo divina potentia se habeat ad quantitatem
	Quaestio prima: Utrum Deus possit aliquid augmentare vel diminuere sine additione vel subtractione materiae
	Quaestio secunda: Utrum Deus possit facere unum corpus esse in diversis locis
	Quaestio tertia: Utrum Deus possit facere infinitum in actu et quod multis modis dicitur infinitum
	Prooemium
	Articulus primus: Ponuntur tres distinctiones
	Articulus secundus: Declaratur, quod Deus non possit facere infinitum in actu in per se ordinatis
	Articulus tertius: Ponitur opinio dicens Deum posse facere infinitum multitudine in ordinatis per accidens cum eius rationibus et rationum solutionibus
	Articulus quartus: Ponitur opinio dicens Deum posse facere infinitum magnitudine cum eius rationibus
	Articulus quintus: Ponitur opinio, quae videtur verior, dicens Deum non posse facere infinitum multitudine nec etiam magnitudine cum eius rationibus et rationum conclusionibus

	Sectio tertia: Quomodo divina potentia se habeat ad formas materiales
	Prooemium
	Quaestio prima: Utrum Deus possit formam corruptam eandem numero reparare
	Quaestio secunda: Utrum Deus possit facere accidens sine subiecto
	Prooemium
	Articulus primus: Ponitur Prima opinio dicens Deum posse facere omne accidens sine subiecto

	Prooemium
	a. Ostenditur, quale esse habeat accidens et quomodo intelligenda sit separatio accidentis a subiecto et solvuntur quaedam dubia
	b. Ponitur quintuplex distinctio de accidentibus et ostenditur, quod Deus possit facere omne accidens inclusum in prima distinctione sine subiecto et solvuntur rationes in oppositum
	c. Idem ostenditur de accidentibus secundae distinctionis
	d. Idem ostenditur de accidentibus tertiae distinctionis
	e. Idem ostenditur de accidentibus quartae distinctionis
	f. Idem ostenditur de accidentibus quintae distinctionis
	g. Post brevem recapitulationem ostenditur, in quo prima opinio convenit cum opinione media
	Articulus secundus: Ponitur secunda opinio dicens Deum posse facere nullum accidens sine subiecto
	a. Ponuntur duae et viginti rationes ostendentes accidens non posse separari a subiecto cum impugnationibus contrariae opinionis
	b. Ostenditur, quomodo omnia haec solventur
	Articulus tertius: Ponitur tertia opinio, quae dicit, quod quaedam accidentia Deus possit facere sine subiecto et quaedam non
	a. Investigatur modus unionis substantiae et accidentium
	b. Ostenditur propositum
	c. Dissolvuntur illi tres articuli. in quibus haec opinio differt a prima

	Sectio quarta: Quomodo divina potentia se habeat ad formas immateriales
	Prooemium
	Quaestio prima: Utrum Deus possit facere plures angelos in una specie
	Articulus primus: Ponuntur quattuor notabilia
	Articulus secundus: Ponuntur opiniones, quae sunt circa hanc quaestionem
	Articulus tertius: Solvuntur aliquae rationes communes

	Quaestio secunda: Utrum Deus possit immediate movere intellectum creatum
	Quaestio tertia: Utrum Deus possit immediate movere voluntatem
	Sectio quinta: Quomodo divina potentia se habeat ad formas specificas
	Prooemium
	Quaestio prima: Utrum Deus universo poterit addere novam speciem
	Quaestio secunda: Utrum via naturae possit fieri nova species in universo
	Quaestio tertia: An Deus possit facere inter duas species speciem mediam
	Quaestio quarta: Utrum Deus universum possit facere melius vel res meliores quam fecit
	Quaestio quinta: An Deus possit facere aliquid praeter ordinem rebus inditum
	Sectio sexta. De modo actionis divini agentis
	Prooemium
	Quaestio prima: De modo actionis divini agentis in communi
	Quaestio secunda: Utrum Deus operetur in quolibet operante
	Quaestio tertia: Utrum agat omnia immediate vel etiam agat mediantibus secundis agentibus
	Articulus primus: Distinctio de immediato
	Articulus secundus: Quomodo Deus operatur immediate


	Index auctoritatum
	Index nominum



