


Markus Gabriel
Gutes tun





Markus Gabriel

Gutes tun
Wie ein ethischer Kapitalismus  

die Demokratie retten kann

Aus dem Englischen von  
Michael Ebmeyer

Ullstein



ISBN 978-3-550-20311-4

© für die deutsche Ausgabe Ullstein Buchverlage GmbH, Berlin 2024

© Markus Gabriel 2024

Alle Rechte vorbehalten

Wir behalten uns die Nutzung unserer Inhalte für Text und  

Data Mining im Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.

Gesetzt aus der Minion Pro und Futura PT

Satz: Dörlemann Satz, Lemförde

Druck und Bindearbeiten: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany



Inhalt

Einleitung  7
 

Teil 1: Ein Philosoph denkt über die Wirtschaft nach  23
Zur Definition von Ethik, Kapitalismus und Gesellschaft  25

Verschachtelte Krisen. Zur Komplexität  
der gegenwärtigen Lage  47

 

Teil 2: Ethischer Kapitalismus  77
Wirtschaft in der Krise  89

Moral und ökonomischen Wert koppeln: der Weg  
zu einer Neuen Aufklärung  102

Das menschliche Tier und der Vorrang der Kooperation  128
Moralischer Fortschritt und Nachhaltigkeit  150

 

Teil 3: Anwendungen  191
CPO und Ethikabteilung  197

Lasst Kinder wählen!  212
Die metaphysische Pandemie. Wie wir  
unser Begehren steuern können  223

KI-Ethik der nächsten Generation  233
 

Fazit  243

Danksagung  247

Anmerkungen  251
Register  261





7

Einleitung

Wir leben in einer Zeit beispielloser Krisen. Kaum ist die Covid-
Pandemie überstanden, werden in etlichen Teilen der Welt neue 
Kriege entfacht. Dementsprechend setzen heute viele Staaten auf 
massive Militarisierung, was weitere Konflikte nach sich ziehen 
wird. Ein friedliches globales Miteinander scheint zunehmend un-
möglich. Zugleich wächst sowohl auf nationaler Ebene als auch 
weltweit die wirtschaftliche Ungleichheit. Die Klimakrise schlägt 
sich in Extremwetterlagen und in einem rapiden Schwund intakter 
Ökosysteme nieder. All diese Faktoren führen zu massenhaften 
Migrationsbewegungen, und diese wiederum lösen politische Un-
ruhen aus. Zugleich sind, dank wissenschaftlicher Durchbrüche, 
digitale Technologien in unseren Gesellschaften auf dem Vor-
marsch, allen voran die künstliche Intelligenz (KI). Sie schaffen 
keineswegs nur Wohlstand und neue Berufsfelder, nein, mit der 
Automatisierung gehen auch viele Arbeitsplätze verloren, und die 
immer höhere digitale Beschleunigung unseres Soziallebens durch 
Social Media trägt zur Verbreitung von Fake News, Propaganda, 
Meinungsschlachten und letztlich zur brandgefährlichen Polarisie-
rung unserer Gesellschaft bei. Das Tempo des Wandels ist so hoch 
geworden, dass Medien, Politik und Zivilgesellschaft nicht mehr 
Schritt halten können mit den Veränderungen, die die Gesellschaft 
als ganze betreffen. Es fühlt sich an, als seien wir Schlafwandler 
auf dem Weg in eine globale Umwälzung, die in mancherlei Hin-
sicht – man denke nur an die Klimakrise oder die geopolitischen 
Spannungen – katastrophal enden kann.

Da sich zurzeit viele Krisen unkontrollierbar verschlimmern, 
steht das Zivilisationsmodell der Moderne unter heftigem Druck. 
Diesem Modell liegt, knapp gesagt, die Vorstellung zugrunde, wir 
alle könnten ein immer besseres Leben führen, wenn wir tech-
nisch-wissenschaftlichen und ökonomischen Fortschritt verbin-
den: Man kombiniere wachsenden Wohlstand für möglichst viele 



8

Menschen mit einer liberalen, demokratischen Gesellschaft, und 
Friede und Glück werden einkehren. Unsere Gegenwart zeigt, dass 
dieses Versprechen gescheitert ist. Die Kollateralschäden und Un-
zulänglichkeiten des Modells überwiegen inzwischen seine Vor-
züge. Der Klimawandel ist ein solcher Kollateralschaden ebenso 
wie die globale soziale Ungleichheit, die nicht durch globale In-
stitutionen ausgeglichen wird, weshalb immer noch viel zu viele 
Menschen in extremer Armut leben. Daher suchen heute viele 
denkende, visionäre und politische Köpfe geradezu händeringend 
nach radikal neuen Visionen für eine geteilte menschliche Zu-
kunft. Bisher fehlt die entscheidende Zutat, die eigentlich auch 
zum Projekt der Moderne gehört: der humane Fortschritt, der 
durch ethisches Denken und Handeln auf allen Ebenen der Gesell-
schaft erreicht wird.

In diesem Buch werde ich argumentieren, dass wir einen neuen 
Gesellschaftsvertrag brauchen, um die Probleme unserer Zeit zu 
bewältigen. Um das Zeitalter der Krisen, in dem wir derzeit leben, 
zu überwinden, brauchen wir nichts weniger als eine Neue Auf-
klärung. Diese Neue Aufklärung geht von dem Ansatz aus, dass 
wir – und zwar dringend – den moralischen, menschlichen Fort-
schritt mit unseren sozioökonomischen Mitteln zur Produktion 
von Waren und Dienstleistungen und damit von Wohlstand und 
Wohlfahrt neu koppeln müssen.

Das Geschäft der Wirtschaft ist es, Gutes zu tun

Dafür ist keine Revolution nötig, kein Systemwechsel. Gerade in li-
beralen Demokratien würde ein Umsturz die Dinge nur verschlim-
mern. Was wir brauchen, sind radikale Innovationen, die von einer 
neuen Vision des Guten geleitet werden, und zwar in allen Berei-
chen der Gesellschaft. Diese neue Vision des Guten muss gleicher-
maßen realistisch und utopisch sein: Sie muss sowohl auf unserer 
gegenwärtigen Praxis basieren als auch auf eine bessere Zukunft 



9

ausgerichtet sein. Wir müssen also über den gegenwärtigen Hori-
zont der Möglichkeiten, der düster und trostlos erscheint, hinaus-
blicken, um eine neue Ordnung zu schaffen, ohne dabei das Be-
wahrenswerte, Erarbeitete und Erreichte zu zerstören. Diese neue 
Ordnung muss das Gute von heute bewahren und es im Lichte der 
Idee des Fortschritts reformieren. Fortschritt bedeutet in diesem 
Zusammenhang positive soziale Veränderung, und positive soziale 
Veränderung kann nur erreicht werden, wenn wir eine Vision des 
Guten teilen, die für uns alle verbindlich ist. Eine solche Vision 
existiert derzeit nicht. Darum müssen wir sie schaffen, indem wir 
gemeinsam vorwärts denken.

In modernen Gesellschaften spielt die Wirtschaft eine entschei-
dende Rolle für die Herstellung von gesellschaftlicher Stabilität und 
der Bedingungen für ein gutes Leben. In diesem Buch werde ich 
argumentieren, dass die Neue Aufklärung, dir wir benötigen, nicht 
nur in unseren Köpfen und Herzen beginnt, sondern auch in der 
Wirtschaft umzusetzen ist. In diesem Zusammenhang wird es zur 
Aufgabe von Unternehmen, ihre Geschäftsmodelle und -praktiken 
auf die Idee zu gründen, dass langfristiger, nachhaltiger und da-
mit wahrer wirtschaftlicher Erfolg davon abhängt, Gutes zu tun. 
Entgegen dem berühmten Slogan des Nobelpreisträgers Milton 
Friedman, dass »das Geschäft des Geschäfts das Geschäft« (»the 
business of business is business«) sei, ist es an der Zeit, die Richtung 
zu ändern: Das Geschäft der Wirtschaft ist es, Gutes zu tun und 
davon zu profitieren.

Die Begründung dafür ist recht simpel. Stellen Sie sich zwei Fir-
men mit etwa gleich hohem Umsatz vor – nennen wir sie Gut und 
Böse. Die Geschäfte der Firma Böse verursachen schwere Umwelt-
schäden, ihre Gesellschafter und Führungskräfte beuten die Be-
schäftigten aus und schaffen eine toxische Arbeitsatmosphäre. Auf 
den ersten Blick sind diese Geschäfte gleichwohl wirtschaftlich sehr 
erfolgreich, sie werfen hohe Gewinne ab.

Die Firma Gut arbeitet nach herkömmlichen ökonomischen 
Begriffen, die Umweltzerstörung und die Ausbeutung von Mit-



10

arbeitern nur unangemessen in der Bilanz berücksichtigen, ebenso 
profitabel wie die Firma Böse. Doch dank ihres Geschäftsmodells 
und ihrer Betriebskultur hat sie gesunde, zufriedene Angestellte 
und trägt an den Orten, an denen sie aktiv ist, zur kulturellen und 
allgemeinen Vielfalt mit friedlich koexistierenden Lebensentwürfen 
bei. Überdies erzeugt sie umweltverträgliche Waren und Dienst-
leistungen und investiert einen bedeutenden Teil ihrer Gewinne in 
andere sozial ausgerichtete Unternehmen.

Ohne Wenn und Aber halten wir angesichts dieser Tatsachen 
sicher alle Gut für die bessere Firma als Böse, auch wenn beide 
gleich viel Profit abwerfen. Dieses schlichte Gedankenexperiment 
zeigt, dass wir Verhältnisse bevorzugen, in denen Gewinne er-
wirtschaftet werden, indem man gleichzeitig etwas Gutes tut und 
respektvoll miteinander umgeht. Ich werde im Folgenden immer 
wieder auf Kants Begriff des »höchsten Guts« zurückkommen, um 
dieses Argument auszuführen. Im Sinn des höchsten Guts ist es 
besser, wenn Menschen glücklich werden, weil sie es verdienen, als 
wenn Menschen glücklich werden, weil sie böse agieren. Hierbei 
handelt es sich um eine grundlegende menschliche Intuition, die 
über alle Zeiten hinweg und in allen Kulturen anzutreffen ist. Sie 
kann uns als Leitlinie dienen, um unsere Institutionen und Gesell-
schaften zu verbessern.

Colin Mayer, emeritierter Professor für Management an der Bla-
vatnik School of Government und der Saïd Business School in Ox-
ford, vertritt in seinem jüngsten Buch Capitalism and Crises die 
Ansicht, wir könnten den Kapitalismus auf der Basis eines solchen 
Prinzips (oder »Moralgesetzes«, wie er es nennt) reformieren. Der 
Kapitalismus versprach einst, dass Marktmechanismen uns helfen 
würden, Menschheitsprobleme zu lösen. Dementsprechend sollten 
wir im Licht unserer individuellen und kollektiven Moral, unserer 
ethischen Grundsätze beurteilen, ob der Kapitalismus funktioniert 
oder nicht.

Mein Buch ist von Mayers Argumentation inspiriert, und ich hatte 
in den vergangenen Jahren das Vergnügen, in einigen Projekten eng 



11

mit ihm zusammenzuarbeiten, um auf diese Weise Ökonomik und 
Philosophie ins Gespräch zu bringen. Mein Slogan Das Geschäft der 
Wirtschaft ist es, Gutes zu tun führt zum Vorschlag eines ethischen 
Kapitalismus. Dass es sich dabei nicht bloß um Wunschdenken 
handelt, lässt sich anhand ganz aktueller Beispiele verdeutlichen.

Der Fall der sozialen Netzwerke

Die Branche der sozialen Netzwerke scheint phänomenale Ge-
schäftsmodelle vorzulegen. Facebook, Twitter (nun X), WhatsApp, 
Snapchat, TikTok und andere sind ökonomisch denkbar erfolg-
reich. Zugleich aber hat jedes dieser Netzwerke auf seine Weise 
zu einem massiven Demokratieabbau in der Welt beigetragen. 
Indirekt haben sie einige der jüngsten geopolitischen Konflikte 
mit verursacht, indem sie es ruchlosen staatlichen und privaten 
Akteuren ermöglichten, Verschwörungserzählungen und blanke 
Lügen zu verbreiten und Wahlen zu manipulieren. Dabei war ihr 
anfänglicher extremer ökonomischer Erfolg (maßgeblich der von 
Facebook) gerade ein Ergebnis ihrer ethischen Haltung: Sie ver-
sprachen, uns miteinander zu verbinden, uns mit Freundinnen 
und Freunden in weiter Ferne in Kontakt zu halten, Bilder und 
Informationen zu teilen und damit insgesamt dabei zu helfen, die 
Welt zu einem besseren und freieren Ort zu machen. Dass dieses 
Bild eher einem Wunschdenken entsprang, wurde schon mit dem 
Scheitern des Arabischen Frühlings klar. Andere Formen drasti-
scher sozialer Umbrüche wären ebenfalls ohne Social Media nicht 
möglich gewesen. Die Umwälzungen, die sie durch ihre neuartige 
Vernetzung auslösten, stellten sich nicht als nachhaltig heraus. 
Denn man hatte übersehen, dass natürlich alle die sozialen Netz-
werke benutzen können, auch diejenigen, die gegen moralischen 
Fortschritt sind oder sogar terroristische Bestrebungen haben und 
sich über soziale Netzwerke organisieren und dort sogar Mitstreiter 
rekrutieren. Die Auswirkungen einer hochgradigen, doch so gut 



12

wie unregulierten connectivity im Internetzeitalter sind eben weder 
vorhersehbar noch kontrollierbar.

Soziale Netzwerke, die nicht mit ihren eigenen technologischen 
und ökonomischen Mitteln Strategien für moralischen Fortschritt 
und gesetzliche Aufsicht in ihre Angebote einbinden, werden 
über kurz oder lang untergehen. In diesem Zusammenhang habe 
ich seit etwa 2015 das Versagen von Facebook und Twitter vor-
hergesagt, und es kam schneller, als ich erwartet hatte. 2021 wurde 
das Unternehmen Facebook, Inc. umfirmiert zu Meta Platforms. 
Zumindest teilweise war das eine Reaktion auf die Enthüllungen 
von Whistlerblowern und auf die zunehmende Kritik aus Gesell-
schaft und Politik. Einer von Facebooks früheren Investoren, Roger 
McNamee, prägte dazu in Anlehnung an Mark Zuckerbergs Nach-
namen das Wortspiel, zuerst habe die Gesellschaft, dann das Unter-
nehmen Facebook selbst »gezuckt«.1 Angesichts sinkender Profite 
und damit einhergehender Entlassungen beschloss der Konzern, 
seinen Schwerpunkt auf die Entwicklung von KI-Technologie zu 
verlagern. Zwar hatte dieser Schwenk zunächst einen erstaunlichen 
Anstieg des Börsenwerts von Meta zur Folge, doch das wird sich 
absehbar in ein totales Scheitern verwandeln, wenn die neu ent-
wickelten KI-Systeme nicht an ethischen Einsichten und Normen 
ausgerichtet werden. Meta muss die Facebook-Lektion beherzigen, 
sonst wird es wieder zu einer anderen Unternehmensstruktur um-
gebaut werden müssen, bis es endgültig verschwindet.

Der Fall von Twitter, jetzt X, ist noch krasser. Dass viele Men-
schen jahrelang glaubten, bei Twitter handele es sich um eine Art 
Nachrichtenplattform, auf der progressive Denkerinnen, Journa-
listen oder auch staatliche Institutionen relevante Informationen 
teilen und finden könnten, verwundert umso mehr, weil Twitter als 
Donald Trumps Medium prominent und massentauglich wurde. 
Twitter bildet das Paradigma eines Systems, das massenhaft Filter-
blasen und Bestätigungsfehler hervorbringt. Wer Twitter nutzte, 
wähnte sich lange Zeit ganz nah an den neuesten Meldungen und 
an der Wirklichkeit. Dabei sahen wir dort alle weitgehend nur eine 



13

von den Mitgliedern selbst fabrizierte Realität, ein Trugbild, zu-
sammengesetzt aus ihren eigenen Ansichten zu Gesellschaft und 
Politik. Zwar versuchte Twitter (aus meiner Sicht zu halbherzig), 
gegen Fake News, Bots usw. vorzugehen, was aber letztlich Elon 
Musk auf den Plan gerufen hat, der unter dem Deckmantel der 
Meinungsfreiheit allem Unheil wieder Tür und Tor geöffnet hat. 
Trumps Account wurde entsperrt, und es bleibt abzuwarten, was 
uns von dort noch blüht.

Nehmen wir zum Vergleich ein weiteres berühmtes Unterneh-
men von Elon Musk, Tesla. Mittlerweile ist Tesla globale Konkur-
renz erwachsen, in all den Gesellschaften, deren Wirtschaftsmodell 
an der Autoindustrie hängt  – darunter Deutschland und Japan, 
aber auch Südkorea und China. Dass Tesla das E-Auto nicht nur 
attraktiv gemacht hat, sondern im großen Stil technisch umsetzbar 
und wirtschaftlich tragfähig, bringt ein neues, weltweit erfolgrei-
ches Geschäftsmodell hervor und trägt potenziell zur Bewältigung 
der Klimakrise bei. Dabei sind Tesla und viele andere vergleich-
bare Unternehmen weit davon entfernt, wirklich akzeptable Ar-
beitsbedingungen zu bieten oder gar alle Probleme zu lösen, die 
sie als Kollateralschäden hervorgebracht haben. Die Produktion 
von längst nicht hinreichend nachhaltigen Batterien und die teils 
intransparenten und ausbeuterischen Praktiken der Gewinnung 
seltener Erden beispielsweise werfen neue ethische Probleme auf. 
Elon Musk ist alles andere als ein Heiliger. Die Tatsache, dass Tesla 
massive Profite auf der Basis eines teils moralisch fortschrittlichen 
Geschäftsmodells generiert, bedeutet nicht, dass das Unternehmen 
ganz und gar gut ist. Auch Tesla muss auf jeden Fall noch ethisch 
reformiert und verbessert werden, um nicht nur einen allgemei-
nen Beitrag zur Bekämpfung des Klimawandels zu liefern, sondern 
überdies die Kollateralschäden und Nebeneffekte der sozial-öko-
logischen Transformation zu bewältigen.

Stellen wir uns nun vor, bestehende Unternehmen würden ei-
nen erheblichen Teil ihrer Gewinne für die Erforschung möglicher 
Nebenwirkungen ihrer Geschäftsmodelle aufwenden, anhand der 



14

Leitfrage, wie sie das Konsumverhalten positiv beeinflussen und auf 
diese Weise zum gesellschaftlichen Wandel beitragen können. Da-
mit würden sie nicht nur ihre Umsätze steigern, sondern zugleich 
die Welt verbessern. Das wichtigste Argument dafür ist, dass wir 
Menschen ein vitales Interesse sowohl an unserem persönlichen als 
auch am kollektiven Wohlergehen haben. Wir alle ziehen eine Welt 
vor, in der Wohlstand durch moralisch gutes Handeln erlangt wird 
und in der wir bei unseren politischen Institutionen, aber auch 
bei Führungskräften in der Wirtschaft und bei technologischen 
Visionärinnen darauf vertrauen können, dass es deren Anliegen 
ist, Dinge zum Besseren zu verändern.

Die Einsicht, wie die sozialen Netzwerke zum vor allem demo-
kratischen und in der Folge tendenziell auch zum ökonomischen 
Risiko wurden, lässt sich dafür nutzen, bessere Systeme zu ent-
wickeln. Diese besseren Systeme würden auch den Internetsucht-
faktor berücksichtigen und dafür sorgen, dass ihr Geschäftsmodell 
nicht primär auf der Ausbeutung der Aufmerksamkeit der User 
basiert. Zum Beispiel könnten wir ein neues soziales Netzwerk auf-
bauen – nennen wir es AGORA, nach dem altgriechischen Wort 
für den öffentlichen Raum, den Marktplatz. Dieses neue Netzwerk 
ist hochgradig selbstregulierend: Es erkennt Hassrede und löscht 
sie, seine KI-Modelle unterstützen die User mit Ratschlägen, wie 
sie ihre Beiträge höflich formulieren können. Es arbeitet mit Quali-
tätsmedien zusammen, um eine seriöse Berichterstattung zu ge-
währleisten, und es bietet den Usern eine Gewinnbeteiligung an, in 
Relation zu den Daten, die sie für die Firma produzieren. AGORA 
wäre ein privates, kein staatliches Unternehmen, doch sein Ziel 
wäre, mit digitalen Mitteln die Qualität unserer demokratischen 
Öffentlichkeit zu verbessern. Zu diesem Zweck würde es Polito-
loginnen, Kulturwissenschaftler, ausgebildete Journalistinnen und 
Ethiker beschäftigen, die zusammen mit den Softwareentwicklerin-
nen seine digitale Infrastruktur erstellen und laufend aktualisieren 
würden. Ausgangspunkt für den Aufbau von AGORA könnte die 
Forschung zum gegenwärtigen Scheitern der sozialen Medien sein, 



15

und somit könnte das neue Netzwerk konkret zum moralischen 
Fortschritt in unseren dunklen Zeiten beitragen.

Es gibt keinen Grund, ein solches Netzwerk nicht umgehend zu 
realisieren. Gerade in Europa könnte es zu einem wirtschaftlichen 
Erfolg werden, wenn viele der starken, überwiegend national agie-
renden Qualitätsmedien zusammenarbeiten würden, um AGORA 
hervorzubringen. Hier besteht eine echte Marktlücke für ein mora-
lisch hochwertiges Produkt.

Wir brauchen radikale Reformen, keine Revolutionen

Wenn das Zivilisationsmodell der liberalen Demokratie, das auf die 
Marktwirtschaft setzt, um Waren, Dienstleistungen und Infrastruk-
turen zu produzieren und damit für eine möglichst große Zahl von 
Menschen und nicht-menschlichen Lebewesen gute Lebensbedin-
gungen zu schaffen, die derzeitigen Angriffe von innen (durch 
extremistische Parteien und Bewegungen) und außen (Stichwort 
russische, aber auch chinesische Manipulation und Propaganda) 
überstehen soll, muss es sich auf sein anfängliches Versprechen 
zurückbesinnen. Dafür brauchen wir eine ganze Reihe ethischer 
Reformen. Und diese Reformen müssten durchaus radikal sein.

Heute steht die Menschheit vor mehreren existenziellen Bedro-
hungen auf einmal, also vor kritischen Situationen, die zu unserer 
Auslöschung führen können. Ein Atomkrieg; superintelligente KI-
Systeme, die sich gegen unsere Gesellschaften und Infrastrukturen 
kehren; tödliche Viren und Bakterien, die unsere Freiheiten und 
Zivilisationen zerstören können; die Vernichtung der Ökosysteme, 
auf die wir zum Leben angewiesen sind: Das alles sind heute reelle 
Gefahren. Um uns gegen diese Bedrohungen zu wappnen, brau-
chen wir eine positive Vision.

Diese positive Vision muss in konkreten Handlungsabläufen 
realisiert werden. Als Individuen, lokale Kollektive, Institutionen 
und letztlich als Gesellschaft müssen wir jeweils vor Ort  – dort, 



16

wo wir wirken können – gemeinsam daran arbeiten, das ethische 
Richtige zu identifizieren und umzusetzen. Darin sind wir fehler-
anfällig. Das ethische Richtige, also das Gute, zu identifizieren und 
umzusetzen, gelingt nicht automatisch dadurch, dass wir mora-
lische Ansprüche erheben.

Angesichts der Herausforderungen, vor denen wir stehen, kön-
nen wir uns es nicht leisten, vor Angst zu erstarren oder gar weg-
zurennen  – einen Planeten B gibt es für uns nämlich nicht. Die 
französische Sängerin Camille fasst die Situation in ihrem wunder-
schönen Lied Mars is no Fun übersetzt so zusammen:2

Du kannst nicht an den Strand
zu wenig Wasser
Du kannst das Fenster nicht öffnen
keine Luft vor dem Bungalow
Das haben sie in der
Broschüre nicht erwähnt
Ich tappte in die Falle, als ich
vor fünf Jahren herzog
Der Mars macht keinen Spaß

Ich bin Camilles Meinung, wenn sie uns daran erinnert, wie viel 
das, was wir heute noch haben, wert ist:

Ich will zurück zur Erde
und bei euch leben
in unseren Sozialwohnungen
und den ganzen Nachmittag
durch das Einkaufszentrum
von Milton Keynes spazieren
Der Mars macht keinen Spaß

Erstaunlicherweise bestünde die erste radikale Reform unseres 
heutigen Systems darin, seine bestehenden Vorteile zu nutzen. 



17

Anstatt nach Fluchtwegen aus dem Kapitalismus, der Demokratie 
oder gar vom Planeten Erde zu suchen, müssen wir die Umstände 
ändern, die unsere Kritikerinnen zu Recht als Achillesfersen iden-
tifiziert haben. Anders gesagt: Wir müssen das Kind nicht mit dem 
Bad ausschütten, sondern wir brauchen Reformen des Kapitalis-
mus, um die ökologische Krise zu bewältigen, sozial schädliche 
Formen von Ungleichheit zu überwinden und die Bedrohungen 
durch Technologie und Kriege in den Griff zu bekommen. Dafür 
aber müssen wir uns zum Wert dessen bekennen, was unsere Vor-
fahren und wir in den vergangenen wenigen Jahrhunderten der 
Moderne geleistet haben. In der Moderne sind Milliarden von 
Menschen aus extremer Armut befreit worden. Das Leben in wohl-
habenden Gesellschaften war nie so angenehm wie heute. Und wir 
sind mittlerweile fähig zur moralisch fortschrittlichen Einsicht in 
die früheren Verfehlungen der industriellen Revolution und in die 
geopolitischen Katastrophen und Kriege, die sie als Kollateralschä-
den verursacht hat.

Wenn wir heute die schädlichen Auswirkungen und Vorausset-
zungen der Moderne benennen und hinterfragen können, so ist 
auch dies ein Teil der Moderne. Dass wir heute den Kapitalismus 
für seine ökologischen Auswirkungen kritisieren können, für die 
Ausbeutung der Arbeitenden, für seine kolonialen Anfänge, seine 
Gender-Ungerechtigkeit und andere Formen von Diskriminierung, 
wurde durch das moderne Zivilisationsprojekt und damit eben 
auch ganz wesentlich durch den Kapitalismus selbst ermöglicht. 
Anstatt ihn nun aufzugeben, sollten wir die Gelegenheit nutzen, 
ihn radikal zu reformieren.

Konkret heißt das: Die Wirtschaft steht nicht nur in der Ver-
antwortung, externe, staatliche Regulierung zuzulassen, sondern 
auch, sich selbst zu regulieren. Nur so kann sie dabei helfen, dass 
wir alle gemeinsam zum Beispiel die von den Vereinten Nationen 
formulierten Nachhaltigkeitsziele erreichen. Diese umfassen so 
noble Werte und Anliegen wie die Überwindung der Armut, die 
Gleichstellung der Geschlechter, anständige Arbeitsbedingungen, 



18

Wirtschaftswachstum, Frieden, Gerechtigkeit und starke Institu-
tionen – aber auch den Schutz des Lebens anderer Spezies unter 
Wasser und an Land.3

Man stelle sich nun vor, die Unternehmen würden nicht nur nach 
der Heilung für Krebs suchen (was natürlich höchst begrüßenswert 
ist!), sondern sie würden auch Geschäftsmodelle entwickeln, um 
etwa mehr Gender-Gleichberechtigung zu erreichen oder die Na-
tur zu schützen. Ein ansatzweise visionäres Beispiel dafür bietet die 
Luftschifffahrt – ein Thema, über das ich mit Technologieentwick-
lern, Wissenschaftlerinnen, Philosophen und in jüngster Zeit auch 
Managerinnen aus der Flugzeugindustrie diskutiert habe. Sie alle 
bestätigten mir, dass eine Ausweitung der Luftschifffahrt zu Reise-
zwecken viel umweltverträglicher wäre, als, wie noch heute, allein 
auf extrem luftverschmutzende Flugzeuge zu setzen, und sie wäre 
auch machbar und könnte hohe Gewinne erzielen. Oder die Tou-
rismusbranche: Ohne Weiteres könnte sie viel mehr umschwenken 
auf nachhaltigere, eher lokale Angebote zur Freizeitgestaltung und 
Erholung, für Naturerlebnisse und Weiterentwicklung unserer Per-
sönlichkeit.

Dabei müssen solche Geschäftsmodelle nicht mit einem Aus-
schließlichkeitsanspruch auftreten. Wirtschaftliches Handeln kann 
nicht darin bestehen, dass wir nun alle Menschen davon abbringen, 
nach Mallorca oder Kenia zu reisen und stattdessen die (übrigens 
sehr schöne) Mecklenburgische Seenplatte zu bevorzugen. Der 
Mensch ist und bleibt frei, was auch für unser Konsumverhalten 
gilt. Eine unternehmerische Lösung von Problemen besteht darin, 
attraktivere Angebote zu schaffen, sodass Menschen lieber nach-
haltig konsumieren, indem etwa fleischlose Angebote auf einer 
Speisekarte einfach besser schmecken. Kurzum: Hybride Lösun-
gen, die verschiedene Angebote machen und damit sowohl mehr 
als auch weniger nachhaltige Produkte zur Auswahl anbieten, sind 
besser als Versuche, absolute Eindeutigkeit herzustellen. Das ist der 
Unterschied zwischen einem ethischen Kapitalismus, der mit der 
freien Marktwirtschaft nicht fremdelt, und den moralisierenden, 



19

oft mit Absolutheits- und Dringlichkeitsanspruch auftretenden 
Ansprüchen eines sich für progressiv haltenden urbanen Bürger-
tums, die heute viele Menschen abschrecken, wie wir etwa bei den 
Europawahlen 2024 gesehen haben.

Radikaler sind die Vorschläge, die ich in diesem Buch für eine 
neue Ethik der künstlichen Intelligenz machen werde: nämlich, dass 
wir KI-Systeme entwickeln sollten, deren Ziel es ist, zum positiven 
gesellschaftlichen Wandel beizutragen und damit zum moralischen 
Fortschritt. Es ist möglich, KI-Modelle zu programmieren, die nicht 
weitgehend unkontrolliert soziale Systeme erschüttern, indem sie – 
als nur scheinbar neutrale Instanz – den Nachrichtenverkehr, den 
Informationsaustausch etc. erhöhen. Die KI-Forschung lässt sich 
auch zur Entwicklung von Modellen nutzen, die uns zum Beispiel 
zu verstehen helfen, wie Menschen in verschiedenen Kulturen und 
sozialen Sphären denken, handeln, urteilen, ihr Leben gestalten – 
und somit dazu beitragen, dass wir herausfinden, was wir wirklich 
alle gemeinsam haben. Mithilfe der Tech-Industrie können wir also 
unser ethisches Denken verbessern. Doch dafür müssen wir die 
Geschäftswelt reformieren: Wir müssen Fachleute aus den Geistes-, 
Sozial- und Kulturwissenschaften einbeziehen, vor allem aus der 
Philosophie und Ethik, um herauszufinden, wie wir mit unterneh-
merischen Mitteln durch moralisch gutes Handeln die Gesellschaft 
verbessern können.

Das heißt, wir brauchen eine neue Art der Ethik – eine, die nicht 
etwa die Märkte einschränkt, indem sie Innovationen ausbremst, 
oder sich darauf begrenzt, böswillige Akteure, Monopole und 
andere pathologische Gebilde zurückzudrängen, die unsere gesell-
schaftlichen, politischen und ökonomischen Freiheiten untergra-
ben. Zusätzlich zu teils notwendigen Regulierungen und staatlichen 
Eingriffen sollten wir eine Ethik formulieren – und sie dann in den 
sozioökonomischen Kontexten der realen Welt umsetzen –  , deren 
Funktion es ist, unsere Wirtschaft hochzuregulieren, sodass sie die 
tatsächlichen Bedürfnisse der Menschen von heute und moralisch 
progressiverer künftiger Gesellschaften erfüllt.



20

In ebendiesem Zusammenhang werde ich auch das Gedanken-
experiment eines wirklich allgemeinen Wahlrechts anstellen, zu 
dem das Stimmrecht für Kinder gehört. Laut der Allgemeinen 
Erklärung der Menschenrechte hat jede Person das Recht darauf, 
mitzubestimmen, auf welche Art regiert wird. Die Legitimität einer 
Regierung beruht auf einem tatsächlich allgemeinen und gleichen 
Wahlrecht. Wie aber sollen Menschen unter 18 beziehungsweise 
unter 16 Jahren in diese Repräsentation des demokratischen Wil-
lens einbezogen werden, wenn wir eine paternalistische Auffassung 
von Kindern als noch nicht vollends vernunftbegabte Wesen ha-
ben? Wie können wir die Jugendlichen und auch jüngere Kinder 
wirklich in das sozioökonomische und politische Projekt einer bes-
seren Zukunft einbinden? Auch hier sollten wir – für konkrete Vor-
schläge zur Einführung eines Kinderwahlrechts – Forschung aus 
dem Bereich der Geistes- und Sozialwissenschaften hinzuziehen, 
einschließlich der Psychologie, der Politologie, der Neurowissen-
schaft und der auf lokale Eigenheiten fokussierten Kulturwissen-
schaft. Und wiederum sind viele Geschäftsmodelle denkbar, die aus 
dieser Idee hervorgehen könnten. Ihr Ausgangspunkt könnte der 
Einfluss der Wirtschaft auf das Konsumverhalten und das soziale 
Umfeld unserer Kinder sein, die ja für die Erzeugung und Verwen-
dung von Waren und Dienstleistungen ebenso Zielgruppe sind wie 
wir Erwachsenen.

Ein demokratisches Buch

Weil es mir ein so wichtiges Anliegen ist, die liberale Demokratie 
nicht nur zu bewahren, sondern sie durch meine Vision eines ethi-
schen Kapitalismus möglicherweise auch zu verbessern, schreibe 
ich dieses Buch so, dass hoffentlich die meisten Mitbürgerinnen 
und Mitbürger meiner Argumentation folgen können. Ich ver-
meide nach Möglichkeit philosophische und technische Fach-
ausdrücke. Um überzeugend argumentieren zu können, muss ich 



21

allerdings einige Einzelheiten der Theorie erläutern, die meinen 
Vorschlägen zugrunde liegt. Das werde ich tun, indem ich meine 
Begriffe erkläre und meine Gedankengänge so transparent wie 
möglich mache. Um meine Argumentation nachzuvollziehen, soll 
kein Hochschulabschluss nötig sein und schon gar kein Philoso-
phiestudium.

Zu meiner Vision einer Neuen Aufklärung zählt die Vorstellung 
eines öffentlichen Raums, wo wir alle unser jeweiliges Wissen ins 
Zentrum der politischen Selbstbestimmung einbringen können. 
Dafür ist ein neuer Typus der gesellschaftlich, politisch und wirt-
schaftlich engagierten Philosophie nötig, der sich so klar wie mög-
lich ausdrückt. Nur so können wir kollektiv unser Denken und 
dann hoffentlich auch unser Handeln verbessern.





Teil 1
Ein Philosoph denkt über  

die Wirtschaft nach





25

Zur Definition von Ethik, Kapitalismus und 
Gesellschaft

Dieses Buch führt ein neuartiges Konzept ein: den ethischen Kapi-
talismus. Es argumentiert, dass ökonomischer Profit aus moralisch 
gutem Handeln hervorgehen kann und auch sollte. Wir brauchen 
keine Revolution und keinen Systemwechsel, um die komplexen 
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen Krisen der Ge-
genwart zu bewältigen. Was wir brauchen, sind neue Vorstellungen 
davon, wie wir gemeinsame Ziele erreichen können, sowie eine 
neue Vision des Guten, die unsere sozioökonomischen Aktivitäten 
anleiten sollte. Diese Vorstellungen werden nicht nur in Köpfen 
und an Schreibtischen erarbeitet, sondern entstehen auch unter 
den realen Bedingungen unserer Arbeitswelten. Unternehmen und 
andere Institutionen, die zur Wirtschaft beitragen, können wir 
dabei im Idealfall als »Labore für moralische Innovationen«1 ver-
stehen.

Wir brauchen also einen neuen Wertehorizont – etwas, wofür 
wir uns alle zusammen einsetzen und woraus ein gemeinsames 
Gefühl für den Sinn unseres sozialen Lebens entsteht. Dieses Buch 
will einen Vorschlag für solch eine Neuorientierung machen und 
ihn so darlegen, dass wir konkrete Wege zur Verwirklichung der im 
Folgenden umrissenen Ideale erkennen können.

Bevor ich mich an eine Diagnose unserer Gegenwart begebe und 
die Grundlagen des ethischen Kapitalismus skizziere, ist es wichtig, 
einige Leitbegriffe zu klären, damit wir dieses Neuland gemeinsam 
bereisen können. Vor allem müssen wir uns einig sein, was wir mit 
»Ethik« und mit »Kapitalismus« meinen, aber auch mit »Gesell-
schaft«. Sehen wir uns also diese drei Konzepte kurz an.



26

Was ist Ethik?

Die Ethik ist ein Teilgebiet der Philosophie. Sie untersucht mora-
lische Haltungen und Tatsachen. Eine moralische Haltung ist ein 
Werturteil. Sie bietet jemandem, der etwas vorhat (einer Akteurin, 
einen Akteur), auf Basis von Regeln mit universellem Anspruch 
eine Antwort auf die Frage, was sie oder er tun sollte und was 
nicht.

Hier ein einfaches Beispiel: Stellen Sie sich vor, Sie stehen vor 
einem Schwimmbecken und sehen, dass ein Kleinkind drauf und 
dran ist, im flachen Wasser zu ertrinken.2 Nehmen wir an, Sie sind 
körperlich nicht im Geringsten beeinträchtigt, Sie könnten also 
ohne Weiteres zum Becken laufen und das Kind retten. Gleich-
wohl haben Sie die Wahl, entweder das Kind vor dem Ertrinken 
zu bewahren oder aber ein eiskaltes Bier zu trinken, das lauwarm 
werden wird, wenn Sie sich jetzt zuerst um das Kind kümmern. In 
dieser Situation wird (so gut wie) jeder Mensch sofort wissen, was 
er zu tun hat: das Kind retten. Wenn Sie glauben, Sie müssen das 
Kind vor dem Ertrinken bewahren – oder auch, wenn Sie fälsch-
licherweise glauben, Sie müssten es nicht –, haben Sie eine mora-
lische Haltung. Diese moralische Haltung sollte in die Tat umge-
setzt werden  – möglichst unverzüglich, damit das Kind gerettet 
wird; es sei denn, Sie glauben wirklich, Sie könnten ebenso gut dem 
kalten Bier den Vorzug geben.

Moralische Haltungen zu derart einfachen Fallbeispielen kön-
nen offensichtlich richtig oder falsch sein. Es ist richtig, dass man 
das Kind retten soll, und es ist falsch, dass man das Kind ertrinken 
lassen darf, um das Bier vor dem Warmwerden zu bewahren. Es 
gibt in der Ethik also Richtig und Falsch, und das ist weder Willkür 
noch Geschmacksache. Die Ethik hängt auch nicht von Ihrer so-
zialen, ethnischen oder religiösen Identität ab, auch nicht von Ihrer 
politischen Ausrichtung, Ihrer Kultur, nicht einmal von demokra-
tischen Entscheidungsprozessen. Selbst wenn eine Mehrheit gegen 
die Rettung des Kindes stimmen würde, müsste die handelnde Per-



27

son das Kind retten. Wir können ethische Fragen in der Regel nicht 
anhand von Mehrheitsvoten entscheiden.

Eine Tatsache ist, allgemein gesprochen, eine richtige Antwort 
auf eine sinnvoll gestellte Frage. Zum Beispiel befinde ich mich in 
Montreal, während ich diese Zeilen schreibe. Fragt mich jemand, 
ob ich gerade in Kanada bin, lautet meine richtige Antwort auf 
diese simple und sinnvolle Frage: ja. Dass ich gerade in Kanada 
bin, ist eine Tatsache. Es gibt viele Arten von Tatsachen: mathe-
matische, geografische, physikalische, soziale, kulturelle Tatsachen 
und so weiter. Moralische Tatsachen sind das Zielsystem der Ethik, 
also das, worum es der Ethik geht. Das ethische Denken befasst 
sich damit, wie Menschen handeln und wie sie handeln sollten. Es 
verbindet eine deskriptive Analyse menschlichen Verhaltens mit 
einer normativen Einschätzung, ob das, was Menschen tun, auch 
das ist, was sie tun sollten.

Eine Tatsache ist dann moralisch, wenn sie eine Situation betrifft, 
in der die Frage sinnvoll ist, was die an der Situation Beteiligten 
unbedingt tun oder nicht tun sollten. Im Fall des ertrinkenden Kin-
des geht es darum, dass jeder Mensch, der dazu imstande ist, das 
Kind retten sollte. Es spielt dabei auch keine Rolle, wer das Kind ist. 
Wir können hier ein bestimmtes Kind durch jedes beliebige Kind 
austauschen und eine bestimmte zum Retten fähige Person durch 
jede andere  – an der moralischen Tatsache, dass es das Kind zu 
retten gilt, ändert sich nichts. In diesem Sinn sind die Forderungen 
der Ethik universell und unbedingt verpflichtend. Sie sagen uns 
schlicht auf der Basis unseres gemeinsamen Menschseins, was zu 
tun ist und was nicht.

Wir können das Beispiel ausweiten und das Kind durch einen 
Welpen ersetzen oder sogar durch eine ungiftige Schlange oder 
eine Biene. Wenn wir deren Leben retten können, ohne uns selbst 
in Gefahr zu bringen, dann sollten wir es tun. Dass die Ethik in 
unserer menschlichen Lebensform gründet, heißt nicht, dass wir 
nur Menschen gegenüber moralische Pflichten haben. Andere 
Lebewesen, nicht-menschliche Tiere, vielleicht in Zukunft auch 


