
Autor: Peter Dyckhoff

Nachfolge Christi

Geistlich leben nach Thomas von Kempen

400 Seiten, 12,5 x 19,5 cm, gebunden
ISBN 9783746266947

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise, 
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Übersetzung oder die Verwendung in 
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2024

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Leseprobe

https://www.vivat.de/artikel/1066947


PETER DYCKHOFF

Nachfolge Christi

Geistlich leben
nach Thomas von Kempen



Peter Dyckhoff

                Geistlich leben nach 
            Thomas von Kempen

Nachfolge 
        Christi



5

Inhalt

Vorwort	 17

Erstes Buch
Grundlagen für ein geistliches Leben	 27

Kapitel I	
  Wegweisung in die Nachfolge Christi	 28

Kapitel II	
  Sei aufrecht, ohne hochmütig zu sein	 30

Kapitel III	
  Wahrheit weist dir den Weg	 32

Kapitel IV	
  Sei achtsam bei allem, was du tust	 36

Kapitel V	
  Lesen der Heiligen Schrift und geistlicher 
  Literatur	 37

Kapitel VI	
  Wie kannst du dich bei unguten Neigungen 
  verhalten?	 39

Kapitel VII	
  Erhebe dich nicht über andere	 40

Kapitel VIII	
  Hüte dich vor allzu großer Vertraulichkeit	 42

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet unter:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell
auch in unserem Newsletter zum Verlagsprogramm,
zu Neuerscheinungen und Aktionen.
Einfach anmelden unter www.vivat.de

ISBN 978-3-7462-6694-7

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig

Umschlaggestaltung: Ulrike Vetter, Leipzig
Umschlagmotiv: Sieger Köder, Simon von Cyrene, Kreuzweg 
Rosenberg, © Sieger Köder-Stiftung Kunst und Bibel, Ellwangen
www.verlagsgruppe-patmos.de/rights/abdrucke
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (E)



6 7

Kapitel XXI	
  Innere Einkehr	 76

Kapitel XXII	
  Lindere das Leid der Welt	 79

Kapitel XXIII	
  Der Tod gehört zum Leben	 84

Kapitel XXIV	
  Aktion und Reaktion	 90

Kapitel XXV	
  Damit dein Leben gelingt	 95

Zweites Buch
Hinführung zu einem verinnerlichten Leben	 103

Kapitel I	
  Der innere Wandel	 104

Kapitel II	
  Bescheidenheit und Demut	 109

Kapitel III	
  „Suche den Frieden und jage ihm nach“	 111

Kapitel IV	
  Einfach und aufrichtig	 113

Kapitel V	
  Nimm dich wahr	 115

Kapitel VI	
  Unbelastetes Bewusstsein	 117

Kapitel IX	
  Ja sagen und frei bleiben	 43

Kapitel X	
  Meide überflüssiges Gerede	 44

Kapitel XI	
  Frieden und Fortschritt	 46

Kapitel XII	
  Auch Widrigkeiten helfen weiter	 49

Kapitel XIII	
  Versuchungen aushalten und widerstehen	 50

Kapitel XIV
  Urteile nicht voreilig über andere	 55

Kapitel XV
  Aus Liebe handeln	 56

Kapitel XVI	
  Lerne, die Fehler der anderen zu ertragen	 58

Kapitel XVII	
  Vom klösterlichen Leben	 60

Kapitel XVIII	
  Weisheit der Kirchenväter	 61

Kapitel XIX	
  Übungen zur Leib- und Seelsorge	 64

Kapitel XX	
  Liebe die Einsamkeit und Stille	 70



8 9

Kapitel V	
  Liebe vermag alles	 164

Kapitel VI	
  Wahre Liebe bewährt sich	 167

Kapitel VII	
  Bewahre die Gnade, indem du bescheiden 
  bleibst	 170

Kapitel VIII	
  Wer bist du vor Gott?	 175

Kapitel IX	
  Das Ziel allen Lebens	 177

Kapitel X	
  Das Höchste zuerst	 179

Kapitel XI	
  Kultiviere die Wünsche deines Herzens	 183

Kapitel XII	
  Sei geduldig und lerne zu unterscheiden	 185

Kapitel XIII	
  Richte dich nach Ihm	 189

Kapitel XIV	
  Wesentliches geschieht im Verborgenen	 191

Kapitel XV	
  Reden und Handeln im Einklang mit Ihm	 194

Kapitel XVI	
  Gott allein ist alles	 196

Kapitel VII	
  Die alles umfassende Liebe	 120

Kapitel VIII	
  Freundschaft mit dem Weg, der Wahrheit 
  und dem Leben	 123

Kapitel IX	
  Dunkelheit wartet auf das Licht	 128

Kapitel X	
  Dankbar aus vollem Herzen	 134

Kapitel XI	
  Trage und überwinde dein Kreuz – zusammen 
  mit Christus	 137

Kapitel XII	
  Das Kreuz – ein königlicher Weg	 142

Drittes Buch
Innerlichkeit leben	 153

Kapitel I	
  Christus spricht zur Seele	 154

Kapitel II	
  Wahrheit offenbart sich wortlos	 155

Kapitel III	
  Verstehe die leise Sprache Gottes	 157

Kapitel IV	
  Lebe wahrhaftig	 160



10 11

Kapitel XXIX	
  In der Anrufung Gottes liegt Rettung	 230

Kapitel XXX	
  Er verleiht Kraft in Zeiten der Not	 232

Kapitel XXXI	
  Verlasse dich auf Ihn	 236

Kapitel XXXII	
  Hingabe und Kultur des Herzens	 240

Kapitel XXXIII	
  Das unruhige Herz findet Ruhe in Gott	 242

Kapitel XXXIV	
  Mein Gott und mein alles	 244

Kapitel XXXV 	
  Letzte Sicherheit gibt es nicht auf Erden	 247

Kapitel XXXVI	
  Menschliche Urteile sind nicht immer 
  zutreffend	 249

Kapitel XXXVII	
  Sich verlassen, um sicher zu gehen	 251

Kapitel XXXVIII	
  Innere und äußere Ordnung	 254

Kapitel XXXIX	
  Handeln im Einklang mit der 
  Schöpfungsordnung	 256

Kapitel XVII	
  Vertraue	 198

Kapitel XVIII	
  Er hilft dir, Schweres zu tragen	 200

Kapitel XIX	
  Geduld erreicht viel	 202

Kapitel XX	
  Erkenne deine Schwächen	 205

Kapitel XXI	
  Ruhe finden in Gott	 208

Kapitel XXII	
  Dank für die Güte Gottes	 213

Kapitel XXIII	
  Vier Quellen wahren Friedens	 216

Kapitel XXIV	
  „Erforsche“ nicht das Leben anderer	 219

Kapitel XXV	
  Frieden und Fortschritt gehören zusammen	 221

Kapitel XXVI	
  Zur Freiheit befreit – durch Hingabe, nicht 
  durch Leistung	 224

Kapitel XXVII	
  Eigenliebe hindert geistlichen Fortschritt	 226

Kapitel XXVIII	
  Ratschläge gegen böse Zungen	 229



12 13

Kapitel LII	
  Vergebung	 295

Kapitel LIII	
  Weisheit des Himmels und Weisheit 
  der Erde	 298

Kapitel LIV	
  Kräfte der Natur und Kräfte der Gnade	 301

Kapitel LV	
  Von der Dunkelheit ins Licht	 306

Kapitel LVI	
  Der Weg, die Wahrheit und das Leben	 310

Kapitel LVII	
  Auch Fehler führen weiter	 313

Kapitel LVIII	
  Sichtbares und das Geheimnis des 
  Unsichtbaren	 315

Kapitel LIX
  Gott – Hoffnung und Zuversicht	 321

Viertes Buch
Eins werden mit Ihm	 324 

Worte des Herrn	 325

Kapitel I	
  Einladung und Begegnung	 325

Kapitel XL	
  Das Wesentliche wird gegeben – 
  nicht geleistet	 258

Kapitel XLI	
  Das Wesentliche bleibt im Verborgenen	 261

Kapitel XLII	
  Das tragende Fundament ist Liebe	 263

Kapitel XLIII	
  Wissen ohne Erfahrung führt nicht weiter	 265

Kapitel XLIV	
  Unnötige Belastungen meiden	 268

Kapitel XLV	
  Leichtgläubigkeit und eigenes Gerede	 269

Kapitel XLVI	
  Was ist zu tun bei bösartigem Reden?	 273

Kapitel XLVII	
  Zeit und Ewigkeit	 276

Kapitel XLVIII	
  Ewiges Leben und die Nacht dieser Zeit	 279

Kapitel XLIX	
  Sehnsucht nach ewigem Leben	 283

Kapitel L	
  Sich auf Gott verlassen	 289

Kapitel LI	
  Dunkelheit weicht dem Licht	 294



14 15

Kapitel XIV	
  Sehnsucht nach liebender Gemeinschaft	 365

Kapitel XV	
  Hingabe durch Demut und Gebet	 367

Kapitel XVI	
  Aussprechen statt verdrängen	 370

Kapitel XVII	
  Empfangen und bleiben	 372

Kapitel XVIII	
  Geheimnis des Glaubens	 374

Wertschätzungen	 378

Literaturverzeichnis	 388

Weiterführende Literatur	 395

Thomas von Kempen	 398

Kapitel II	
  Geschenk der Begegnung: Güte und Liebe	 332

Kapitel III	
  Abendmahl	 335

Kapitel IV	
  Wer die Begegnung sucht, empfängt	 337

Kapitel V	
  Das Wesentliche geschieht im Unsichtbaren	 341

Kapitel VI	
  Allgemeine Fragen zur Vorbereitung	 343

Kapitel VII	
  Konkrete Fragen zur Vorbereitung	 344

Kapitel VIII	
  Hingabe bringt Erlösung	 348

Kapitel IX	
  Selbsterkenntnis und Nächstenliebe	 350

Kapitel X	
  Aus der Quelle schöpfen	 353

Kapitel XI	
  Nahrung und Licht	 357

Kapitel XII	
  Ort der Ruhe und der Kraft	 361

Kapitel XIII	
  Unendliches Entgegenkommen	 363



17

VORWORT



18 19

lag das Werk, dessen Text Allgemeingültigkeit hat, in 
allen europäischen Sprachen vor, auch in Arabisch, 
Armenisch, Chinesisch und Japanisch. Die wohl be-
kannteste deutsche Übersetzung gab Johann Michael 
Sailer, Bischof von Regensburg, im Jahr 1794 heraus.
Das Geheimnis dieser Schrift liegt in der bejahenden 
Welt- und Lebensauffassung. Die „Nachfolge Christi“ 
ist eine Antwort auf die Grundforderung des Men-
schen nach tiefer Ruhe, innerem Frieden sowie er-
höhtem Aktivismus und größerer Leistung. Die Texte 
lehren, mit den vielen oft unverarbeiteten Eindrücken 
richtig umzugehen, bei sich selbst anzukommen und 
zwischenzeitlich immer wieder die Stille aufzusu-
chen, um den Anforderungen der Welt besser gerecht 
zu werden. Denn ein Mehr an Aktivität fordert auch 
ein Mehr an tiefer innerer Ruhe. Derjenige, der fähig 
ist, schöpferische Pausen einzulegen, ist auch in der 
Lage, in seinem Beruf kreativer zu sein und mehr zu 
leisten. 
Es geht in der Schrift um die Bewusstwerdung grö-
ßerer Zusammenhänge und um die Fähigkeit, diese 
verantwortungsvoll und zum Wohl aller in das akti-
ve Leben umzusetzen. Es ist also nicht ein Buch zum 
schnellen Durchlesen, auch nicht zum lediglich ober-
flächlichen Ansehen, sondern es erfordert – um ver-
standen und gewinnbringend angewandt zu werden 
– eine rechte Vorgehensweise. 

•	 Sie sollten das Buch regelmäßig zur Hand nehmen. 
Eine alte Anweisung zum rechten Gebrauch sagt: 
„Greife zu diesem Buch wie zum Brot: täglich.“

Hätte es schon vor über 500 Jahren Bestsellerlisten ge-
geben: Das Buch von Thomas von Kempen „Nachfol-
ge Christi“ hätte in allen Charts auf Platz 2 – gleich 
nach der Bibel – gestanden! 
Meine Großeltern schenkten mir dieses Buch kurz 
nach dem Zweiten Weltkrieg – und ich kann sagen, 
dass dieses Buch mein Leben nachhaltig prägte. Aber 
mit diesen wertvollen Erkenntnissen und Orientie-
rungshilfen stehe ich nicht allein: Geben Sie im Inter-
net die Suchworte „Nachfolge Christi“ ein, und Sie 
werden kaum glauben können, wie viel zu diesem 
Buch berichtet wird und wie viele verschiedene Aus-
gaben es in fast allen Sprachen gibt. Man zählt heute 
mehr als dreitausend Auflagen in ungefähr hundert 
Sprachen.

Um diese in „alter“ Sprache formulierten kostbaren 
christlichen Weisheiten und Hinweise zum Umgang 
mit sich, mit anderen und mit Gott auch heute leichter 
zugänglich und nachvollziehbar zu machen, habe ich 
versucht, die „Nachfolge Christi“ in das heutige Ver-
ständnis zu übertragen. 

Thomas von Kempen schrieb die letzte Fassung seiner 
„Nachfolge Christi“ im Jahr 1441 in lateinischer Spra-
che. Danach wurde das Buch über dreißig Jahre 750-
mal abgeschrieben. Kurz nach Erfindung der Buch-
druckerkunst erschien im Todesjahr des Thomas von 
Kempen, 1471, die erste gedruckte Ausgabe. Nach der 
Bibel gilt die „Nachfolge Christi“ als das weltweit ver-
breitetste christliche Buch. Bereits im 16. Jahrhundert 



20 21

arbeitet“ haben, können Sie ein zweites Mal dort zu 
lesen beginnen, wo immer Sie möchten. Schlagen Sie 
es wahllos auf und lesen die Stelle, auf die Sie durch 
Ihre Finger hingewiesen werden (siehe Ignatius von 
Loyola im Kapitel „Wertschätzungen“). Immer wer-
den Sie zu der einen Mitte geführt: zur Liebe Gottes 
zu uns Menschen und zu unserer Liebe zu ihm.

Eines ist sicher, sagt Pater Lothar Hardick OFM, der 
Herausgeber einer Ausgabe der „Nachfolge Christi“, 
dieses Werk trifft die Mitte aller christlichen Anliegen in 
der unbedingten Ausrichtung auf Christus. Dieses Werk 
hätte nicht bis heute so viele, immer neue Ausgaben, Über-
setzungen und Auflagen erlebt, wenn sich sein Kernge-
danke nicht im Leben unzähliger Menschen bewährt hätte 
(Nachfolge, Vorwort, 24).
Die „Nachfolge Christi“ des Thomas von Kempen 
besteht aus vier Büchern. In ihnen steht der lehrende 
und liebende Christus im Mittelpunkt. Er tritt mit dem 
lesenden, suchenden und fragenden Menschen in eine 
enge Beziehung. Das Wunderbare dieses Buches liegt 
darin, dass der Fragende sich von den Worten Christi 
in seinem persönlichen Leben und innersten Seelen-
leben verstanden und angenommen fühlt. 
Das erste Buch vermittelt allgemeine Impulse für ein 
vertieftes geistliches Leben. 
Das zweite Buch, das vom inneren Leben handelt, 
wird für den Leser zum geistlichen Begleiter.
Im dritten Buch führt Christus als Freund ein Ge-
spräch mit dem fragenden und vieles in Frage stellen-
den Menschen.

•	 Lesen Sie langsam und aufmerksam, denn das 
Buch möchte zu Ihnen sprechen.

•	 Verweilen Sie da, wo Sie sich besonders angespro-
chen fühlen. Lesen Sie nicht weiter, sondern legen 
Sie den Text aus der Hand. Es ist besser, das Ge-
lesene in Ruhe zu überdenken, als zu schnell fort-
zufahren.

•	 Lesen Sie jeweils nicht mehr als ein oder zwei 
Kapitel – selbst dann, wenn der Text Sie nicht be-
rührt. 

•	 Jedes Kapitel ist mehrfach unterteilt. Die großen 
Zahlen vor einem jeweils neuen Gedankengang 
sollen die für die Lektüre passenden Ruhepunkte 
schaffen.

•	 Nehmen Sie von Zeit zu Zeit einen Satz, der Sie 
besonders anspricht, als Richtschnur und versu-
chen Sie, diesen in die Praxis umzusetzen.

•	 Eine weitere wichtige Voraussetzung sowohl zum 
tieferen Verständnis der Texte als auch zur bes-
seren Entfaltung des aktiven Lebens und des all-
gemeinen Wohlbefindens ist die Einübung in das 
„Gebet der Hingabe“. Dieses sollte täglich min-
destens einmal praktiziert werden. Eine gute Hilfe 
für die Leserin und den Leser ist es, alle Anwei-
sungen zu diesem einfachen Gebet, die über das 
Buch verteilt sind, zu unterstreichen oder zu mar-
kieren. Aufkommende Fragen kann dann der Text 
besser und schneller beantworten.

•	 Das Buch – es wird auch „Handbuch des inneren 
Lebens“ genannt – möchte Begleiter über einen län-
geren Zeitraum sein. Wenn Sie es sich einmal „er-



22 23

•	 Es fordert heraus und regt zum persönlichen Be-
ten an.

•	 Es gewährt Einblick in das tiefere Wesen und in 
die Kraft der Eucharistie.

Thomas von Kempen

Sein äußeres Leben – Thomas von Kempen wurde 91 
Jahre alt – war nicht sehr ereignisreich. Seine innere 
Welt dagegen war erfüllt von tiefen Glaubenserfah-
rungen, die er in seinen Werken zum Ausdruck bringt.
Thomas wurde 1379 oder 1380 in Kempen am Nieder-
rhein geboren. Er war der zweite Sohn des Handwer-
kers Johann Hemerken und seiner Frau Gertrud Kuyt, 
die Lehrerin war. In Kempen besuchte Thomas bis zu 
seinem zwölften Lebensjahr die Lateinschule. Wäh-
rend seiner Schulzeit fiel die Entscheidung für sein 
Leben: Er wollte einen geistlichen Beruf ergreifen. Die 
Gemeinschaft der Windesheimer Augustiner-Chor-
herren hatte ihn schon als Kind stark beeindruckt. 
Durch Vermittlung seines Bruders Johannes kam er 
1392 nach Deventer (Holland) zur Schule des Johann 
Boome. 
Dort nahm er nach einiger Zeit Kontakt mit den „Brü-
dern vom Gemeinsamen Leben“ auf. Hier fand er 
einen Kreis von Männern, die unter dem geistlichen 
Einfluss des Erweckungspredigers Geert Groote von 
Deventer standen und durch ihn zu einer neuen Le-
bensführung gekommen waren. 1384 starb Groote im 
Alter von 44 Jahren an der Pest. 

Das vierte Buch ist ebenso wie das dritte dialogisch 
strukturiert. Christus spricht von der Liebe Gottes 
und der alles wandelnden Eucharistie.

Viele Menschen, die das Buch von der „Nachfolge 
Christi“ zu ihrem Lebensbegleiter gewählt haben, 
berichten von wesentlichen Veränderungen in ihrem 
Leben. Kurz zusammengefasst besteht der Wert des 
Buches im Folgenden:

•	 Es vermittelt praktische umsetzbare Weisheiten 
des Lebens.

•	 Es spricht den nach Wahrheit suchenden Men-
schen persönlich an, lässt ihn aufhorchen und gibt 
ihm Antwort auf viele Fragen.

•	 Es enthält Wegweisungen, um das Leben erfolg-
reich zu bestehen.

•	 Es spricht von seelischen Alltagserfahrungen, die 
jeder mehr oder weniger spürt.

•	 Es bahnt den Weg zu einem tiefen und festen 
Glauben.

•	 Es enthält eine Einführung in das „Gebet der Hin-
gabe“.

•	 Es vermittelt Umgangsformen zum rechten christ-
lichen Verhalten.

•	 Es ist ein Schlüssel zum Du des Mitmenschen und 
zum Du Gottes.

•	 Es trägt wesentlich dazu bei, eine lebendige Chris-
tus-Beziehung und ein Christus-Bewusstsein auf-
zubauen.



24 25

Kloster war nicht ohne verantwortungsvolle Aktivi-
täten. Zweimal, 1425 und 1448, wurde Thomas zum 
Subprior des Klosters gewählt. Zwischenzeitlich war 
er Novizenmeister und Prokurator, was ihm weder 
Freude machte noch von Erfolg gekrönt war. Als ver-
innerlichter und vergeistigter Mönch liebte er vor al-
lem die Stille, das Schweigen und den Gottesdienst.
Sehr viel Zeit verbrachte Thomas mit dem Abschrei-
ben von Büchern – eine Haupteinnahmequelle für das 
Kloster. Die Bibel schrieb er viermal ab, wodurch er 
sie auswendig kannte. Auch ein Messbuch und die 
Werke von Bernhard von Clairvaux kopierte er. Sein 
Hauptwerk „Die Nachfolge Christi“ schrieb er mehr-
mals ab. Eine Abschrift aus eigener Hand ist die so-
genannte Brüsseler Handschrift von 1441. Sie wird in 
der Königlichen Bibliothek in Brüssel aufbewahrt.
Die Heilige Schrift wurde für Thomas von Kempen 
zur Hauptquelle, aus der er schöpfte. Als weitere 
Quellen verarbeitete er Gedanken und Aussagen von 
Augustinus, Gregor dem Großen, Bernhard von Clair-
vaux, Franz von Assisi, Thomas von Aquin und Bo-
naventura. In all seinen Werken bietet Thomas eine 
geistlich nachvollziehbare, alltagspraktische Mystik 
als geistigen Weg an. 
Seinem Hauptwerk, der „Nachfolge“, liegt kein ein-
heitliches Konzept zu Grunde. Sein Stil besteht eher 
in der Variation sich wiederholender Themen; seine 
Sprache ist gewandt, rhythmisch und musikalisch ge-
prägt.
Mit Begeisterung las Thomas von Kempen geistliche 
Bücher. Sein bekannter Wahlspruch lautete: „In allen 

Thomas war so begeistert von den Ideen der „Devotio 
moderna“ und der entsprechenden Lebensweise, dass 
er 1398 in das Haus der „Brüder vom Gemeinsamen 
Leben“ zog, das unter der Leitung von Florentius Ra-
dewijns stand. Mit zwanzig anderen Brüdern lebte er 
in dessen Haus. Hier lernte Thomas das „Scribieren“, 
das schönbuchstabige Abschreiben von Texten, die 
Bibelexegese und vor allem die Kontemplation. Doch 
schon bald beschloss Thomas, das halbmönchische 
Haus der Fraterherren in Deventer zu verlassen, um 
mit Unterstützung seines Lehrers Radewijns in das 
vollmönchische Kloster der Augustiner-Chorherren 
von St. Agnetenberg bei Zwolle einzutreten. 
Der Prior dieses Klosters war sein älterer Bruder Jo-
hannes. Thomas, der 1399 in die Klostergemeinschaft 
aufgenommen wurde, legte nach siebenjähriger Probe-
zeit die Gelübde zur Einhaltung der Ordensregeln des 
heiligen Augustinus ab. 1414 wurde er mit 34 Jahren 
zum Priester geweiht. Über siebzig Jahre lebte Thomas 
in der Stille und Zurückgezogenheit dieses Klosters – 
mit einer kurzen Unterbrechung während des Utrech-
ter Schismas, da die Augustiner-Mönche von 1429 bis 
1432 nach Friesland ins Exil ausweichen mussten. 
Die Sehnsucht nach innerer Ruhe war stark in Tho-
mas ausgeprägt. Seine gesamte Lebenszeit war über-
schattet vom Großen Abendländischen Schisma, wo-
runter er sehr litt. So ist es verständlich, dass in ihm 
der Wunsch laut wurde, das geistliche Leben wieder 
einfacher, unkomplizierter und echter zu gestalten. 
Für sich und in seinem Werk rückte er das eigentlich 
Christliche wieder in den Mittelpunkt. Sein Leben im 



26 27

ERSTES BUCH

GRUNDLAGEN 
FÜR EIN GEISTLICHES LEBEN

Dingen habe ich Ruhe gesucht, doch fand ich solche 
nirgends, außer in einem Winkel mit einem Buch“ 
oder, wie es auf Niederländisch heißt, „In en Hoesken 
met en Boesken“. So lautet auch seine Grabinschrift.
Thomas von Kempen starb am 25. Juli des Jahres 1471 
im Kloster St. Agnetenberg. Seine Gebeine ruhten seit 
1897 in der St. Michaeliskirche in Zwolle, ab dem 4. 
Juni 2006 in der Basilika Unserer Lieben Frau in Zwol-
le. Sein Kloster existiert nicht mehr.

„Nachfolge Christi – Geistlich leben nach Thomas 
von Kempen“ ist eine Übertragung der „Vier Bücher 
von der Nachfolge Christi“. Diese Übertragung soll 
nicht als wissenschaftlich genaue Übersetzung gelten. 
Sie versucht, in einer einfachen und heute verständ-
lichen Sprache – ohne religiöse Überfrachtung – das 
so überaus kostbare Gedankengut und die Glaubens-
erfahrungen des Thomas von Kempen zu vermitteln. 
Dieser Übertragung liegt der lateinische Text der Aus-
gabe zu Grunde: „Thomae A. Kempis: De Imitatio-
ne Christi. Libri quatuor. Apud Joannes Wilhelmum 
Friessem. Coloniae. Anno 1690“. Neben diesem la-
teinischen Text waren die bekanntesten in deutscher 
Sprache erschienenen Übersetzungen und Übertra-
gungen eine große Hilfe: zum Beispiel die von J. M. 
Sailer, Johann Arndt, Guido Görres, Johannes Gossner 
und Otto Karrer.



28 29

lich. Werden sie aber von einem entsprechenden gott-
gefälligen Tun begleitet, wirst du wesentlich. Es ist 
weitaus wertvoller, Verständnis für einen Menschen 
zu haben und ihm Liebe zu schenken, als mit ihm 
einzig und allein über zwischenmenschliche Bezie-
hungen zu debattieren. Was nutzt dir alles philoso-
phische und theologische Wissen ohne das tragende 
Fundament der Liebe? Denke kurz darüber nach, was 
du in deinem Leben einst für wichtig hieltest, was du 
aber inzwischen vergessen hast, weil es vergänglich 
war. Bleibendes und tiefe Weisheit wirst du erlangen, 
wenn es dir gelingt, inmitten allem Vergänglichen das 
Unvergängliche wahrzunehmen. 

4 Schätze dich und dein Tun richtig ein. Grenze dich 
beizeiten ab und hänge dein Herz nicht an das, 

was dich auf Dauer nicht trägt: 
•	 übertriebener Arbeitseifer, um sich mehr leisten 

zu können als andere
•	 Anerkennung suchen und in allem der Erste sein 

wollen
•	 sich von falsch gesteuerten sexuellen Begierden 

bestimmen lassen
•	 der Sexualität eine zu große Bedeutung einräu-

men und dem Körper ständig nachgeben
•	 ausschließlich an das eigene Leben denken und 

sich so einrichten, als ob es niemals enden würde
•	 im Jetzt verhaftet sein, ohne ein Weiterleben nach 

dem Tod einzubeziehen
•	 Vergängliches an die erste Stelle setzen, ohne Aus-

schau nach bleibenden Werten zu halten

Kapitel I
Wegweisung in die Nachfolge Christi

1 Wer mir nachfolgt, wird nicht in der Finsternis umher-
gehen (Johannes 8,12). Christus spricht diese Wor-

te, damit jeder, der sie hört, ermutigt wird, seine Lehre 
zu beherzigen. Hegt nicht jeder Mensch den Wunsch, 
von Schatten seines Lebens befreit zu werden, um sei-
nen Weg unbeschwerter, freudiger und lichtvoller zu 
gehen? Der erste Schritt besteht darin, zu erspüren, 
wer Jesus war, was er wollte und was er mir in meiner 
augenblicklichen Lebenssituation sagt.

2 Die Lehre Jesu Christi übertrifft alles an Weisheit 
und Liebe. Diejenigen, die ihm folgen, werden er-

füllt von seinem Geist und fähig, in noch verborgene 
Geheimnisse des Lebens und des Todes Einsicht zu 
nehmen. Wie ist es zu erklären, dass viele Menschen 
die Sehnsucht nach geistlicher Erfüllung nicht besit-
zen? Wie ist es zu erklären, dass viele Menschen in Ei-
genentwürfen ihres Lebens verhaftet sind, ohne dem 
Göttlichen in sich Raum zu gewähren? Und wie ist es 
möglich, dass auf der anderen Seite viele Menschen, 
die Jesu Wort verstehen und ihr Leben danach aus-
richten, in allen Situationen von seinem Geist und von 
seiner Liebe getragen werden?

3 Dich intellektuell und theologisch auszurichten 
hat nur dann einen tieferen Sinn, wenn du gleich-

zeitig auch Demut übst. Worte allein sind unwesent-



30 31

Wenn ich prophetisch reden könnte und alle Geheimnisse 
wüsste und alle Erkenntnis hätte; wenn ich alle Glaubens-
kraft besäße und Berge damit versetzen könnte, hätte aber 
die Liebe nicht, wäre ich nichts (1. Korintherbrief 13,2).

2 Immer und alles gleich wissen zu wollen, lenkt 
dich vom wirklich Wesentlichen ab. Und ohnehin 

gibt es viele Bereiche, die durch vordergründiges Wis-
sen und durch Trugschlüsse irritieren. Bei Menschen, 
die großes intellektuelles Wissen haben, besteht die 
Gefahr, sich gern ins rechte Licht zu rücken und An-
erkennung zu suchen. Viel zu wissen ist zwar lobens-
wert, doch nur ein geringer Teil des Wissens unter-
stützt die Entwicklung unserer Seele. Sehr unklug 
handeln diejenigen, die zwar alles bedenken, doch 
das Heil ihrer Seele außer Acht lassen. Viele Worte 
stillen den Hunger der Seele nicht. Ein ausgewogenes 
Leben aber erfrischt den Geist und stimmt die Seele 
heiter. Somit kann Vertrauen in das Leben und in Gott 
wachsen. 

3 Je mehr du weißt und eingesehen hast, desto grö-
ßer ist auch deine Verantwortung für dich selbst 

und für andere. Erhebe dich daher nicht über andere, 
sondern sei wegen der dir verliehenen Einsicht eher 
bescheiden und dankbar. Wenn du auch glaubst, viel 
zu wissen, so gibt es doch weitaus mehr, was du nicht 
weißt und auch nicht verstehst. 
Sei nicht überheblich. Strebt nicht hoch hinaus, sondern 
bleibt demütig! Haltet euch nicht selbst für weise! (Römer-
brief 11,20 b; 12,16).

5 Alle Dinge sind rastlos tätig, kein Mensch kann alles 
ausdrücken, nie wird ein Auge satt, wenn es beobach-

tet, nie wird ein Ohr vom Hören voll (Kohelet 1,8). Es 
muss daher für dich Zeiten geben, in denen du dich, 
besonders dein Herz, von allem Sichtbaren löst und 
dich dem „Unsichtbaren“ zuwendest. Wenn du dein 
Leben entsprechend einrichtest, wirst du von Dunkel-
heit befreit, sodass das Licht, Christus, in dir aufgehen 
kann.

Kapitel II
Sei aufrecht, ohne hochmütig zu sein

1 Fast jeder Mensch hat von Natur aus den Wunsch, 
Verborgenes zu erkennen, und das Verlangen, 

sein Wissen zu vergrößern. Doch was nutzt letztlich 
einem Menschen sein großes Wissen, wenn das immer 
Seiende – und das ist Gott – nicht darin vorkommt? 
Ein einfacher Mensch ohne intellektuelle Bildung, der 
aufrichtig ist und Gott in seinem Herzen trägt, kann 
ein weitaus besserer Mensch sein als ein hochgebilde-
ter Wissenschaftler, der es unterlassen hat, sein Herz 
und seine Seele zu kultivieren. Wer aufrichtig ist und 
sich selbst kennt, wird niemals hochmütig sein. Er 
weiß sich richtig einzuschätzen und mit Lob und An-
erkennung angemessen umzugehen. Wenn du großes 
Wissen hättest, aber du hättest die Liebe nicht: Wie 
würdest du dann vor Gott dastehen? 



32 33

können gänzlich ihren Bezug zur Wahrheit verlieren. 
Und so können dich auch dein Denken und dein Füh-
len täuschen, und deine Sicht reicht nicht weit. Vieles 
in unserem Leben bleibt verborgen und dunkel, selbst 
wenn wir lange Erörterungen und Diskussionen dar-
über führen. Und letztlich werden wir auch nicht da-
nach gefragt, ob wir dieses oder jenes wissen. Es ist 
besser, unsere Zeit in Nützliches und Notwendiges 
zu investieren, als sich mit dem zu befassen, was nur 
unsere Neugier befriedigt. 
Augen haben sie und sehen nicht; Ohren haben sie und hö-
ren nicht! (Jeremia 5,21 b).

2 Wer aber in der Lage ist, das ewige Wort und die 
Wahrheit wahrzunehmen, dem bleiben schmerz-

hafte Umwege erspart. Aus einer Urschwingung, aus 
einem Wort, ist alles entstanden. Alles ist durch das 
Wort geworden und ohne das Wort wurde nichts, was ge-
worden ist. In ihm war das Leben und das Leben war das 
Licht der Menschen (Johannes 1,3-4). 
Ohne dieses Wort kommt niemand zur Einsicht. Ohne 
dieses Wort erkennt niemand die Wahrheit. Wer das 
Eine in allem wahrnimmt, wer alles auf das Eine zu-
rückführt, und wer alles im Licht des Einen sieht, der 
ist unerschütterlich in Gott verankert und hat in ihm 
Frieden gefunden. 
Du, Herr, bist das Wort, die Wahrheit und das Leben. Be-
rühre mich mit dem Feuer deiner Liebe, damit die Wahr-
heit mich durchdringt und ich das ewige Leben habe. Nicht 
durch Lesen und Hören werde ich deine Liebe empfangen, 
sondern in dir ist alles, wonach mein Herz sich sehnt. Ver-

Erkenne deine Grenzen und gib zumindest vor dir 
selbst zu, dass du vieles nicht weißt. Erhebe dich nicht 
über andere, die vielleicht eine größere Lebenserfah-
rung haben und wissender sind als du. Wenn du wirk-
lich etwas mehr aus dir machen möchtest, was auch 
Bestand hat, so halte dich erst einmal bescheiden zu-
rück.

4 Von hohem Wert ist es, sich selbst zu kennen und 
um seine Grenzen zu wissen. Ein weiser Rat be-

steht darin, Gutes von anderen zu denken und sie 
wertzuschätzen und sich selbst nicht in den Mittel-
punkt zu stellen. Wenn ein anderer Mensch offenkun-
dig Unrechtes getan hat, so halte dich nicht für bes-
ser als ihn. Du weißt nicht, ob du nicht auch in eine 
ähnliche Situation kommst und wie du dann reagie-
ren wirst. Wir alle haben und machen Fehler. Sprich 
nichts Schlechtes über andere und richte nicht. 

Kapitel III
Wahrheit weist dir den Weg

1 Du kannst dich glücklich schätzen, wenn du eine 
Verbundenheit spürst zu der Wahrheit, die allem 

Sein zu Grunde liegt und immer sein wird. Sie möchte 
dich lehren, dein Leben wahrhaftig zu leben. Orien-
tiere dich daher nicht an flüchtigen Bildern und Wor-
ten: Sie sind allzu leicht und schnell austauschbar und 



102 103

ZWEITES BUCH

Hinführung 
zu einem verinnerlichten 

Leben

auch später gelingt. Behandelst du dein Leben so-
wohl zur einen als auch zur anderen Seite nachlässig, 
schleicht sich Unbehagen ein, und du wirst es schlecht 
haben. Nimmst du aber immer wieder die tiefe Ruhe 
in dich auf und engagierst dich andererseits in dem, 
was deine Aufgabe ist, wirst du Frieden und Erfül-
lung ernten. Die Gnade und die Liebe Gottes beglei-
ten dich; sie machen jede Anstrengung leicht, schen-
ken dir Lebensfreude und bewahren dich vor falschen 
Entscheidungen.
Deine Mitarbeit aber ist in allem gefordert. Wenn du 
kleine Fehltritte durchgehen lässt, gerätst du Schritt 
für Schritt in größere. Du wirst dich abends freuen, 
wenn der Tag zum Gewinn für dich und andere ge-
worden ist. Bist du dir deiner Verantwortung bewusst 
und handelst entsprechend, kannst du viel zum Heil 
der Welt beitragen, damit nicht nur dein Leben, son-
dern auch das Leben anderer Menschen gelingt und 
vor dem Schöpfer Bestand hat.



104 105

Zuwendung, so als ob jemand, der es unendlich gut 
mit dir meint, zu dir spräche. 

2 Schaffe in dir einen weiten Raum, damit Seine 
Gegenwart ihn fülle. Wenn jemand mich liebt, wird 

er mein Wort halten; mein Vater wird ihn lieben und wir 
werden zu ihm kommen und bei ihm Wohnung nehmen 
(Johannes 14,23). 
Wenn von Ihm, Christus, alles Sein und alle Liebe aus-
strömt: Was benötigst du mehr? Tue alles dir Mögli-
che, um den Zugang zu Ihm in deinem Inneren nicht 
erneut zu verschatten oder gar zu blockieren. Setze 
deine ganze Hoffnung auf Ihn. Er wird für dich sorgen 
und tritt für dich ein, auf Ihn kannst du bauen. Selbst 
wenn Menschen ihre Meinung ändern oder dich ver-
lassen: Er bleibt dir treu. Siehe, ich bin mit euch alle Tage 
bis zum Ende der Welt (Matthäus 28,20b).

3 Mit Ausnahme weniger Menschen kannst du dich 
kaum auf andere verlassen. Sei nicht traurig oder 

deprimiert, wenn du enttäuscht wirst und jemand dir 
zuwiderhandelt und widerspricht. Wer heute zu dir 
steht, kann morgen schon gegen dich sein und umge-
kehrt. Die Menschen schlagen oft unerklärlicherweise 
um wie der Wind. Setze zuerst dein ganzes Vertrauen 
auf Gott und schaffe dir damit eine unerschütterliche 
Basis, von der aus du alle schmerzhaften Veränderun-
gen tragen und ertragen kannst. Mit ganzem Herzen 
vertrau auf den Herrn, bau nicht auf eigene Klugheit; such 
ihn zu erkennen auf all deinen Wegen, dann ebnet er selbst 
deine Pfade (Sprichwörter 3,5-6). 

Kapitel I
Der innere Wandel

1 Das Reich Gottes ist mitten unter euch (Lukas 17,21b). 
Wenn er uns diese wunderbare Zusage gibt, darf 

es keinen Zweifel mehr geben – selbst wenn das Reich 
Gottes in uns noch nicht direkt erfahrbar ist. Diese 
Hinführung zu einem verinnerlichten Leben möchte 
uns den Zugang erschließen. 
Der erste Schritt besteht darin, unsere Aufmerksam-
keit von der äußeren, sichtbaren Welt zurückzuzie-
hen und nach innen zu lenken. Je tiefer wir die innere 
Ruhe erfahren und uns damit unserem Seelengrund 
nähern, umso lebensfreudiger und erfolgreicher er-
leben wir uns im aktiven Leben. Nur durch einen 
gesunden Wechsel zwischen der Ruhe, die es einzu-
üben gilt, und der Erfüllung unserer Aufgaben und 
Pflichten, beginnt das „Reich Gottes“ in uns zu wach-
sen und uns bewusst zu werden. Denn das Reich Gottes 
ist nicht Essen und Trinken, sondern Gerechtigkeit, Frieden 
und Freude im Heiligen Geist (Römerbrief 14,17). 
Seit dem Neuen Bund ist es Christus, der Sohn des 
ewigen Vaters, der das Reich Gottes in uns offenbar 
macht. Wenn wir uns sowohl in unserem Tun als auch 
in unserem Schweigen nach ihm, dem Weg, der Wahr-
heit und dem Leben, richten, erfüllt sich unsere Sehn-
sucht, und unser Vorhaben wird gelingen. Bist du le-
benswahrhaftig auf dem Weg in deine Innerlichkeit, 
wird dir seine Liebe und Herrlichkeit entgegenstrah-
len. Du fühlst dich getragen, nicht allein. Du erhältst 
Antwort auf deine Fragen und spürst eine liebevolle 



106 107

5 Du kannst es nicht allen recht machen und nur 
Freunde und dir Wohlgesinnte um dich haben. 

Wenn du konsequent deinen Weg gehst, wirst du un-
gewollt andere provozieren, die dann alles Mögliche 
gegen dich ausrichten. Schau auf Christus. Seine Art 
zu leben und zu lehren gefiel vielen Menschen nicht. 
Sie fühlten sich zwar zutiefst angesprochen, gaben es 
jedoch nicht zu, da sie nicht bereit waren, sich zu ver-
ändern. Daher waren sie ihm schlecht gesonnen und 
verachteten ihn. Schau auf Christus, wie er mit seinen 
Gegnern und Widersachern umgegangen ist. In sei-
ner äußersten Not wurde er sogar von seinen Jüngern 
und Freunden schmählich im Stich gelassen. Gehst 
du deinen Weg mit Christus, wirst du Widriges und 
Unangenehmes tragen müssen, das auch dir zugefügt 
wird. Es ist nicht möglich, unbeschadet durch diese 
Welt zu gehen – besonders wenn du versuchst, nach 
dem Evangelium zu leben. Bemühe dich darum, dich vor 
Gott zu bewähren als ein Arbeiter, der sich nicht zu schä-
men braucht, der das Wort der Wahrheit geradeheraus ver-
kündet (2. Timotheusbrief 2,15).

6 Bejahst du das Unabänderliche und gehst deinen 
Weg mit Christus weiter, fließen dir ungeahnte 

Gnaden zu. Und selbst wenn du nur einen Funken 
von seiner brennenden Liebe zu dir in deinem Her-
zen auffangen würdest: Dein Leben würde sich ver-
ändern. Du suchst nicht mehr in allem deinen eigenen 
Vorteil; du wirst tragfähiger und gewinnst Einsicht in 
tiefere Zusammenhänge von Tod und Auferstehung; 
du gestaltest dein Leben zielgerichteter und dein Ge-

Er wird dich beschützen und das für dich tun, was für 
dich das Beste ist. Hänge dein Herz nicht an vergäng-
liche Dinge; sie können dir niemals die Ruhe und Er-
füllung schenken, nach der dein Herz und deine Seele 
sich sehnen. Betrachte dich in dieser Welt als einen 
Pilger, der unterwegs ist, um seine Heimat wieder-
zufinden. Der Ausgangspunkt und das Endziel der 
Schöpfung sind bereits in dir. So besteht der Weg des 
Pilgers darin, das Ziel allen Lebens in sich selbst zu 
entdecken. 

4 Suche die Stätte der Ruhe nicht außerhalb von dir. 
Wenn du nicht den Weg zu dir selbst findest, ist 

alles Suchen in der Welt vergeblich. Sieh zu, dass du 
nicht an Vergänglichem haftest, sonst wirst du daran 
hängenbleiben und deine kostbare Zeit geht unge-
nutzt vorüber. Suche in allem den Höchsten, Gott, zu-
erst und wende dich immer wieder im inneren Gebet 
an Christus. Die Betrachtung Seines Lebens, Seiner 
Lehre, Seines Leidens und Seiner Auferstehung möge 
dir helfen, einen leichteren Zugang zum inneren Ge-
bet zu finden. Aus ihm kannst du große Kraft schöp-
fen, sodass deine Wunden, auch die, die dir andere 
zugefügt haben, heilen. Durch dein Gebet und dein 
Tun, dessen Impulse aus deinem Beten geboren wer-
den, verankerst du dich immer tiefgründiger in Gott. 
Das Gottesbewusstsein, in das du langsam hinein-
wächst, lässt es nicht mehr zu, dass du unter verleum-
derischen Worten und verachtenden Blicken anderer 
leidest.



108 109

weit auf deinem Weg in die Innerlichkeit gehindert 
und abgelenkt, wie du die unguten äußeren Dinge an 
dich herankommen lässt. 

8 Es wird eine Zeit kommen, in der du zu allen und 
allem die richtige Einstellung hast, in der dein in-

neres Leben so geläutert ist, dass alles, was du fühlst, 
denkst und tust, dir zum Segen und Fortschritt ge-
reicht. Wenn du allerdings dich immer wieder ver-
krampfst, dich über dich selbst und andere ärgerst, 
in Zweifel und Verwirrung gerätst und dich von äu-
ßeren Dingen abhängig machst, beunruhigt es dein 
Herz und belastet deine Seele. Nichts beunruhigt und 
belastet uns so sehr wie eine unlautere Liebe, sowohl 
zu materiellen Dingen als auch zu Menschen. Das 
innere Gebet befreit dich von allen Abhängigkeiten 
und macht den Weg frei, sodass sich dir das allem zu 
Grunde liegende Wesen, die Liebe Gottes, in Fülle of-
fenbaren kann. Und du wirst häufig herzlich und see-
lisch glücklich sein.

Kapitel II
Bescheidenheit und Demut

1 Lege keinen besonderen Wert darauf zu wissen, 
wer für dich ist oder wer gegen dich ist. Doch achte 

darauf, dass bei allem, was du denkst und tust, dei-
ne Verbundenheit zum Schöpfer nicht unterbrochen 
wird. Dann kannst du ruhigen Gewissens mit ihm dei-
nen Weg gehen. Wenn dir Gott helfen will, so mögen 

bet wird erfüllend. Auf deinem Weg in eine noch tie-
fere Innerlichkeit wirst du mehr und mehr frei von 
deinen ungeordneten Neigungen und Wünschen. Du 
verstehst es, deine Seele vor neuen Verschattungen 
zu bewahren, sodass sie sich ungehindert zu Gott er-
heben kann. Du wächst über dich selbst hinaus und 
dein Bewusstsein wird weit. Einmal wirst du die tiefe 
Ruhe, die du im Gebet erfährst, auch außerhalb deines 
Gebetes als all deinem Tun zugrunde liegend wahr-
nehmen.

7 Wer so weise ist, dass er alle Dinge für das ansieht, 
was sie wirklich sind, und nicht für das, wofür 

sie von anderen gehalten werden, hat seine Weis-
heit mehr von Gott als von Menschen gelernt. Wem 
es geschenkt ist, den Dingen ohne Umschweife auf 
den Grund zu sehen und sie richtig einzuordnen, der 
wird – ohne sie reflektieren zu müssen – an jedem Ort 
und zu jeder Zeit sofort Zugang zum inneren Gebet 
finden. Daher wird derjenige, der sich mehr oder we-
niger in der Außenwelt verliert, mehr Zeit benötigen, 
um sich zu sammeln und im Gebet innerlich zur Ruhe 
zu kommen. Ströme von Gedanken und viele Bilder 
werden sich ihm zunächst in den Weg stellen. Er muss 
es lernen, ihnen nicht bewusst nachzugehen, sondern 
sie einfach kommen und wieder gehen zu lassen. Bist 
du in dir selbst zu Hause, hast du die richtige Einstel-
lung und bist ausgeglichen. Du wirst weder während 
des Gebetes noch während deiner Arbeit von Gedan-
ken und Gefühlen abgelenkt, die sich auf das Fehlver-
halten anderer Menschen beziehen. Du wirst nur so 



110 111

•	 offenbaren sich dir mehr und mehr die göttlichen 
Geheimnisse,

•	 schenken sich dir, auch inmitten der Dunkelheit, 
lichtvolle Augenblicke,

•	 wirst du einen dauerhaften Frieden deiner Seele 
erfahren und nicht mehr in der Welt, sondern in 
Gott fest gegründet sein.

In Demut schätze einer den andern höher ein als sich 
selbst. Jeder achte nicht nur auf das eigene Wohl, sondern 
auch auf das der anderen. Seid untereinander so gesinnt, 
wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht (Philipper-
brief 2,3b-5).

Kapitel III
„Suche den Frieden und jage ihm nach“

1 Ordne dein Leben und schaffe Frieden in dir, erst 
dann kannst du auch andere zum Frieden brin-

gen. Ein Mensch kann noch so hoch gebildet sein: Hat 
er keinen Frieden und strahlt er keinen Frieden aus, 
nutzt ihm seine Bildung nicht viel. Ein unsteter, nicht 
in sich ruhender Mensch sieht selbst in Gutem schlim-
me Folgen und lenkt es somit zum Bösen. Er glaubt 
lieber einer schlechten Nachricht als einer guten. Wer 
dagegen den Frieden lebt und liebt, besitzt die wun-
derbare Gabe, alles zum Guten zu lenken. Er denkt 
von niemandem etwas Schlechtes. Nimmt er es jedoch 
bei anderen wahr, bringt er es nicht durch Gerede in 
die Öffentlichkeit, sondern versucht dem Betroffenen 

noch so viele Menschen gegen dich sein: Dir wird kei-
ner schaden können. Nicht nur im Gebet der Ruhe hast 
du gelernt, dich Gott ganz zu überlassen. Du beginnst, 
diese Haltung der Hingabe in deinen Alltag zu über-
nehmen. Verstehst du, den rechten Zeitpunkt abzu-
warten und zu schweigen, wird er dir seine Hilfe nicht 
versagen. Er allein weiß, wann es Zeit ist, dich von dei-
ner Angst, deinen Verstrickungen und Belastungen zu 
befreien. Deine Haltung sollte eine demütige sein. Sie 
wird wesentlich verstärkt, wenn andere Menschen um 
deine Schwächen und Fehler wissen und dich bei pas-
sender Gelegenheit darauf aufmerksam machen. 

2 Gestehst du dir bestimmte Fehler ein und ver-
steckst sie auch nicht vor anderen, so entwaffnest 

du manchen Gegner und gibst ihm die Chance, sich 
mit dir zu versöhnen. Du musst dich zwar behaupten, 
um im Leben und vor Gott bestehen zu können, doch 
erhebe dich niemals über andere. Denn Gott tritt Stol-
zen entgegen, Demütigen aber schenkt er seine Gnade. […] 
Werft all eure Sorge auf ihn, denn er kümmert sich um euch 
(1. Petrusbrief 5,5b.7).
Kannst du dir diese Einstellung und Verhaltensweise 
zu eigen machen, 
•	 wirst du beschützt und erfährst Befreiung,
•	 wirst du nicht nur von Menschen, sondern auch 

von Gott geliebt, und du erhältst Zuwendung,
•	 werden dir Demütigungen, Intrigen und Ignoranz 

nicht mehr viel ausmachen,
•	 spürst du umso deutlicher die anziehende Liebe 

Gottes,



112 113

den meisten angenehm, unangefochten und bequem 
durch ihr Leben zu kommen und von Gleichgesinnten 
anerkannt zu werden. Mit schroffen Naturen jedoch, 
mit unzufriedenen Menschen, die uns widersprechen, 
friedlich leben zu können: Das bedingt viel Gnade 
und verdient hohes Lob.

3 Es gibt Menschen, die mit sich selbst in einem 
dauerhaften Frieden sind und auch mit anderen 

in Frieden leben. Andere wiederum, die selbst keinen 
Frieden haben, lassen auch ihre Mitmenschen nicht in 
Frieden leben. Sie fallen anderen zur Last – sich selbst 
jedoch am meisten. Bist du mit dir selbst eins, strahlst 
du Frieden aus, der ansteckend ist. Oft besteht unser 
ganzer Friede auch nur darin, das unvermeidlich Un-
angenehme geduldig und demütig zu ertragen. Wer 
ihn, Christus, den Sieger über alles Leid und den Tod, 
anruft und um Erbarmen bittet, dem hilft er, sein 
Kreuz zu tragen, sodass es leicht wird. Seid unterein-
ander eines Sinnes; strebt nicht hoch hinaus, sondern bleibt 
demütig! Haltet euch nicht selbst für klug! Vergeltet nie-
mandem Böses mit Bösem! Seid allen Menschen gegenüber 
auf Gutes bedacht! Soweit es euch möglich ist, haltet mit 
allen Menschen Frieden! (Römerbrief 12,16-18).

Kapitel IV
Einfach und aufrichtig

1 Zwei Flügel tragen den Menschen über vieles 
Schwere hinweg: Einfachheit und Aufrichtigkeit. 

auf angemessene Weise zu helfen. Ein unzufriedener 
und ständig missmutiger Mensch dagegen schöpft 
überall Verdacht. Er findet selbst keine Ruhe und lässt 
auch andere nicht zur Ruhe kommen; er redet oft, was 
er nicht reden sollte, und versäumt, was er besser hät-
te tun sollen. Was andere tun oder unterlassen, das 
registriert er genau und vergisst darüber seine eigene 
Pflicht. 
Lerne aus den schlechten Beispielen anderer, es selbst 
besser zu machen. Arbeite an dir, bete und lass die 
Gnade wirken – erst dann beginne damit, dich um 
deinen Nächsten zu kümmern und ihm gute Ratschlä-
ge zu geben.

2 Frage dich, ob du nicht allzu gern bereit bist, dich 
vor anderen zu rechtfertigen, wenn du kritisiert 

oder getadelt wirst. Entschuldigt sich dagegen je-
mand bei dir für sein Tun: Neigst du vielleicht dazu, 
die Entschuldigung nicht anzunehmen? Es wäre ge-
rechter, dich lieber selbst zu beschuldigen und deinen 
Nächsten zu entschuldigen. Wenn du von anderen 
getragen werden möchtest, so trag und ertrag du sie 
zuerst. Seid demütig, friedfertig und geduldig, ertragt ein-
ander in Liebe und bemüht euch, die Einheit des Geistes zu 
wahren durch das Band des Friedens (Epheserbrief 4,2-3). 
Besitzt du bereits Nächstenliebe und Demut in dem 
Maße, dass du niemanden verurteilst, ihn ablehnst 
oder zu Unrecht kritisierst? Es gehört nicht viel dazu, 
mit sanftmütigen und friedvollen Charakteren um-
zugehen. Auch bedeutet es nichts Großes, mit guten 
und liebenswürdigen Menschen auszukommen. Es ist 


