Nietzsche | Uber Wahrheit und Liige
im auflermoralischen Sinne



Great Papers Philosophie



Friedrich Nietzsche

Uber Wahrheit und Liige
im auféermoralischen Sinne

Herausgegeben, kommentiert und
mit einem Nachwort versehen von Kai Sina

Reclam



Der Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschiitzten Inhalte dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und
Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdriicklich vor. Jegliche
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 14566
2015, 2024 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
SiemensstrafSe 32, 71254 Ditzingen

Durchgesehene und aktualisierte Ausgabe 2024
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,
Untere Sonnenstraf3e 5, 84030 Ergolding

Printed in Germany 2024

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014566-1

www.reclam.de



Inhalt

Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne 7

Anhang

Zusitzliche Quellen 31
a) Uber das Pathos der Wahrheit 31
b) Darstellung der antiken Rhetorik
§ 3. Verhiltniss des Rhetorischen zur Sprache 38
c) Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde 42
d) Nachgelassenes Fragment (Sommer —
Herbst1884) 43

Zu dieser Ausgabe 45
Anmerkungen 46
Literaturhinweise 65
Nachwort 71

Inhalt






Uber Wahrheit und Liige
im aufdermoralischen Sinne






In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Son-
nensystemen flimmernd ausgegossenen Weltalls gab es
einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere das Erkennen er-
fanden. Es war die hochmiithigste und verlogenste Minute
der »Weltgeschichte«: aber doch nur eine Minute. Nach we-
nigen Athemziigen der Natur erstarrte das Gestirn, und die
klugen Thiere mussten sterben. — So kénnte Jemand eine
Fabel erfinden und wiirde doch nicht geniigend illustrirt
1o haben, wie kliglich, wie schattenhaft und fliichtig, wie
zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt inner-
halb der Natur ausnimmt; es gab Ewigkeiten, in denen er
nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird sich
nichts begeben haben. Denn es giebt fiir jenen Intellekt kei-
15 ne weitere Mission, die iiber das Menschenleben hinaus-
fithrte. Sondern menschlich ist er, und nur sein Besitzer
und Erzeuger nimmt ihn so pathetisch, als ob die Angeln
der Welt sich in ihm drehten. Kénnten wir uns aber mit der
Miicke verstindigen, so wiirden wir vernehmen, dass auch
20 sie mit diesem Pathos durch die Luft schwimmt und in sich
das fliegende Centrum dieser Welt fiihlt. Es ist nichts so
verwerflich und gering in der Natur, was nicht durch einen
kleinen Anhauch jener Kraft des Erkennens sofort wie ein
Schlauch aufgeschwellt wiirde; und wie jeder Lasttriger
seinen Bewunderer haben will, so meint gar der stolzeste
Mensch, der Philosoph, von allen Seiten die Augen des
Weltalls teleskopisch auf sein Handeln und Denken gerich-
tet zu sehen.
Es ist merkwiirdig, dass dies der Intellekt zu Stande
30 bringt, er, der doch gerade nur als Hiilfsmittel den ungliick-

w

2!

a

Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne ¢



lichsten delikatesten verginglichsten Wesen beigegeben
ist, um sie eine Minute im Dasein festzuhalten; aus dem sie
sonst, ohne jene Beigabe, so schnell wie Lessings Sohn zu
fliichten allen Grund hitten. Jener mit dem Erkennen und
Empfinden verbundene Hochmuth, verblendende Nebel
iber die Augen und Sinne der Menschen legend, tduschtsie
also iiber den Werth des Daseins, dadurch dass er iiber das
Erkennen selbst die schmeichelhafteste Werthschitzung in
sich trigt. Seine allgemeinste Wirkung ist Tauschung —
aber auch die einzelsten Wirkungen tragen etwas von glei-
chem Charakter an sich.

Der Intellekt, als ein Mittel zur Erhaltung des Individu-
ums, entfaltet seine Hauptkrifte in der Verstellung; denn
diese ist das Mittel, durch das die schwicheren, weniger ro-
busten Individuen sich erhalten, als welchen einen Kampf
um die Existenz mit Hérnern oder scharfem Raubthier-
Gebiss zu fithren versagt ist. Im Menschen kommt diese
Verstellungskunst auf ihren Gipfel: hier ist die Tduschung,
das Schmeicheln, Liigen und Triigen, das Hinter-dem-Rii-
cken-Reden, das Reprisentiren, das im erborgten Glanze
Leben, das Maskirtsein, die verhiillende Convention, das
Biithnenspiel vor Anderen und vor sich selbst, kurz das fort-
wihrende Herumflattern um die eine Flamme Eitelkeit so
sehr die Regel und das Gesetz, dass fast nichts unbegreifli-
cher ist, als wie unter den Menschen ein ehrlicher und rei-
ner Trieb zur Wahrheit aufkommen konnte. Sie sind tief
eingetaucht in [llusionen und Traumbilder, ihr Auge gleitet
nur auf der Oberfliche der Dinge herum und sieht »For-
men«, ihre Empfindung fithrt nirgends in die Wahrheit,
sondern begniigt sich Reize zu empfangen und gleichsam
ein tastendes Spiel auf dem Riicken der Dinge zu spielen.

10 Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne

o

N

o]

30



Dazu lisst sich der Mensch Nachts, ein Leben hindurch, im
Traume beliigen, ohne dass sein moralisches Gefiihl dies je
zuverhindern suchte: wihrend es Menschen geben soll, die
durch starken Willen das Schnarchen beseitigt haben. Was
weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermdochte
er auch nur sich einmal vollstindig, hingelegt wie in einen
erleuchteten Glaskasten, zu percipiren? Verschweigt die
Natur ihm nicht das Allermeiste, selbst tiber seinen Kérper,
um ihn, abseits von den Windungen der Gedirme, dem
10 raschen Fluss der Blutstrome, den verwickelten Faserer-

zitterungen, in ein stolzes gauklerisches Bewusstsein zu

bannen und einzuschliessen! Sie warf den Schliissel weg:

und wehe der verhingnissvollen Neubegier, die durch eine

Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und
15 hinab zu sehen vermochte und die jetzt ahnte, dass auf dem

Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unersittlichen, dem

Morderischen der Mensch ruht, in der Gleichgiiltigkeit sei-

nes Nichtwissens, und gleichsam auf dem Riicken eines Ti-

gers in Triumen hingend. Wobher, in aller Welt, bei dieser
20 Constellation der Trieb zur Wahrheit!

Soweit das Individuum sich gegeniiber andern Individu-
en erhalten will, benutzte es in einem natiirlichen Zustan-
de der Dinge den Intellekt zumeist nur zur Verstellung:
weil aber der Mensch zugleich aus Noth und Langeweile
gesellschaftlich und heerdenweise existiren will, braucht er
einen Friedensschluss und trachtet darnach dass wenigs-
tens das allergrébste bellum omnium contra omnes aus
seiner Welt verschwinde. Dieser Friedensschluss bringt
aber etwas mit sich, was wie der erste Schritt zur Erlangung
30 jenes rithselhaften Wahrheitstriebes aussieht. Jetzt wird

namlich das fixirt, was von nun an »Wahrheit« sein soll d. h.

v

2!

a

Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne 11



es wird eine gleichmissig giiltige und verbindliche Bezeich-
nung der Dinge erfunden und die Gesetzgebung der Spra-
che giebt auch die ersten Gesetze der Wahrheit: denn es
entsteht hier zum ersten Male der Contrast von Wahrheit
und Liige: der Lugner gebraucht die giiltigen Bezeichnun-
gen, die Worte, um das Unwirkliche als wirklich erschei-
nen zu machen; er sagt z. B. ich bin reich, wihrend fiir die-
sen Zustand gerade »arme« die richtige Bezeichnung wire.
Er missbraucht die festen Conventionen durch beliebige
Vertauschungen oder gar Umkehrungen der Namen. Wenn
er dies in eigenniitziger und tibrigens Schaden bringender
Weise thut, so wird ihm die Gesellschaft nicht mehr trauen
und ihn dadurch von sich ausschliessen. Die Menschen flie-
hen dabei das Betrogenwerden nicht so sehr, als das Be-
schidigtwerden durch Betrug. Sie hassen auch auf dieser
Stufe im Grunde nicht die Tduschung, sondern die schlim-
men, feindseligen Folgen gewisser Gattungen von Tdu-
schungen. In einem hnlichen beschrinkten Sinne will der
Mensch auch nur die Wahrheit. Er begehrt die angeneh-
men, Leben erhaltenden Folgen der Wahrheit; gegen die
reine folgenlose Erkenntniss ist er gleichgiiltig, gegen die
vielleicht schidlichen und zerstérenden Wahrheiten sogar
feindlich gestimmt. Und iiberdies: wie steht es mit jenen
Conventionen der Sprache? Sind sie vielleicht Erzeugnisse
der Erkenntniss, des Wahrheitssinnes: decken sich die Be-
zeichnungen und die Dinge? Ist die Sprache der adiquate
Ausdruck aller Realititen?

Nur durch Vergesslichkeit kann der Mensch je dazu
kommen zu wihnen: er besitze eine Wahrheit in dem eben
bezeichneten Grade. Wenn er sich nicht mit der Wahrheit
in der Form der Tautologie d. h. mit leeren Hiilsen begnii-

12 Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne



gen will, so wird er ewig Illusionen fiir Wahrheiten einhan-
deln. Was ist ein Wort? Die Abbildung eines Nervenreizes
in Lauten. Von dem Nervenreiz aber weiterzuschliessen
auf eine Ursache ausser uns, ist bereits das Resultat einer
falschen und unberechtigten Anwendung des Satzes vom
Grunde. Wie dirften wir, wenn die Wahrheit bei der Ge-
nesis der Sprache, der Gesichtspunkt der Gewissheit bei
den Bezeichnungen allein entscheidend gewesen wire, wie
dirften wir doch sagen: der Stein ist hart: als ob uns »hart«
10 noch sonst bekannt wire und nicht nur als eine ganz sub-

jektive Reizung! Wir theilen die Dinge nach Geschlechtern

ein, wir bezeichnen den Baum als minnlich, die Pflanze

als weiblich: welche willkiirlichen Ubertragungen! Wie

weit hinausgeflogen iiber den Canon der Gewissheit! Wir
15 reden von einer Schlange: die Bezeichnung trifft nichts als

das Sichwinden, konnte also auch dem Wurme zukom-

men. Welche willkiirlichen Abgrenzungen, welche einsei-

tigen Bevorzugungen bald der bald jener Eigenschaft eines

Dinges! Die verschiedenen Sprachen neben einander ge-
20 stellt zeigen, dass es bei den Worten nie auf die Wahrheit,
nie auf einen addquaten Ausdruck ankommt: denn sonst
gibe es nicht so viele Sprachen. Das »Ding an sich«
(das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist
auch dem Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar
nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet nur die Relationen
der Dinge zu den Menschen und nimmt zu deren Aus-
drucke die kithnsten Metaphern zu Hiilfe. Ein Nervenreiz
zuerst Uibertragen in ein Bild! erste Metapher. Das Bild wie-
der nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und je-
30 desmal vollstindiges Uberspringen der Sphire, mitten

hinein in eine ganz andere und neue. Man kann sich einen

v

2!

a

Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne 13



Menschen denken, der ganz taub ist und nie eine Empfin-
dung des Tones und der Musik gehabt hat: wie dieser etwa
die Chladnischen Klangfiguren im Sande anstaunt, ihre
Ursachen im Erzittern der Saite findet und nun darauf
schworen wird, jetzt miisse er wissen, was die Menschen
den Ton nennen, so geht es uns allen mit der Sprache. Wir
glauben etwas von den Dingen selbst zu wissen, wenn wir
von Baumen, Farben, Schnee und Blumen reden und besit-
zen doch nichts als Metaphern der Dinge, die den ur-
spriinglichen Wesenheiten ganz und gar nicht entsprechen.
Wie der Ton als Sandfigur, so nimmt sich das rithselhafte X
des Dings an sich einmal als Nervenreiz, dann als Bild, end-
lich als Laut aus. Logisch geht es also jedenfalls nicht bei der
Entstehung der Sprache zu, und das ganze Material worin
und womit spiter der Mensch der Wahrheit, der Forscher,
der Philosoph arbeitet und baut, stammt, wenn nicht aus
Wolkenkukuksheim, so doch jedenfalls nicht aus dem
Wesen der Dinge.

Denken wir besonders noch an die Bildung der Begriffe:
jedes Wort wird sofort dadurch Begriff, dass es eben nicht
fuir das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss,
dem es sein Entstehen verdankt, etwa als Erinnerung die-
nen soll, sondern zugleich fiir zahllose, mehr oder weniger
dhnliche, d.h. streng genommen niemals gleiche, also auf
lauter ungleiche Fille passen muss. Jeder Begriff entsteht
durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichen. So gewiss nie ein
Blatt einem anderen ganz gleich ist, so gewiss ist der Begriff
Blatt durch beliebiges Fallenlassen dieser individuellen
Verschiedenheiten, durch ein Vergessen des Unterschei-
denden gebildet und erweckt nun die Vorstellung, als ob es
in der Natur ausser den Blittern etwas gibe, das »Blatt« wi-

14 Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne

o

5

N

o]

25



v

20

25

30

re, etwa eine Urform, nach der alle Blitter gewebt, ge-
zeichnet, abgezirkelt, gefirbt, gekriuselt, bemalt wiren,
aber von ungeschickten Hinden, so dass kein Exemplar
correkt und zuverlissig als treues Abbild der Urform aus-
gefallen wire. Wir nennen einen Menschen ehrlich; war-
um hat er heute so ehrlich gehandelt? fragen wir. Unsere
Antwort pflegt zu lauten: seiner Ehrlichkeit wegen. Die
Ehrlichkeit! das heisst wieder: das Blatt ist die Ursache der
Blitter. Wir wissen ja gar nichts von einer wesenhaften
Qualitit, die die Ehrlichkeit hiesse, wohl aber von zahlrei-
chen individualisirten, somit ungleichen Handlungen, die
wir durch Weglassen des Ungleichen gleichsetzen und jetzt
als ehrliche Handlungen bezeichnen; zuletzt formuliren
wir aus ihnen eine qualitas occulta mit dem Namen: die
Ehrlichkeit.

Das Ubersehen des Individuellen und Wirklichen giebt
uns den Begriff, wie es uns auch die Form giebt, wohinge-
gen die Natur keine Formen und Begriffe, also auch keine
Gattungen kennt, sondern nur ein fiir uns unzugingliches
und undefinirbares X. Denn auch unser Gegensatz von In-
dividuum und Gattung ist anthropomorphisch und ent-
stammt nicht dem Wesen der Dinge, wenn wir auch nicht
zu sagen wagen, dass er ihm nicht entspricht: das wire
nimlich eine dogmatische Behauptung und als solche
ebenso unerweislich wie ihr Gegentheil.

Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Me-
taphern, Metonymien, Anthropomorphismen kurz eine
Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und
rhetorisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurden, und
die nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch
und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen,

Uber Wahrheit und Liige im auf3ermoralischen Sinne 15



