
Nietzsche | Über Wahrheit und Lüge  
im außermoralischen Sinne



Great Papers Philosophie



Friedrich Nietzsche
Über Wahrheit und Lüge  
im außermoralischen Sinne
Herausgegeben, kommentiert und  
mit einem Nachwort versehen von Kai Sina

Reclam



Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich 
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  
Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor. Jegliche 
unbefugte Nutzung ist ausgeschlossen.

Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14566
2015, 2024 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Durchgesehene und aktualisierte Ausgabe 2024
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Esser printSolutions GmbH,  
Untere Sonnenstraße 5, 84030 Ergolding
Printed in Germany 2024
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014566-1

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  7

Anhang

Zusätzliche Quellen  31
a)	 Über das Pathos der Wahrheit  31
b)	Darstellung der antiken Rhetorik  

§ 3. Verhältniss des Rhetorischen zur Sprache  38
c)	 Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde  42
d)	Nachgelassenes Fragment (Sommer –  

Herbst 1884)  43

Zu dieser Ausgabe  45
Anmerkungen  46
Literaturhinweise  65
Nachwort  71





Über Wahrheit und Lüge  
im außermoralischen Sinne





� Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  9

1.

In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Son-
nensystemen flimmernd ausgegossenen Weltalls gab es 
einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere1 das Erkennen er-
fanden. Es war die hochmüthigste und verlogenste Minute 
der »Weltgeschichte«: aber doch nur eine Minute. Nach we-
nigen Athemzügen der Natur erstarrte das Gestirn, und die 
klugen Thiere mussten sterben.  – So könnte Jemand eine 
Fabel erfinden und würde doch nicht genügend illustrirt 
haben, wie kläglich, wie schattenhaft und flüchtig, wie 
zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt inner-
halb der Natur ausnimmt; es gab Ewigkeiten, in denen er 
nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird sich 
nichts begeben haben. Denn es giebt für jenen Intellekt kei-
ne weitere Mission, die über das Menschenleben hinaus-
führte. Sondern menschlich ist er, und nur sein Besitzer 
und Erzeuger nimmt ihn so pathetisch, als ob die Angeln 
der Welt sich in ihm drehten. Könnten wir uns aber mit der 
Mücke verständigen, so würden wir vernehmen, dass auch 
sie mit diesem Pathos2 durch die Luft schwimmt und in sich 
das fliegende Centrum dieser Welt fühlt. Es ist nichts so 
verwerflich und gering in der Natur, was nicht durch einen 
kleinen Anhauch jener Kraft des Erkennens sofort wie ein 
Schlauch aufgeschwellt würde; und wie jeder Lastträger 
seinen Bewunderer haben will, so meint gar der stolzeste 
Mensch, der Philosoph,3 von allen Seiten die Augen des 
Weltalls teleskopisch auf sein Handeln und Denken gerich-
tet zu sehen.

Es ist merkwürdig, dass dies der Intellekt zu Stande 
bringt, er, der doch gerade nur als Hülfsmittel den unglück-

5

10

15

20

25

30



10  Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne

lichsten delikatesten4 vergänglichsten Wesen beigegeben 
ist, um sie eine Minute im Dasein festzuhalten; aus dem sie 
sonst, ohne jene Beigabe, so schnell wie Lessings Sohn5 zu 
flüchten allen Grund hätten. Jener mit dem Erkennen und 
Empfinden verbundene Hochmuth, verblendende Nebel 
über die Augen und Sinne der Menschen legend, täuscht sie 
also über den Werth des Daseins, dadurch dass er über das 
Erkennen selbst die schmeichelhafteste Werthschätzung in 
sich trägt. Seine allgemeinste Wirkung ist Täuschung6  – 
aber auch die einzelsten Wirkungen tragen etwas von glei-
chem Charakter an sich.

Der Intellekt, als ein Mittel zur Erhaltung des Individu-
ums7, entfaltet seine Hauptkräfte in der Verstellung; denn 
diese ist das Mittel, durch das die schwächeren, weniger ro-
busten Individuen sich erhalten, als welchen einen Kampf 
um die Existenz mit Hörnern oder scharfem Raubthier-
Gebiss zu führen8 versagt ist. Im Menschen kommt diese 
Verstellungskunst auf ihren Gipfel: hier ist die Täuschung, 
das Schmeicheln, Lügen und Trügen, das Hinter-dem-Rü-
cken-Reden, das Repräsentiren, das im erborgten Glanze 
Leben, das Maskirtsein, die verhüllende Convention, das 
Bühnenspiel vor Anderen und vor sich selbst,9 kurz das fort-
währende Herumflattern um die eine Flamme Eitelkeit so 
sehr die Regel und das Gesetz, dass fast nichts unbegreifli-
cher ist, als wie unter den Menschen ein ehrlicher und rei-
ner Trieb10 zur Wahrheit aufkommen konnte. Sie sind tief 
eingetaucht in Illusionen und Traumbilder11, ihr Auge gleitet 
nur auf der Oberfläche der Dinge herum und sieht »For-
men«, ihre Empfindung führt nirgends in die Wahrheit, 
sondern begnügt sich Reize zu empfangen und gleichsam 
ein tastendes Spiel auf dem Rücken der Dinge zu spielen.12 

5

10

15

20

25

30



� Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  11

Dazu lässt sich der Mensch Nachts, ein Leben hindurch, im 
Traume belügen, ohne dass sein moralisches Gefühl dies je 
zu verhindern suchte: während es Menschen geben soll, die 
durch starken Willen das Schnarchen beseitigt haben. Was 
weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermöchte 
er auch nur sich einmal vollständig, hingelegt wie in einen 
erleuchteten Glaskasten, zu percipiren13? Verschweigt die 
Natur ihm nicht das Allermeiste, selbst über seinen Körper, 
um ihn, abseits von den Windungen der Gedärme, dem 
raschen Fluss der Blutströme, den verwickelten Faserer
zitterungen, in ein stolzes gauklerisches Bewusstsein zu 
bannen und einzuschliessen! Sie warf den Schlüssel weg: 
und wehe der verhängnissvollen Neubegier14, die durch eine 
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und 
hinab zu sehen vermöchte und die jetzt ahnte, dass auf dem 
Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unersättlichen, dem 
Mörderischen der Mensch ruht, in der Gleichgültigkeit sei-
nes Nichtwissens, und gleichsam auf dem Rücken eines Ti-
gers in Träumen hängend. Woher, in aller Welt, bei dieser 
Constellation der Trieb zur Wahrheit!

Soweit das Individuum sich gegenüber andern Individu-
en erhalten will, benutzte es in einem natürlichen Zustan-
de der Dinge den Intellekt zumeist nur zur Verstellung: 
weil aber der Mensch zugleich aus Noth und Langeweile  
gesellschaftlich und heerdenweise15 existiren will, braucht er 
einen Friedensschluss und trachtet darnach dass wenigs-
tens das allergröbste bellum omnium contra omnes16 aus  
seiner Welt verschwinde. Dieser Friedensschluss bringt 
aber etwas mit sich, was wie der erste Schritt zur Erlangung 
jenes räthselhaften Wahrheitstriebes aussieht. Jetzt wird 
nämlich das fixirt, was von nun an »Wahrheit« sein soll d. h. 

5

10

15

20

25

30



12  Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne

es wird eine gleichmässig gültige und verbindliche Bezeich-
nung der Dinge erfunden und die Gesetzgebung der Spra-
che giebt auch die ersten Gesetze der Wahrheit: denn es 
entsteht hier zum ersten Male der Contrast von Wahrheit 
und Lüge: der Lügner gebraucht die gültigen Bezeichnun-
gen, die Worte, um das Unwirkliche als wirklich erschei-
nen zu machen; er sagt z. B. ich bin reich, während für die-
sen Zustand gerade »arm« die richtige Bezeichnung wäre. 
Er missbraucht die festen Conventionen durch beliebige 
Vertauschungen oder gar Umkehrungen der Namen. Wenn 
er dies in eigennütziger und übrigens Schaden bringender 
Weise thut, so wird ihm die Gesellschaft nicht mehr trauen 
und ihn dadurch von sich ausschliessen. Die Menschen flie-
hen dabei17 das Betrogenwerden nicht so sehr, als das Be-
schädigtwerden durch Betrug. Sie hassen auch auf dieser 
Stufe im Grunde nicht die Täuschung, sondern die schlim-
men, feindseligen Folgen gewisser Gattungen von Täu-
schungen. In einem ähnlichen beschränkten Sinne will der 
Mensch auch nur die Wahrheit. Er begehrt die angeneh-
men, Leben erhaltenden Folgen18 der Wahrheit; gegen die 
reine folgenlose Erkenntniss ist er gleichgültig, gegen die 
vielleicht schädlichen und zerstörenden Wahrheiten sogar 
feindlich gestimmt. Und überdies: wie steht es mit jenen 
Conventionen der Sprache? Sind sie vielleicht Erzeugnisse 
der Erkenntniss, des Wahrheitssinnes: decken sich die Be-
zeichnungen und die Dinge? Ist die Sprache der adäquate 
Ausdruck aller Realitäten?19

Nur durch Vergesslichkeit kann der Mensch je dazu 
kommen zu wähnen: er besitze eine Wahrheit in dem eben 
bezeichneten Grade. Wenn er sich nicht mit der Wahrheit 
in der Form der Tautologie20 d. h. mit leeren Hülsen begnü-

5

10

15

20

25

30



� Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  13

gen will, so wird er ewig Illusionen für Wahrheiten einhan-
deln. Was ist ein Wort? Die Abbildung eines Nervenreizes 
in Lauten.21 Von dem Nervenreiz aber weiterzuschliessen 
auf eine Ursache ausser uns, ist bereits das Resultat einer 
falschen und unberechtigten Anwendung des Satzes vom 
Grunde22. Wie dürften wir, wenn die Wahrheit bei der Ge-
nesis der Sprache, der Gesichtspunkt der Gewissheit bei 
den Bezeichnungen allein entscheidend gewesen wäre, wie 
dürften wir doch sagen: der Stein ist hart: als ob uns »hart« 
noch sonst bekannt wäre und nicht nur als eine ganz sub-
jektive Reizung!23 Wir theilen die Dinge nach Geschlechtern 
ein, wir bezeichnen den Baum als männlich, die Pflanze  
als weiblich: welche willkürlichen Übertragungen! Wie 
weit hinausgeflogen über den Canon der Gewissheit! Wir 
reden von einer Schlange: die Bezeichnung trifft nichts als 
das Sichwinden, könnte also auch dem Wurme zukom-
men.24 Welche willkürlichen Abgrenzungen, welche einsei-
tigen Bevorzugungen bald der bald jener Eigenschaft eines 
Dinges! Die verschiedenen Sprachen neben einander ge-
stellt zeigen, dass es bei den Worten nie auf die Wahrheit, 
nie auf einen adäquaten Ausdruck ankommt: denn sonst 
gäbe es nicht so viele Sprachen. Das »Ding an sich«25  
(das würde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist 
auch dem Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar 
nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet nur die Relationen 
der Dinge zu den Menschen und nimmt zu deren Aus
drucke die kühnsten Metaphern26 zu Hülfe. Ein Nervenreiz 
zuerst übertragen in ein Bild! erste Metapher. Das Bild wie-
der nachgeformt in einem Laut!27 Zweite Metapher. Und je-
desmal vollständiges Überspringen der Sphäre, mitten 
hinein in eine ganz andere und neue. Man kann sich einen 

5

10

15

20

25

30



14  Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne

Menschen denken, der ganz taub ist und nie eine Empfin-
dung des Tones und der Musik gehabt hat: wie dieser etwa 
die Chladnischen Klangfiguren28 im Sande anstaunt, ihre 
Ursachen im Erzittern der Saite findet und nun darauf 
schwören wird, jetzt müsse er wissen, was die Menschen 
den Ton nennen, so geht es uns allen mit der Sprache. Wir 
glauben etwas von den Dingen selbst zu wissen, wenn wir 
von Bäumen, Farben, Schnee und Blumen reden und besit-
zen doch nichts als Metaphern der Dinge, die den ur-
sprünglichen Wesenheiten ganz und gar nicht entsprechen. 
Wie der Ton als Sandfigur, so nimmt sich das räthselhafte X 
des Dings an sich einmal als Nervenreiz, dann als Bild, end-
lich als Laut aus. Logisch geht es also jedenfalls nicht bei der 
Entstehung der Sprache zu, und das ganze Material worin 
und womit später der Mensch der Wahrheit, der Forscher, 
der Philosoph arbeitet und baut, stammt, wenn nicht aus 
Wolkenkukuksheim29, so doch jedenfalls nicht aus dem  
Wesen der Dinge.30

Denken wir besonders noch an die Bildung der Begriffe: 
jedes Wort wird sofort dadurch Begriff, dass es eben nicht 
für das einmalige ganz und gar individualisirte Urerlebniss, 
dem es sein Entstehen verdankt, etwa als Erinnerung die-
nen soll, sondern zugleich für zahllose, mehr oder weniger 
ähnliche, d. h. streng genommen niemals gleiche, also auf 
lauter ungleiche Fälle passen muss. Jeder Begriff entsteht 
durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichen. So gewiss nie ein 
Blatt einem anderen ganz gleich ist, so gewiss ist der Begriff 
Blatt durch beliebiges Fallenlassen dieser individuellen 
Verschiedenheiten, durch ein Vergessen des Unterschei-
denden gebildet und erweckt nun die Vorstellung, als ob es 
in der Natur ausser den Blättern etwas gäbe, das »Blatt« wä-

5

10

15

20

25

30



� Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  15

re, etwa eine Urform31, nach der alle Blätter gewebt, ge
zeichnet, abgezirkelt, gefärbt, gekräuselt, bemalt wären, 
aber von ungeschickten Händen, so dass kein Exemplar 
correkt und zuverlässig als treues Abbild der Urform aus-
gefallen wäre. Wir nennen einen Menschen ehrlich; war-
um hat er heute so ehrlich gehandelt? fragen wir. Unsere 
Antwort pflegt zu lauten: seiner Ehrlichkeit wegen. Die 
Ehrlichkeit! das heisst wieder: das Blatt ist die Ursache der 
Blätter. Wir wissen ja gar nichts von einer wesenhaften 
Qualität, die die Ehrlichkeit hiesse, wohl aber von zahlrei-
chen individualisirten, somit ungleichen Handlungen, die 
wir durch Weglassen des Ungleichen gleichsetzen und jetzt 
als ehrliche Handlungen bezeichnen; zuletzt formuliren 
wir aus ihnen eine qualitas occulta32 mit dem Namen: die 
Ehrlichkeit.

Das Übersehen des Individuellen und Wirklichen giebt 
uns den Begriff, wie es uns auch die Form giebt, wohinge-
gen die Natur keine Formen und Begriffe, also auch keine 
Gattungen kennt, sondern nur ein für uns unzugängliches 
und undefinirbares X. Denn auch unser Gegensatz von In-
dividuum und Gattung ist anthropomorphisch33 und ent-
stammt nicht dem Wesen der Dinge, wenn wir auch nicht 
zu sagen wagen, dass er ihm nicht entspricht: das wäre 
nämlich eine dogmatische34 Behauptung und als solche 
ebenso unerweislich wie ihr Gegentheil.

Was ist also Wahrheit?35 Ein bewegliches Heer von Me
taphern, Metonymien36, Anthropomorphismen kurz eine 
Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und 
rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und 
die nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch 
und verbindlich dünken: die Wahrheiten sind Illusionen, 

5

10

15

20

25

30


