
Anne Röthel

Körperliche  
Selbstbestimmung
Dogmen, Diskurse, Deutungen

Klostermann



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 

sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

1. Auflage 2024

© Vittorio Klostermann GmbH · Frankfurt am Main · 2024 
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der 

Übersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, 
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen 

Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf  alterungsbeständigem Papier  ISO 9706

Satz und Umschlaggestaltung:  mittelstadt 21, Vogtsburg-Burkheim
Umschlagabbildung: Oskar Schlemmer (1888–1943), Bauhaustreppe,  

1932, Öl auf  Leinwand (Quelle: JJs / Alamy Stock Foto)
Druck und Bindung:  docupoint GmbH, Barleben

Printed in Germany
ISSN  2193 - 2964

ISBN  978-3-465-04642-4



Inhaltsverzeichnis

Vorwort   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 9

Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht   . . . . . . . . . . . . . . .               	 11

I.	 Anlass und Anliegen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 11

II.	 Gegenstand und Gliederung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 17

III.	 Vom Wert körperlicher Selbstbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 20

1.	 Weil der Körper unser ungleiches Schicksal ist   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 20

2.	 Weil der Körper nicht vollständig aufklärlich ist   . . . . . . . . . . . . . . . .                	 21

Zweites Kapitel: Drei Studien   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 27

Vorbemerkungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 27

I.	 Körperliche Selbstbestimmung im Behandlungsverhältnis   . . . . . . . .        	 31

1.	 Behandlung, Körper und Selbstbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 31

2.	 Aufbrüche   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 34
2.1	 Weichenstellung für das Willensdogma   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 34
2.2	 Anfänge der ärztlichen Aufklärungspflicht   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 39
2.3	 »An diesen Grundsätzen ist festzuhalten«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 42

3.	 Konsolidierungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 45
3.1	 Recht auf Entscheidung nach »ureigensten Maßstäben«   . . . . . . . .        	 46
3.2	 Gerichtliche Kontrolle über die Aufklärungspflicht   . . . . . . . . . . . .            	 51
3.3	 Gesetz zur Verbesserung der Rechte der Patientinnen und Patienten 	 53

4.	 Gegendiskurse   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 54
4.1	 Legitime Fremdbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 55
4.2	 Illegitimes Eindringen des Rechts   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 64
4.3	 »Hard cases make bad law«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 66

5.	 Deutungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 68
5.1	 Andauernde Asymmetrien   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 69
5.2	 Doppeldeutige Rechtsdogmen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 74
5.3	 Ausblick   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 79



6 Inhaltsverzeichnis

II.	 Körperliche Selbstbestimmung im Sorgeverhältnis   . . . . . . . . . . . . . . .               	 82

1.	 Kindsein, Körper und Selbstbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 82

2.	 Ausgangspunkte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 88
2.1	 Erziehungsgewalt und Züchtigungsrecht im Bürgerlichen  

Gesetzbuch von 1896   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 88
2.2	 Überschlägige richterliche Kontrolle   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 94
2.3	 Dogmatische Kontinuität auf neuen Fundamenten   . . . . . . . . . . . .            	 103

3.	 Aufbrüche   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 108
3.1	 Das Recht auf gewaltfreie Erziehung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 109
3.2	 Das Kind als »Wesen mit eigener Würde«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 116
3.3	 Medizinische Mitsprache- und Vetorechte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 122

4.	 Gegendiskurse   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 124
4.1	 Legitime Fremdbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 125
4.2	 Illegitimes Eindringen des Rechts   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 131
4.3	 Dafür ist das Grundgesetz »weder gedacht noch ergiebig«   . . . . . .      	 134

5.	 Deutungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 137
5.1	 Kehrseiten der Liebe   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 138
5.2	 Offene Versprechen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 145
5.3	 Doppeldeutige Rechtsdogmen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 154
5.4	 Jenseits generationaler Ordnung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 164

III.	 Körperliche Selbstbestimmung im Betreuungsverhältnis   . . . . . . . . . .          	 170

1.	 Erwachsenenschutz, Körper und Selbstbestimmung   . . . . . . . . . . . . .             	 170

2.	 Ausgangspunkte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 175
2.1	 »Alle Geisteskranken sind willensunfähig«   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 175
2.2	 Zwangspflegschaft und andere »Rechtswohltaten«   . . . . . . . . . . . .            	 179
2.3	 »Freie Hand«    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 182
2.4	 Entrechtung zur »Sicherung der Volksgemeinschaft«   . . . . . . . . . .          	 188

3.	 Aufbrüche   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 194
3.1	 Kontinuität der Institutionen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 195
3.2	 Natürlicher Wille und Richtervorbehalt   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 197
3.3	 Vom »rechtsfreien Raum« zum Betreuungsrecht   . . . . . . . . . . . . . .              	 204
3.4	 Zwangsbehandlungen zwischen Fürsorge und »Freiheit zur  

Krankheit«   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 214
3.5	 Andere Körperwünsche: Befolgungspflichten   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 222

4.	 Gegendiskurse   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 225
4.1	 Legitime Fremdbestimmung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 227
4.2	 Illegitimes Eindringen des Rechts   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 232
4.3	 Betreuung als Privatrechtsverhältnis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 233



Inhaltsverzeichnis 7

5.	 Deutungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 237
5.1	 Dunkler Betreuungsalltag   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 238
5.2	 Doppeldeutige Rechtsdogmen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 245
5.3	 Selbstverständliche Sonderrechtsverhältnisse   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 251

Drittes Kapitel: Dogmen, Diskurse, Deutungen   . . . . . . . . . . . . . .              	 257

I.	 Auf getrennten Wegen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 259

II.	 Dogmen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 263

1.	 Phasen und Rechtsstruktur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 263

2.	 Patriarchale Phase   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 267

3.	 Paternalistische Phase   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 268

4.	 Partizipative Phase   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 271

5.	 Postkategoriale Phase   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 274

III.	 Diskurse   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 277

1.	 Felder   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 277

2.	 Formate und Foren   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 282

IV.	 Deutungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 285

1.	 Patriarchales Dilemma: Vertrauen und Macht   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 286

2.	 Paternalistisches Dilemma: Wissen und Irrtum   . . . . . . . . . . . . . . . .                	 286

3.	 Partizipatives Dilemma: Wille und Zukunft   . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 288

4.	 Postkategoriales Dilemma: Allgemeinheit und Unsichtbarkeit   . . . .    	 289

V.	 Ein vorläufiges Ende: körperliche Selbstbestimmung in der Moderne 	 291

Personenverzeichnis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 293 

Literaturverzeichnis   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 295





Vorwort

Damit aus einer Frage schließlich ein Buch werden kann, müssen viele glückliche 
Umstände zusammenkommen. Es beginnt beim Offensichtlichsten, bei Zeit und 
Raum. Es braucht Mittel und Muße. Aber zumeist braucht es noch viel mehr: 
Freunde, die an die eigenen Fähigkeiten glauben, Wegbegleiter, die den Sinn von 
Wissenschaft wachhalten, und nicht zuletzt das Verständnis derjenigen Menschen, 
die ihr Leben mit einem teilen. 

Die Deutsche Forschungsgemeinschaft hat mir durch die Bewilligung der Ver-
tretungsmittel nicht nur den nötigen zeitlichen Freiraum gegeben, sondern war 
zugleich Bestärkung und Ansporn, das Projekt auch wirklich anzugehen, un
geachtet der Pandemie. Umso dankbarer bin ich, dass Johanna Croon-Gestefeld 
dennoch im Jahr 2021 die Last der Lehrstuhlvertretung an der Bucerius Law 
School auf sich genommen hat, unter denkbar widrigsten Bedingungen. Ihr gilt 
mein besonderer Dank. 

Alexandra Braun hat mich darin bestärkt, mich an einem Buch zu versuchen, 
das zwar vom Recht handelt, sich aber nicht nur an die Rechtswissenschaft richtet. 
Christian Bumke hat sich höchst geduldig vieles Ungeordnete angehört, was mir 
mitunter durch den Kopf ging und mich bei der Ordnung meiner Gedanken mit 
all seiner Freundschaft begleitet. Bettina Heiderhoff war nicht nur eine enthu-
siastische Leserin, sondern auch eine feinsinnige Beobachterin meiner Gemüts
zustände. Und wenn ich am Schluss des Buches das Dilemma jeder Sorgebezie-
hung angemessen erfasst haben sollte, verdanke ich ihr diesen Realitätssinn. 

Als ich mit den Recherchen zu dem Buch begann, war die Buchausleihe ein 
mühevolles Unterfangen. Ohne die vielen helfenden Hände im Lehrstuhlteam 
an der Bucerius Law School wäre der Anfang ein anderer gewesen. Leonard 
Jaritz und Raimund Reck, Franziska Schöche und Cathleen Woelcke, Kim Ducho, 
Veronika Martini und Eliana Korn, Leonard Pauli und Marlene Letsch haben 
beständig dazu beigetragen, dass auch abseitige Literatur aus den zunächst ge-
schlossenen Bibliotheken auf wundersame Weise auf meinen Schreibtisch fand. 

Das Unterfangen wäre einsamer gewesen, wenn sich das Lehrstuhlteam an der 
Bucerius Law School und zuletzt die Arbeitsgruppe am Max-Planck-Institut das 
Projekt nicht so zu eigen gemacht hätten. Ich kann dankbar sein für so viel kon-
struktive Kritik und tatkräftige Unterstützung. Sophia Schamberg und Philipp 
Poitiers haben die Anfänge begleitet. Lara Bucholski hat meine Neugierde für die 
Entwicklung des Entmündigungsrechts geteilt. Ohne Luise von Kügelgen gäbe 
es weder ein Literaturverzeichnis, noch könnte ich Genaueres zur Zusammenset-
zung der Spruchkörper sagen, die das Recht auf körperliche Selbstbestimmung im 



10 Vorwort

Behandlungsverhältnis begründeten und verteidigten. Annika Diemke hat die 
Verfertigung meiner Gedanken von der Idee bis zu den letzten Fragen der Cover-
gestaltung nicht nur mit größter Akkuratesse, Sprachgefühl und ästhetischer Si-
cherheit, sondern gleichermaßen enthusiastisch wie empathisch begleitet. Ihrem 
Ethos und ihrem Esprit verdanke ich mehr, als hier Platz hätte. Als der Text auch 
die an Robert Musil geschulte Lektüre durch Felix Aiwanger überstanden hatte, 
rückten meine Ziele näher. Schließlich gilt mein Dank den Werkstattgesprächen 
und Seminaren, die die Entstehung begleiteten. Wem das Schreiben leicht von 
der Hand geht, weiß, dass man mitunter erst im Gespräch erfährt, wie weit ein 
leicht dahin geschriebener Gedanke wirklich trägt.

Am Max-Planck-Institut hat Johanna Detering es dankenswerterweise über-
nommen, aus meinen Skizzen die satzfertigen Graphiken zu erstellen. Annika 
Diemke und Anke Schild haben die Fahnen mit unermüdlicher Sorgfalt gelesen, 
als es mir an Geduld genauso wie an Abstand fehlte. Ein besonderes Glück auf den 
letzten Metern war schließlich der persönliche Kontakt zu Vittorio Klostermann 
und die verlagsseitig geteilte Einsatzfreude für schön gestaltete Bücher. 

Mein Mann Heinz-Jürgen Klöpper hat die Entstehung mit seinem Ingenieurs-
verstand in vielen fruchtbaren Gesprächen und fortdauernder Geduld begleitet. 
Als er immer wieder nachfragte, ob es nicht gut wäre, auch Ergebnisse zu ha-
ben, die sich abbilden ließen, versuchte ich mich daran. Und als ich ihm endlich 
eine Version meiner Einleitung aushändigen konnte, die für ihn verständlich war, 
wusste ich, dass mein Anliegen zu lesbarer Form gefunden hat. 

Hamburg, im August 2024 



Erstes Kapitel:  
Worum es in diesem Buch geht

I.  Anlass und Anliegen

Dieses Buch studiert die Entwicklung des Rechts auf körperliche Selbstbestim-
mung von Kindern, Entmündigten bzw. Betreuten und Patientinnen im Verhält-
nis zu Eltern, Vormündern bzw. Betreuern und Ärzten. Anlass war die Beobach-
tung, dass körperliche Selbstbestimmung rechtlich unterschiedlich verstanden 
wird, je nachdem, um welche Personen und Verhältnisse es geht. Dies war zu-
nächst überraschend. Ist körperliche Selbstbestimmung also gar kein allgemei-
nes und gleiches Recht, wie es gemeinhin heißt, sondern ein abstufbares, schat-
tiertes, graduelles, verhältnismäßiges Recht? Tatsächlich werden die hier unter-
nommenen Studien an unzähligen Beispielen zeigen, wie sich Krankheit und 
Kindheit, Alter und Anderssein auf das rechtliche Verständnis von körperlicher 
Selbstbestimmung auswirken. Es gibt eine lange Tradition des Messens mit ver-
schiedenem Maß. Körperliche Selbstbestimmung hat eine zumeist übersehene 
Ungleichheitsdimension. Zwar stellt sich das Recht heute historisch einmalig 
hinter körperliche Selbstbestimmung. Wir kennen ein Recht auf Krankheit und 
ein Recht auf selbstbestimmtes Sterben, und auch der Selbstbestimmungswunsch 
schwangerer Frauen hat seinen Ort im deutschen Recht gefunden. Körperliche In-
tegrität und Autonomie zählen zu den Grundwerten unserer Rechtsordnung.1 Der 
Schutz körperlicher Integrität bildet ein zentrales Motiv für die Entstehung von 
Staaten und Rechtsordnungen. Auch wir stehen in dieser Tradition. Das Grund-
gesetz verspricht und verteidigt den Schutz der körperlichen Unversehrtheit und 
Selbstbestimmung.2 Körperliche Selbstbestimmung gilt zweifellos als Menschen-
recht. Aber es ist kein gleiches Recht aller Menschen. Manches gehört inzwischen 
der Vergangenheit an. Nach langen und schwierigen Debatten bedeutet es für die 
rechtliche Bewertung einer Vergewaltigung keinen Unterschied mehr, ob es sich 
bei dem Opfer um die Ehefrau oder um eine Fremde handelt. Unserer Zeit gelten 
Ehe und Geschlecht nicht mehr als Legitimation für unterschiedliche Rechts
ansprüche auf körperliche Selbstbestimmung. Doch sind auch dem gegenwär-
tigen Recht Schattierungen mitgegeben. Nach wie vor gibt es Personengruppen, 

1	 Exemplarisch Schwarte / Wulf (2003); van der Walt / Menke (2007).
2	 Zuletzt Bundesverfassungsgericht, Urteil vom 26. Februar 2020, 2 BvR 2347/15 u. a., BVerfGE 

153, 182–310 (259 ff.) – Suizidhilfe; systematisch Hermes (1987).



12 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

die dem Recht im Hinblick auf körperliche Selbstbestimmung »besonders« sind. 
Für Kinder und Betreute ist körperliche Selbstbestimmung ein anderes Recht als 
für »normale« Erwachsene. Diese überraschende Einsicht gab Anlass zu den hier 
versammelten Studien. 

Die Studien analysieren exemplarisch die Entwicklung der rechtlichen Vorstel-
lungen von körperlicher Selbstbestimmung für drei Personengruppen: für Patien-
ten, Kinder und Entmündigte bzw. wie sie seit 1992 heißen: Betreute. Die Auswahl 
beruht darauf, dass bislang keine vergleichende Untersuchung dazu vorliegt, wie 
sich Kindsein, Krankheit und Anderssein auf die rechtlichen Dogmen auswirken. 
Während die Bedeutung von Geschlecht und Intimität für körperliche Selbstbe-
stimmung im Rechtszusammenhang inzwischen dicht aufgearbeitet ist, bildeten 
Kinder und Betreute über lange Zeit eine weitgehend unerforschte und geradezu 
übersehene Personengruppe. Anders liegen die Dinge mit Blick auf Patienten. Es 
empfahl sich daher, die Gruppe der Patienten aus analytischen Gründen einzu-
beziehen. Auf diese Weise ließen sich Referenzpunkte gewinnen, um die Rechts-
entwicklung für Kinder und Betreute lesen und theoretisch deuten zu können. 

Die Untersuchungen beginnen an der Wende zum 20. Jahrhundert und reichen 
bis in die Gegenwart. Das Buch erläutert, worin sich rechtliche Bewertungsunter
schiede bei der Identifikation von Gewalt und körperlichem Zwang äußerten, wie 
sie legitimiert wurden und wodurch ihre Legitimation brüchig wurde. Die Stu-
dien zeichnen u. a. nach, mit welchen Argumenten Entscheidungsvorrechte für 
Ärzte eingefordert wurden, warum ein elterliches Züchtigungsrecht über lange 
Zeit richtig erschien, weshalb Jugendliche nicht ohne Zustimmung ihrer Eltern in 
eine medizinische Behandlung einwilligen können und unter welchen veränder
lichen Voraussetzungen Zwangsbehandlungen als rechtmäßig gelten. 

Manches davon gehört inzwischen der Vergangenheit an. Seit der Wende zum 
20. Jahrhundert haben sich die rechtlichen Grundannahmen über die körperliche 
Selbstbestimmung von Kindern, Entmündigten und Patientinnen weitgehend ge-
dreht. Inzwischen sind Körperstrafen verboten und Zwangsbehandlungen nur in 
engen, gerichtlich kontrollierten Grenzen zulässig. Eltern, Ärzte und Vormünder 
haben nicht mehr »freie Hand«, wie sie ihre Kinder erziehen, Patienten behandeln 
oder für ihre Mündel Sorge tragen. Die Rechtsidee von körperlicher Selbstbestim-
mung ist auch auf die Menschen zugelaufen, die über lange Zeit nicht wirklich 
mitgemeint waren, wenn es um körperliche Selbstbestimmung ging: kranke und 
gebrechliche Menschen, besonders junge und besonders alte Menschen, »Sieche« 
und »Irre«, unvernünftige und wahnsinnige Menschen. Das Recht unterscheidet 
zwar nach wie vor zwischen Kindern und Erwachsenen, es knüpft an Gesundheit 
und Krankheit an und kennt Vernünftige und Unvernünftige. Aber das Recht 
schaut inzwischen aufmerksamer hin, wenn es um körperliche Selbstbestimmung 
im Verhältnis zu Eltern, Betreuern und Ärztinnen geht. Die jüngere Geschichte 
körperlicher Selbstbestimmung lässt sich also als Inklusions- und Emanzipations



Anlass und Anliegen 13

geschichte erzählen. Sie handelt davon, wie körperliche Selbstbestimmung zuneh-
mend auch ein Recht von Kindern, Betreuten und Patienten geworden ist und wie 
Kinder, Betreute und Patienten aus körperlichen Fremdbestimmungsverhältnis-
sen befreit wurden. 

Das Buch verfolgt zwei Anliegen. Erstens geht es darum, die bislang zumeist 
übersehenen Ungleichheitsdimensionen von körperlicher Selbstbestimmung sicht-
bar zu machen und präzise auszumessen. Tatsächlich hat die Ausklammerung und 
Verbesonderung von Kindern, Kranken und Entmündigten bzw. Betreuten im 
Hinblick auf die körperliche Selbstbestimmung bislang kaum je interessiert. Sie 
ist John Stuart Mill so wenig aufgefallen wie den Gegenwartsstimmen der Pa-
ternalismuskritik.3 Den Studien geht es aber nicht nur um die Vergangenheit. Sie 
komplettieren zugleich unser Wissen vom gegenwärtigen Recht und werden ans 
Licht bringen, worin sich die Verallgemeinerung vollenden ließe. 

Zweitens geht es darum, die Rechtsentwicklung auf den drei Feldern »Behand-
lung«, »elterliche Sorge« und »Erwachsenenschutz« zu rekonstruieren und zu ana-
lysieren. Es interessieren Gemeinsamkeiten, Muster und Ähnlichkeiten im Hin-
blick auf Akteure, Auslöser, Argumente und Antagonismen. War die Verallgemei-
nerung körperlicher Selbstbestimmung mehr ein Werk der Rechtsprechung oder 
von sozialen Bewegungen und politischer Gesetzgebung? Welche Rolle spielte die 
Rechtswissenschaft, welche das Grundgesetz? Wie wurden Abstufungen von kör-
perlicher Selbstbestimmung begründet, und wann bzw. warum funktionierten 
manche Argumente nicht mehr? 

Zum Ertrag der Studien gehört zunächst der Nachweis, dass für alle drei stu-
dierten Personengruppen im Verlauf des 20. Jahrhunderts eine Verallgemeinerung 
des Rechts auf körperliche Selbstbestimmung stattgefunden hat. Diese Rechtsver-
schiebung lässt sich zugleich lesen als Inklusion von Patientinnen, Kindern und 
Entmündigten bzw. Betreuten sowie als Emanzipation aus ärztlicher, elterlicher 
und vormundschaftlicher Fremdbestimmung. Diese Zugewinne sind außerdem 
beschreibbar als Personalisierung und Juridifizierung. Die Verallgemeinerung 
von körperlicher Selbstbestimmung bedeutete eine Hinwendung des Bürgerli-
chen Rechts zur physischen Person; diese Entwicklung wiederum vollzog sich 
über expliziteres, dichteres und gerichtlich enger kontrolliertes Recht. Die Ein-
zelanalysen belegen allerdings auch, dass sich die körperliche Selbstbestimmung 
von Patienten, Kindern und Entmündigten bzw. Betreuten asynchron entwickelte. 
Die Felder reagierten unterschiedlich auf die historischen Großereignisse des 
20. Jahrhunderts und ihre undogmatischen Kräfte. Eine Erklärung liegt in der 

3	 Siehe einerseits Mill (1859) 173; andererseits aus deutschen Gegenwartsdebatten Gutmann 
(2006) 190 Fn. 3: »Es ist im Folgenden also nicht die Rede von Schutznormen in Bezug auf Kinder, 
bewusstlose, betrunkene, geisteskranke oder demente Menschen«; ähnlich von der Pfordten (2010) 
312–315; Hillgruber (1992) 121–125. Differenzierend Wapler (2015) 359 ff.



14 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

politischen Uneindeutigkeit von körperlicher Selbstbestimmung, weil sich darin 
liberale, linke und konservative Positionen »überkreuzen«. Auch in der Rechtspre-
chung formte sich keine einheitliche Haltung zu körperlicher Selbstbestimmung; 
je nach Vorverständnis war sie mal Verfechterin, mal Antagonistin (Kap. 3 I.). 
Dagegen ergibt der Rechtsdiskurs ein einheitlicheres Bild: Er war im Wesentli-
chen Kritikdiskurs, der sich in bemerkenswerter und auffälliger Gleichförmig-
keit auf strukturähnliche axiomatische Annahmen zu den Betroffenen (z. B. »alle 
Geisteskranken sind willensunfähig«), wirkungsähnliche normative Quellen (Na-
tur, Sitte, Ethos) und Rechtsvorstellungen stützte (»illegitimes Eindringen« des 
Rechts, »heilsamer Zwang«, »Sonderfall«, »dafür ist das Grundgesetz nicht ge-
macht« etc.), um Verallgemeinerungsforderungen für körperliche Selbstbestim-
mung zurückzuweisen. 

Zum Ertrag der Studien gehören außerdem Einsichten über das Zusammen-
spiel von bestimmten dogmatisch charakterisierbaren Entwicklungsphasen mit 
jeweils spezifischen Rechtsstrukturen (Kap. 3 II.). Die Verallgemeinerung von 
körperlicher Selbstbestimmung führte von patriarchalen Verständnissen über 
paternalistische Verständnisse zu einer Phase partizipativer Verständnisse und 
wird langfristig auf ein postkategoriales Verständnis zulaufen. Charakteristisch 
für jede dieser Phasen sind unterschiedliche Vorstellungen von Behandlung, Sorge 
und Erwachsenenschutz, z. B. im Hinblick auf ihr Rechtsideal (Fremdsorge – Für-
sorge – Selbstsorge), die leitenden Paradigmen (Vertrauen – Wissen – Wollen), 
die Bezeichnung der Betroffenen (kategorisierend – pauschalierend – individua-
lisierend) und vor allem die Art der Regulierung (Generalklausel – explizite Ein-
griffsschwellen; Missbrauchskontrolle – Inhaltskontrolle). Eine weitere Einsicht 
besteht darin, dass jedes Verständnis von körperlicher Selbstbestimmung auf ein 
anderes Dilemma zuläuft (Kap. 3 IV.). Sonst wären die Verhandlungen über die 
Verallgemeinerung von körperlicher Selbstbestimmung nicht so kontrovers ver-
laufen, und sonst hätten sich im Verlauf des letzten Jahrhunderts leichthin ein-
heitlichere Rechtsstandpunkte herausgebildet. Für patriarchale Verständnisse ist 
Vertrauen das prägende Paradigma. Doch eröffnet Vertrauen Raum für Macht. 
Darin besteht das Dilemma patriarchaler Verständnisse. Genauso ringen pater-
nalistische Verständnisse mit dem Widerstreit von Wissen und Irrtum. Partizi-
pative Verständnisse stehen vor dem Dilemma, wie sie den Konflikt auflösen zwi-
schen dem gegenwärtigen Willen und der Idee einer möglichst offenen Zukunft, 
und postkategoriale Verständnisse müssen sich der Frage stellen, wie es gelingen 
kann, körperliche Selbstbestimmung so allgemein wie möglich zu fassen und 
dennoch besondere Bedürfnislagen nicht unsichtbar zu machen, stehen also vor 
dem Dilemma von Verallgemeinerung und Unsichtbarkeit. 

Die Studien werden im Großen und Ganzen die Erzählung von der Aufstiegsbe-
wegung der Moderne in Richtung »mehr Selbstbestimmung« bestätigen. Aber sie 
dienen vor allem dazu, die Leerstellen und Lücken der herkömmlichen Erzählung 



Anlass und Anliegen 15

zu füllen. Denn die vermeintlich glatten Erzählungen geraten ins Stocken und 
verstummen, wenn es darum geht zu entziffern, wie und gegen welche Wider­
stände das Erreichte erreicht wurde. Was hilft die Vorstellung von der untergrün-
digen, großen, idealen Aufwärtsbewegung in Richtung körperlicher Selbstbe-
stimmung, wenn wir nur schwer benennen können, wie es dazu gekommen ist? 
Wie können wir unsere Gegenwart realistisch einschätzen, ohne ein näheres Bild 
davon zu haben, welchen Ereignissen und Kräfteformationen sich frühere Um
orientierungen verdankten? In diesen Fragen werden die Fortschrittserzählun-
gen überschlägig. Manches klingt mystisch, anderes nach anonymer Automatik. 
Wäre es richtig, dass menschliche Existenz »emanzipative Existenz«4 ist, so fragt 
man sich, woher eigentlich immer wieder neue Handlungszwänge kommen, die 
dann durch immer wieder neue Emanzipationsbewegungen zu überwinden sind. 
Auch die Vorstellung, als wäre ein heimliches »Programm« (Jürgen Habermas) 
am Werk, eine untergründige, selbsttätige »Gesellschaftsmechanik« (Norbert 
Elias),5 ein objektiv-intentionaler Zusammenhang (Axel Honneth)6 in Richtung 
mehr Selbstbestimmung, hält nicht allen Nachfragen stand. Liegt darin nicht 
ein fundamentaler Widerspruch, dass wir den Emanzipationspfad hiernach gar 
nicht von selbst gegangen sind, sondern in heimlicher Logik letztlich geführt von 
fremder Hand? Dann müsste die Menschheit ein fügsames, passives Medium sein. 
Aber wenn es so wäre, fragte Simone de Beauvoir, »wie könnte der Mensch dann 
überhaupt handeln?«7 Auch gilt der Moderne das Recht als gestaltbares, kontin-
gentes Menschenwerk. Warum sollten wir uns also damit begnügen, den zurück-
gelegten Weg leichthin im allgemeinen Lauf einer nicht näher durchschauten 
Entwicklungsmechanik aufgehen zu lassen?

Es gibt einen letzten Grund, warum ich den großen Erzählungen nicht vor-
behaltlos vertraue. Wir können an uns selber spüren, dass die Erzählungen vom 
gesellschaftlichen Fortschreiten in Selbstbestimmung etwas Wohltuendes haben: 
Sie sind wie Seelenbalsam, wenn man an der Gegenwart verzweifeln möchte, sie 
vermitteln Optimismus und Zukunftsglauben. Durch ihre groß angelegte Per
spektive sind sie geradezu immun gegen Widerlegungen: »Ein nach vorne gerich-
teter zukunftsoptimistischer Blick betrachtet das aussterbende schlechte Alte mit 
Ungeduld und ohne echtes Interesse«, so erklärte sich Hans Joas die Wirkmäch-
tigkeit des »Traums von der gewaltfreien Moderne«.8 Müssten nicht schon die 
jüngsten europäischen Erfahrungen aus Pandemie und Krieg lehren, dass kör-

4	 Greiffenhagen (1973a) 48. 
5	 Elias (1939/1997a) 323–347.
6	 Honneth (1992) 256–273.
7	 de Beauvoir (1944/2020) 50: « Seulement l’idée de l’évolution suppose une continuité humaine ; 

pour qu’un acte se prolonge dans le temps comme des ondes dans l’éther, il faudrait que l’humanité 
soit un milieu docile, passif ; mais alors comment se ferait-il que l’homme agisse ? » 

8	 Joas (1994) 311.



16 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

perliche Selbstbestimmung stets gefährdet ist und dass Gewalt, auch physische 
Gewalt, eine »Kontinuität in der Moderne«9 bildet? Bereits der Rückblick auf das 
20. Jahrhundert zeigt, dass wir uns vor Vereinfachungen hüten müssen. Es ist vul-
kanisches Gestein, auf dem der rechtliche Schutz körperlicher Selbstbestimmung 
ruht, und ein unheilvolles Amalgam aus Umständen und Kräften kann immer 
wieder große Teile von dem, was vermeintlich vor allen Zeitläufen in Sicherheit 
gebracht schien, anfechten und zunichtemachen (»Kipppunkt«, Kap. 3 II.5.). Den-
noch werden auch unsere derzeitigen Erfahrungen der großen Positiverzählung 
von der fortschreitenden Selbstbestimmung vermutlich nichts anhaben können. 
Denn darin liegt genau die Eigentümlichkeit von großen Erzählungen:10 dass es 
ihnen gelingt, gegenläufige Entwicklungen als bloße Episoden auszuweisen, als 
Ausnahmen von der Regel, als Nachwehen oder letzte Abwärme, als kurzfristige 
Einschübe, die den Meta-Trend intakt lassen. Die großen Erzählungen verfüh-
ren zum Träumen und senken die Bereitschaft, Signale für Widersprechendes 
überhaupt aufzunehmen. Im Glauben an die Mechanik der selbstbestimmungs-
orientierten Moderne gerät Gegenläufiges zur bloßen Phase, zur vergänglichen 
Übergangsperiode. Wie sonst hätte Norbert Elias, ein aus Deutschland vertriebe-
ner Jude, im Jahr 1936 im Exil zu der Überzeugung kommen können, dass Gesell-
schaften im Zivilisationsprozess auf physische Gewaltfreiheit und Pazifizierung 
gleichsam zwangsläufig zustreben?11

Die hier versammelten Studien werden zwar die große Richtung bestätigen: 
dass körperliche Selbstbestimmung seit der Wende zum 20. Jahrhundert zu einem 
allgemeineren Recht geworden ist. Aber die Studien werden zugleich ans Licht 
bringen, dass hier keine selbsttätige untergründige Mechanik am Werk war und 
auch kein ursprünglicher Wesenszug menschlichen Strebens, sondern dass wir 
es mit dem Ringen konkreter Koalitionen und Kräfteformationen zu tun haben, 
die zu bestimmten Zeitpunkten und aus benennbaren Motivationen reformierend 
oder konservierend in rechtliche Debatten und damit in den Entstehungszusam-
menhang des Rechts eingegriffen haben: »Konkrete Personen und Gruppen sind 
die Bestimmer von Wirklichkeit«, betonten schon Peter L. Berger und Thomas 
Luckmann und mahnten an, sich ernsthaft für das »Wer?« zu interessieren.12 In 
den nachfolgenden Studien wird dann auch ein etwas anderes Bild von den Ent-
wicklungsprozessen entstehen: Es ähnelt mehr einer von Abbruchkanten und 
Einkerbungen zerklüfteten Küstenlinie als einer großen Wellenbewegung, die 
in harmonischem Bogen allmählich ausläuft. Die Studien belegen den Optimis-
mus der Moderne und ihrer großen Erzählung von Selbstbestimmung, aber in 

9	 Lindenberger / Lüdtke (1995); Baberowski (2018).
10	 Zur Beharrungskraft von Leiterzählungen Croon-Gestefeld (2022) 73 ff.
11	 Elias (1939/1997a) 448 f.
12	 Berger / Luckmann (1969/1977) 124–138.



Gegenstand und Gliederung 17

ihren Nahaufnahmen verweigern sie sich der Vorstellung, dass die Entwicklung 
auch nur annähernd ein Selbstgänger war. Wir werden einer wechselvollen und 
immer wieder gefährdeten Entwicklung gewahr werden, werden Stillstände und 
Sprünge aufzeichnen, Brüchen und Biegungen nachgehen, Hürden und Hinder-
nisse identifizieren. 

II.  Gegenstand und Gliederung

Gegenstand der nachfolgenden Studien ist die Entwicklung des Rechts auf kör-
perliche Selbstbestimmung von Patientinnen (Kap. 2 I.), Kindern (Kap. 2 II.) und 
entmündigten bzw. betreuten Erwachsenen (Kap. 2 III.) im Verhältnis zu Ärztin-
nen, Eltern und Vormündern bzw. Betreuerinnen. Im Schwerpunkt geht es dabei 
um Privatrecht. Denn die Rechtsstellung von Patienten im Verhältnis zu ihren 
behandelnden Ärztinnen, von Kindern im Verhältnis zu ihren Eltern und von 
entmündigten bzw. betreuten Erwachsenen im Verhältnis zu ihren Vormündern, 
Pflegern bzw. Betreuerinnen ist im deutschen Recht überwiegend dem Privat-
recht zugeordnet. Behandlung, Sorge und Betreuung sind heute im Bürgerlichen 
Gesetzbuch geregelt. Doch ist körperliche Selbstbestimmung keine rein privat-
rechtliche Angelegenheit: Die Rechtmäßigkeit ärztlichen Handelns wird auch 
durch Strafnormen bestimmt, und das gegenwärtige Verständnis von körperli-
cher Selbstbestimmung ist zugleich vom Verfassungsrecht geprägt (Kap. 2 I.3.1., 
II.3.2., III.3.2.). Gegenstand der Untersuchung ist also nicht speziell die Entwick-
lung eines privatrechtlichen Rechts auf körperliche Selbstbestimmung, sondern 
die veränderliche Gestalt, die körperliche Selbstbestimmung in bestimmten, ge-
meinhin dem Privatrecht zugeordneten Rechtsverhältnissen angenommen hat. 

Die Studien sind in weiten Teilen chronologisch angelegt. Die Beobachtungen 
beginnen an der Wende zum 20. Jahrhundert. Sie setzen mit dem Inkrafttreten 
des Bürgerlichen Gesetzbuchs ein, verfolgen jeweils Ausgangspunkte, Aufbrüche 
und Konsolidierungen nach und enden in der Gegenwart der 2020er Jahre. Die 
chronologischen Rekonstruktionen werden ergänzt durch Abschnitte, die nicht 
chronologisch aufgebaut sind, sondern in denen die Dogmenverschiebungen aus 
zwei für den Rechtszusammenhang ungewöhnlichen Blickrichtungen analysiert 
werden, hier bezeichnet als Gegendiskurse und Deutungen. Die vergleichende 
Analyse der Gegendiskurse wird ans Licht bringen, dass die Rechtsentwicklung 
auf allen drei Feldern vom Rechtsdiskurs in wiederkehrenden Aussagenformati-
onen und Argumentationsmustern zurückgewiesen und bekämpft wurde (Kap. 2 
I.4., II.4., III.4.). Die Untersuchungen schließen jeweils mit Deutungen des gelten-
den Rechts. Hier geht es nicht um die innerrechtlichen Argumente und Sprach-
bilder des Rechtsdiskurses, sondern um Wahrnehmungen, Interpretationen und 



18 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

Konfrontationen der Rechtsentwicklung aus und mit außerrechtlichen Perspek-
tiven. Hintergrund ist die Beobachtung, dass die hier nachverfolgten Rechts
entwicklungen gerade deshalb so kontrovers aufgenommen wurden, weil ihre 
gesellschaftliche und ihre wissenschaftliche Bewertung uneindeutig war. Außer
dem geht es hier um Konfrontationen der Rechtsentwicklung mit den Realitäten 
und Entfaltungsbedingungen für körperliche Selbstbestimmung. Hier interes-
sieren Selbstzeugnisse und wissenschaftliche Konzepte, soziale Normen und ge-
sellschaftliche Narrative, Befunde zur Rechtspraxis und Einsichten zu rechtssys-
tematischen Fernwirkungen (Kap. 2 I.5., II.5., III.5.). Die Analysen werden Zu-
sammenhänge aufzeigen zwischen den dogmatischen Entwicklungsphasen und 
fundamentalen Dilemmata (Kap. 3 II., IV.) und schließlich freilegen, worin die 
Rechtsentwicklung unvollendet ist. 

Die Untersuchung ist auf das deutsche Recht beschränkt. Dies mag in einer 
Zeit der Internationalisierung von Recht und Rechtswissenschaft und ange-
sichts vielfältiger Migrationsbewegungen erklärungsbedürftig sein. Doch hat 
dieser Zuschnitt seinen Grund darin, dass die Betrachtungen im Jahr 1900 und 
damit zu einer Zeit einsetzen, als Behandlung, Sorge und Erwachsenenschutz 
ganz selbstverständlich als nationale Angelegenheiten galten. Im Grunde hat 
sich daran bis heute nicht viel geändert. Mir sind im Zusammenhang mit der 
Abschaffung des elterlichen Züchtigungsrechts zwar immer wieder Verweise auf 
ausländische Rechtsentwicklungen begegnet, doch wurde daraus kein tragender 
Gesprächsfaden. Auch die Debatten über die Reichweite der ärztlichen Aufklä-
rungspflicht oder über die Zulässigkeit von Zwangsbehandlungen wurden und 
werden wesentlich bezogen auf deutsche Verhältnisse geführt. Daher war die 
Grundannahme, dass rechtsvergleichende Analysen, die ohnehin nur punktuell 
leistbar gewesen wären, keinen sicheren Ertrag für das Verständnis der deutschen 
Rechtsentwicklung versprochen hätten. Aber ausgehend von dem hier abgeleite-
ten Entwicklungsmodell (Kap. 3 II.) werden sich zielführend bearbeitbare rechts-
vergleichende Untersuchungen konzipieren lassen. Weniger verzeihlich ist eine 
andere Beschränkung, die sich im Verlauf der Untersuchung ergab. Die Rechts-
entwicklung in der DDR konnte ich nur punktuell einfangen (etwa Kap. 2 I.3., 
II.4.3., III.3.3.1.). Ich bin mir schmerzlich bewusst, dass darin ein Versäumnis und 
zugleich eine vergebene Chance liegt. Denn das Wenige, was ich dazu erschlie-
ßen konnte, deutet auf bemerkenswerte Unterschiede und Zeitsprünge hin, die 
es noch zu analysieren gilt. 

Ein letzter Hinweis zur Terminologie. Die Studien bearbeiten die Entwick-
lung des Rechts auf körperliche Selbstbestimmung. Körperliche Selbstbestimmung 
wird dabei für das Anliegen dieser Untersuchung weit verstanden. Es geht sowohl 
um körperliche Integrität (Schutz vor Verletzungen) als auch um körperliche Auto
nomie (Schutz vor Fremdbestimmung). Zwar ist es im Rechtszusammenhang 
geläufig, zwischen körperlicher Integrität und körperlicher Autonomie zu unter-



Gegenstand und Gliederung 19

scheiden. Dadurch werden Integrität und Autonomie einander gegenübergestellt: 
Integrität als Bestandsschutz des objektiven, gegebenen Körpers, Autonomie als 
Beachtlichkeit von Körperwünschen und Maßgeblichkeit subjektiven Leibseins. 
Bei dieser Gegenüberstellung geht allerdings verloren, dass eine Ohrfeige nicht 
nur die äußerliche, physisch verstandene körperliche Integrität verletzt, sondern 
auch den Wunsch, nicht geschlagen zu werden. Daher hat sich das Recht inzwi-
schen von der dogmatischen Unterscheidung zwischen Integrität und Autonomie 
in Bezug auf den Körper gelöst. Denn es hat sich durchgesetzt, in Bezug auf den 
Körper Autonomie über die Integrität mit zu schützen. Die in Artikel 2 Absatz 2 
des Grundgesetzes garantierte körperliche Unversehrtheit wird heute zugleich 
als Gewährleistung der Selbstbestimmung über den eigenen Körper verstanden.13 
Außerdem muss man, wenn man zwischen Integrität und Autonomie unterschei-
den will, auch sicher angeben können (und wollen), was eigentlich Integrität, 
also »den« menschlichen Körper ausmacht, und in welchen Fällen es einzig um 
Körperwünsche geht.14 Allerdings befinden sich die Vorstellungen über »den« 
menschlichen Körper in fortwährendem Wandel von kulturellen Praxen, gesell-
schaftlichen Normen, technischen Möglichkeiten und wissenschaftlichen Ein-
sichten. Anthropologie, Körpersoziologie, Leib- und Sozialphilosophie, Medizin-
geschichte, Bioethik, Disability Studies etc. beobachten seit Langem die Veränder-
lichkeit von Körperidealen, Körpernormen und Körperpraktiken und interessieren 
sich für die Entstehungszusammenhänge und Veränderungskräfte.15 Dies spricht 
dafür, den Untersuchungsgegenstand nicht auf Integrität oder Autonomie festzu-
legen, sondern mit dem Begriff der körperlichen Selbstbestimmung das gesamte 
Feld auszumessen. Daher wird »körperliche Selbstbestimmung« hier abweichend 
von der herkömmlichen Terminologie als Oberbegriff für körperliche Integrität 
und Autonomie gewählt, um Ungleichheitsdimensionen sowohl im Hinblick auf 
besondere Bewertungen von Integritätsverletzungen als auch im Hinblick auf 
besondere Entscheidungszuständigkeiten zu analysieren. 

13	 Erstmals Sondervotum zu Bundesverfassungsgericht, Beschluss vom 25. Juli 1979, 2 BvR 
878/74, BVerfGE 52, 131–187 (173 f.); inzwischen ständige Rechtsprechung, siehe nur Bundesverfas-
sungsgericht, Beschluss vom 23. März 2011, 2 BvR 882/09, BVerfGE 128, 282–322 (300); dazu noch 
unten Kap. 2 I.3.1. 

14	 Vgl. Röthel (2019). 
15	 Exemplarisch Ach / Pollmann (2006); Schlich / Wiesemann (2001); Schroer (2005); Sarrazin 

(2001); M. Lorenz (2000); Villa (2008); Alloa u. a. (2012); Röcke (2021); Lutz u. a. (2003); zum For-
schungsstand der Disability Studies etwa Waldschmidt (2022).



20 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

III.  Vom Wert körperlicher Selbstbestimmung

Dieses Buch ist aus der Perspektive geschrieben, dass körperliche Selbstbestim-
mung einen elementaren Wert bezeichnet und vom Recht so allgemein und weit-
reichend wie nur irgend möglich verwirklicht werden sollte. Warum bestehe ich 
auf dieser positiven Bewertung von körperlicher Selbstbestimmung? 

1.	 Weil der Körper unser ungleiches Schicksal ist

Die erste Erklärung lautet: weil Körperlichkeit auf eine bestimmte, nämlich un-
gleiche und schicksalhafte Weise zu unserer menschlichen Lebensform gehört. 
Unsere Körper sind unser ungleiches Schicksal, und eine Art, die Ungleichheit die-
ses Schicksals zu lindern, besteht in der Gewährleistung von körperlicher Selbst-
bestimmung, so allgemein und weitreichend wie möglich. 

Wir leben in bestimmten Körpern, die uns Erfahrungen ermöglichen, Zumu-
tungen auferlegen und schließlich unsere Lebenszeit begrenzen. Als körperli-
che Wesen werden wir altern und einmal sterben, haben wir Hunger und Durst, 
fürchten wir Schmerz und Gewalt, suchen wir Nähe und Genuss. Unser Körper 
ist unser gemeinsames Schicksal – aber er ist nicht unser gleiches Schicksal. Denn 
wir werden in unterschiedliche Körper geboren, und ein großer Teil der Lebens-
klugheit besteht darin, sich mit dem gegebenen Körper zu arrangieren. Und wir 
wissen, dass unsere Körper uns verletzlich machen. Die Vorstellung, angeschossen, 
misshandelt, überfahren, geschlagen oder sonst verletzt zu werden, bereitet den 
meisten Angst. Körperlicher Schmerz, die Aussicht auf vorstellbaren Schmerz und 
die Erinnerung an erfahrenen Schmerz machen deutlich, dass es um uns geht, 
wenn andere unserem Körper Gewalt antun.16 Denn wir spüren im Schmerz, ge-
nauso wie in Hunger, Durst oder Müdigkeit, ganz unmittelbar etwas »von uns«. 
Ähnlich tief in uns eingelassen sind Gefühle von Ohnmacht und Missachtet-Sein, 
wenn Eltern, Kirchen oder staatliches Recht über unseren Körper (mit-)bestim-
men. Körperliche Fremdbestimmung hinterlässt Spuren, die an uns sichtbar blei-
ben und sich in uns einschreiben, manchmal nur vorübergehend, manchmal dau-
erhaft, mal nur für uns wahrnehmbar, mal für andere. Unser Körper ist nicht bloß 
eine äußere Hülle, die uns für andere identifizierbar macht, sondern selbst Träger 
und Ausdruck von Biographie, Individualität und Identität: »Die Person bildet 
sich in ihrem und durch ihren Leib«, erläutert der Philosoph Thomas Fuchs17 in 
der Tradition der Leibphilosophie nach Hermann Schmitz.18 Ihm gilt der Leib als 

16	 Hier nach Böhme (2008) 156; die Grundlagen finden sich bei Schmitz (1965) § 43 sowie §§ 56 ff. 
17	 T. Fuchs (2020) 183–185. 
18	 Schmitz (1965). 



Vom Wert körperlicher Selbstbestimmung 21

der »universale Resonanzboden, wo alles Betroffensein des Menschen seinen Sitz 
hat«.19 Darum also treten die meisten so leidenschaftlich für körperliche Selbst-
bestimmung ein: weil unsere körperlichen Erfahrungen etwas mit unserer per-
sönlichen Weise zu tun haben, in der Welt zu sein, also unserer »Weltbeziehung« 
(Hartmut Rosa). Der Körper tritt »nicht zwischen Selbst und Welt, sondern er ist 
der konstituierende Ausgangspunkt für beide.«20 Mit körperlicher Selbstbestim-
mung verteidigen wir nicht nur ein Leben ohne Angst vor Schmerz, sondern die 
Möglichkeit von einem Leben in Freiheit, Identität und Würde.21 Auch für das 
Bundesverfassungsgericht ist körperliche Selbstbestimmung eine Forderung, die 
sich unmittelbar aus dem Menschsein ergibt. Denn nur dann, wenn der Mensch 
über seine eigene körperliche Existenz nach eigenen Maßstäben bestimmen kann, 
bleibt er »als selbstverantwortliche Persönlichkeit, als Subjekt anerkannt«.22 

Allerdings können wir uns den Körper, in den wir hineingeboren werden, nicht 
selbst aussuchen, und kein Recht der Welt wird je Gebrechen, Veranlagungen, 
Unfälle, Krankheiten oder Infektionen verhindern können oder uns auch nur 
das Schicksal des Alterns abnehmen. Um es nochmals in Erinnerung zu rufen: 
Der Körper ist unser gemeinsames, aber nicht unser gleiches Schicksal. Dasselbe 
Dilemma begegnet im Hinblick auf körperliche Selbstbestimmung. Über den 
eigenen Körper selbst bestimmen zu können, wird kaum je dasselbe bedeuten: 
nicht nur weil sich die Selbstbestimmungswünsche voneinander unterscheiden, 
sondern auch weil die Körper, auf die sich die Selbstbestimmung bezieht, unter-
schiedlich sind. Zwar kann das Recht dieses fundamentale Gerechtigkeitsproblem, 
das sich uns mit unserer Körperlichkeit stellt, nicht lösen. Aber das Recht kann die 
Chancen darauf beeinflussen, in körperlicher Selbstbestimmung zu leben. 

2.	 Weil der Körper nicht vollständig aufklärlich ist

Außerdem bestehe ich auf der rückhaltlos positiven Bewertung von körperlicher 
Selbstbestimmung, weil Selbstbestimmung den Ausweg aus mehreren Wissens
problemen bietet. 

Das erste Wissensproblem betrifft die geläufigen Kategorien, mit denen das 
Recht herkömmlich Abstufungen, Schattierungen und Gradierungen in Bezug 
auf körperliche Selbstbestimmung vornimmt, insbesondere die Kategorien Alter, 
Krankheit und Behinderung. Wir müssen in Rechnung stellen, dass diese Kate-

19	 Schmitz (1990) 116.
20	 Rosa (2019) 144–151.
21	 Zur Identitätsbedeutung von Leib und Körper Gugutzer (2001) 126 ff.; siehe auch Pollmann 

(2018): Integrität als »Ganzheit« und »Unversehrtheit« im weiteren Sinne. 
22	 Bundesverfassungsgericht, Urteil vom 26. Februar 2020, 2 BvR 2347/15 u. a., BVerfGE 153, 

182–310 (264) – Suizidhilfe.



22 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

gorien zu einem Anteil, über dessen Ausmaß wir genauso unsicher wie unwissend 
sind, gesellschaftlich »konstruiert« sind und also vom Recht (mit-)hergestellt wer-
den.23 Heute wissen wir, dass nicht alle Unterschiede, die Gesellschaften an die 
Unterscheidung »Frau« und »Mann« geknüpft haben, auf biologischen Tatsachen 
beruhen. Daher wäre es genauso unbedarft, Krankheit, Kindheit, Behinderung, 
Alter, Gebrechlichkeit, Psychotik etc. ohne Weiteres als universelle, nicht-kon-
tingente Kategorien zu übernehmen. Allerdings lässt sich über das Ausmaß der 
Gesellschaftlichkeit dieser Kategorien kein Einvernehmen herstellen. Dies lehren 
die Debatten, die sich im Anschluss an Simone de Beauvoirs Diktum « On ne naît 
pas femme: on le devient »24 entfaltet haben. Seitdem wird unterschieden zwi-
schen dem Geschlecht in einem biologischen Sinn (sex) und seiner sozialen Bedeu-
tung (gender). Später warf Judith Butler die Frage auf, woher wir eigentlich die 
Gewissheit nehmen, dass ein dem sozialen Geschlecht vorgelagertes, körperlich 
gegebenes »biologisches Geschlecht« überhaupt existiert. Sie ging den von Simone 
de Beauvoir vorgezeichneten Weg – « dans la collectivité humaine rien n’est na-
turel »25 – nochmals weiter und konfrontierte die Denkgewohnheiten mit der 
Vorstellung, dass auch die scheinbare Materialität des »biologischen Geschlechts« 
diskursiv erzeugt werde. In ihren Augen ist das »biologische Geschlecht« nicht 
eine schlichte Tatsache oder ein Zustand des Körpers, sondern »ein Prozess, bei 
dem regulierende Normen das ›biologische Geschlecht‹ materialisieren und diese 
Materialisierung durch eine erzwungene ständige Wiederholung jener Normen 
erzielen.«26 Seither schwelt in Bezug auf die Kategorie Geschlecht eine Kontro-
verse, die sich nicht einfach beilegen und abschließen lässt, weil sie auf eine der 
Erkenntnis nur begrenzt zugängliche Frage zuläuft. Wie sollte sich mit letzter 
Gewissheit aufklären lassen, ob es einen vorgesellschaftlichen Ausgangspunkt 
gibt, wenn wir nicht ausschließen können, dass auch wir selbst und unser Denken 
immer schon »bis zum Hals« diskursiv geformt sind? Um sich aus dieser Schlinge 
zu befreien, müsste man sich in einen irrealen vorgesellschaftlichen Nullpunkt 
versetzen, gewissermaßen »mit einem Schlag den ganzen Wald neu anpflanzen«, 
wie Simone de Beauvoir unser Dilemma vorhergesehen hat.27 Und weil das nicht 
möglich ist, müssen wir uns mit einem letzten Rest Unaufklärlichkeit abfinden. 

Dieses Dilemma besteht nicht nur in Bezug auf die Kategorie Geschlecht.28 Für 
die Kategorie Rasse werden inzwischen vergleichbare Debatten geführt.29 Aber 
auch im Hinblick auf Krankheit, Kindsein oder Alter lässt sich nicht allgemein-

23	 Beginnend bei Berger / Luckmann (1969/1977).
24	 de Beauvoir (1949/1976) 13. 
25	 de Beauvoir (1949/1976) 644.
26	 Butler (1997) 21.
27	 de Beauvoir (1949/1976) 645. 
28	 Ásta (2018).
29	 Liebscher (2021).



Vom Wert körperlicher Selbstbestimmung 23

gültig angeben, wo die Grenzen verlaufen zwischen vorgesellschaftlich Wirkli-
chem und diskursiv Geformtem. Es gibt keine Gewissheit über einen unbezwei-
felbaren Anfangspunkt, und auch hier sind menschliches Denken und materielle 
Welt unentwirrbar miteinander vermengt und ineinander verstrickt. Wir müssen 
in Rechnung stellen, dass wir in für uns unsichtbaren »kausalen Schleifen« oder 
»Looping«-Effekten, wie die US-amerikanische Sozialphilosophin Sally Haslanger 
sie nennt, gefangen sind. Damit meint sie, dass wir die Welt auf eine Weise beein-
flussen, die unsere Überzeugungen wahr werden lässt. Wenn wir, so ihr Beispiel, 
eine gebaute Umwelt schaffen, die für Menschen mit Behinderung unzugänglich 
ist, weil wir sie nicht als aktive Mitglieder der Gesellschaft wahrnehmen und sie 
daher auch nicht mitbedenken, dann lässt sich später konstatieren, dass Menschen 
mit Behinderungen tatsächlich nicht am gesellschaftlichen Leben teilnehmen 
und keine Beiträge dazu leisten.30 Jedenfalls ist der Körper in vielen Hinsichten 
zu einer erkenntnistheoretischen Herausforderung geworden. Es gibt nur wenig 
Gewissheiten darüber, was am Körper »natürlich« und gegeben und was gestaltet 
ist, was bloßes Schicksal und was vorwerfbares Menschenwerk ist. Niemand kann 
mit ernstlicher Gewissheit präzise angeben, in welchem Ausmaß unsere Vorstel-
lungen von Krankheit, Alter, Behinderung, Gebrechlichkeit vordiskursiv gegeben 
sind, und niemand kann ausschließen, dass das Recht selbst wesentlichen Anteil 
daran hat, dass diese Kategorien als wirklich wahrgenommen werden. Dieselben 
Zusammenhänge zwischen Wirklichkeit und Überzeugungen könnten am Werk 
sein, wenn Gesellschaften Auffassungen davon entwickeln, wie Kinder oder alte, 
kranke, gebrechliche, neurotische, psychotische Menschen »wirklich« sind, und 
darauf Regelungen stützen, die ihnen bestimmte Aspekte von körperlicher Selbst-
bestimmung im Interesse von Heilung, Erziehung und Fürsorge absprechen. In 
letzter Konsequenz heißt das, dass wir mit der Möglichkeit rechnen müssen, dass 
sich das Recht seine Gründe für körperliche Fremdbestimmung in einem nicht 
übersehbaren Ausmaß selbst verschafft. 

Aber wir haben nicht nur in Rechnung zu stellen, dass die Kategorien, mit 
denen im Rechtszusammenhang körperliche Selbstbestimmung abgestuft wird, 
nicht in einem vorrechtlichen Sinne gegeben und damit »wirklich« sind. Ich be-
stehe auch deshalb auf körperlicher Selbstbestimmung, weil wir es in den meisten 
Fällen mit unlösbaren Begründungsproblemen zu tun bekommen, wenn es um 
die Bewertung von körperlichen Entscheidungen geht. Die Probleme beginnen 
schon dann, wenn es um die Abstimmung von körperlichem Handeln (Freiheits-
gebrauch) mit Gesundheit und Leben geht.31 Noch unermesslicher werden die 
Begründungsprobleme, wenn es um die Bewertung von körperlichen Entschei-
dungen für sich selbst geht. Für manche lautet ein Minimalkonsens, dass Ent-

30	 Haslanger (2021) 11. 
31	 Günther / Volkmann (2022).



24 Erstes Kapitel: Worum es in diesem Buch geht

scheidungen, die eine offene Zukunft erhalten, besser sind als Entscheidungen, 
die Zukunft nehmen.32 Doch muss man dann noch begründen, warum Zukunfts-
interessen vor Gegenwartsinteressen rangieren und welche bzw. wessen Zukunft 
eigentlich offen gehalten werden soll. Liegt darin nicht eigentlich eine Instru-
mentalisierung der gegenwärtigen Person und ihrer Selbstbestimmung, fragt 
eindringlich der deutsche Rechtsphilosoph Thomas Gutmann und wirbt für ein 
präsentistisches Verständnis von Selbstbestimmung. Andernfalls würden wir der 
je gegenwärtigen Person auferlegen, »nie etwas anderes sein zu dürfen als Treu-
händerin ihrer künftigen Erscheinungsweisen«.33 Der junge oder kranke Mensch, 
wie er jetzt ist, würde gegen den Menschen ausgespielt, der dieser jetzt junge oder 
kranke Mensch vielleicht einmal sein wird. Für Simone de Beauvoir liefe dies 
auf einen Verrat hinaus: Man verrät den jetzigen Menschen auf Kosten des spä-
teren, oder den späteren auf Kosten des jetzigen.34 Dieselben Einwände erheben 
sich im Übrigen gegen allzu anspruchsvolle, »perfektionistische« Vorstellungen 
von Selbstbestimmung, etwa wenn es heißt, nur »authentische« und »wertkohä-
rente« Körperwünsche seien anzuerkennen.35 Dahinter stehen Lebensideale von 
»Selbst-Treue«, Originalität und »innerer Tiefe«.36 Aber ein Lebensideal ist noch 
keine begründbare Verpflichtung. Und wer vermag anzugeben, was das »eigent-
liche«, wertkohärente, der eigenen Originalität verpflichtete Selbst ist, das durch 
unauthentische Wünsche verfehlt werden könnte?37 

Aber auch wenn man sich darauf einigen wollte, dass »offene Zukunft« und 
»Selbst-Treue« Bewertungsmaßstäbe für körperliche Entscheidungen an die Hand 
geben, lässt sich kaum fester Grund gewinnen. Schon für uns selbst können wir 
nicht sicher sein, dass wir eine Entscheidung, die wir heute treffen, auch morgen 
noch richtig finden (und umgekehrt), und genauso lässt sich alltäglich beobach-
ten, wie weit die Auffassungen darüber auseinandergehen, welcher Umgang mit 
dem eigenen Körper der jeweils richtige ist. Medizin und Biotechnologie eröff-
nen immer neue Körpermöglichkeiten, jede Jugend bringt spezifische ästhetische 
Körperideale hervor, Kulturkreise kreieren ihre jeweils eigenen Körperpraktiken, 
Weltanschauungen schlagen sich in unterschiedlichsten Körpergeboten nieder 
etc. Seit den Studien von Marcel Mauss wissen wir, dass selbst so universell und 
natürlich erscheinende körperliche Tätigkeiten wie Schlafen oder Schwimmen 

32	 Auf dieser Linie liegen Überlegungen, wonach Paternalismus zur Maximierung von Freiheit 
(für die deutsche Debatte etwa Enderlein [1996] 52 ff.; Eidenmüller [2015] 374 ff.) oder jedenfalls zum 
Schutz vor völligem Freiheitsverlust gerechtfertigt ist (für die deutsche Debatte dazu Klimpel [2003] 
29–33). 

33	 Gutmann (2006) 208.
34	 de Beauvoir (1949/2020) 74–76; gleichsinnig gegen einen pauschalen Primat der Zukunft 

Wapler (2015) 408–416.
35	 Exemplarisch für die deutsche Debatte Quante (2002) 192 ff. und 320 ff. 
36	 Taylor (1991/1995) 34–39; gleichsinnig Rosa (2010). 
37	 B. Rössler (2017) 266–268.



Vom Wert körperlicher Selbstbestimmung 25

unterschiedlichste Formen annehmen können.38 Abermals begegnet das schon 
angesprochene Wirklichkeitsproblem. Wer in Rechnung stellt, dass die Bewer-
tungsmaßstäbe für körperliche Entscheidungen in einem aus der Gegenwart nicht 
sicher vorhersehbaren Ausmaß zeitlich gebunden, gesellschaftlich geformt und 
zugleich veränderlich sind, wird sich hüten, abschließende Urteile über körper-
liche Entscheidungen treffen zu wollen. Zugleich stellen sich körperliche Ent-
scheidungen jeweils anders dar, wenn sie aus der Perspektive der Medizin oder 
der Erziehung oder der Wirtschaft oder einer Weltanschauung oder des Sports be-
trachtet werden.39 Unsere ausdifferenzierte Gegenwart liefert »keinen Fixpunkt, 
dem man die einzig richtige und letztverantwortliche Behandlung des Körpers 
anvertrauen könnte.« Der Körper ist »polykontextural« geworden (Karl-Heinrich 
Bette).40 Man kann Tätowierungen für sich ablehnen oder auf anderen Körpern 
abstoßend finden, doch ist damit nicht begründet, dass der Wunsch, sich tätowie-
ren zu lassen, deshalb universalisierbar schlecht wäre. Was für die einen eine ver-
nünftige, weil lebensrettende Behandlung ist, etwa eine Bluttransfusion, verletzt 
für Zeugen Jehovas ein Tabu. Für große Teile der Bevölkerung bedeutete es einen 
ersehnten Segen, als Impfungen gegen Covid-19 in Reichweite gerieten; andere 
lehnen Impfungen leidenschaftlich ab. Wir werden uns wohl auch nicht darauf 
einigen können, dass es vorzugswürdiger sei, Psychopharmaka einzunehmen als 
psychotische Schübe zu riskieren, dass man gut daran tue, das Altern aufzuhalten, 
oder dass das Leben stets dem Tod vorzuziehen sei. Wir befinden uns in einem 
unermesslich großen Gelände an tatsächlich möglichen und ethisch nicht ein-
deutigen körperlichen Entscheidungen. Nur selten zieht das gegenwärtige Recht 
äußere Grenzen für Körperentscheidungen. Derzeit ist Klonen unzulässig, Organe 
sind unverkäuflich, der Konsum mancher Drogen steht unter Strafe, Leihmutter-
schaft ist verboten etc. Aber dazwischen spannt sich ein unübersichtlicher und tie-
fer Raum von rechtlich erlaubten Körperentscheidungen auf, bei denen wir weder 
wissenschaftliche Gewissheit noch allgemeingültigen Konsens erzielen werden. 

Das Recht erlegt uns keine Rechtfertigungspflicht auf, wenn wir den Tod dem 
Leben oder die Krankheit der Gesundheit vorziehen. Diese Fragen gelten heute 
als höchstpersönlich und nehmen teil am Achtungsanspruch jedes Einzelnen als 
Subjekt, wie es das Bundesverfassungsgericht betont.41 Daher leuchtet es nicht 
ein, wenn wir hier irgendwelchen fremden Maßstäben gehorchen sollten. Selbst 
für vermeintlich elementare Fragen, bei denen eine von vielen geteilte Beant-
wortung auf der Hand liegen könnte, suchen wir vergeblich nach allgemein-
gültigen Bewertungen und damit nach Maßstäben für »bessere« und »schlech-

38	 Mauss (1936/1950).
39	 Bette (2005) 25–52; Bette (1999) 58–74. 
40	 Bette (1999) 138–144.
41	 Bundesverfassungsgericht, Urteil vom 26. Februar 2020, 2 BvR 2347/15 u. a., BVerfGE 153, 

182–310 (264) – Suizidhilfe.




