Agostino Steuco
De Perenni Philosophia



Editionen zur Frithen Neuzeit
Lateinisch-deutsche Quelleneditionen

Herausgegeben von Giinter Frank

Band §5.1—5

frommann-holzboog



Agostino Steuco

De Perenni Philosophia

Herausgegeben und eingeleitet
von Giinter Frank

Ubersetzt von Frank Bohling

Teilband 1

Stuttgart Bad-Cannstatt 2024



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung
der Europiischen Melanchthon-Akademie Bretten

Abb. S. V mit freundlicher Genehmigung der
Biblioteca »Agostino Steuco«, Gubbio, Italien

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

ISBN 978-3-7728-2378-7
eISBN 978-3-7728-3466-0
(in fiinf Teilbinden)

© frommann-holzboog Verlag e.K. - Eckhart Holzboog
Stuttgart-Bad Cannstatt 2024
www.frommann-holzboog.de
Satz: Satzpunkt Ursula Ewert GmbH, Bayreuth
Gesamtherstellung: Hubert & Co., Gottingen
Gedruckt auf siurefreiem und alterungsbestindigem Papier



Agostino Steuco (1497—1548)



INHALT

Teilband 1

Inhaltsiibersicht des Quellentextes ... ............. VIII
Einleitung: Philosophia perennis als christliche

Einheits- und Universalwissenschaft . .. ... ......... LXXXIII
Vorbemerkung des Ubersetzers .. ................ CXIII

Agostino Steuco:
De Perenni Philosophia / Uber die ewige Philosophie,
Liber primus / Buch I bis Liber secundus / Buch II . .. 2

Teilband 2

Agostino Steuco:

De Perenni Philosophia / Uber die ewige Philosophie,

Liber tertius / Buch III bis Liber sextus / Buch VI .. .. 454

Teilband 3

Agostino Steuco:

De Perenni Philosophia / Uber die ewige Philosophie,

Liber septimus / Buch VIT .. ... ... .. ... 1028

Teilband 4

Agostino Steuco:

De Perenni Philosophia / Uber die ewige Philosophie,

Liber octavus / Buch VIII bis Liber bis Liber nonus /

BuchIX .. ... 1478

Teilband 5
Agostino Steuco:
De Perenni Philosophia / Uber die ewige Philosophie,

Liber decimus / Buch X ... ... ... .. ... ........ 2030
Anmerkungen. . ... ... oo 2243
Verzeichnis der Bibelstellen . . ................... 2249
Namenregister ... ... ... ..ottt 2255
Verzeichnis der erwihnten und zitierten Werke ... ... 22063

Vi



INHALTSUBERSICHT DES
QUELLENTEXTES

Index eorum quae in hoc opere de perenni philosophia
habentur

Liber primus

Lectori S. .. ...
1. De successione Doctrinae ab exordio mundi . . .. ..
1l. De tribus modis, quibus cognita est Sapientia,

sed posteriore praestantissimo . . ... ... ... ... ...
iil. Quod Patris ac Filii divinitas et potestas fuerit apud
antiquos celebris . ... ... L
iv. Eorum quae prolata sunt comprobatio ex Theologia
Graccorum et Hebracorum ............ ... ...
V. De eadem Mente, Progenie Sapientiaque divina,
ex Platone, regina, moderatrice omnium rerum,
omnium maiorum consensu. Et quod Aristoteles
eam laudarit, suspexerit, qui de ea locuti essent,
admiratus fuerit . .. ...

Vi. Mentem ex Macrobio esse Filiam summi Boni,
summum Bonum ipsum supremum Genitorem.

Vii. Ex eisdem Chaldaeorum oraculis de Mente, divina
Progenie, cuius imago sit animus humanus, et ex
Philone . . ... ... ... .. ...

Viii. De Mente, Prole divina, ex Mercurio Trismegisto;

eademque Creatrice animi humani, sicut ex

Chaldaco et Philone . ......................
ix. De eadem Mente ex oraculis item Chaldaicis,

quod sit creatrix, quod spectaculum Deorum . . . ..
X. De eadem Mente, ex Mercurio et Platonicis,

omnique elus divinitate, et quod sit mundi creatrix

et Idea mundi ipseque mundus archetypus . ... ...

VI



Verzeichnis dessen, was in diesem Werk der Philosophia

perennis enthalten ist

Buch I [Vom Geist|

Anden Leser . ... ... .. .. .. ...

11.

111.

1v.

Vi.

Vii.

VIil.

1X.

Uber den Fortgang der Lehre seit Anfang der Welt .
Uber die drei Weisen der Erkenntnis der Weisheit
und die vorziiglichste unter thnen . ............
Gottlichkeit und Macht von Vater und Sohn

bei den Alten bertthmet . .. ........... ... .. ...
Bekriftigung des Gesagten durch die Theologie

der Griechen und Hebrder ... ... .. ... ...
Uber den Geist Gottes, sein Abkommling und seine
Weisheit, als Kénig und MiBiger aller Dinge nach
Platon, mit Ubereinstimmung aller Fritheren. Und
dass Aristoteles ithn gelobt und verehrt und die, die
von ihm gesprochen haben, bewundert hat . . . . ...
Der Geist als der Sohn des héchsten Guten nach
Macrobius; das hochste Gute selbst ist der hdchste
Vater ... ... ...
Der Geist gemil3 den »Chaldiischen Orakelne« als
von gottlicher Herkuntft, sein Abbild nach Philon
der menschliche Geist . ......... ... ... ...
Der Geist nach Hermes Trismegistos als ein Kind
Gottes; Schépfer des menschlichen Geistes nach
dem Chaldier und Philon ................ ...
Derselbe Geist nach den Chaldiischen Orakeln

als Schopfer, Schauspiel der Gotter . ... ....... ..
Gottlichkeit desselben Geistes nach Hermes und
den Platonikern; der Geist als Schépfer der Welt,
Idee der Welt und selbst archetypische Welt . ... ..

29

31

41

49

01

67

75

79

85

IX



xi.

Xi1.

Xiiil.

X1v.

XV.

XVI1.

XVil.

XViil.

XiX.

XX1.

INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

De Mente ex oraculo quoque Chaldacorum et
Porphyrio et Proclo, et quod sit a Patre, quod
creatrix mundi; et quod sit ea, quae dicitur
ultramundana Mens . .. ... ... L L.
Quod Mens sit Deus opifexque mundi; et quod
veteres Graeciae Philosophi id agnoverint; et de
Ideis . ...
Ex Proclo et Porphyrio de Mente et eam
antecedente Genitore . ... ... ...
Ex eodem Proclo de Genitore, summo Bono,
progenie divina, Mente; item de tertio Anima seu
spiritu; et de divinitate ipsius Mentis . ... ... ... ..
Mirabile testimonium Porphyrii de eadem Mente
abaeterno genita . ... ...
Ex Plotino de eadem ipsa mente et Genitore eius et
eius cum Patre coniunctione et quod post Patrem
sit maxima omnium Mens .. ... ...
Ex codem Plotino, quod Mens sit post summum
bonum, quod per eam ad summum perveniatur,
quod sit locus et Idea omnis pulchritudinis, quod
creaveritmundum ... ... oL
Quod creatio sit Mentis, Genitore iubente, ipsa
operante, et de duobus his, ex eodem Plotino . . . ..
De eadem Mente ex Plotino mirabilis Theologia,

ut a Patre generetur, omnibus bonis ditetur . . . .. ..
Summa eorum, quae divinitus Plotinus de Primo et
Secundo est locutus, de Bono et Mente ab co genita,
Idearum plena, sapientissima origine Mundi ... ...
Ex Theologia Chaldacorum apud Sibyllas de Prole
divina, quod sit Regina mundi visibilis et invisibilis,
et quod a Patre princeps constituta. Ex quibus est
conformatio et comprobatio eorum, quae superius
Platonici dixerunt . ............. ... ... . ...

98

106

I12

118

130

136

144

152

158

166

176



X1.

Xil.

X1il.

X1v.

XV.

XVi.

Xvil.

XViil.

XI1X.

XX.

Xx1.

INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

Weiter iiber den Geist nach den Chaldiischen
Orakeln und nach Porphyrios und Proklos. Dass er
vom Vater und Schopfer der Welt sei und derjenige,
den man »iiberweltlicher Geist« nenne . .........
Der Geist Gott, Werkmeister der Welt. Dass die
alten griechischen Philosophen das wussten. Und
dberdieIdeen . ... ... ... . L i L
Uber den Geist und seinen ihm vorausgehenden
Erzeuger, nach Proklos und Porphyrios. .. .......
Weiter nach Proklos iiber den Erzeuger, das hochste
Gute; und den gottlichen Abkémmling, den Geist;
und weiter iiber das Dritte, die Seele oder den Geist;
und tber die Géttlichkeit des Geistes ... ........
Wunderbares Zeugnis des Porphyrios iiber den

von Ewigkeit her gezeugten Geist. . .. ..........
Plotin iiber diesen Geist, seinen Erzeuger und seine
Verbindung mit dem Vater und dartiber, dass der
Geist nach dem Vater der GroBteist . ... ... ... ..
Weiter nach Plotin: Der Geist nach dem hdchsten
Gut, dass man durch ihn zum héchsten Gut gelange,
dass er der Ort und die Idee jeder Schonheit set,
dass er die Welt geschaffen habe . ........... ...
Weiter nach Plotin: Dass der Geist die Schépfung
auf Befehl des Erzeugers durchftihrte, und iiber
diese beiden. . ...... ... .
Wunderbare Theologie iiber denselben Geist, aus
Plotin: Dass er vom Vater erzeugt und mit allen
Gitern verschen wurde ... ... ... L o oL
Zusammenfassung dessen, was Plotin in gottlicher
Weise tiber das Erste und das Zweite gesagt hat,
iiber das Gute und den von diesem gezeugten,

von Ideen erftillten Geist, den weisesten Ursprung
der Welt .. ..o o
Aus der Theologie der Chaldier bei den Sibyllen:
iiber das gottliche Kind, dass es der Kénig der
sichtbaren und unsichtbaren Welt und vom Vater
geschaftfen ist. Als Bestitigung und Bekriftigung
dessen, was zuvor von den Platonikern angefiihrt
WUrde ..

99

107

113

119

137



Xxil.

XX111.

XX1V.

XXV.

XXVI.

XXVII.

XXV,

XXIX.

XXX.

XXXI.

XII

INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

Fidele esse Magorum Sibyllarumque testimonium . .
De Verbo divino et quomodo sit Lumen de lumine,
exMercurio .......................... ...
De divino Verbo ex eodem Trismegisto et de virtute
eius, quod sit opifex mundi et quod nascatur

aPatre. ...
De Mercurio Trismegisto, Theologiamque eius

esse veram, id est ab antiquissimo illo Mercurio
perscriptam; de Magis et Sibyllis . ... ... ... ...
De Verbo divino ex Philone Iudaeo. Cuius dictis
probetur vere priscum illum Mercurium de ipso
Verbo superiora scripsisse. Multiplexque de eo apud
Philonem Theologia, quod sit creator Mundi et
origo, quod Filius Dei, quod hominis archetypum . .
Ex Platone, Filium habere Patrem, Verbum esse
divinissimum, Principem praesentium

etfuturorum . .......... ..
Ex Theologia Orphei de Verbo divino et quod

sit vox divina et quod formator mundi . .........
Alia quaedam ex Philone Iudaco de Patre et
primogenito Filio, qui sit verbum eius, creator
mundi, hominis archetypum, et quod Pater sit
eminentissimus, Filius lex et moderamen mundi,
princeps Angelorum, coaeternus Patri . .. ..... ...
Testimonium de Patre ac Filio ex Numenio
Pythagoreo, et quod Pater sit primus, Filius
secundus; et quod Filius agat omnia, Pater iubeat;

et quod Pater sit ipsum Bonum. . .......... .. ..
Ex Amelio de Verbo divino aeterno post homine
facto. Et quod Amelius testimonium loannis
protulerit, Heraclitumque etiam de Verbo fuisse
locutum . ... ...

182

192

200

210

224

250

2060

270

284

290



xxil.
Xxi111.

XXI1V.

XXV.

XXVI.

XXVIl.

XXVIIl.

XXIX.

XXX.

XXXI.

INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

Zuverlissiges Zeugnis der Mager und Sibyllen . . . . .
Uber das gottliche Wort und wie es Licht vom
Licht ist, nach Hermes Trismegistos . ...........
Weiter nach Trismegistos: tiber das gottliche Wort
und seine Kraft; dass es der Werkmeister der Welt
ist; dass es vom Vater geboren wird . ...........
Uber Hermes Trismegistos: Dass seine Theologie
wahr ist, weil sie von jenem sehr alten Hermes
geschrieben wurde; von den Magern und den
Sibyllen . . ... .o
Uber das gottliche Wort nach Philon. Der beweist,
dass tatsichlich jener alte Hermes die eingangs tiber
das Wort zitierten Sitze geschrieben hat. Vielfiltige
Theologie tiber das Wort bei Philon: Dass es die
Welt geschatten habe, ithr Ursprung sei, Sohn Gottes
und Urbild des Menschen . ............... ...
Nach Platon: Dass der Sohn einen Vater hat.

Dass das Wort hochst gottlich ist und Fiirst der
Gegenwart und der Zukunft .............. ...
Aus der Theologie des Orpheus tiber das gottliche
Wort, dass es die gottliche Stimme ist und dass

es der Welt die Formengab . .............. ...
Weiteres aus Philon: iiber den Vater und den
erstgeborenen Sohn, der sein Wort ist, Schopfer

der Welt und Urbild des Menschen. Und dass der
Vater der hochste ist und der Sohn Gesetz und
Leiter der Welt, erster der Engel, seinem Vater
gleichewig . ...... ... ... ... ... .. ... ... ...
Von dem Pythagoreer Numenios ein Zeugnis tiber
den Vater und den Sohn. Und dass der Vater der
Erste, der Sohn der Zweite ist. Und dass der Sohn
alles tut, auf Befehl des Vaters. Und dass der Vater
das Gute selbstist. ... ... ...
Aus Amelios tiber das ewige gottliche Wort und
iiber den nach ihm geschaftenen Menschen. Dass

er Johannes bezeugt. Dass auch Heraklit tiber das
Wort gesprochen hat . ........ ... ... ... ...

183

193

201

211

225

251

201

271

285

XIII



INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

Liber secundus

1.

1il.

1v.

V1.

Vii.

Viil.

1X.

X1V

De Theologia antiquorum testimonium Aristotelis,
exemplarque ex aliis quam sit veneranda ac
suspicienda . ...
Quod a Barbaris Graeci didicerunt et quod ingenue
discipulos eorum se Graeci fatentur, quo constet
Barbarorum Theologiam priorem ac meliorem esse
et quod a Graecis nihil debuit vel potuit innovare
super Theologia. . ....... ... ... ... ... .....
De tribus gradibus divinis sive Numine trino vel
tribus Regibus ternaque potestate; et de Spiritus
Sancti apud antiquos commemoratione ex Mercurio,
Plotino, Pythagora; et quod procedat a Mente.. . . . .
Examinatur oraculum Platonis de tribus numinibus
aut hypostasibus, circa quas sint omnia, sed
principaliter circa Primum, quod sit omnium finis . .
Quomodo Animam seu Spiritum ex illis duobus
produci tradiderint . . . ... ... L
Quod Aegyptii ter acclamabant, trinam Deitatem
designantes. Et quod divinam sapientiam omnia

esse apud eos inscriptio demonstrabat .. ... ... ...
De tribus Regibus sive tribus Intelligentiis
triplicique Divinitate ex Numenio, Amelio, Plotino,
Theodoro, Iamblicho, Proclo . .. ..............
De tribus principiis ex Proclo, Platonis Theologia
contentis, quae dicuntur Bonum, Mens, Anima
aliisque nominibus appellantur, et quod haec tria
principia non substantia tria sunt, sed alia ratione . . .
Quod Proclus testatur Platonem de tribus Regibus
in Epistola sensisse, et de nominibus quibus
describitur ineffabile Principium, nempe Deus

Pater . ... .

296

310

320

336

348

352

358

374

388



INHALTSUBERSICHT DES QUELLENTEXTES

Buch II [Trinitit]

1. Zeugnis des Aristoteles tiber die Theologie der
Alten. Beispielhafte Aussagen anderer, dass sie zu
ehren und zu verehrenist. . ..................

11. Dass die Griechen von den Barbaren gelernt und
sich auch offen zu ihren Lehrern bekannt haben.
Wodurch erwiesen ist, dass die Theologie der
Barbaren die frithere und bessere ist und dass die
Griechen in der Theologie nichts Neues sagen
durften oder konnten . . . ... ... L L

111. Uber die drei gottlichen Ringe oder das dreifache
Wesen, die drei Kénige und die dreifache Macht;
und iiber die Erwihnung des Heiligen Geistes bei
Hermes, Plotin und Pythagoras; und dass er aus
dem Geist hervorgeht. .. ....... ... L.

1v. Das platonische Orakel tiber die drei Wesen oder
Hypostasen, um die alles sei, wird untersucht.
Hauptthema ist das Vorige, dass es aller Zweck sei . .

V. Wie sie den Hervorgang der Seele oder des Geistes
aus den zweien tiberlieferten. . .. ........ ... ...

V1. Dass die Agypter durch dreimaligen Zuruf die
dreieinige Gottheit bezeichneten; und dass eine
dgyptische Inschrift beweist, dass thnen die gottliche
Weisheit alles war .. ....... ... ... ... ... ...

ViL. Uber die drei Kénige oder drei Intelligenzen und
die dreifaltige Gottheit, nach Numenios, Amelios,
Plotin, Theodoros, Jamblich und Proklos ... ... ..

viil.  Aus der Platonischen Theologie des Proklos tiber die
drei Prinzipien, die unter anderem das Gute, Geist
und Seele genannt werden; und dass sie nicht dem
Wesen nach dreisind .. ...... ... ... ... ... ...

1X. Was Platon nach Ansicht von Proklos in dem Brief
mit den drei Kénigen gemeint hat. Und iiber die
Namen, mit denen das unsagbare Prinzip, nimlich
Gottvater, beschriecben wird .. ... .. ... . ... ... .

Xl



EINLEITUNG:
PHILOSOPHIA PERENNIS
ALS CHRISTLICHE EINHEITS- UND
UNIVERSALWISSENSCHAFT

Die wissenschaftlichen Untersuchungen zur frithneuzeitlichen Wis-
senstradition der >Philosophia perennis< haben sich seit den ver-
gangenen vier Jahrzehnten zu einer veritablen Forschungsland-
schaft entwickelt. Zuriick geht diese Tradition bekanntlich auf den
richtungsweisenden Artikel von Charles B. Schmitt im Journal of
the History of Ideas aus dem Jahr 1966." Hintergrund dieses Artikels
war die inflationire Verwendung des Begriffs in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts fiir so unterschiedliche Traditionen wie einen
thomistischen Scholastizismus, Platonismus, Mystizismus, Positivis-
mus, Naturalismus, katholische Philosophie oder auch einfach west-
liche Philosophie. Gegen eine solche unsachgemille Applikation
des Begrifts der >Philosophia perennis¢ auf verschiedene moderne
philosophische Stromungen hatte Schmitt die historischen und sys-
tematischen Konturen des Konzepts der »Philosophia perennis< her-
ausgearbeitet und als ithren Inaugurator den vatikanischen Bibliothe-
karen Agostino Steuco (1497—1548) in das Blickfeld der Forschung
geriickt.>

Als dieser mit seinem monumentalen Traktat De Perenni Philoso-
phia,3 erstmals in Lyon 1540 erschienen, dieser Tradition einer christ-
lichen Einheits- und Universalwissenschaft* den Namen gegeben

1 Ch.B. Schmitt, Perrenial Philosophy: From Agostino Steuco to Leibniz, in: JHI
27 (1966), 505—532.

2 Zu Steuco vgl. Johann Heinrich Zedler, Art. Steuchus, (Augustin) Eugubinus, in:
Grosses vollstindiges Universallexikon aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 39, Leipzig
1744, 20461f.; Schmitt (wie Anm. 1) §15f.

3 Der genaue Titel lautet: Augustini Steuchi Eugubini Episcopi kisami, Apost. S. Biblio-
thecarii, viri doctissimi, DE PERENNI PHILOSOPHIA Libri X, Basel 1542.

4 Eine erste philosophichistorische Wiirdigung dieser Tradition in drei Abteilungen
findet sich schon bei H. Ebert, Augustinus Steuchus und seine Philosophia peren-
nis. Ein kritischer Beitrag zur Geschichte der Philosophie, in: PhJ 42 (1929), 342—
356; s10—526; PhJ 43 (1930), 92—100; vgl. dartiber hinaus: Schmitt (wie Anm. 1);
vor allem aber: W. Schmidt-Biggemann, Philosophia Perennis. Historische Umrisse

LXXXII



EINLEITUNG

hatte, ging dem bereits eine iiber einhundertjihrige Debatte vor-
aus. Schon bei den italienischen Humanisten Marsilio Ficino (1433—
1499) und Giovanni Pico della Mirandola (1463—1494) wurde diese
Tradition als »platonische Theologie« (theologia platonica)s oder als
valte Theologie« (prisca theologia)® diskutiert. Bedingung dieser als
christlicher Einheits- und Universalwissenschaft verstandenen Tra-
dition war, dass sie zwischen Theologie und Philosophie nicht
trennte.” Ihre Vertreter tibernahmen die griechische Philosophie in
einen christlichen Kontext, indem sie das Anliegen solcher alexan-
drinischer Kirchenviter wie Klemens oder Origenes aufgriffen, die
vor allem die platonische Philosophie in eine »christliche Philoso-
phie« zu tiberfithren und zu tiberbieten versucht hatten.® Sie gingen
dabei von einer Ubereinstimmung von Philosophie und monothe-
istischer Theologie, genauer: von monotheistischer Geisttheologie
und einer Philosophie des Geistes aus, die vor diesem Hintergrund
eine innere Tendenz zur platonischen-neuplatonischen Philoso-
phie aufwies. Diese innere Tendenz zum Platonismus fiihrte auch
zu einer platonisierenden Relektiire der Philosophie des Aristote-
les, die durch die Rezeption der pseudo-aristotelischen Schriften
De mundo (die bereits im Mittelalter zirkulierte) und der Theologia
Aristotelis (1519 in Rom erstmals verdffentlicht von Nikolaus Cas-
tellanus [gest. 1552]) erleichtert wurde, die jedoch selbst neuplato-
nische Urspriinge aufwiesen.® Da Philosophie in dieser Tradition als
die menschliche Teilhabe an der Weisheit Gottes verstanden wird,
erhilt sie selbst heilswissenschaftlichen Charakter. Die urspriingliche
Weisheit der ersten Schopfung erstreckt sich dabet als eine franslatio

abendlindischer Spiritualitiit in Antike, Mittelalter und Frither Neuzeit, Frankfurt a. M.
1998.

5 P.O. Kiristeller, Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt a. M. 1972; ders., Acht
Philosophen der italienischen Renaissance. Petrarca. Valla. Ficino. Pico. Pomponazzi.
Telesio. Patrizi. Bruno, Weinheim 1986, 33—46.

6 G.P. della Mirandola, De hominis dignitate. Uber die Wiirde des Menschen, lat.-dt.,
Stuttgart 2001, hier: 26; 4.

7 Schmidt-Biggemann (wie Anm. 4) 49—61.

8 Ausfiihrlich hierzu T. Kobusch, Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjekti-
vitit, Darmstadt 2006.

9 Kraye, Jill u.a. (Hg.), Pseudo-Aristotle in the Middle Ages: the Theology and other
Texts, London 1986; G. Frank, Der Aristotelismus der »Philosophia perennis«.
Agostino Steuco, Nicolaus Castellanus, Francesco Patrizi, Ralph Cudworth, in:
Der Aristotelismus an den europdischen Universititen der friihen Neuzeit (hg. von R.
Darge u.a.), Stuttgart 2010, 161-179.

LXXX1V



EINLEITUNG

sapientiae auf die ilteste Philosophie, die der ersten Offenbarung am
nichsten stand, und wird nach dem Siindenfall in der Geschichte
der Philosophie wieder aufgerichtet. Die Urspriinge dieser frithneu-
zeitlichen Tradition der »Philosophia perennisc lagen in den Kont-
roversen zwischen den Platonikern und Aristotelikern des 15. Jahr-
hunderts.

1. Die Kontroversen zwischen Platonikern und Aristotelikern
im 15. Jahrhundert: Georgios Gemistos Plethon,
Georgios Trapezuntios, Kardinal Bessarion'™

Die Debatte zwischen Platonikern und Aristotelikern im 15. Jahr-
hundert, in der es im Kern um die Frage ging, welche Philoso-
phie in einer groBeren Ubereinstimmung mit den Doktrinen des
Christentums stehe, war Teil der neuen Begegnung zwischen der
byzantinischen Kultur und dem lateinischen Westen im 15. Jahr-
hundert. Hierzu gehért zunichst nach der lateinischen die Rezep-
tion der griechischen Antike, ihrer Philosophie und Literatur, die
im griechisch sprechenden Byzanz lebendig geblieben war, dem
lateinischen Westen jedoch nur fragmentarisch und durch Uber-
setzungen zuginglich war." Schon mit dem Vormarsch der Ttiirken
in den Dardanellen 1365, vor allem aber im Umbkreis des Falles von
Konstantinopel am 29. Mai 1453 flohen viele griechisch sprechende
Byzantiner nach Italien und griindeten Griechisch-Schulen. Eine
besondere Bedeutung kam hierbei Florenz und einem seiner bedeu-
tendsten Humanisten Coluccio Salutati (1331—1406), einem Freund
und Schiiler Francesco Petrarcas (1304—1374), zu. Es war vor allem

10 Vgl zur einfiihrenden Ubersicht den gleichnamigen Beitrag von P. Schulz in:
Philosophen der Renaissance. Eine Einfiihrung (hg. von P.R. Blum), Darmstadt
1999, 22—32.

11 Ausftihrlich hierzu: D. Harflinger (Hg.), Graecogermania. Griechischstudien deutscher
Humanisten, Weinheim / New York 1989; Landfester, Manfred: Art. Huma-
nismus, in: RGG 3 (#2000), 1938—1942; G. Frank, Philipp Melanchthon und
die europiische Kulturgeschichte, in: Fragmenta Melanchthoniana, Bd. 2 (hg.v. G.
Frank, S. Lalla), Ubstadt-Weier u.a. 2003, 133—146; B. Mondrain, Der Transfer
griechischer Handschriften nach der Eroberung Konstantinopels, in: Osmanische
Expansion und europdischer Humanismus. Pirckheimer Jahrbuch fiir Renaissance- und
Humanismusforschung 20 (2005), 109-122; J. Helmrath, Wege des Humanismus.
Studien zur Praxis und Diffusion der Antikeleidenschaft im 15. Jahrhundert, Tiibingen
2013; G. Frank, Art. Christentum/Kirche, in: Der neue Pauly. Supplemente, Bd. 9,
Stuttgart/ Weimar 2014, 214—231.

LXXXV



EINLEITUNG

sein Verdienst, mit Manuel Chrysoloras (1353—1415) den ersten
Griechen aus Byzanz im Jahr 1396 offiziell nach Italien eingeladen
zu haben, um am Florentiner Studium Griechisch zu unterrichten.

Eine kaum zu tiberschitzende Bedeutung fiir diese Begegnung
zwischen Ost und West spiclten daneben die Reform- bzw. Uni-
ons-Konzilien in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts (Ferrara/
Florenz 1438/1443), letztlich gescheiterte Versuche einer Re-
Union der orthodoxen und der lateinischen Kirche, auf denen es
dennoch zu intensiven Begegnungen zwischen byzantinischen Ge-
lehrten, die eine Fiille griechischer Texte und Manuskripte mit sich
brachten, und italienischen Humanisten kam. Fiir das Florenz dieser
Jahre kann man jedentalls eine »gigantische Zirkulation von Texten«
feststellen. '

Mitglied der byzantischen Delegation war als theologischer Bera-
ter des Kaisers Johannes VIII. auch der in Konstantinopel geborene
neuplatonische Philosoph Georgios Gemistos Plethon (ca. 1360—
1452), von Marsilio Ficino spiter als »zweiter Platon«s gefeiert, der
wihrend seines Aufenthaltes Cosimo de’ Medici (1389—1464) be-
wegen konnte, eine neue >Platonische Akademie« zu griinden, an
der er selber einige Zeit lehrte. Noch wihrend seiner Florentiner
Lehrjahre verfasste Plethon seine einflussreiche Schrift De different-
iis Aristotelis et Platonis,™ in deren programmatischer Einleitung er
seine Absicht darlegte, in Anlehnung an die Kirchenviter die Philo-
sophie Platons zu erneuern und auf diese Weise den in der Theo-
logie des Westens tiberschitzten Aristoteles zu entthronen. Plethons
Einfluss auf die Platon-Renaissance in der Frithen Neuzeit insge-
samt ist kaum zu tiberschitzen. Auch wenn es seine erklirte Ab-
sicht war, beide Philosophen unter der Frage gegeniiberzustellen,
welche Schriften in gréBerer Ubereinstimmung mit den Doktrinen
des Christentums stehe, ging es Plethon jedoch nicht einfachhin um
eine Erneuerung der platonischen Theologie. In seinem spiter ver-

12 T. Rathmann, Geschehen und Geschichten des Konstanzer Konzils. Chroniken, Lieder
und Spriiche als Konstituenten eines Ereignisses, Miinchen 2000, 11—58; J. Helmrath,
Diffusion des Humanismus und Antikerezeption auf den Konzilien von Kon-
stanz, Basel und Ferrara/Florenz, in: ders.: Wege des Humanismus (wie Anm. 11)
115—158.

13 B. Tambrun, Pléthon. Le retour de Platon, Paris 2006, 9; 29—31.

14 Diese Schrift findet sich in: G. G. Plethon, Politik, Philosophie und Rhetorik im
spitbyzantinischen Reich (1355-1452), in: Bibliothek der Griechischen Literatur, Bd.
25 (tibers. und erl. von W. Blum), Stuttgart 1988, 112—-142.

LXXXVI



EINLEITUNG

fassten Traktat iiber die Gesetze's hatte er vielmehr eine philosophi-
sche Lebensgemeinschaft beschrieben, die auf der Grundlage einer
wiederbelebten antiken Religion entfaltet ist, die gleichermalen
Elemente des Zoroastrismus und der Tradition der Chaldiischen
Orakel, deren Sammlung er selbst vorgelegt hatte,’s einschloss.
Plethons Traktat iiber die Gesetze ist zwar von seinem Gegenspieler
Georgios Scholarios (um 1405—um 1473) verbrannt worden. Eine
von diesem geschriebene Zusammentfassung ist jedoch von Kardinal
Bessarion (1403—1472) tiberliefert.’”” Plethon ging damit von einer
Urreligion der Menschen aus, die aufgrund menschlicher Verfil-
schungen die unterschiedlichen Religionen seiner Zeit entstechen
lieBen.™s

Plethons letztlich heterodoxes Plidoyer einer Erneuerung einer
antiken-paganen Ursprungsreligion, die erst durch menschliche Ver-
filschungen die verschiedenen Religionen entstehen lieBen, stiel3
auf heftige Kritik. Neben der erbitterten Feindschaft seines Haupt-
gegners Gennadios 1I. Scholarios, seit 1454 Patriarch von Konstan-
tinopel, polemisierte gegen ihn und sein Modell einer antiken Ur-
sprungsreligion der Kreter Georglos Trapezuntios (1396—1472)" in
seiner 1458 publizierten Schrift Comparatio philosophorum Aristotelis
et Platonis,> in der er Plethon und seinen Anhingern vorwarf, sie
wiirden das Christentum unterminieren und ein neues Heidentum
einfiihren. Wenn Trapezuntios jedoch die platonische Philosophie
fiir die Fehler der orthodoxen Theologie verantwortlich macht, der

15 C. Alexandre (Hg.), Georg Gemistus Pléthon: Traité des lois, Paris 1858, Appendix
111, 281—288 (ND: Amsterdam 1966).

16 B. Tambrun-Krasker (Hg.), Oracles Chaldaiques. Recension de Georges Gémiste Plét-
hon, Paris 1995.

17 Vgl hierzu den Aufsatz von D.C. Debolt, George Gemistos Plethon on God: He-
terodoxy in Defense of Orthodoxy: http://www.gu.edu/wep/Papers/Medi/Medi-
Debo.htm (letzter Zugrift: 08.04.2014).

18 W. Blum, Seitter, W. (Hg.): Georgios Gemistos Plethon. (1355—1452). Reformpoliti-
ker, Philosoph, Verehrer der alten Gétter, Ziirich 200s5.

19 Uber Georgios Trapezuntios vgl. neben der Einleitung bei Schulz (wie Anm.
10): J. Monfasani, George of Trebizond. A biography and a study of his rhetoric and
logic, Leiden 1976; F. Hamann, Wie man Muslime vom Christentum tiberzeugt —
Der mégliche Einfluss Georgs von Trapezunt auf Nikolaus von Kues und Enea
Silvio Piccolomini, in: Renovatio et unitas — Nikolaus von Kues als Reformer (hg. v.
T. Frank, N. Winkler), Géttingen 2012, 205—237.

20 G. Trapezuntius, Comparationes philosophorum Aristotelis et Platonis, Venetiis 1523
(ND: Frankfurt a. M. 1965).

LXXXVII



VORBEMERKUNG DES UBERSETZERS

Steucos De Perenni Philosophia ist im 16. Jahrhundert in vier Ausga-
ben gedruckt worden, zuerst 1540 in Lyon (bei Sebastian Gryphius;
Reprint New York 1972), 1542 in Basel (bei Nicolaus Brylling und
Sebastian Franceen), 1578 in Paris (bei Michael Sonnius) und 1591
in Venedig (bei Dominicus Nicolinus). Als Grundlage der Uberset-
zung wurde aus diesen Ausgaben ein Text kollationiert, Varianten
wurden in einem Apparat vermerkt.

Steucho zitiert griechische Autoren immer in lateinischer Uber-
setzung und stellt dazu in extenso oder partiell das Original voran.
Fiir diese Ausgabe wurden, um den Text leichter lesbar zu machen,
fast alle griechischen Passagen in Fullnoten gesetzt und gelegentlich
angepasst (Erginzung des ofter ausgefallenen untergeschriebenen
Jota, klassisches Eta fiir nachklassisches Jota, reduzierte Zeichenset-
zung). Orthographische Besonderheiten (u — v [uisibilis — visibilis|;
B —ss [noviflima — novissimal) wurden stillschweigend angepasst, Kiir-
zel aufgeldst. Die arabisch gezihlten Zwischeniiberschriften wurden
hinzugefiigt.

Der gelehrte Bibliothekar hat fiir seine philosophische Apologie
der christlichen Theologie eine Fiille von Zitaten insbesondere aus
der platonischen Uberlieferung zusammengetragen und erliutert.
Soweit das fiir die Ubersetzung notwendig oder auch nur hilfreich
erschien, wurden diese Zitate auf der Grundlage von Steucos eige-
nen Angaben und unter Zuhilfenahme der Marginalien der spiteren
Ausgaben ermittelt, tiberpriift und in ein Werkregister kompiliert.
Die wichtigsten — von Steuco in der Regel mehrfach herangezoge-
nen — Zitate diirften nachgewiesen sein, aber Vollstindigkeit hitte
den Rahmen dieser Ausgabe gesprengt und darf daher nicht erwar-
tet werden.

Frank Bohling

CX111



AVGVSTING
STEVCHI EVGVBINI EPL

$§COPI KISAMI, APOST. S. BIBLIOTHE/
CARII, VIRI DOCTISSIMI,
DE PERENNI PHILOSOPHIA
’ LIBRI X. )

Opusimmenfa non folum eruditione acpietate refere
tym,fed omni quogs tam ueterum quamrecentioruym
Philofophorum quafimedullam complectens,
hinc utlectu dignifsimum,iam de-
nyo inlucemeditum,

Idem de Eugubitj,urbis firz,nomine.

BASILEAE PER NICOLAVM

BRYLING. ET SEBASTIANVM FRANCG
KEN, ANNO Ms D¢ XL1L



Des sehr gelehrten Augustinus Steuchus aus Gubbio,
Bischofs von Kissamos, Bibliothekars des Apostolischen Stuhles,
zehn Biicher iiber die ewige Philosophie.

Ein Werk, nicht nur gedringt voll von ungeheurer Gelehr-
samkeit und Frommigkeit, sondern auch gleichsam den Kern
der alten wie der neueren Philosophen umfassend und
infolgedessen hochst lesenswert; jetzt neu herausgegeben!

Derselbe iiber den Namen von Gubbio, seiner Stadt.

Zu Basel durch Nikolaus Bryling. Und Sebastian Franck,
im Jahre 1542.



LECTORI S.

Operam certe hoc in libro excudendo dedimus, amice lector, quan-
tum fleri potuit, ut & nitidé & emendate expressa tibi omnia in
manus traderemus. Quorum alterum an assecuti simus, prima sta-
tim fronte ita se prodit, ut commendatione opus esse longiore non
putem. De altero, cum cavere non omnino liceret, quin inter fes-
tinandum (ita ut solet) quidam quasi naevi ac maculae hinc inde
aspergeretur, quibus tamen Lector non omnino stupidus nihil, vel
parum adeo offendi queat, ne hac quoque parte diligentiam nostram
desiderares, locorum omnium qui ita excribendo typis depravati es-
sent, emendatiorem lectionem ad libri calcem adijcere visum est:
idquo in ipso statim limine admonere te, operac pretium duximus.
Vale amice Lector, & operam nostram boni consule.



DEM LESER EINEN GRUSS!

Wir haben uns sicherlich Miihe gegeben beim Drucken dieses Bu-
ches, freundlicher Leser, soweit es hat geschehen kénnen, damit wir
dir alles sowohl schén als auch fehlerfrei ausgedriickt in die Hinde
geben kénnen. Ob wir das eine davon befolgt haben, kommt beim
ersten Anblick sogleich so zum Vorschein, dass ich nicht glauben
mochte, dass eine lingere Empfehlung nétig ist. Zum anderen: Da
es tiberhaupt nicht moglich ist sicherzustellen, dass nicht in der Eile
(wie es so geht) sozusagen gewisse Flecken hie und da hingestreut
sein kdnnen, moge dariiber der intelligente Leser gleichwohl keinen
oder nur wenig Arger empfinden! Damit du auch in dieser Hinsicht
nicht unsere Sorgfalt vermissen mogest, ist zu sehen, dass die verbes-
serte Lesart aller Stellen, die beim Setzen aus den Typen verdorben
worden sind, ans Ende des Buches hinzugesetzt werden; und darum
haben wir es fiir der Miithe wert gehalten, dich gleich am Anfang
darauf aufmerksam zu machen. Leb wohl, freundlicher Leser, und
gib dich mit unserer Miihe zufrieden!



BEATISSIMO PATRI AC SUMMO
CHRISTIANAE RELIGIONIS PRINCIPI
PAULO III.

Augustinus Steuchus bibliothecarius.

Vera mihi semper in philosophia visa est sententia, sapientiam atque
pictatem ex eisdem fontibus nascentes, unumque ad finem respi-
cientes, omnes quoque rationes alias, quibus consistant, habere con-
formes. Ipsa Philosophia id clarissime probat, quae cum supremum
fructum praecmiumque laborum sapientiam promittat, hanc Plato et
Aristoteles Philosophorum facile principes non aliam denique nobis
intelligendam proponunt quam scientiam cultumque Dei (quod illis
sua lingua dicitur Bewpeiv kai Oepanedery Tov Bedv); hanc rerum esse
summam, hic demum speculationes, studia curasque Philosopho-
rum omnes desinere.

Multos igitur velut in amoenissimis campis flores ex omni Phi-
losophia hanc divinitatem redolentes decerptos eorumque suave-
olentem coronam confectam iure tibi, qui et sapientiac et religionis
obtines principatum, sacravimus, tuac Maiestati congruos honores
offerentes, quae sacris tuendis, sapientiac propagandae atque illu-
strandac praesidet. Quam cum et autoritate et scientia iamdiu te-
nueris, rexeris et ad eam amplificandam animi tui magnitudinem
ostenderis, dum viris undique sapientia moribusque conspicuis ad
religionis moderamen accitis ex his sapientissimum senatum confi-
cis, dum pulcerrimis aedificiis urbem templaque Deorum exornas,
bibliothecas Graecis Latinisque praccellentibus scriptoribus auges
(mitto enim, quod pacis qua stabilita religio difficillimis itineribus
susceptis autor fuisti), tibi certe de Philosophia supremisque sapien-
tiae mysteriis libri velut arcus triumphales inscribere, quibus tua me-
moria, quantum in nobis esset, celebraretur in posterum, par erat.



DEM SELIGSTEN VATER UND HOCHSTEN
FUHRER DER CHRISTLICHEN RELIGION,
PAUL III.

Augustinus Steuchus, Bibliothekar
Seligster Vater,

wahr ist mir in der Philosophie stets der Satz erschienen, dass Weis-
heit und Frémmigkeit, die aus denselben Quellen hervorgehen und
auf ein einziges Ziel ausgerichtet sind, auch in allen anderen Grund-
lagen, aut denen sie beruhen, gleichartig sind. Die Philosophie selbst
beweist das am deutlichsten. Weil sie als hochste Frucht und Lohn
der Miihen die Weisheit verheil3t, schildern uns Platon und Aristo-
teles, unumstritten die ersten unter den Philosophen, diese als etwas,
was letztlich nicht anders zu verstehen sei als Erkenntnis und Ver-
chrung Gottes. Was fiir jene in ihrer Sprache hei3t: »Gott betrach-
ten und verehren.« Dieses sei das héchste der Dinge; hier wiirden
schlieBlich alle Betrachtungen, Bestrebungen und Bemiihungen der
Philosophen einmiinden.

‘Wir haben also viele Blumen sozusagen aus den lieblichsten Fel-
dern der ganzen Philosophie gepfliickt, die nach dieser Géttlichkeit
duften, und deren wohlriechenden geflochtenen Kranz zu Recht dir
geweiht, der du die héchste Stelle sowohl der Weisheit als auch der
Religion innchast, indem ich deiner Wiirde, welche den Vorrang
hat, wenn es darum geht, die Heiligtiimer zu schiitzen, die Weis-
heit zu verbreiten und ihr Glanz zu verleihen, die angemessenen
Ehren erweise, weil du diese sowohl durch Ansehen als auch durch
Wissen schon lange bewahrt und geleitet und, um sie zu vermehren,
die GroBe deines Geistes bewiesen hast. Nachdem von allen Seiten
in Bezug auf Weisheit und Charakter hervorstechende Minner zur
Fiihrung der Religion berufen worden sind, bildest du aus diesen
den weisesten Senat. Mit den schénsten Bauwerken schmiickst du
die Stadt [Rom]| und die Tempel der gottlichen Wesen aus; die Bib-
liotheken vermehrst du mit hervorragenden griechischen und latei-
nischen Schriftstellern (ich tibergehe dabei, dass du der Urheber des



DEM SELIGSTEN VATER, PAUL III.

Friedens gewesen bist, durch welchen die Frommigkeit aufrecht-
erhalten worden ist, dadurch dass du sehr schwierige Wege auf dich
genommen hast); es war sicher angemessen, dass dir die Biicher tiber
die Philosophie und die héchsten Geheimnisse der Weisheit wie
Triumphbégen gewidmet werden, durch welche die Erinnerung
an dich, soweit es an uns lag, bis in die Nachwelt gertthmt werden
moge.



LIBER I

1. De successione Doctrinae ab exordio mundi

Ut unum est omnium rerum principium, sic unam atque candem de
co scientiam semper apud omnes fuisse ratio multarumque gentium
ac literarum monumenta testantur. Haec partim nata a prima homi-
num origine per omnes actates devoluta est ad posteros, partim ex
multiplici rerum consideratione parta Philosophiae nomine semper
celebris fuit.

*

Hanc quidem scientiam in primis hominibus cumulatam absolutam-
que fuisse, ea res clarissime probat, quod dum nascerentur, a Deo
se crearl cernerent et ab eo paulo ante omnia condita perspicerent:
coelum ac terras ac mare e nihilo parta, animalia, sidera camporum-
que viriditates. Nati autem colloquio Dei et praesentia fruebantur,
et quicquid temporis a creatione ad cos pulsos e Paradiso exactum
est, mirabilium rerum fuit cognitio; fas autem non est, tantarum
rerum memoriam posteris eos non reliquisse. Neque vero probabile
est primum hominem suum mundique ortum ignorasse scienterque
filiis suis exerta voce non praedicasse totaque vita casum resque pri-
ores suas non commemorasse. Ac magnus ille sator et parens generis
humani a creatione sua ad mortem mille annos demptis septuaginta
vixit; quo temporis spatio innumerabiles, licet pauci commemoren-
tur, necesse est fuisse procreatos, qui primum illum generis sui du-
cem divinitus creatum contemplati et cum co locuti fuerint totam-
que creati mundi rationem ab co didicerint. Plura quoque, quorum
in co fuisse perspicuam exactamque scientiam, mirabilis animi et



BUCH I
i. Uber den Fortgang der Lehre seit Anfang der Welt

1. Zwei Urspriinge der Tradition

Wie es nur ein Prinzip aller Dinge gibt, so war auch das Wissen da-
von immer und bei allen dasselbe. Das bezeugen die Vernunft und
die schriftlichen Denkmiler vieler Vélker. Teils hat dieses Wissen
seinen Ursprung im Ursprung der Menschen selbst und kam von
dort durch alle Zeiten auf die Nachkommen, teils entstand es aus
vielfiltiger Betrachtung und war dann unter dem Namen »Philo-
sophie« bertihmt.

2. Adams Wissen

Dieses Wissen war bei den ersten Menschen schon ganz und voll-
stindig vorhanden. Der klare Beweis dafiir ist, dass sie bei ihrer Ge-
burt bemerkten, dass sie von Gott erschaffen wurden, und dann
alles erblickten, was kurz zuvor von ihm geschaffen worden war:
Himmel, Erde und Meer, aus nichts entstanden, dazu Lebewesen,
Gestirne und griine Felder. Nach ihrer Geburt genossen sie das Ge-
sprich mit Gott und seine Gegenwart. In der Zeit, die sie von der
Schopfung bis zur Vertreibung aus dem Paradies verbrachten, lern-
ten sie wunderbare Dinge kennen; unmdéglich, dass sie das Anden-
ken daran ithren Nachkommen nicht iiberliefert haben sollen! Auch
ist es kaum anzunchmen, dass der erste Mensch seinen Ursprung
und den der Welt nicht gekannt haben oder dass er um ihn wusste,
aber seinen Sohnen nichts davon gesagt und sein ganzes Leben lang
den Fall und die Dinge, die ihm vorausgingen, nicht erwihnt haben
soll. Der Vater aller Menschen lebte tausend weniger siebzig Jahre
und muss in dieser Zeit zahllose Kinder gezeugt haben (auch wenn
nur die Namen weniger iiberliefert wurden). Sie alle haben den von
Gott erschaffenen ersten Anfiihrer ihres Geschlechts geschaut, mit
thm geredet und von ihm gelernt, wie die Welt geschatten wurde.
Auch seine thm von Gott verlichene wunderbare leibliche und see-
lische Art verrit, wie durchdringend und genau sein Wissen war.
Wir sind seine Kindeskinder, aber er, den Gott selbst erschaffen hat,



LIB. I, CAP. 1

corporis veniens a Deo arguit creatio. Nos enim ab eo nati sumus.
Eum vero, quem Deus praesens astansque creavit, multis de causis
necesse est animo et corpore fuisse nobilissimum.

*

Quae igitur ab illo referebantur, ab innumerabilibus quidem audita,
paucorum animis, quos scilicet terrenae cupiditates curaeque mor-
tales minus occuparant, retenta sunt. Qui et ea ipsa et alia, quae sae-
culorum ordo actatisque successio afferebant, cognoscentes posteris,
quorum mentes tantarum rerum scientia ad cultum Dei inflammare
cupiebant, prodiderunt. Quippe Noe, cuius post diluvium plus tre-
centis annis vita processit, plus quingentis antecessit et saecula dilu-
vio superiora et interitum generis humani cum filiis non conticuisse,
sed maxime praedicasse omniumque aures hac fama replevisse et
probitas eorum et humanus instinctus ostendit. Atque is ipse op-
timus iustissimusque vir, cuius ante magnam alluvionem sexcentos
annos vita dicitur obivisse, vidit eos, qui primum parentem vidisse
potuerunt, si quidem diluvium millesimo et quingentesimo plus mi-
nus anno ab origine generis humani inundavit; vita vero primi ho-
minis ad millenos annos demptis septuaginta progressa est; proxime
quam sexcenti illi Noe ante diluvium anni, palam attigerunt.

*

Ac practer alios fortasse (quorum nec memoriam nec nUMerum an-
norum Theologiae visum sit referre, quod una tantum series prae-
stantiorum hominum ad texendam principii omniumque deinceps
nascentium saeculorum historiam satis esset) fuit is, qui dictus est
Mathusalem, quem inter Adam et Noe positum utrunque vidisse
familiariterque cum utroque vixisse, primo quidem servientem ac
summa cum pietate obsequium praestantem, ab altero veluti mi-
nore obsequium accipientem ad rationis consensum etiam antiquae
Hebracorum traditiones prodiderunt. Illumque ipsum verissima
temporum supputatio probat anno ante diluvium decessisse, natum
agente Adam vitae suae sexcentesimum octogesimumgque septimum
annum, ut ducentos quadraginta tres annos Mathusalem vivere
versarique cum Adam eumque videre potuerit. Cum Mathusalem
autem commercium consuetudinemque Noe potuit habuisse, plus

10



BUCH I, KAP. 1

muss aus vielen Griinden an Leib und Seele der Edelste gewesen
sein.

3. Von Adam zu Noah

Zahllose Menschen haben gehért, was man sich tiber ihn erzihlte,
aber nur die wenigen, die irdische Begierden und Sorgen weniger
in Anspruch nahmen, behielten es im Gedichtnis. Sie erfuhren dies
und anderes, was die Zeit mit sich brachte, und tiberlieferten es
ihren Nachkommen, die sie durch solches Wissen fiir die Verchrung
Gottes begeistern wollten. Noah, der vor der Flut mehr als 500 und
danach noch weitere 300 Jahre lebte, hat seinen S6hnen nicht ver-
schwiegen, wie die Welt vorher aussah und wie das menschliche
Geschlecht fast zugrunde ging, sondern, wie ihre Rechtschaftenheit
und der allgemeinmenschliche Mitteilungsdrang zeigen, zu allen
laut davon gesprochen. Er, der einer der besten und gerechtesten
Minner war, hat, weil er vor der groen Flut schon bald 600 Jahre
am Leben war, die geschen, die den ersten Vater noch geschen ha-
ben konnten, denn die Sintflut ereignete sich ungefihr im 1.500sten
Jahr nach dem Ursprung der Menschen, und das Leben des ersten
Menschen wihrte tausend weniger siebzig Jahre und erreicht damit
die fast sechs Jahrhunderte, die Noah vor der Flut lebte.

4. Methusalem

Einer neben anderen (es ist nicht an der Theologie, sich mit der Er-
innerung an sie und die Zahl ihrer Jahre zu beschiftigen; die Reihe
herausragender Minner wiirde ausreichen, eine ganze Geschichte
des Anfangs und aller danach anhebenden Zeiten zu schreiben) war
der, den man Methusalem nannte. Alte Uberlieferungen der He-
brier sagen im Einklang mit der Vernunft, dass seine Lebenszeit
zwischen der Adams und Noahs gelegen hat. Mit beiden habe er
vertrauten Umgang gepflegt, Adam war er verchrungsvollster Die-
ner, von Noah als dem Jiingeren habe er Gehorsam empfangen.
Zuverlissige chronologische Berechnungen zeigen, dass er im Jahr
vor der Flut starb und geboren wurde, als Adam in seinem 687sten
Lebensjahr stand. Methusalem hatte also 243 Jahre lang die M6g-
lichkeit, Adam zu sehen und sich mit ihm zu unterhalten. Mit Me-
thusalem wiederum konnte Noah mehr als 500 Jahre lang vor der

11



LIB. I, CAP. 1

quingentis annis ante diluvium. Omnia igitur ante diluvium vel vi-
dit vel audivit Noe, tum in medio quasi temporum constitutus et
diluvium aspexit, et praedicare trecentos annos post omnibus omnia
potuit, praecipue filiis, a quibus ceu tribus fontibus natum omne
humanum genus fecit divortia.

*

Atque antea quam decessisset Noe, natus Abraham est, ante eius
obitum plus quinquaginta annis. Nec vero piissimum hominem pa-
trisque simillimos filios par est sub silentio res tantas tamque me-
moratu dignas pressisse et ad pietatem iustitiamque homines tum
originem eorum a Deo docentes, tum poenam, quae sacculum flagi-
tiosum delevisset, commemorantes non inflammasse, praccipueque
ipsum Abraham, quem sanctissimum piaeque nationis principem
fore prospicerent.

*

AD hac igitur verissima causa magnam rerum divinarum humana-
rumque scientiam deductam par est, sacculis postea et barbarie so-
litudineque primorum hominum plurimum labefactatam factamque
semper vetustate deteriore. Siquidem cum post sparsum ac diftfu-
sum in omnes terras genus humanum priores illi et pauci fuissent
et longius a se recessissent, tum vitae necessariis excogitandis essent
intenti, necesse fuit rerum praeteritarum memoriam neglectam apud
paucos omnino remansisse. Et forte necdum literarum repertus era-
tusus, aut diluvio penitus extinctus, aut ne tum quidem repertus.
Maioribus igitur haec ore, non scripta posteris tradentibus, facilior
fuit oblivio. Et veritas quidem apud paucos restitit; falsa vero quae-
dam obscuraque eius imago et fabulosis vulgi rumoribus similis per

12



BUCH I, KAP. 1

Flut Umgang pflegen. Noah hérte und sah alles, was vor der Flut
geschah, er steht gewissermaBlen in der Mitte der Zeiten, sah die
Flut und konnte spiter noch 300 Jahre lang von ihr erzihlen. Beson-
ders seinen S6hnen, aus denen wie aus drei Quellen sich der Strom
des Menschengeschlechts speist.

5. Abraham

Mehr als 5o Jahre vor Noahs Tod wurde Abraham geboren. Es ist
kaum anzunehmen, dass Noah, der frommste Mensch, und seine
ihm darin sehr ihnlichen S6hne so gewichtige und bedenkenswerte
Dinge verschwiegen und die Menschen nicht durch Belehrung iiber
ithren Ursprung von Gott und tiber die Strafe, die ein verbrecheri-
sches Geschlecht vernichtet hatte, zu Frommigkeit und Gerechtig-
keit entflammt haben sollten. Und wie hitten sie gerade Abraham
gegeniiber stumm bleiben kénnen, von dem sie voraussahen, dass
er ein sehr heiliger Mann und der Fiihrer eines frommen Volkes
werden wiirde.

6. Degeneration der Weisheit und der Sprachen

In den folgenden Jahrhunderten diirfte das von dieser wahrsten Ur-
sache abgeleitete groBe Wissen von Goéttlichem und Menschlichem
durch die primitiven Lebensverhiltnisse und die Isoliertheit der ers-
ten Menschen sehr gelitten haben und mit fortschreitendem Alter
immer schlechter geworden sein. In dem in alle Winde zerstreuten
Menschengeschlecht wurden die, die noch aus der fritheren Zeit
stammten, immer weniger, sie lebten immer weiter voneinander
entfernt, und sie mussten an die Bestreitung des Lebensunterhalts
denken, sodass es nicht ausbleiben konnte, dass das Andenken an
die Vergangenheit vernachlissigt und nur noch bei wenigen be-
wahrt wurde. Die Schrift war vermutlich [vor der Flut] noch nicht
erfunden worden, oder die Flut hatte ithren Gebrauch zum Ver-
schwinden gebracht, oder sie war auch dann noch nicht erfunden.
Was nur von Mund zu Mund, nicht schriftlich den Nachkommen
iiberliefert wurde, fiel leicht der Vergessenheit anheim. Nur bei
wenigen leistete die Wahrheit Widerstand, aber die Liige und das
verdunkelte oder durch fantastische Geriichte des einfachen Vol-
kes entstellte Abbild der Wahrheit fand tiberall Gehor. Daher ha-

13



LIB. I, CAP. 1

omnes dimanavit. Hinc nationes hae, quae priores sunt satac et in
quorum terris natac et gestac res antiquorum sunt, earum rerum
clariora ac plura quam ceterac monumenta retinuerunt; dico Chal-
dacos, Armenios, Babylonios, Assyrios, Aegyptios, Phoenices, penes
quos partim aperta et detecta, partim fabulosa et scirpis et latebris
absconsa et dissimulata, partim impiis figmentis violata Theologia
maiorum resedit. Factum non tam studio et industria quam casu,
dum veritas a suo fonte recedens fit per omnes dissipata deterior, af-
figente unoquoque aliquid aut quod traditum esset non recordante.
Eandemque par est fuisse causam depravandae veritatis, quae re-
rum solet esse ceterarum. Nullus est enim rumor ac fama, quin fiat,
quanto magis spargitur et ab autore disiungitur fabulosior.

Idemque casus antiquissimam sapientiam doctrinamque tanquam
rapidus torrens evertit atque sermonem et dialecton; quae cum una
esset et apud priscos velut in fonte suo esset purissima eaque tota
posteritas uteretur, facta omnium ab invicem in omnes terras de-
ductione sermonem quidem eundem omnes secum detulerunt, sed
non longo temporum intervallo ita facere diversum, ut plurimum a
primo nativoque illo differret. Multum tamen habuit similitudinis
cum primo, ut facile rivi de quo fonte profluxerint agnoscas. Hinc
sermo Chaldacorum, Assyriorum, Arabum, Acthiopum totiusque
ferme orientis sic appropinquat Hebraico, ut adulterina germanis,
corrupta sinceris respondent.

Perinde igitur ut sermo est dissipata et contaminata sapientia;
et tempora, sub quibus omnia senescunt, tum cetera, quae mor-
talitatem comitantur, fuerunt eis exitio. Apparent tamen quacdam
veteris sapientiae vestigia, ut, tametsi nominibus falsis corruptisque
circumtegitur, porrigere certe aliquam solertibus de se coniecturam
possit. Ut igitur omnes ab uno principe Deo, ab uno generis autore,
qui Deum et Angelos eius in visibili' forma vidit et cum eis fami-
liariter aliquando vixit, progeniti sunt, sic communem quandam de
Deo rebusque divinis sapientiam oportet fuisse.

1 invisibili 1542 in visibili 1540, 1578, 1591

14



BUCH I, KAP. 1

ben die Vélker, die frither ausgesit wurden und in deren Lindern
sich die ilteste Geschichte abgespielt hatte, zahlreichere und deut-
lichere Denkmiler iibrig behalten. Damit meine ich die Chaldier,
Armenier, Babylonier, Assyrer, Agypter und Phoniker. Bei ihnen
siedelte die Theologie der Alten — teils offen und ohne Hiille, teils
im Kleid der Fabel, versteckt und maskiert, teils durch frevelhafte
Erfindungen vergewaltigt. Weniger durch Plan und Absicht als aus
Zufall geschah es, dass die Wahrheit, wihrend sie sich von ihrer
Quelle entfernte, verdiinnter und schlechter wurde. Jeder fiigte aus
Eigenem etwas hinzu und vergal3, was tiberliefert worden war. Die
Wahrheit verkam vermutlich aus dem gleichen Grund wie anderes
auch. Jedes Gerticht wird, je weiter es verbreitet wird und je groBer
der Abstand zu seinem Urheber wird, desto fantastischer.

Das gleiche Geschick vernichtete wie ein reilender Strom nicht
nur die idlteste Weisheit und Lehre, sondern auch die Sprache. Sie,
die einst eine und bei den Alten gleichsam an der Quelle hdchst rein
gewesen war und die auch alle Nachkommen verwendet hatten,
nahm jeder, als man auszog, um tiberall auf der Welt neue Kolonien
zu griinden, zwar mit sich, aber in kurzer Zeit schon unterschied sie
sich von der ersten und angeborenen Sprache. Und doch blieb die
Ahnlichkeit mit der ersten groB3, sodass man leicht von den Fliissen
auf die Quelle zuriick schlieBen konnte, aus der sie strémten. Das
Chaldiische, Assyrische, Arabische, Athiopische und fast alle Spra-
chen des Ostens sind dem Hebriischen so nah wie illegitime Kinder
den legitimen, verdorbene den echten.

Wie die Sprache, so wurde auch die Weisheit verstreut und ver-
dorben; und die Zeit, die alles vergreisen Lisst, wie auch die ib-
rigen Begleiterscheinungen der Sterblichkeit wurden ihnen zum
Verhingnis. Und doch blieben gewisse Spuren der alten Weisheit
sichtbar, auch von falschen und verdorbenen Namen umbhiillt lie3
sie denen, die sich darauf verstehen, Raum fiir gewisse Mutmafun-
gen. Wie alle von Gott als dem einen Anfang und von dem Urheber
ihres Geschlechts abstammen, der Gott und seine Engel in ihrer
sichtbaren Gestalt sah und mit ithnen einst in vertrautem Umgang
zusammenlebte, so muss es auch eine gemeinsame Weisheit tiber
Gott und Géttliches gegeben haben.

15



LIB. I, CAP. 1

*

Alterum fuit scientiae primordium non a successione et revela-
tione natum, sed contemplatione rerum sanisque iudiciis exceptum,
primo quidem incertius et obscurius, casdem tamen habens causas.
Nam Deus naturae pater et repertor, sicut €X €0 COmmercio et reve-
latione maiestatem divinitatemque suam homini declaravit, sic item
cum ordine et decore et numeris omniumque pulcerrimarum rerum
formis mundum complevit, oblata etiam ignaris divinitatis suae varia
certaque occasione, seipsum ostendit. Veri quidem est simile, ma-
iorum illorum et perfectiorem longe et clariorem fuisse, ista quae
postea ex contemplatione nata est Philosophia.

*

Sed novissimis sacculis omnis et illa et haec clariore exorta luce —
veluti oriente sole solent stellae obscurari — absconsa vel hebetata
est, ut quasi radii fuerint eius et venturum solem praecedens aurora.

*

Sic autem tres Philosophiae fuisse dicemus actates; priorem quasi
luventam vegetam, robustam; quae cum ad senectutem pervenisset,
coeperit Philosophorum tempore, sed sui longe dissimilis; renasci
ac reparari, novissime non renasci solum, sed maior luculentiorque
quam unquam fuisset, oriri lucemque quantam possent capere men-
tes ubique diffundere. Eodem videlicet, quo proles humana laben-
tes; quae principio quidem beata fuit, futura immortalis si stetisset;
tum in omne malum pestemque delapsae, post restitutae crevit mul-
tis gradibus prior dignitas. Omnem igitur quac semper in homini-
bus fuit sapientiam non rationibus his solum persuademur eandem

16



BUCH I, KAP. 1

7. Die zweite Tradition

Ein anderer Anfang des Wissens wurde nicht aus Uberlieferung
und Offenbarung geboren, sondern aus der Betrachtung der Dinge
und den gesunden Urteilen tiber sie. Er war zunichst ungewiss und
dunkler, hatte aber die gleichen Ursachen. Denn wie Gott als Vater
und Erfinder der Natur dem Menschen durch seinen Umgang und
durch Offenbarung seine eigene Majestit und Géttlichkeit zeigte,
so zeigte er sich thnen dazu auch noch, indem er auch den Unwis-
senden vielfiltige Gelegenheit gab, in dem Schmuck, mit dem er die
Welt erfiillt hatte, in den Zahlen und den Gestalten aller schénen
Dinge Hinweise auf seine Géttlichkeit zu entdecken. Allerdings ist
es wahrscheinlich, dass die Weisheit jener Alten weitaus vollkom-
mener und klarer gewesen ist als die spiter aus der Betrachtung ge-
borene Philosophie.

8. Ein neuer Sonnenaufgang

In den jlingsten Zeiten wurden aber diese wie auch jene verdeckt
und geschwiicht, als ein noch helleres Licht aufging, so wie die
Sterne dunkler zu leuchten pflegen, wenn die Sonne aufgeht. Diese
wie jene waren gewissermalen die ersten Strahlen einer Morgen-
dimmerung, die dem Sonnenaufgang vorausgeht.

9. Die drei Zeitalter der einen Wahrheit

Es gab also drei Zeitalter der Philosophie. In dem ersten war sie
jung, frisch und stark. In threm Greisenalter kam es zur Zeit der
Philosophen zu einer Wiedergeburt und Wiederherstellung; sie war
sich selbst allerdings jetzt sehr unihnlich. Jiingst schlieBlich war es
nicht nur eine Wiedergeburt, sondern gréfier und heller als jemals
zuvor ging sie auf und sandte in alle Richtungen so viel des Lichts,
wie der Verstand fassen konnte. Die Philosophie folgte damit der
gleichen Verfallslinie wie die Menschheit: Am Anfang selig und,
wenn sie stehen geblieben wire, fiir die Unsterblichkeit bestimmt,
dann bis zum Hals in Ubel und Seuche versunken, danach wieder-
hergestellt und in vielen Schritten wieder zur alten Wiirde aufstei-
gend. Wir sind daher tiberzeugt, dass alle Weisheit, die jemals bei
den Menschen war, bei allen und zu allen Zeiten dieselbe gewesen

17



6

12

ANMERKUNGEN

Alessandro Farnese, geb. 1468, Papst von 1534 bis 1549.

Chokhmah (71927) ist die zweite der zehn Sefirot.

Eintrag im Suidas-Lexikon, s. Das Corpus Hermeticum deutsch. Ubersetzung,
Darstellung und Kommentierung in drei Teilen. Im Auftrag der Heidelber-
ger Akademie der Wissenschaften bearbeitet und herausgegeben von Carsten
Colpe und Jens Holzhausen. Bd. 1. Stuttgart-Bad Cannstatt: fromman-holz-
boog 1997, 198.

Ich folge in der Ubersetzung dem griechischen katd td&w, nicht der lateinischen
Ubersetzung (secundum substantiam, vermutlich ein Versehen Steucos).

Steuco greift hier auf ein Konzept der christlichen Kabbala zuriick, das das Wir-
ken Gottes in der Welt vermittels der zehn sogenannten »Sefirot« beschreibt.
Die sechste von ihnen steht der Barmherzigkeit als »strafendes Gericht« gegen-
tiber. Vgl. dazu z.B. Paulus Ricius in seiner lateinischen Ubersetzung eines
mittelalterlichen Werks von Josef Gikatilla, Portae lucis (1516; neu hrsg. als Bd.
3 der Schriften zur christlichen Kabbala, beim fromman-holzboog Verlag in
Vorbereitung).

Vesuvausbruch 79 n. Chr.

»scriptis suorume wurde als »scriptis suis« iibersetzt.

Steuco unterstellt hier (s. auch S. §15) mit anderen Vertretern der christlichen
Kabbala einen direkten etymologischen Zusammenhang zwischen Jod He
Waw He (dem »Tetragrammc), dessen im Westen verbreiteter Lesung »Jehova«
(die auf der Unkenntnis der Tatsache beruht, dass der heilige Name mit einer
»Deckpunktierung« versehen wurde, um an die allein zulissige »profane« Le-
sung — Adonai — zu erinnern) und einem Verbstamm mit den Radikalen He Jod
(derivativ Waw) He (s. auch S. 355). Diese Annahme eines Zusammenfallens
von hebriischer Gottesrede, (neu-) platonischer Metaphysik und christlicher
Theologie ist hochgradig spekulativ, lisst sich aber mit Steucos uniibersehbaren
apologetischen und judenmissionarischen Absichten leicht erkliren. Zu weite-
ren Stellen mit Spekulationen tiber »Jehova« und »Jupiter« s. das Namensregis-
ter.

Tatsichlich Uber die Verwirrung der Sprachen xiv, falscher Titel auch bei Eusebios.
Die Stelle aus Uber das Gute zitiert bei Eusebios, Praep. ev. XI xviii, dort auch
das Folgende.

De mundo stammt nicht von Aristoteles, vgl. William Laughton Lorimer: The
Text-Tradition Of Pseudo-Aristotle »De Mundo«. Together with an appendix
containing the Text of the Medieval Latin versions, Oxford 1924; Johan C.
Thom: Cosmic order and divine power. Pseudo-Aristotle, »On the cosmos«. Introduc-
tion, text, translation and interpretative essays, Tiibingen: Mohr Siebeck 2014.
Steuco spricht spiter auch von »Compendium philosophiae Aristotelis« (s. S.
614).

Bzw. griechisch: »jenseits der«.

Vielleicht eine Anspielung auf Sokrates, wie ihn Cicero charakterisiert hat: Er
habe die Philosophie vom Himmel geholt (Tusc. V 10).

2243



VERZEICHNIS DER BIBELSTELLEN

Gen 8 1161

T 85,97, 153, 341, 655, 9,1-7 2059
683, 767, 837, 857, 9,7 1775
907, 927, 10,4 27

I,1 239, 331, 599, 751, 11,7 819
871, 1273, 1909 14,19 1227

1,2 97, 447, 927, 959, 963, 14,22 1227
12731, 1299, 1341, 18 1059
1359 18,20-22 [1535]

1,3 357, 907, 1233, 1203 18,25 475

1,9 1337 19 307

1,9f. 77 19,13 1535

1,11 1389, 1811 19,29 1539

1,11f. 1445 26,19 2065

1,12 1305 28,12 1621, 1697

1,14 1263

1,14-17 1365 Ex

1,14—19 771 3,14 121, 209, 355, 427

1,16 357, 937 485,977

L17f. 855 3,141 95

1,17-19 1235 6.3 355

1,22 1389, 1811 16 243

1,26 895, 1289, 1795 £, 19,18 595
1859, 1921 33,20 497

1,27 07, 239, 427, 715, 751, 33,23 497
863, 971, 1777, 1811

1,27f. 1391, 189§ Num

1,28 1789 22,21 1653

1,28—30 2059 22—44 37

Buch 7 zitiert die Verse des ersten 217 1743

Kapitels Genesis in so hoher Fre- Dt

quenz, dass eine Registrierung nicht

mehr sinnvoll erschien. 27,26 27

32,7f. 1701

2 53, 123, 273 32,8 1499, 1639

2,5 1789

2,7 723, 1945 *

2,15 1909

2,24 2059 Jos

3,17-19 2059 5 T151

3,18 805 5,13 1. 1699

3,19 805, 1909 10,13 1113

6,2 1759, 1899

2249



NAMENVERZEICHNIS

Verzeichnet sind Namensnennungen in der deutschen Ubersetzung. »f.« bedeutet:
Auf der Folgeseite der Ubersetzung (also 25 f. = 25, 27).

Abraham 13, 211, 75, 239, 387, 475,
795, 1227, 1537£,, 1633, 1785, 1855,
1859, 1901, 2029

Achill(es) 461, 1409, 1707

Adam 9f., 75, 245, 315f., 387, 599,
1701, 1707, 1771, 1793, 2001, 2011,
2029, 2143, 2159

Agamemnon 1169, 1181f.

Aglaophemos 313, 389

Ahias von Silo 2§

Aischylos 465, 867

Akmon 477, 493, 623, 871

Alexander der GroBe 177, 539, 619,
641, 869

Alexander von Aphrodisias 873 f.,
1051f., 1171, 1249, 1255, 1507,
1921—1939, 1945, 2017, 2025, 2167

Alkinoos 771

Alkmaion 1837

Alkman 1961

Amasis (igypt. Kénig) 313

Amelios 277, 291 f., 359, 363-369, 375,
389, 419, 1543

Anaxagoras 35, 41=55, 59, 77, 87,
107f., 169, 247, 263f., 279, 297, 309,
349, 4311, 477, 511, 529, 557, 615,
679—687, 823, 867, 1095, 1169, 1229,
1269, 1273, 1285, 1291, 1361f., 1395,
2091

Anaximander $29, 1095

Anaximenes 1097

Anecas 1709

Antipater (Stoiker) 563, 955

Antonius (Politiker) 191f., 1761

Apollon 183, 191, 221, 451, 453,

575, 577, 599, 601, 723, 817, 971,
1427, 1429, 1437, 1607, 1609, 1731,
1741-1745, 2151, 2197

Apuleius 215, 1283, 1615-1619, 1623,
1627, 1649, 1665

Arat §47, 565, s91f., 819, 1365f., 1813,
18191, 1839f., 1899, 1923

Archainetos 543

Archytas 309, 477, 487f., 615, 665,
673, 721, 953, 997, 1269, 1417,
1773-1777, 1785f., 1845, 18903, 1041,
2083 f.

Aristophanes 1605 f.

Aristoteles s, 331, 41ff., 40—53, 571,
77, 83, 87, 1091, 127, 199, 247,
253, 263, 271, 279, 295-303, 3071,
313, 319, 3391, 369, 403, 407,
413, 455—401, 467, 473, 495, 499,
503-509, stsf., s21f, 527-537,
561, 571, 5771, §83—587, 603—625,
641-673, 677—763, 769, 781f., 789,
793—799, 807, 819f., 847, 861885,
869879, 905, 917, 955, 967, 989,
997, 1019, 1033, 1039, 1049—1053,
1063, 1085—1097, 110I—1107, IT11f.,
I117, 1135, 1139, 114§, 1153, 1157,
1167, 1171, 1195, 1209, 1213—1219,
1223, 12311, 1247f., 1255, 1285,
1305, 1309, 1337, 1351, 1369—1375,
1379-1399, 1409, 1427-1431, 1437f.,
1445, 14811, 1487-1491, 1499-1519,
1529, 1541, 1555, 1561, 1587f., 1597,
1607, 1631, 1645, 1655, 1663—1669,
1683, 1689, 1731, 1735f., 1769f.,
1777, 1791, 1799, 1803—1813,
1817—1843, 1847—1851, 18551,
1861f., 1869, 1873—1883, 1887,
1897—1907, 1913—1929, 1933—1945,
1961-1973, 1977f., 1983, 1989, 2007,
2011, 2017—2021, 2025 f., 2033, 2037,
2051, 2061 f., 2067, 2081, 2087—2109,

2255



VERZEICHNIS DER ERWAHNTEN
UND ZITIERTEN WERKE

Vgl. die Vorbemerkung des Ubersetzers, S. CXIII.

Apollonios: Argonautica 315, 1323, 1333,
1339, 1347, 1537

Apuleius: Asclepius 215

Arat: Phainomena (Phainom.) 565, 1367

Archytas: De anima 489

Aristoteles:

— De anima (Anima) 647, 1379, 1387,
1665 f., 18111, 1831—1833, 1830,
1859, 1863, 1875, 1929f., 1939

— De caelo, Uber den Himmel (Cael.)
585, 617623, 657, 715, 741, 861,
1085—1087, 1101, 1481, 1503—1509,
IS15, 1529

— Eudemische Ethik (Eud. Eth.) 707,
1420, 1517, 2241

— De generatione animalium (Gen.
animal.) 721, 753, 1379, 1513, 1859

— De generatione et corruptione (Gen.
Corr.) 459, 753, 1389, 1807

— Magna Moralia (Magna Moral.) 645,
687f., 697f.

— Metaphysik (Metaph.) 41, 45, 57f.,
297, 303, 309, 319, 459, 467, 495,
609, 617—623, 645f., 661, 669f., 677,
681, 685f., 733, 865, 955, 10871,
1393, 1481, 1665 f., 1835, 210§

— Nikomachische Ethik (Nik. Eth.) 59,
663, 669f., 693, 701, 715, 1053, 1823,
1839

— Oeconomica (Oecon.) 751

— De partibus animalium (Part. animal.)
1831, 1835

— Physik (Phys.) 43, 51, 433, 503, 527f,
535, 1085, 1089, 1255

— Politik (Polit.) 83, 687, 713, 717f.,
727, 735, 739, 741f,, 755 £, 855-857,
863, 1151, 1157, 1373, 1391, 1529,
1639, 1643, 1801, 1805, 1811, 1875

— s. auch De mundo

Athenagoras: Legatio pro Christianis
(Rede an die zwei Kaiser, Gesandt-
schaft, Leg. pro Christ.) 385, 1705

Augustinus:

— De civitate Dei (Civ. Dei) 185, 449f.

— Confessiones (Confess.) 989

— De Genesi ad literam (Gen. Lit.) 1671,
1749 f., 1755

— Sermones (Serm.) 2073

Basilius: Adversus Eunomium (Adv.
Eunom.) 1763

Bessarion: In calumniatorem Platonis
(In calumn. Plat.) 439

C(h)alcidius: Timaeus a Calcidio translatus
commentarioque instructus (In Tim.)
331, 423—425, 1705

Chrysostomos: Homiliae (Hom.) 1741

Cicero

1. Philosophische Werke:

— Academica priora (Academ. I) und
postiora (Academ. II) s11, 607,
883—885

— De finibus bonorum et malorum (Finib.)
313, 891, 2101, 2137

— Cato maior de senectute (Sen.) 71

— Consolatio (Consol.) 1953

— De natura Deorum (Nat. Deorum)
213, 331, 469, 483, 593, 647, 755,
759, 767, 821, 885—887, 893, 1153,
1177, 1185, 13061, 1467, 1523—1533,
1787, 1843, 1965, 2233

— De divinatione (Divinat.) 185, 889,
933, 1189, 1733

— Laelius de amicitia (Lael.) 671

— De legibus (Leg.) 51, 723, 727, 885,
889, 895, 933, 955, 1105, 1189f.,
1451, 1521, 1819, 1841f., 1847, 2027,
2123, 2177

2263



	INHALT
	INHALTSÜBERSICHT DES QUELLENTEXTES
	EINLEITUNG: PHILOSOPHIA PERENNIS ALS CHRISTLICHE EINHEITS- UND UNIVERSALWISSENSCHAFT
	1. Die Kontroversen zwischen Platonikern und Aristotelikern
	2. Pico della Mirandolas Konzept einer Universalwissenschaft
	3. Außerbiblisch-pagane und bibelkonforme Chronologie derUniversalwissenschaft
	4. ›Philosophia perennis‹ als theologisch-philosophische Einheits- und Universalwissenschaft
	5. Rezeption der ›Philosophia perennis‹ in der frühneuzeitlichen Tradition der theologia naturalis und ihre Kritik
	6. Novität versus Anciennität
	VORBEMERKUNG DES ÜBERSETZERS
	DEM LESER EINEN GRUSS!
	DEM SELIGSTEN VATER UND HÖCHSTEN FÜHRER DER CHRISTLICHEN RELIGION, PAUL III
	BUCH I
	i. Über den Fortgang der Lehre seit Anfang der Welt
	1. Zwei Ursprünge der Tradition
	2. Adams Wissen
	3. Von Adam zu Noah
	4. Methusalem
	5. Abraham
	6. Degeneration der Weisheit und der Sprachen
	7. Die zweite Tradition
	8. Ein neuer Sonnenaufgang
	9. Die drei Zeitalter der einen Wahrheit
	10. Griechen und Römer
	11. Abraham
	12. Hiob und die Sybillen
	13. Dichter vor Homer
	14. Viele Werke verloren. Hermes Trismegistos
	15. Methode
	ii. Über die drei Weisen der Erkenntnis der Weisheit und die vorzüglichste unter ihnen
	iii. Göttlichkeit und Macht von Vater und Sohn bei den Alten berühmt
	1. Das Wissen der Chaldäer von Gottes Sohn, dem Schöpfer
	2. Mager, Hermes Trismegistos, griechische Theologen und Philosophen
	3. Chaldäisch-aramäische Magie. Bileam
	4. Sibyllen
	5. Zeugnis der Mager über den zweiten Geist
	6. Nur Gottes Sohn bei den Menschen bekannt, sein Name Jehova
	iv. Bekräftigung des Gesagten durch die Theologie der Griechen und Hebräer
	1. Das Gute und der Geist
	2. Anaxagoras über den »Nus«
	3. Aristoteles, Platon und Macrobius über den Geist
	4. Das Zeugnis der Hebräer
	5. Banun, Thebuna und »Nus«
	v. Über den Geist Gottes, sein Abkömmling undseine Weisheit, als König und Mäßiger aller Dinge nachPlaton, mit Übereinstimmung aller Früheren
	1. Platon über den Geist
	2. Der Geist ist Gerechtigkeit
	3. Der Geist ist Ordnung
	4. Der Geist ist König
	5. Der Geist ist Schöpfer und Leiter des Kosmos
	6. Platon und die Weisheit Salomonis
	7. Der Geist als Ursache bei Platon …
	vi. Der Geist als der Sohn des höchsten Guten nach Macrobius
	1. Macrobius über das höchste Gut. Sonnengleichnis
	2. Philon über die archetypische Welt und das schöpferische Wort
	3. Paulus und Macrobius
	vii. Der Geist gemäß den »Chaldäischen Orakeln« von göttlicher Herkunft, sein Abbild nach Philon der menschliche Geist
	1. Orakel über den väterlichen Geist und seine Samen in den Menschenseelen
	2. Psellos’ Deutung
	3. Der säende Werkmeister und die Seele als Bruchstück des Göttlichen bei Philon
	4. Orakel über das Eingedenken der Seele
	5. Psellos’ Deutung. »Göttliche Einheiten« und Engel
	viii. Der Geist nach Hermes Trismegistos als ein Kind Gottes; Schöpfer des menschlichen Geistes nach dem Chaldäer und Philo
	1. Hermes Trismegistos über Vater und Sohn
	2. Die Schöpfung durch den Geist, nach Hermes Trismegistos
	ix. Derselbe Geist nach den Chaldäischen Orakeln als Schöpfer, Schauspiel der Götter
	1. Orakel über die »Blume des Geistes«
	2. »Quellen, Herrschaften und Prinzipien« (Engel)
	3. Orakel über das »feurige Liebesband«
	4. Aristoteles über Liebe und Fortpflanzung
	x. Göttlichkeit desselben Geistes nach Hermes und den Platonikern; der Geist als Schöpfer der Welt, Idee der Welt und selbst archetypische Welt
	1. Hermes Trismegistos im Asclepius über den Geist
	2. »Urlicht« und »Urbild der Seele«, wie Philon
	3. Geist als Schöpfer. Geist und Materie. Geist und Notwendigkeit
	4. Zweierlei Geist
	5. Die Namen des Vaters
	6. Authentischer Geist, vor dem Chaos
	7. Die Genesis nach den Ägyptern
	xi. Weiter über den Geist nach den Chaldäischen Orakeln und nach Porphyrios und Proklos. Dass er vom Vater und Schöpfer der Welt sei und derjenige, den man »überweltlicher Geist« nenne
	1. Der Sinn des Orakels über die Schöpfung. Psellos
	2. Überweltlicher Geist, durch Unkenntnis am besten erkannt. Porphyrius, Dionysios
	3. Porphyrios über den jenseitigen Geist
	4. Proklos über den Geist und die Vereinigung der Seele mit ihm
	5. Proklos über die Seele in der platonischen Theologie
	xii. Der Geist Gott, Werkmeister der Welt
	1. Thales und Anaxagoras über den Geist, nach Plutarch
	2. Pythagoras und Hermes Trismegistos über die Einheit
	3. Demokrit über die »feurige Weltseele«
	4. Göttlicher Geist und Sternengottheiten
	5. Die Bedeutung der Ideen bei Platon, Dionysios und den Chaldäern. Keine abgetrennten Intelligenzen
	xiii. Über den Geist und seinen ihm vorausgehenden Erzeuger, nach Proklos und Porphyrios
	1. Proklos über Plotin und die platonische Theologie
	2. Proklos über das Eine, den ein-vielen Geist und die ein-und-viele Seele
	3. Über das Vorewige, die Ewigkeit und das Ewige nach Proklos
	xiv. Weiter nach Proklos über den Erzeuger, das höchste Gute; und den göttlichen Abkömmling, den Geist
	1. Substanz und Sein des Geistes vom Einen und Guten, Licht vom Vater, nach Proklos
	2. Geist eins mit dem höchsten Gut
	3. Das Eine, Geist und Seele, nach Proklos
	4. Der Geist (mens, spiritus)
	xv. Wunderbares Zeugnis des Porphyrios über den von Ewigkeit her gezeugten Geist
	xvi. Plotin über diesen Geist, seinen Erzeuger und seine Verbindung mit dem Vater und darüber, dass der Geist nach dem Vater der Größte ist
	1. Plotin
	2. Das Vollkommenste und der Geist, nach Plotin
	3. Das Gute, der Geist und die Erschaffung der Seele aus dem Mischkrug nach Plotin
	4. Philosophie und christliche Lehre stimmen überein, sind uralt
	xvii. Weiter nach Plotin: Der Geist nach dem höchsten Gut, dass man durch ihn zum höchsten Gut gelange, dass er der Ort und die Idee jeder Schönheit sei, dass er die Welt geschaffen habe
	1. Aufstieg zum Guten über den Geist, den Ort der Ideen des Schönen
	2. Vorsehung im Universum durch schöpferischen Geist
	3. Die Ewigkeit der Welt: ein Irrtum Plotins
	xviii. Weiter nach Plotin: Dass der Geist die Schöpfung auf Befehl des Erzeugers durchführte, und über diese beiden
	1. Numenios über den ersten und den zweiten Gott, nach Eusebios und Kyrill
	2. Platon über das höchste Gut, den Demiurgen und die Seele, nach Kyrill
	3. Der Sohn und Gesandte
	4. Platon nach Plotin Erbe einer älteren Tradition, laut Kyrill
	xix. Wunderbare Theologie über denselben Geist, aus Plotin: Dass er vom Vater erzeugt und mit allen Gütern versehen wurde
	xx. Zusammenfassung dessen, was Plotin in göttlicher Weise über das Erste und das Zweite gesagt hat, über das Gute und den von diesem gezeugten, von Ideen erfüllten Geist, den weisesten Ursprung der Welt
	1. Geist und Ideen, nach Plotin
	2. Theologie der Alten (Parmenides, Anaxagoras, Heraklit, Empedokles, Pythagoras, Pherekydes)
	3. Die Fülle des Ersten
	4. Geist und Sein
	5. Ideen
	6. Ideen sind Kräfte. Elohim
	xxi. Aus der Theologie der Chaldäer bei den Sibyllen: über das göttliche Kind, dass es der König der sichtbaren und unsichtbaren Welt und vom Vater geschaffen ist. Als Bestätigung und Bekräftigung dessen, was zuvor von den Platonikern angeführt wurde
	1. Die erythräische Sibylle
	2. Eine Göttlichkeit und eine Substanz des Vaters und des Sohns
	xxii. Zuverlässiges Zeugnis der Mager und Sibyllen
	1. Laktanz hat die Sibyllinischen Bücher eingesehen
	2. Cicero über die Sibyllinischen Bücher
	3. Konstantin über das sibyllinische Orakel
	xxiii. Über das göttliche Wort und wie es Licht vom Licht ist, nach Hermes Trismegistos
	1. Schöpfung durch den Geist. Licht und Leben
	2. Das schöpferische Wort
	3. Form der Formen
	xxiv. Weiter nach Trismegistos: über das göttliche Wort und seine Kraft; dass es der Werkmeister der Welt ist; dass es vom Vater geboren wird
	1. Geist und Wort
	3. Die Pyramide der Natur, der Werkmeister und der Vollkommenste
	4. Samen des Wortes
	5. Das ewige Wort
	xxv. Über Hermes Trismegistos: Dass seine Theologie wahr ist, weil sie von jenem sehr alten Hermes geschrieben wurde; von den Magern und den Sibyllen
	1. Bedeutung des Beinamens Trismegistos
	2. Zeugnisse über Hermes Trismegistos
	3. Platon und Zoroaster, nach Gemistos Plethon
	4. Hermias über die Sibyllen
	5. Plutarch über die Sibyllen
	6. Justinus Martyr und Laktanz über die Sibyllen
	xxvi. Über das göttliche Wort nach Philon. Der beweist, dass tatsächlich jener alte Hermes die eingangs über das Wort zitierten Sätze geschrieben hat. Vielfältige Theologie über das Wort bei Philon: Dass es die Welt geschaffen habe, ihr Ursprung sei, Sohn Gottes und Urbild des Menschen
	1. Philon und Johannes
	2. Das Wort als Buch und als Ort
	3. Das Wort als Muster und Sonne
	4. Das Wort als Priester und Tempel
	5. Das Wort als Bild und Gesandter
	6. Das Wort als Hirte
	7. Das Wort als Geschick
	8. Die Welt als Haus oder Stadt. Die Ursachen der Schöpfung
	9. »Nach seinem Bild«. Vorbild und Schatten
	10. »Am Anfang«
	11. Manna
	12. Der Mensch als Bild des Sohnes geschaffen. Der Sohn der wahre Mensch
	13. Abdruck, Abriss, Abglanz
	14. Vernünftige Seele unvergleichlich
	xxvii. Nach Platon: Dass der Sohn einen Vater hat. Dass das Wort höchst göttlich ist und Fürst der Gegenwart und der Zukunft
	1. Der Himmel Werk des göttlichsten Wortes (Epinomis)
	2. Platon über Vater und Sohn (Epinomis)
	3. »Vom Vater philosophieren« (Platon)
	4. Das Zeugnis der griechischen Theologen über Platons Kenntnis von Vater und Sohn
	xxviii. Aus der Theologie des Orpheus über das göttliche Wort, dass es die göttliche Stimme ist und dass es der Welt die Formen gab
	1. Orpheus
	2. Das göttliche Wort
	3. Weltformer
	4. Vollendet
	xxix. Weiteres aus Philon: über den Vater und den erstgeborenen Sohn, der sein Wort ist, Schöpfer der Welt und Urbild des Menschen. Und dass der Vater der höchste ist und der Sohn Gesetz und Leiter der Welt, erster der Engel, seinem Vater gleichewig
	1. Der Mensch nach dem Bild des Sohnes geschaffen
	2. Der Hirte und sein Vertreter
	3. Band aller Dinge
	4. Oriens, der Aufgehende
	5. Schöpfung
	xxx. Von dem Pythagoreer Numenios ein Zeugnis über den Vater und den Sohn. Und dass der Vater der Erste, der Sohn der Zweite ist. Und dass der Sohn alles tut, auf Befehl des Vaters
	xxxi. Aus Amelios über das ewige göttliche Wort und über den nach ihm geschaffenen Menschen. Dass er Johannes bezeugt. Dass auch Heraklit über das Wort gesprochen hat
	1. Amelios zitiert den Johannesprolog
	2. Gemeinsame Wahrheit alter und neuer Philosophie und Theologie
	BUCH II [TRINITÄT]
	i. Zeugnis des Aristoteles über die Theologie der Alten. Beispielhafte Aussagen derer, dass sie zu ehren und zu verehren ist
	1. Aristoteles’ Haltung gegenüber seinen Vorläufern
	2. »Alte Reden«
	3. Der Himmel ist nicht ewig
	ii. Dass die Griechen von den Barbaren gelernt und sich auch offen zu ihren Lehrern bekannt haben. Wodurch erwiesen ist, dass die Theologie der Barbaren die frühere und bessere ist und dass die Griechen in der Theologie nichts Neues sagen durften oder konnten
	1. Pythagoras lernte in Ägypten und von den Orphikern
	2. Das alte Wissen Ägyptens
	3. Die Sprache Adams
	4. Moses und die Sage von der Schöpfung der Welt
	iii. Über die drei göttlichen Ränge oder das dreifache Wesen, die drei Könige und die dreifache Macht; und über die Erwähnung des Heiligen Geistes bei Hermes, Plotin und Pythagoras; und dass er aus dem Geist hervorgeht
	1. Platon als Zeuge der Trinität
	2. »Drei Könige«
	3. Die Weltseele als »Geist«. Vergil und David
	4. Darüber Hermes Trismegistos
	5. Plotin über Welt- und Himmelsseele
	6. Pythagoras, Cicero und Plotin über die Weltseele
	7. Plotin über den Hervorgang der Seele aus dem Geist
	8. Irrtümliche Auffassungen über die Weltseele
	iv. Das platonische Orakel über die drei Wesen oder Hypostasen, um die alles sei, wird untersucht; aber hauptsächlich um das Erste, dass es aller Zweck sei
	1. Gott als Schöpfer (Wirkursache) und Lenker (Formursache) nach Platon
	2. Zweckursache
	3. Drei Ursprünge und Ursachen
	v. Wie sie den Hervorgang der Seele oder des Geistes aus den zweien überlieferten
	1. Seele auch aus dem Ersten
	2. Geist und Sohn
	vi. Dass die Ägypter durch dreimaligen Zuruf die dreieinige Gottheit bezeichneten; und dass eine ägyptische Inschrift beweist, dass ihnen die göttliche Weisheit alles war
	1. Dreifache Begrüßung der Finsternis in Ägypten, nach Damaskios
	2. Der Schleier der Isis (Plutarch). Der vierbuchstabige Gottesname ist der Name des Sohnes
	3. Die Mutter der Sonne
	vii. Über die drei Könige oder drei Intelligenzen und die dreifaltige Gottheit, nach Numenios, Amelios, Plotin, Theodoros, Jamblich und Proklos
	1. Der doppelte Demiurg bei Numenios, nach Proklos
	2. Der doppelte Demiurg Plotins, nach Proklos
	3. Der doppelte Demiurg bei Amelios, nach Proklos
	4. »Drei Götter« der Pythagoreer
	5. Drei Demiurgen bei Theodoros, nach Jamblich (nach Proklos)
	6. Platons zwei Götter, nach Kaiser Konstantin
	viii. Aus der Platonischen Theologie des Proklos über die drei Prinzipien, die unter anderem das Gute, Geistund Seele genannt werden; und dass sie nicht dem Wesen nach drei sind
	1. Proklos in der Platonischen Theologie über das Eine, den Geist und die Seele
	2. Das Eine und der Geist sind nicht voneinander getrennt
	3. Falsche Auffassung mancher Platoniker von Platons Ideen
	4. Athenagoras über die zwei Kaiser
	ix. Was Platon nach Ansicht von Proklos in dem Brief mit den drei Königen gemeint hat. Und über die Namen, mit denen das unsagbare Prinzip, nämlich Gottvater, beschrieben wird
	1. Platon lernte von Pythagoras, dieser von Orpheus und Aglaophemus
	2. Proklos und Dionysios Areopagita über das erste Prinzip
	x. Über diese Drei die sehr tiefe Theologie des Proklos in seiner Interpretation der Geheimnisse Platons. Dass die Platoniker drei Prinzipien kennen; das erste zeugt das zweite; beider Habitus ist das dritte
	1. Proklos über die erste Trias von Sein, Einheit und Möglichkeitbzw. Habitus
	xi. Aus Plotin: Über die drei Hypostasen oder Prinzipien. Und dass es weder mehr noch weniger gibt. Und dass ihre Erkenntnis eher eine göttliche ist, als dass sie durch die Vernunft beweisbar wäre



