
MICHAEL IMHOF VERLAG

Kreuzigungsdarstellungen  
Die

im ersten Jahrtausend mit einer  
Ikonographie der Kreuzsymbole

Hans Georg Wehrens



4

          Zum Geleit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  6 

 

I.          Religionsgeschichtliche und kunsthistorische Entwicklung . . .  8 
 

II.        Ikonographie der Kreuzsymbole  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13 

 

III.      Übersicht über die ältesten Kreuzigungsdarstellungen  . . . . .  24 

 

IV.       Die Kreuzigungsdarstellungen mit Kommentierung  . . . . . . .  27 

          Erster Teil: 3. bis 7. Jahrhundert  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27 

          Zweiter Teil: 8. bis 10. Jahrhundert  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59 

 

V.        Chronologie der Motiventwicklungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122 

 

VI.      Fazit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126 

  

VII.    Glossar  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  129 

 

VIII.   Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151 

 

IX.      Weiterführende Literatur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153 

 

X.       Bildnachweis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156

5

Impressum 
 
© 2024 
Michael Imhof Verlag GmbH & Co. KG 
Stettiner Straße 25 
D-36100 Petersberg 
Tel.: +49 661 2919166-0, Fax: +49 661 2919166-9 
info@imhof-verlag.de, www.imhof-verlag.de 
 
Gestaltung und Reproduktion  
Anna Krannig-Wess, Michael Imhof Verlag 
 
Druck 
Dardedze hologrāfija SIA, Rīga (Lettland) 
 
Printed in EU 
ISBN 978-3-7319-1365-8 
 
Umschlag  
Sakramentar Karls des Kahlen, Palastschule um 870 
 
Abb. 1, Seite 2 
Irisches Evangeliar von St. Gallen, Mittelirland 750–760 (St. Gallen)

Inhalt



Seit Ende des 2. Jh. wurde es üblich, die Anfangsbuchstaben des griechischen Namens für Chris-

tus (Χ Ρ Ι Σ Τ Ό Σ), nämlich „Chi“ und „Rho“ (= X und P = lateinisch „CHR“) als Christus-

monogramm zu verwenden. Dabei gab es verschiedene Arten, die beiden griechischen Buch-

staben übereinander zu schreiben und so miteinander zu verbinden: ein „P“ mit einem normalen 

„X“ oder einem quergestellten „X“, das dann wie ein „P“ mit einem Querstrich aussieht und 

als Staurogramm bezeichnet wird.1 Das Christusmonogramm oder Christogramm wurde auch 

mit A und Ω kombiniert. 

8 9

I. Religionsgeschichtliche und kunsthistorische Entwicklung

Das Kreuz gilt als das zentrale und weltweit verbreitete Zeichen des Christentums. Aber bereits 

lange vor unserer Zeitrechnung gab es Kreuzformen verschiedenster Art, vor allem in Ägypten 

und im Orient. Im Christentum wurden während der ersten Jahrhunderte statt des Kreuzes 

nur Symbole als Attribute für Jesus Christus benutzt, insbesondere das „Alpha & Omega“, das 

Christusmonogramm und das griechische Akronym ΙΧƟYΣ für „Fisch“.  

 

Mit dem ersten und dem letzten Buchstaben des griechischen Alphabets A – Ω (ἄλφα – ὦμєγα 
Alpha – Omega) wird im Alten Testament (Jes 44,6) der alles umfassende Gott sowie im Neuen 

Testament (Offb 1,8; 21,6; 22,13) Christus als der Erste und der Letzte, als Anfang und Ende 

symbolisiert. Diese Buchstaben kommen in der frühchristlichen Kunst sehr häufig vor; man 

findet sie entweder alleinstehend oder als flankierende Zeichen neben dem Christogramm auf 

Sarkophagen, Amphoren, Wandmalereien in Katakomben, Mosaiken in frühchristlichen Sa-

kralbauten sowie auf religiösen Gebrauchsgegenständen und Münzen.                    

I. Religionsgeschichtliche und  
kunsthistorische Entwicklung

Abb. 2 | Steintafel mit „Alpha & Omega“ und Christussymbol „Chi Rho“ in der Domitilla-Katakombe, 
Rom 3. Jh. 

Abb. 3 | Petrus mit Christogramm, Bronze -
statuette (90 mm hoch) aus dem 4. Jh. 

Christogramm Christogramm mit  
A und Ω  

Staurogramm



8. Petruskreuz 
 

 

 

 

 

 

Dieses Monogrammkreuz gleicht einem auf den Kopf gestellten lateinischen Kreuz, bei dem 

der Querbalken in der unteren Hälfte des Kreuzstammes angebracht ist. Durch diese Kreuzform 

wird traditionell an das Martyrium des Apostels Petrus erinnert, der darum gebeten hatte, im 

Unterschied zu Jesus Christus mit dem Kopf nach unten gekreuzigt zu werden.13 

 

 

9. Staurogramm (Tau-Rho-Ligatur) 
crux monogrammatica  

 

 

 

 

 

 

Dieses Symbol für Christus ist als Buchstabenverbund (Ligatur) zu einer Kreuzform zusam-

mengefasst, bestehend aus den übereinander gestellten griechischen   Buchstaben T (Tau) und 

P (Rho), die aus der Mitte des Wortes „sTauRos“ (σταυρός= „Pfahl“ oder „Stamm“ sowie im 

christlichen Kontext „Kreuz“) als T und P übernommen wurden. Es ist seit etwa 200 n.Chr. 

nachweisbar, und zwar zunächst in der koptischen Kunst.14     

 

 

17

6. Lateinisches Kreuz, Passionskreuz 
crux immissa 

 

 

 

 

 

 

Mit dem längeren Kreuzstamm und dem kürzeren Querbalken ist es die am häufigsten verwendete 

christliche Kreuzform. Das lateinische Kreuz kommt in der frühchristlichen Kunst erstmals gegen 

Ende des 4. Jahrhunderts vor, und zwar zunächst auf christlichen Sarkophagen. Die Grundrisse 

vieler romanischer und gotischer Kirchen weisen die Form des Lateinischen Kreuzes auf. Es wird 

auch als Passionskreuz bezeichnet, weil Jesus sein Kreuz selbst zur Hinrichtung getragen hat.11  

  

 

7. Antoniuskreuz oder Tau–Kreuz 
crux commissa  

 

 

 

 

 

Wie das Andreaskreuz ist es entstanden aus dem letzten Buchstaben des hebräischen Alphabets 

„Tav“, der in beiden Formen (stehend und schräg, also + und x) vorkommt. Aus diesem hebräischen 

Schriftzeichen „Tav“ hat sich das griechische „Tau“ und das lateinische „T“ entwickelt. Es wird ver-

mutet, dass dies die Form des historischen Golgathakreuzes wiedergibt. Die Bezeichnung als An-

toniuskreuz geht zurück auf den Tau-Stab, mit dem der Eremit Antonius (251–356), der Vater des 

Mönchtums, regelmäßig abgebildet wird.12 Es ist denkbar, dass der Einsiedler Antonius diese Form 

des nach ihm benannten Kreuzes verwendet und empfohlen hat, wenn er lehrte:  „Zeichnet euch 

und euer Haus durch das dem Herrn eigene Zeichen des Kreuzes“. 

 

 

 

 

 

 

 

16

II. Ikonographie der KreuzsymboleII. Ikonographie der Kreuzsymbole



59

Zweiter Teil:  8. bis 10. Jahrhundert 
 

21. Fieschi-Morgan Staurothek, Syrien, um 700 (New York)   
 

Die Schatulle (102 x 755 mm) zur Aufbewahrung einer Kreuzreliquie (Staurothek) enthält auf 

Deckel und Innenseite Darstellungen der Kreuzigung Christi. Sie ist um 700 in einer syrisch-

byzantinischen Werkstatt in Gold mit Email-cloisonné angefertigt worden. Es wird für möglich 

gehalten, dass die Staurothek durch die Genueser Adelsfamilie Fieschi während eines Kreuzzugs 

nach Italien gelangt ist. Heute wird sie im Metropolitan Museum of Art in New York aufbe-

wahrt. 

 

Der Deckel zeigt die Kreuzigung in besonders ausführlicher Form. Christus, der mit Händen 

und Füßen am Kreuz angenagelt ist (Viernageltypus), steht aufrecht mit beiden Füßen auf einer 

Fußplatte  (Suppedaneum). Die waagerecht ausgestreckten Arme (T-Form) und der Körper 

wirken aufrecht und steif, aber nicht von der Körperlast nach unten gezogen. Bekleidet ist Chris-

tus  mit einer ärmellosen Tunica (Colobium), dem mit Gold durchwirkten Purpurgewand eines 

Herrschers. Er ist hier dargestellt als der über den Tod triumphierende Christus, mit weit ge-

58

Abb. 43 | Deckel der Staurothek

Abb. 44 | Ansicht mit Seitenteilen

IV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit KommentierungIV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit Kommentierung



69

26. Irisches Evangeliar von St. Gallen, Mittelirland 750–760 (St. Gallen)  
 

Die ganzseitige Miniatur (ca. 29 x 22 cm) aus dem Codex Sangallensis 51 (p. 266) in der Stifts-

bibliothek St. Gallen wird in der Zeit um 750 bis 760 in Mittelirland entstanden sein.68  

 

Dargestellt ist der gekreuzigte Christus mit Longinus (mit Lanze) und Stephaton (mit Essig-

schwamm) sowie zwei Engel mit einem Codex in Händen.     

 

Das Bild wird beherrscht durch das mächtige, von einem gesprenkelten Nimbus umgebene 

Haupt Christi, der mit weit geöffneten Augen den Betrachter anblickt. Einen Kontrast dazu 

bilden die  vielfach verschlungenen purpurfarbenen Bänder, die den Körper vom Hals über die 

Oberarme bis zu den Knien umschlingen in der Art der für Irland typischen abstrakten Orna-

mentalkunst. In ähnlicher Weise sind auch Stephaton und Longinus sowie die beiden Engel 

von ihren Gewändern umwunden.  

 

Die seitwärts ausgestreckten Arme von Christus und seine angewinkelten Beine ragen aus dem 

Gewand heraus, als ob sie nur angefügt wären. Hände und Füße sind am Kreuz angenagelt. Als 

Folge des Lanzenstichs spritzt aus der Seitenwunde ein kaum sichtbarer Blutstrahl in Richtung 

des nach oben blickenden Longinus. Die Engel ersetzen hier die an dieser Stelle üblichen Symbole 

von Sonne und Mond.69 

 

68

Abb. 52

IV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit KommentierungIV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit Kommentierung



107

44. Buchdeckel  in der Biblioteca Marziana,  
Konstantinopel um 890 (Venedig) 

   

Dieser in der Biblioteca Marziana (Ms. lat. Cl. 1, Nr. 101) in Venedig verwahrte vordere Buch-

deckel (ca. 26 x 17 cm) von einem nicht mehr vorhandenen Codex wurde wahrscheinlich um 

890 in Konstantinopel angefertigt.    

 

Das zentrale Kreuz Christi auf einer Goldplatte ist mehrfach umrahmt von Glaseinlagen mit 

geometrischen Kreuzmustern sowie von Perlenschnüren und goldenen Perlstäben. Die Kreuz-

balken verbreitern sich leicht nach außen. Um das Kreuz herum sind zehn Medaillons ange-

ordnet.   

 

Dargestellt ist der über den Tod triumphierende Christus: Das bärtige Haupt leicht nach rechts  

geneigt, die Arme waagerecht ausgebreitet, die Füße auf einer Fußstütze ruhend, Hände und 

Füße angenagelt, bekleidet mit dem purpurnen, goldgestreiften Herrschergewand (Colobium).      

 

Über dem Kreuznimbus sind die verfinsterte Sonne und die Mondsichel zu sehen, darüber der 

Titulus mit dem Christogramm  I C   X C.    

 

Die runden Medaillons enthalten Brustbilder von Heiligen und Engeln, zum Teil mit Beischriften 

(von links oben): Petrus (∏ETPOC) , Johannes der Täufer (O∏POΔP … „Der Vorläufer“), An-

dreas (ANΔP) alle mit Kreuzstab in der Linken; über den Kreuzarmen: zwei Erzengel mit Globus 

und Zepter sowie unter den Kreuzarmen: der Evangelist Markus mit Codex (MAPKOC) und 

ein weiterer Erzengel; unten: schräg gestelltes Wappen (oder Ornament) sowie Matthäus 

(MATƟA) und Jakobus (IAKOB …).99 

106

IV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit KommentierungIV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit Kommentierung

Abb. 84



45. Kreuzigungsmedaillon in einem Bergkristall,  
Lothringen Mitte 9. Jh. (London)  

Die in einen Bergkristall von 15,5 cm Höhe eingeschliffene Kreuzigungsszene ist wahrscheinlich 

Mitte des 9. Jh. in einer Lothringer Werkstatt entstanden, wo man sich auf die künstlerische Be-

arbeitung von Bergkristallen spezialisiert hatte. Diese Technik war seit den Steinschnittarbeiten der 

römischen Spätantike bekannt und wurde während der Karolingischen Renaissance für kurze Zeit 

wieder angewendet. Das Kreuzigungsmedaillon befindet sich heute im British Museum London.100    

Die Darstellung zeigt Christus am Kreuz mit Maria und Johannes. Sein Haupt (mit Kreuz-

nimbus) ist deutlich auf seine rechte Schulter herabgesunken; die Augen scheinen geschlossen zu 

sein. Der an Händen und Füßen angenagelte Körper hängt nach unten durch (leichte V-Form). 

Von dem um die Hüfte geschlungenen Lendenschurz baumeln die Enden seitlich herab. Auffallend 

ist die Gestaltung von Maria und Johannes: Unter dem Kreuz zeigen beide ihren Schmerz in un-

gewöhnlich heftigen Gesten, indem sie vornüber gebeugt ihre Gesichter mit Tüchern verhüllen.  

Neben dem oberen Kreuzarm sind Sonne und Mond als Halbfiguren abgebildet (vgl. Abb. 76).  

Am Fuß des Kreuzes windet sich eine Schlange, Symbol des durch Jesus Christus errungenen Sieges 

über das Böse. 

108

Abb. 85

IV. Die Kreuzigungsdarstellungen mit Kommentierung


