
Die schönsten Sagen aus aller Welt





Die schönsten Sagen 
aus aller Welt

Herausgegeben und mit einem Vorwort 
von Erich Ackermann 

Anaconda



Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich geschützten Inhalte 
dieses Werkes für Zwecke des Text- und Data-Minings nach § 44 b UrhG aus- 
drücklich vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2024 by Anaconda Verlag, einem Unternehmen 
der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 
Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte vorbehalten.
Umschlaggestaltung: FAVORITBUERO, München
Umschlagmotive: © ap PRINT / shutterstock (Hintergrundtextur), 
© MariLila / shutterstock (Pferd, Figuren, Schiff, Vase, Flügel), 
© NGalitsky / shutterstock (Wolken)
Satz und Layout: InterMedia – Lemke e. K., Heiligenhaus
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in the EU
ISBN 978-3-7306-1432-7
www.anacondaverlag.de



Für meine kleine Enkeltochter Elisabeth





Inhalt

Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 11
Gilgamesch der Sumerer  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 15
Isis und Osiris  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 23
Prometheus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 32
Orpheus und Eurydike  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 39
Dädalus und Ikaros  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 44
Perseus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 50
Jason und die Argonauten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 57
Hero und Leander  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 66
Romulus und Remus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 72
Die Gründung Roms  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 79
Die Heimholung des Hammers  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 82
Thors Besuch bei Geirröd  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 87
Balders Tod  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 91
Die Kleinode der Zwerge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 100
Helgi und Sigrun – Eine Liebe bis in den Tod  . . . . . . . . . . . . . .              	 104
König Frodis Mühle Grotti  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 111
Skadi und Njörd  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 114
Beowulf  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 118
Grettir und die Trollriesin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 136
Frithjof der Kühne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 142
Der Küster von Mörkaa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 163
Das Seehundweibchen (Kópakonan)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 167
Wieland der Schmied  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 170
Gudrun  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 177



8	 Inhalt

Die Nibelungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 188
Walter und Hildegunde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 201
Dietrich von Bern   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 208
Roland, der Paladin Karls des Großen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 225
Die Haimonskinder und ihr Ross Bayard  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 233
Robert der Teufel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	240
Die Brautfahrt des Schmiedes Ilmarinen  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 257
Condlas Jenseitsfahrt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 264
Fionn im Land der Riesen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 267
Wie Fionn von der Verzauberung erlöst wurde  . . . . . . . . . . . . .             	 272
Nighean Righ Fo Thuinn –  
  Die Tochter des Königs Untersee  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 279
Oisíns Jugend  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 288
Warum der rote Drache das Sinnbild von Wales ist  . . . . . . . . . .          	 291
Wie Artus König wurde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 296
Die Verzauberung des Zauberers Merlin  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 301
Herr Lancelot und die Gralsritter  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 307
Lohengrin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 314
Parzival  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 321
Genoveva  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 330
Tristan und Isolde  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 337
Der Lindwurm von Lambton  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 347
Robin Hood  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 352
Doktor Faustus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 360
Der Rattenfänger von Hameln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 378
El Cid  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 382
Wilhelm Tell  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 394



Inhalt	 9

Der Mord des Massiloniane  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	402
Der Held Gossi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	406
Prinz Rama und die schöne Sita  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 422
Die Vogelfrau  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 431
Die Drachenprinzessin  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 435
Das Gespenst von Sakura  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	440
Jimmu Tenno, der erste Kaiser von Japan  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	446
Kohuki und seine zwei Frauen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 451
Die Taten des Halbgotts Maui  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	460
Die sieben Schwestern Meamei  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 487
Wie die Plejaden an den Himmel kamen  . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 494
Die Amazonen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 499
Die Tochter des Königsgeiers  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 503
Der Riese Kin-äk  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 509
Kosmogonie der Navajos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 514
Das weiße Steinkanu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 519
Die himmlischen Geschwister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 522
Die Sage von der schläfrigen Schlucht (Sleepy Hollow)  . . . . . . .       	 526

Quellenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 539





Vorwort

Uns ist in alten maeren wunders viel geseit (»uns wird in alten Erzäh-
lungen [Sagen] viel Wunderbares berichtet«): schon in dieser ersten 
Zeile des mittelhochdeutschen Nibelungenlieds wird das Wort maer, 
woraus später etwas abwertend das Diminutiv Märchen wird, mit der 
Sage geradezu gleichgesetzt; und in der Tat überschneiden sich in vie-
len Bereichen die Erzählformen Sage, Märchen und Mythos, welcher 
allem zugrunde liegt; in allen dreien tritt das Dämonische und Über-
natürliche in unterschiedlicher Stärke zutage. Die Brüder Grimm wa-
ren die Ersten, die Märchen von Sage geschieden hatten. In ihrem 
Deutschen Wörterbuch nennen sie die Sage »eine Kunde von Ereignis-
sen der Vergangenheit, welche einer historischen Beglaubigung ent-
behrt.« Daraus ergibt sich, dass neben dem mythischen Wesenskern 
der Sage historische Begebenheiten und Persönlichkeiten, die aber 
nicht gesichert sind, den Verlauf der Erzählung prägen.

Der Realitätsanspruch der Sagen steht allerdings deutlich höher als 
der der Mythen und Märchen; der Sage haftet etwas Bewusstes, etwas 
Greifbares an. Sie hat einen wahren Kern und spielt sich ab an einem 
bestimmten geografischen Ort, der manchmal präzise benannt wird, 
und die agierenden Helden tragen oft historisch gesicherte Namen. Aber 
doch gibt es zwischen Sage, Märchen und Mythos so enge Verbindun-
gen, dass die Unterschiede oft verschwimmen oder ineinander über
gehen. In anderen Sprachen gibt es daher auch kein eigenes Wort für 
Sage, und was den Gattungsbegriff der isländischen Saga angeht, so ist 
dieser grundverschieden von unserer Sage und meint eine eigenständige 
Literaturgattung, die von Autoren geschaffen wurde und Ereignisse der 
ersten Besiedlung der Insel aufgreift und romanhaft wiedergibt.

Der Mythos ist der elementare Hintergrund jedes frühzeitlichen 
Denkens; er ist das exemplarische Geschehen, das alles aus dem Irdi-



12	 Vorwort

schen hervorhebt und als Modell gilt, und erklärt alles Werden und 
Geschehen. So wird die mythische Deutung der Welt und des Men-
schen auch zu einer Grundlage der Sagen, und viele von ihnen kön-
nen auch als solche gelten, wenn sie wie bei zahlreichen griechischen 
Mythen, etwa der Ilias und der Odyssee, narrativ groß ausgestaltet wer-
den. Dadurch wird auch eine scheinbar reine Mythenerzählung wie 
das tragische Geschehen um Isis und Osiris, bei deren Hauptpersonen 
es sich um Götter handelt, zu einer Sage. Nicht ohne Grund hat also 
Gustav Schwab seinen Klassiker Die schönsten Sagen des klassischen 
Altertums (1838 – 1840) genannt.

Neben diesen mythologischen Sagen gibt es noch die Volks-
sage und die historische Sage, die oft als Heldensage in Erschei-
nung tritt.

Volkssagen sind meist lokal angesiedelt, spiegeln die Alltagswelt 
wider, und die übernatürlichen Kräfte, die in ihnen sichtbar werden, 
sind kleinere Naturgeister und dämonische Mächte der beseelten Na-
tur wie Drachen, Zwerge, Nymphen; selten werden sie vom Walten 
der Götter beeinflusst. Auch sind solche Sagen oft ätiologischer Art 
und wollen Bräuche, Namen und Erscheinungen erklären; oder es 
geht darin um den Versuch einer Erklärung von Naturphänomenen 
wie Irrlichter oder besondere Formen von Bergen und Seen, biswei-
len auch um genealogische Besonderheiten. Die historische Volkssage 
greift unerklärliche und im Nebel der Geschichte verloren gegangene 
Ereignisse auf und führt diese auf den Eingriff des Dämonischen zu-
rück. So wird etwa das historisch nachweisbare plötzliche Verschwin-
den von vielen Kindern in Hameln durch die Sage vom Rattenfänger 
in den Bereich des Dämonischen verlegt und somit mythisiert. Auch 
diese eigentlich rein lokale Volkssage enthält einen Erklärungs- und 
Wahrheitsanspruch, wobei das Numinose, die Schauer einflößende 
Macht des Übernatürlichen, in ihr so groß ist, dass die lokale Ge-
schichte von diesem Rattenfänger auch heute noch in der ganzen 
Welt bekannt ist.



Vorwort	 13

Die historische Heldensage, die um ihrer Bekanntheit und Beliebt-
heit willen den größten Teil der Sagen dieses Buches ausmacht, hat 
ein bestimmtes historisches Ereignis oder eine Person zum Gegen-
stand, die einer Mythisierung unterzogen sind, wobei das mythische 
oder magische Bewusstsein, das sich im Volksglauben der Menschen 
niedergeschlagen hat, ein Weltbild bewirkt, das solche Sagen gera-
dezu hervorgebracht hat. In den Heldensagen, die wie alle Sagen 
von Generation zu Generation mündlich tradiert wurden, zeigen sich 
Mythos und Geschichte eng verwoben. Neben wirklich belegten be-
rühmten historischen Persönlichkeiten wie Theoderich der Große 
oder Attila leben in dieser Sagenwelt der Helden aber auch mythi-
sche Gestalten, denen wie im Beispiel von Siegfried sogar historische 
Orte wie Xanten und Worms zugewiesen werden; aber auch teils frei 
erfundene Abenteuer vermischen, wie bei der Runde um König Artus 
und seine Ritter, historisches mit mythischem und gar mystischem 
Geschehen. Heldensagen sind meist eine in die Erhöhung gehende 
Gestaltung aus der Frühzeit der nationalen Geschichte eines Volkes 
und überliefern somit Geschichte im Sinne der führenden Adels-
schicht. Der Held steht als Idealtypus des adligen Kriegers und als 
führender Repräsentant seiner Gesellschaftsschicht im Mittelpunkt, 
wobei die real existierende Historie mythisiert und nach den Mus-
tern von Mythos und Märchen umgestaltet wird. Oft allerdings will 
die Sage nicht die Welt, sondern den Menschen als Glied in der Ge-
sellschaft erklären, und dann weist sie kein kosmologisches, sondern 
ein psychologisches Moment auf; Eigenschaften wie Mut, Feigheit, 
Liebe, Hass und Ehre werden hinterfragt und an ihnen wird der Wert 
des Helden gemessen und in eine moralische Kategorie gestellt.

Ein besonders hoch stilisierter Held in den europäischen Helden-
sagen ist der idealisierte Ritter. Er verkörpert die eigentlichen Tu-
genden, die jeder Ritter haben sollte. Treue, Ehre, Tapferkeit und 
auch die christlich geprägte Barmherzigkeit zeichnen ihn aus. Dieser 
ideale Held muss sich stets in einem dramatischen Kampf gegen all 



14	 Vorwort

die Mächte bewähren, die das Gegenteil seiner Tugenden darstellen, 
gegen Feigheit, Unehre und Verrat. Oft sind die historischen Ereig-
nisse, in die das Geschehen gebettet ist, nur noch in Umrissen oder 
gar nicht mehr greifbar. Diese Sage endet dann auch häufig tragisch 
mit dem Tod des Helden, auch dies anders als im Märchen, dessen 
optimistische Weltsicht das Geschehen immer gut ausgehen lässt und 
da abbricht, wo die Probleme vielleicht beginnen könnten.

In vielen Hochkulturen der Welt sind die Heldensagen mit dem 
Ursprung ihrer Geschichte verbunden und so identitätsstiftend ge-
worden, dass sie zum Nationalepos aufgestiegen sind und damit das 
Zusammengehörigkeitsgefühl verstärkten, während sich in den Sagen 
vieler indigener Völker eher noch das mythische Element erhalten hat 
und der geschichtliche Hintergrund keine maßgebliche Rolle spielt. 
Dort tritt dann die dämonische Weltsicht in den Vordergrund und 
deutet unerklärliche natürliche Phänomene mit dem Erscheinen und 
Eingreifen übernatürlicher Wesen, die dann als Geister personifiziert 
werden, sei es als Mensch oder Tier, als Mischwesen oder gar als er-
dachtes Fabelwesen, das strafen, aber auch helfen kann. Somit spie-
geln sich in diesen Volkssagen auch die volkstümlichen Glaubensvor-
stellungen, die eine magische Weltsicht aufweisen.

Doch Sagen wollen nicht nur Unerklärliches dadurch erklären, 
dass sie die Natur beseelen und so den Menschen näherbringen, sie 
wollen nicht nur ihre Zuhörer mit ihrer Vergangenheit verbinden, 
die sie dann überhöht und oft gewaltig übertrieben darstellen und 
mit Helden mit all ihren Stärken und Schwächen bevölkern, sie wol-
len wie die Märchen auch unterhalten und den Menschen damit ein 
Stück dem Alltag entrücken. Diese Unterhaltungsfunktion ist das 
Hauptanliegen der folgenden Zusammenstellung der schönsten Sa-
gen aus aller Welt.

Erich Ackermann



Gilgamesch der Sumerer

Das Gilgamesch-Epos kann als älteste Sage der Welt gelten. Es ist das 
erste Großepos der Weltliteratur und wurde um 2000 v. Chr. von einem 
anonymen babylonischen Dichter auf Tontafeln gemeißelt. Das Epos er-
zählt den Erkenntnisweg des gottgleichen Gilgamesch, König der sumeri-
schen Stadt Uruk, der sich gemeinsam mit seinem tierähnlichen Freund 
Enkidu auf die Suche nach der Unsterblichkeit macht, am Ende jedoch 
erkennen muss, dass auch für ihn, der zu einem Drittel Mensch und zu 
zwei Dritteln Gott ist, das Leben endlich ist. Dabei werden geradezu 
existentialistische Grundthemen wie Liebe, Macht, Tod und die Frage 
nach dem Sinn des Lebens sichtbar. Im Übrigen sind Parallelen zwi-
schen dem Gilgamesch-Epos und dem Alten Testament erkennbar: Die 
biblische Sintflutgeschichte stimmt selbst in einigen Details, wie dem 
Aussenden der Vögel nach dem Stranden der Arche, mit der babyloni-
schen Version überein.

Es sind schon nahezu 5000 Jahre her, da lebte im Vorderen Orient in 
Mesopotamien, dem Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris, 
das Volk der Sumerer. Dies war das Ursprungsland aller menschlichen 
Kultur, vor allem auch, weil dort als Erstes eine Schrift entwickelt 
wurde, die Keilschrift, die eine Urform vieler Schriften ist, die man 
heute auf der ganzen Welt kennt. Auch für ihre Baukunst und die 
künstliche Bewässerung ihrer Äcker und Gärten wurden die Sume-
rer allenthalben bewundert. Ihre Hauptstadt Uruk war mit prächti-
gen Gebäuden und Anlagen geschmückt, hochgetürmte Tempel, die 
Zikkurate, ragten in den Himmel, und eine hohe Mauer umgab die 
Stadt, um sie vor den Angriffen der Feinde zu schützen.

Über die Sumerer herrschte der junge Gilgamesch, der zu zwei 
Dritteln göttlich, zu einem Drittel allerdings ein Mensch war. Doch 



16	 Gilgamesch der Sumerer

er war ein grausamer König, der sein Volk unterdrückte und seine 
Untertanen wie Sklaven für sich und sein eigenes Wohl arbeiten ließ, 
und er scheute sich auch nicht, sich an den Frauen der eigenen Be-
völkerung zu vergehen; so verlangte er sogar, wenn ein Paar heiratete, 
die erste Nacht mit der Braut zu verbringen. Seine Untertanen litten 
so sehr unter seiner Unterdrückung, dass sie keinen anderen Ausweg 
mehr kannten, als sich bei den Göttern über ihn zu beschweren, denn 
ihre Not wurde zu groß und die Ernten verdorrten auf ihren Feldern.

Und die Götter hatten Erbarmen mit dem Leid des Volkes und 
entschieden, ihm zu helfen. Sie schufen ein Geschöpf, das genauso 
stark war wie Gilgamesch selbst. Dazu nahmen sie einen Klumpen 
Lehm, kneteten und formten ihn und warfen ihn ins Hochland der 
Steppe. So wurde dort der Wildmensch Enkidu geboren, der zu zwei 
Teilen Mensch und zu einem Teil ein Tier war, mit denen er auch als 
ihresgleichen zusammenlebte. Ein Jäger entdeckte unter den anderen 
Tieren dieses ganz mit Haaren bedeckte Geschöpf und erzählte Gil-
gamesch davon, der ihn dann unbedingt zu sehen wünschte, denn 
der König sehnte sich so sehr danach, einen ebenbürtigen Freund 
zu haben. Und damit dieses Geschöpf ganz zum Menschen werden 
konnte, bedurfte es der Liebe einer Frau. So schickte denn der Jäger 
eine Tempeldienerin zu ihm, und Enkidu und sie blieben sechs Tage 
und sieben Nächte in Liebe zusammen, und dann erst wurde er ein 
wahrer Mensch, und beide machten sich auf den Weg nach Uruk. 
Von nun an mieden auch die Tiere seine Gesellschaft.

Unterwegs schon hörte Enkidu von einem Reisenden, der seine 
Tochter verheiraten wollte, dass die erste Nacht seiner Tochter nicht 
dem Bräutigam gehören sollte, sondern nach alter Sitte dem König 
von Uruk, Gilgamesch. Da geriet Enkidu in einen gewaltigen Zorn 
und brach sofort nach Uruk auf, um sich dem König im Kampf zu 
stellen. Dort angekommen versperrte er ihm den Weg in das Haus 
der Braut und ging wutentbrannt auf ihn los, um ihm seine Grenzen 
zu weisen. Der erbitterte Kampf zwischen den beiden starken Män-



Gilgamesch der Sumerer	 17

nern dauerte die ganze Nacht hindurch, bis beide ermattet am Bo-
den lagen: Es gab keinen Sieger, doch Gilgamesch hatte endlich einen 
Menschen gefunden, der ihm gewachsen war und ihm seine Grenzen 
aufgezeigt hatte. Aus der Wut des Königs wurde Bewunderung, und 
er wollte von nun an Enkidu immer an seiner Seite haben. So wur-
den die beiden Freunde, und die Stadt blühte wieder auf, und das 
Volk vergaß seinen Zorn auf den ehemals so grausamen Herrscher 
und jubelte ihm wieder zu.

Um die Stadt weiter mit prächtigen Bauwerken zu verschönern, 
brauchten die beiden nun Zedernholz, das es in Uruk allerdings nicht 
gab. So machten sie sich denn in die fernen Berge des Libanon auf, 
wo reichlich davon wuchs. Doch der Zedernwald wurde von dem 
schrecklichen Ungeheuer Humamba bewacht, das aus seinem Ra-
chen Feuer spie und dessen Atem tödlich war. Die Reise der beiden 
Freunde dauerte viele Wochen lang, während sie den ganzen Tag hin-
durch liefen und nachts unter dem Sternenzelt schliefen. Und groß 
war auch die Furcht von Gilgamesch vor dem gefährlichen Dämon; 
doch seine Mutter hatte vor der gefährlichen Reise den Sonnengott 
Schamasch um Segen für beide gebeten. Als die Freunde endlich in 
den riesigen Zedernwäldern angekommen waren, lockten sie das Un-
geheuer sogleich in die bewaldeten Schluchten und bekamen Hilfe 
von oben vom Herrn der Sonne, der zu dem fürchterlichen Kampf 
mit dem Untier Stürme sendete, die Humambas Gesicht verdunkel-
ten. Blitzschnell ergriff da Gilgamesch seine Axt und schlug zu, sodass 
Humamba endlich tödlich getroffen am Boden lag. Nun konnten die 
beiden Sieger so viele Zedernbäume fällen, wie sie für ihre Bauwerke 
brauchten, und sie in die Heimat schaffen lassen.

Als Enkidu und Gilgamesch aus dem Zedernwald zurückkehrten, 
war die Freude in ganz Uruk riesengroß, und es wurde ein großes Fest 
veranstaltet. Schön und strahlend sahen die beiden Helden aus, so-
dass selbst die Götter von ihnen beeindruckt waren, besonders Isch-
tar, die Göttin der Liebe und des Begehrens. Sobald sie Gilgamesch 



18	 Gilgamesch der Sumerer

erblickt hatte, verliebte sie sich in ihn und wünschte voller Verlan-
gen, ihn zu besitzen, stieg vom Himmel herab und begehrte ihn zum 
Bräutigam. Doch der alte Stolz und die Überheblichkeit waren noch 
nicht ganz vom König gewichen, und er lehnte unwirsch das Verlan-
gen Ischtars ab. Dabei warf er ihr das Unglück vor, in das sie viele 
ihrer Geliebten gestürzt hatte, und auch ihre stetige Untreue. Diese 
Abweisung aber war ein unerhörter Aufschrei gegen die Götter. Zor-
nig bat nun die Göttin Ischtar ihren Vater Anu, den Gott des Him-
mels, den mächtigen Himmelsstier zur Erde zu schicken. Schnau-
bend näherte sich das gewaltige Tier der Stadt und brachte Tod und 
Verwüstung über das ganze Land. Jedes Mal, wenn der Himmelsstier 
schnaubte, tat sich die Erde auf und verschluckte Hunderte der Ein-
wohner von Uruk. Die beiden Helden Gilgamesch und Enkidu aber 
erwarteten das feurige Tier bereits an den Toren der Stadt und stell-
ten sich ihm zum Kampf: Enkidu packte es am Schwanz, und Gilga-
mesch stürzte sich ihm von vorne entgegen und rammte ihm dann 
den Dolch ins Genick, sodass der Stier laut losbrüllte und dann tot 
zu Boden stürzte. Das Volk von Uruk, das dem Kampf zugesehen 
hatte, jubelte den Siegern zu; doch auch Ischtar hatte die ihr ange-
tane Schmach mit angesehen; sie fluchte und wurde dabei noch von 
Enkidu verspottet und verhöhnt, indem dieser dem toten Stier eine 
Keule ausriss und sie nach der Göttin warf. Doch diese Untat sollte 
nicht ungesühnt bleiben.

Die Götter fassten sogleich in einer Versammlung den Entschluss, 
dass er sterben sollte; und so geschah es denn auch. Der stolze Held, 
der sein Leben einstmals als nahezu wildes Tier begonnen hatte, 
wurde krank und immer schwächer; es überfiel ihn ein Fieber und 
er hauchte bald sein Leben aus. Unsäglich war nun die Trauer seines 
Freundes Gilgamesch. Um die Götter wieder gnädig zu stimmen, 
opferte er ihnen Ochsen und Schafe; sie sollten den Freund gnädig 
in ihrer Unterwelt aufnehmen. Und auch seine früheren Taten und 
Werke in Uruk waren dem König plötzlich gleichgültig und nichts 



Gilgamesch der Sumerer	 19

mehr wert; er begann über den Tod nachzudenken und über die Un-
sterblichkeit; diese suchte er, denn er wollte nicht sterben. Da fiel ihm 
ein, dass es einen Menschen gab, dem die Götter Unsterblichkeit ver-
liehen hatten, nämlich seinem Vorfahren Uta-napischtim; der lebte 
im weiten Meer auf der Insel der Seligen. Und Gilgamesch beschloss, 
zu ihm zu gehen, um ihn nach der Unsterblichkeit zu fragen. So legte 
er denn seine königlichen Gewänder ab, hüllte sich in Tierfelle und 
machte sich auf die lange und beschwerliche Reise ans Ende der Welt 
zu seinem Urahnen, dem die Götter nach einer alles vernichtenden 
Sintflut ein ewiges Leben gewährt hatten; ihn wollte er fragen, wie er 
dem Tod aus dem Weg gehen könne.

Zuerst führte ihn seine Reise zu dem Berg Maschu mit seinen 
zwei Gipfeln, wo die Sonne nachts auf der einen Seite untergeht 
und morgens auf der anderen Seite wieder auf. Da Gilgamesch zu 
Utanapischtim wollte, musste er den Berg überwinden, aber zwei 
riesige Skorpione bewachten den Durchgang durch den Berg und 
ließen ihn nicht vorbei; erst nach langem Reden erreichte es dann 
der Held, diese zu überreden, ihn durchzulassen. Danach ging es 
weiter zwölf Meilen lang durch völlige Finsternis, in der Gilgamesch 
schier verzweifelte, dann durch endlose Steppen und trostlose Wüs-
ten, bis er endlich in einen wunderschönen Garten am Meeresufer 
anlangte. An der Küste traf er endlich auf ein menschliches Wesen; 
es war die Schankwirtin Siduri, und ihr vertraute er den eigentlichen 
Grund seiner langen Reise an: die Suche nach der Unsterblichkeit. 
Doch Siduri riet ihm von dieser Suche ab. »Nur der Gott Schamasch 
hat jemals dieses Meer überquert«, warnte sie ihn, »vergeblich ist die 
Suche nach der Unsterblichkeit. Die Götter haben dem Menschen 
den Tod beschieden, und damit musst du dich abfinden.« Doch sie 
konnte Gilgamesch nicht von seiner Absicht abbringen, und so wies 
sie ihm den Weg zu dem Fährmann Urschanabi, bei dem Gilgamesch 
auch wiederum viel Ungemach erfuhr. Weil er dessen Gefährten ins 
Wasser geworfen hatte, musste er zuerst 300 Bäume fällen, um da



20	 Gilgamesch der Sumerer

raus ein Boot zur Überfahrt zu bauen, was nach vielen weiteren Fähr-
nissen auch gelang, bis er endlich nach der Fahrt durch das Meer 
des Todes das andere Ufer erreichte, das Land der Seligen, in dem 
Utanapischtim weilte.

Sogleich eilte er zu seinem Urahn und erzählte ihm den Grund 
seiner beschwerlichen und gefährlichen Reise hierhin ans Ende der 
Welt. Dieser hörte ihm gut zu, lehnte es aber ab, ihm zu helfen, 
unsterblich zu werden, denn das Leben der Menschen liege in der 
Hand der Götter »So höre denn nun, warum ich die Unsterblich-
keit erlangt habe«, begann der weise Urahn dann zu sprechen. »Vor 
vielen Jahren hatten die Götter beschlossen, eine große Sintflut über 
die Erde zu senden, um alles Leben dort zu tilgen. Nur der Gott 
Ea wollte nicht, dass das Leben von der Erde verschwindet, und so 
sagte er zu mir: ›Baue dir ein Schiff, das groß genug ist, deine Fami-
lie, Handwerker aller Bereiche und von jedem Tier ein Paar, dazu 
Nahrung für alle für eine lange Zeit aufzunehmen. Darauf kannst 
du dich mit deinen Begleitern vor der vernichtenden Sintflut retten, 
die die Götter über die Erde schicken werden, um die Menschheit 
zu vernichten.‹ Das waren seine Worte, und ich tat, wie er mir gera-
ten hatte. Und siehe! Kurz darauf brach das fürchterliche Unwetter 
los, und die Sintflut vernichtete die übrig gebliebene Menschheit. 
Als dann die Wasser endlich zurückgingen, und sie sahen, dass ich 
mit den Meinen überlebt hatte, wurden sie zunächst zornig, doch 
der gütige Ea besänftigte sie und riet ihnen, die Überlebenden zu 
schonen und ihnen zu helfen. Und sie waren dann versöhnt und ver-
liehen mir und meiner Frau die Unsterblichkeit und machten uns 
zu ihresgleichen, und dies auch mit der Zustimmung des Götter-
königs Enlil, der der eigentliche Anstifter der Sintflut gewesen war. 
Aber wir mussten dafür am Ende der Welt leben, damit niemand 
dieses Geheimnis je erfahren sollte. Die Menschen werden alle der-
einst sterben, aber die Menschheit selbst wird weiterbestehen. Doch 
sei nicht so verzweifelt, Gilgamesch! Es gibt da noch einen Weg zum 



Gilgamesch der Sumerer	 21

ewigen Leben. Wenn du denkst, du könntest für alle Ewigkeit le-
ben, dann kannst du sicher mal nur sechs Tage und sieben Nächte 
lang wach bleiben. Das soll deine Probe sein!« – »Wenn das alles 
ist!«, meinte da Gilgamesch lachend, weiter kam er aber nicht, denn 
da war er schon auf der Stelle eingeschlafen und erwachte erst sechs 
Tage und sieben Nächte später. So hatte er die Probe nicht bestan-
den. »Wasche dich, ziehe wieder deine königlichen Gewänder an 
und kehre zu den Deinen nach Uruk zurück, denn dort gehörst du 
hin«, sprach darauf der Urahn, doch auf Anraten seiner Frau verriet 
ihm Uta-napischtim noch das Geheimnis einer stachligen Pflanze, 
die einem die Jugend wiederbringt und damit mit der Hoffnung auf 
ein längeres Leben zumindest ein wenig über den Verlust der Un-
sterblichkeit hinwegtröstet; hinter dem Meer des Todes soll sie wach-
sen. So dankte dann Gilgamesch dem weisen Uta-napischtim und 
dessen Gattin und machte sich mit dem Fährmann Urschanabi auf 
den Rückweg über das Meer des Todes. Inmitten des Meeres band 
er sich Steine an seine Füße und tauchte hinab in das tiefe Wasser, 
wo er dann auch bald die Pflanze, die einem die Verjüngung bringt, 
fand und mit sich auf das Boot nahm, um sie zu Hause in Uruk an 
einem Greis auszuprobieren.

Der Rückweg vom Ufer des Meeres ins heimische Uruk war lang 
und entbehrungsreich, und Gilgamesch war froh, als er unterwegs auf 
eine klare und erfrischende Quelle stieß, die ihn geradezu zum Bad 
einlud. Als er nach dem Bad eingeschlafen an der Quelle lag, kam 
aber eine Schlange angekrochen und fraß die kostbare Pflanze mir 
nichts dir nichts auf, woraufhin sie sich häutete, also doch ein an-
deres neues Leben begann. Da brach Gilgamesch in Tränen aus und 
wähnte alles für verloren. Sollte seine unendlich lange, beschwerliche 
und gefährliche Reise doch vergebens gewesen sein? Er würde dann 
ein für alle Mal ein sterblicher Mensch bleiben.

Als er mit Urschanabi nach Uruk zurückkehrte und die festen 
Mauern erblickte, die die Stadt umgaben und die er gebaut hatte, 



22	 Gilgamesch der Sumerer

erfasste ihn aber ein großer Stolz. Er war zwar unverrichteter Dinge 
nach Hause zurückgekehrt, aber hatte doch zu sich selbst gefun-
den und erkannt, dass der beste Weg zur Unsterblichkeit, den ein 
Mensch erreichen kann, große Taten und bedeutende Leistungen 
sind, die den ewigen Ruhm zur Folge haben. So war seine Reise 
doch nicht vergeblich gewesen, sondern ein Weg hin zur Erkennt-
nis, zu der ihn der weise Uta-napischtim gebracht hatte: Statt seine 
Kräfte für sich allein und die falschen Dinge zu verschwenden, sollte 
er sie aufbringen für das Wohl seiner Untertanen, für seine Mit-
menschen also. Er lebte fortan in Einklang mit sich selbst, nahm 
die Sterblichkeit als Schicksal der Menschen an und wurde ein gu-
ter und weiser König.

Sage aus dem alten Mesopotamien



Isis und Osiris

Osiris war der älteste Sohn des Erdgottes Geb und der Himmelsgöt-
tin Nut, seine Schwester und Gemahlin hieß Isis, die andere Schwester 
Nephthys; die Geschwister hatten auch einen Bruder, Seth, doch dieser 
war anders als sie; er war arglistig und vom Neid getrieben. Als Geb sah, 
wie geschickt und begabt Osiris war, übergab er ihm die Regierung bei-
der Länder: Ober- und Unterägypten. Seth hingegen, sein Bruder, der 
Nephthys zur Gemahlin hatte, erhielt die Herrschaft über das Wüsten-
land. Osiris war es, der den ehemals wilden Ägyptern die Kultur brachte 
und ihr Leben durch viele Errungenschaften, die er ihnen brachte, er-
leichterte. Er galt als ein gerechter König, denn er verhalf seinem Volk zu 
Wohlstand und sittlichem Handeln, regierte beide Länder mit Weisheit 
und läutete damit ein neues Zeitalter für die Ägypter ein. Er machte gute 
und bindende Gesetze, legte gerechte Verordnungen fest, urteilte mit 
Klugheit über die Menschen und ließ endlich Frieden über das ganze 
Land Ägypten herrschen.

Isis, die Gemahlin von Osiris, war ebenso eine Frau von gro-
ßer Weisheit. Als sie die Not der Menschen erkannte, sammelte sie 
Gersten- und Weizenähren, die sie wild wachsen sah, und gab sie 
dem König. Und Osiris lehrte die Menschen, das Land, das über-
schwemmt worden war, aufzubrechen, den Samen zu säen und zur 
rechten Zeit die Ernte einzufahren. Er lehrte sie auch, wie man 
Korn mahlt und Mehl knetet, damit sie reichlich Nahrung hätten. 
Von dem weisen Herrscher wurde der Weinstock auf Pfählen ge-
zogen, und er kultivierte Obstbäume und ließ die Früchte ernten. 
Wie ein Vater war er für sein Volk, und er lehrte sie, die Götter an-
zubeten und Tempel zu errichten. Die Hand des Menschen erhob 
sich nicht mehr gegen den eigenen Bruder. Es gab Wohlstand im 
Land Ägypten in den Tagen von Osiris dem Guten.





Isis und Osiris	 25

Als der König erkannte, welche Wohltat die Werke waren, die er in 
Ägypten vollbracht hatte, zog er in die ganze Welt, um alle Menschen 
Weisheit zu lehren und ihnen Wohlstand und Frieden zu bringen. 
Seine Triumphe errang er nicht durch Eroberungen in der Schlacht, 
sondern durch sanfte und überzeugende Rede. Isis herrschte bis zu 
seiner Rückkehr über das Land Ägypten. Sie war stärker als Seth, der 
mit eifersüchtigen Augen auf die guten Werke seines Bruders blickte, 
denn sein Herz war voller Bosheit, und er liebte den Krieg mehr als 
den Frieden und wollte einen Aufstand im Königreich anzetteln, doch 
die Königin vereitelte seine bösen Pläne. Nachdem er nun vergeb-
lich versucht hatte, sich im Kampf gegen sie durchzusetzen, plante 
er, Osiris durch eine List zu besiegen; die Gefolgsleute seiner arglisti-
gen Pläne waren zweiundsiebzig Männer, die Untertanen der Köni-
gin von Äthiopien waren.

Als Osiris von seiner Mission zurückkehrte, herrschte große 
Freude im Land. Es wurde ein königliches Fest abgehalten, und auch 
der arglistige Seth war gekommen, um sich zu vergnügen, und mit 
ihm waren seine Mitverschwörer da. Heimlich hatte er sich jedoch 
vorher die genauen Körpermaße von Osiris genommen und brachte 
nun als Geschenk einen reich geschmückten Sarkophag mit, den er 
nach den Maßen des Königs hatte anfertigen lassen. Alle Menschen 
priesen dies Kunstwerk auf dem Fest und bewunderten seine Schön-
heit, und viele wünschten sehr, es zu besitzen. Als die Herzen durch 
das Biertrinken erfreut waren, verkündete Seth, dass er den Sarko-
phag demjenigen schenken würde, dessen Körper genau in diesen 
Sarg hineinpasse und ihn vollends ausfüllen könne. Alle Gäste wa-
ren begierig darauf, den Versuch zu machen, wie Seth es gewünscht 
hatte. So geschah es, dass sich in jener verhängnisvollen Nacht einer 
nach dem anderen in den Sarkophag legte, bis es schien, als könne 
sich kein Mann finden, der den Preis für sich gewinnen könnte. 
Dann trat Osiris hervor. Er legte sich hinein und füllte den Sarko-
phag bis in alle Teile. Aber sein Triumph war teuer errungen in je-



26	 Isis und Osiris

ner dunklen Stunde, denn er ahnte nicht die List, mit der ihm Seth 
nach dem Leben trachtete.

Kaum nämlich hatte er sich hineingelegt, da sprangen die bösen 
Gefährten Seths plötzlich vor und schlossen den Deckel, nagelten 
ihn fest zu und versiegelten alles dicht mit Blei. So wurde das reich 
geschmückte Geschenk zum tödlichen Sarg des guten Königs Osiris, 
von dem bald der Atem des Lebens wich. Sogleich wurde das Fest auf-
gelöst und die Fröhlichkeit endete in Trauer. Seth befahl seinen Ge-
folgsleuten, den Sarkophag wegzutragen und heimlich zu entsorgen. 
Wie er es ihnen befohlen hatte, taten sie es auch. Sie eilten durch die 
Nacht und warfen ihn in den Nil. Die Strömung trug ihn in der Dun-
kelheit fort, und als der Morgen kam, erreichte er über das Delta das 
große Meer und wurde hin und her getrieben, zwischen den Wellen 
hin und her wälzend. So endeten die Tage des Osiris und die Jahre 
seiner weisen und wohlhabenden Herrschaft im Lande Ägypten.

Als Isis die traurige Nachricht überbracht wurde, wurde sie von 
großem Kummer ergriffen, und niemand vermochte es, sie zu trösten. 
Sie weinte bitterlich, schnitt eine Locke ihres glänzenden Haares ab 
und zog die Trauerkleider an. Danach wanderte die Königin im Land 
auf der Suche nach dem Leichnam des Osiris auf und ab und wollte 
nicht ruhen, als bis sie gefunden hatte, wonach sie suchte. Endlich 
erfuhr sie von Kindern am Ufer, sie hätten die Kiste den Nil hinab-
treiben und an der Mündung des Deltas, die ihren Namen von der 
Stadt Tanis hat, ins Meer gleiten sehen.

In der Zwischenzeit hatte Seth den Thron des Osiris an sich ge-
rissen und herrschte über das Land Ägypten. Den Menschen wurde 
Unrecht getan und sie wurden ihres Besitzes beraubt. Es herrschten 
Tyrannei und große Unruhen, und die Anhänger des Osiris litten 
unter Verfolgung. Königin Isis wurde zur Flüchtigen im Königreich 
und suchte in den Sümpfen und im tiefen Dschungel des Deltas 
Schutz vor ihren Feinden. Sieben Skorpione folgten ihr, und das wa-
ren ihre Beschützer. Ra, der vom Himmel herabblickte, fühlte Mitleid 



Isis und Osiris	 27

mit ihr und sandte ihr Hilfe: Anubis, der Totengott mit dem Hunde-
kopf, wurde ihr Begleiter.

Eines Tages suchte Isis Zuflucht bei einer armen Frau, die beim An-
blick der furchterregenden Skorpione von so großer Angst ergriffen 
wurde, dass sie die Tür vor der wandernden Königin schloss. Aber ein 
Skorpion verschaffte sich Zutritt und biss ihr Kind, sodass es starb. 
Und das Herz der Isis wurde von Mitleid gerührt, als sie die Mutter 
wehklagen hörte, und sie sprach magische Worte, die das Kind wieder 
lebendig werden ließen, und die Frau diente der Königin mit Dank-
barkeit, so lange sie im Haus blieb.

Bald geschah es auch, dass Isis ihren Sohn Horus gebar*; aber Seth 
erfuhr, wo die Mutter und das Kind verborgen waren, und machte 
sie zu Gefangenen im Haus. Es war sein Wunsch, Horus zu töten, 
damit dieser nicht sein Feind und der Anwärter auf den Thron des 
Osiris werden sollte. Der weise Thoth aber kam aus dem Himmel und 
warnte Isis, und diese floh mit ihrem Kind in die Nacht. Sie flüchtete 
sich in die Gegend von Buto, wo sie Horus in die Obhut von Uazit 
gab, der jungfräulichen Göttin der Stadt, die eine Schlange war, da-
mit er Schutz habe vor dem eifersüchtigen Zorn Seths, seines arglis-
tigen Onkels. Die Mutter Isis aber zog weiter, um den Leichnam des 
Osiris zu suchen.

Eines Tages aber, als Uazit das Kind betrachtete, fand sie es tot lie-
gen. Ein Skorpion hatte es gebissen, und es lag auch nicht in ihrer 
Macht, es wieder zum Leben zu erwecken. In ihrer bitteren Trauer 
rief sie den großen Gott Ra an. Ihre Stimme erhob sich zum Him-
mel, und das Sonnenboot blieb in seinem Kurs. Da kam der weise 
Thoth herab, um Hilfe zu leisten. Er bewirkte einen mächtigen Zau-
ber, indem er magische Worte über das Kind Horus sprach, das sofort 

*	 In einer Version der Sage gelang es Isis durch Zauberkräfte, von ihrem toten 
Gatten ein Kind zu empfangen, indem sie in Gestalt eines Milans trauernd über 
seinem Leichnam saß.



28	 Isis und Osiris

wieder zum Leben erweckt wurde, denn es war der Wille der Götter, 
dass er zu einem starken Mann heranwachsen und dann den Mörder 
seines Vaters besiegen sollte.

Der Sarg des Osiris aber war inzwischen von den Wellen nach 
Byblos in Phönizien getrieben und dort am Ufer an den Fuß einer 
Tamariske gespült worden. Dieser Baum war dann um ihn herum 
gewachsen, und der Leichnam des toten Herrschers war in seinem 
großen Stamm eingeschlossen. Als der König von Byblos davon er-
fahren hatte, ließ er ihn fällen und in seinem Palast als Säule aufstel-
len. Aber niemand erfuhr von dem Geheimnis, das er enthielt. Isis 
jedoch wurde dies durch eine Offenbarung enthüllt und sie machte 
sich mit einem Schiff auf den Weg nach Byblos.

Als sie die phönizische Küste erreichte, ging sie in gewöhnliche 
Kleider gehüllt an Land und saß an einem Brunnen und weinte bit-
terlich. Die Frauen kamen, um Wasser zu schöpfen, und versuchten, 
ihr Trost zuzusprechen, aber Isis antwortete nicht und hörte nicht auf 
zu trauern, bis die Mägde sich der Königin näherten. Sie grüßte sie 
freundlich. Als diese freundlich zu ihr gesprochen hatten, flocht sie 
ihnen das Haar, und in jede Locke hauchte sie süßen und verführe-
rischen Duft. So geschah es, dass die Königin Astarte, als die Mäd-
chen in das Haus des Königs zurückkehrten, den Duft roch und be-
fahl, die fremde Frau vor sie zu führen. Dann fand Isis Gnade in den 
Augen der Königin, die sie zur Pflegemutter des königlichen Kindes 
erwählte.

Aber Isis weigerte sich, das Kind zu säugen, und um sein Schreien 
nach Milch zum Schweigen zu bringen, steckte sie ihm den Finger in 
den Mund. Als die Nacht hereinbrach, ließ sie sein Fleisch durch eine 
heilige Flamme versengen, um die Sterblichkeit des Kindes aus dem 
Körper herauszubrennen; dann nahm sie die Gestalt einer Schwalbe 
an und flog mit Schmerzensschreien um die heilige Säule herum, die 
den Leichnam des Osiris enthielt. Es traf sich, dass die Königin he-
rankam und ihr Kind in den Flammen erblickte. Sie riss es sogleich 



Isis und Osiris	 29

hervor; doch obwohl sie seinen Leichnam rettete, sorgte sie mit dieser 
Tat dafür, dass ihm keine Unsterblichkeit mehr zuteilwurde.

Da nahm Isis wieder ihre gewohnte Gestalt an und enthüllte der 
Königin ihre wahre Natur. Sie gestand auch dem König ihr wirk-
liches Anliegen und bat ihn, ihr die heilige Säule zu geben. Diese 
Gnade wurde ihr auch gewährt, und sie schnitt tief in den Stamm 
und holte den Sarkophag hervor, der darin verborgen war. Sie um-
armte ihn zärtlich und stieß Wehklagen aus; dann weihte sie die 
heilige Säule, die sie in Leinen wickelte und mit Myrrhe salbte, und 
diese wurde hernach in einen Tempel gestellt, den der König für Isis 
errichten ließ, und lange Jahrhunderte lang wurde sie dort von den 
Bewohnern von Byblos verehrt.

Der Sarg des Osiris wurde darauf zu dem Schiff getragen, mit dem 
die trauernde Königin nach Phönizien gesegelt war. Sie ging an Bord 
und das Schiff stach sogleich in See. Sobald nun das Land aus dem 
Blickfeld entschwunden war, sehnte sich Isis danach, das Antlitz ihres 
toten Gatten noch einmal zu sehen; sie öffnete also den Sarkophag und 
küsste leidenschaftlich die kalten Lippen ihres toten Gemahls, wäh-
rend Tränen aus ihren Augen strömten. Als Isis dann ihr Land Ägyp-
ten erreichte, verbarg sie den Leichnam des toten Königs an einem 
geheimen Ort und eilte in die Stadt Buto, um ihren Sohn Horus zu 
umarmen. Doch ihr Triumph war nur von kurzer Dauer. Der Zufall 
wollte es, dass Seth bei Vollmond im Dschungel des Deltas auf Jagd 
nach Wildschweinen gegangen war und den Sarkophag entdeckte; er 
ließ ihn öffnen, und der Leichnam des Osiris wurde herausgeholt und 
in vierzehn Stücke zerrissen, die Seth voller Hass in den Nil warf, da-
mit die Krokodile sie verschlingen könnten. Doch aus Furcht vor Isis 
taten sie das nicht. Und so blieben sie verstreut an den Ufern des Flus-
ses liegen. Ein Fisch aber, der Oxyrhynchus, verschluckte den Phallus, 
wofür er später überall im Land verflucht wurde.

Isis’ Herz war erneut von Trauer erfüllt, als sie erfuhr, was Seth ge-
tan hatte. Sie hatte sich ein Boot aus der Papyrusstaude gebaut und 



30	 Isis und Osiris

fuhr im Delta auf und ab, um die Bruchstücke des Leichnams ihres 
Mannes zu suchen, und endlich fand sie sie alle, bis auf den Phallus, 
der von dem Fisch verschluckt worden war. Sie begrub die Körperteile 
dort, wo sie gefunden wurden, und schuf für jedes Körperglied ein 
Grabmal. In späteren Tagen wurden über den Gräbern Tempel errich-
tet, in denen Osiris viele Jahrhunderte lang vom Volk verehrt wurde.

Seth herrschte indes weiterhin über Ägypten und verfolgte die 
Anhänger von Osiris und Isis in den Sümpfen des Deltas und ent-
lang der Meeresküste im Norden. Aber Horus, der der rechtmäßige 
König war, war zu einem starken jungen Mann herangewachsen. Er 
bereitete sich auf den kommenden Kampf vor und wurde ein tapfe-
rer Krieger. Eines Nachts nun erschien dem Horus in einem Traum 
das Gesicht seines Vaters Osiris, und dessen Geist bat ihn instän-
dig, Seth, von dem er so heimtückisch getötet worden war, zu stür-
zen. Horus gelobte, seinen Onkel und alle seine Anhänger aus dem 
Land Ägypten zu vertreiben. Da sammelte er sein Heer und zog in 
die Schlacht. Seth stürmte auf die Stadt Edfu los und tötete viele 
von Horus’ Gefolgsleuten. Aber Horus sicherte sich die Hilfe der 
Stämme, die Osiris und Isis treu geblieben waren, und Seth wurde 
abermals angegriffen und an die Ostgrenze getrieben. In Zaru fand 
die letzte Schlacht statt. Sie dauerte viele Tage, und Horus verlor 
ein Auge. Aber Seth wurde noch schwerer verwundet und endlich 
mit seinem Heer aus dem Reich vertrieben.

Es wird erzählt, dass der Gott Thoth, der Ibis-köpfige Gott des 
Mondes, aus dem Himmel herabstieg und die Wunden von Horus 
und Seth heilte. Da erschien Seth vor dem göttlichen Rat und bean-
spruchte den Thron. Aber die Götter urteilten, dass Horus der recht-
mäßige König sei, und er begründete seine Macht im Lande Ägypten 
und wurde ein weiser und starker Herrscher wie sein Vater Osiris.

Eine weitere Sage erzählt, dass Isis und Nephthys, die ihren Ge-
mahl Seth nie geliebt hatte, die Körperteile von Osiris aufgesam-
melt und dann bitterlich geweint hätten. Der Gott Ra aber hörte 



Isis und Osiris	 31

die Klagen und sandte vom Himmel den Gott Anubis herab, der 
mit der Hilfe von Thot und Horus die einzelnen Teile wieder zum 
ganzen Körper des Osiris zusammensetzte und in Leinentücher ein-
hüllte, was der Ursprung der Mumifizierung in Ägypten gewesen 
sei. Die geflügelte Isis aber sei über dem Körper des geliebten Ge-
mahls geschwebt, und der Luftstrom, den ihre Flügel erzeugt hät-
ten, sei durch die Nase in den Körper des Osiris eingedrungen, so-
dass dieser mit neuem Leben erfüllt worden sei. Später dann wurde 
Osiris Richter und König in der Welt der Toten.

Mythensage aus dem alten Ägypten



Prometheus

Himmel und Erde waren geschaffen: Das Meer wogte in seinen 
Ufern und die Fische spielten darin; in den Lüften sangen beflügelt 
die Vögel; der Erdboden wimmelte von Tieren. Aber noch fehlte 
es an dem Geschöpf, dessen Leib so beschaffen war, dass der Geist 
in ihm Wohnung machen und von ihm aus die Erdenwelt beherr-
schen konnte. Da betrat Prometheus die Erde, ein Sprössling des 
alten Göttergeschlechts, das Zeus entthront hatte, ein Sohn des 
erdgeborenen Uranossohns Iapetos, kluger Erfindung voll. Dieser 
wusste wohl, dass im Erdboden der Same des Himmels schlum-
merte; darum nahm er ein Stück von Ton, befeuchtete denselben 
mit dem Wasser des Flusses, knetete ihn und formte daraus ein Ge-
bilde, nach dem Ebenbild der Götter, der Herren der Welt. Diesen 
seinen Erdenkloß zu beleben, entlehnte er allenthalben von den 
Tierseelen gute und böse Eigenschaften und schloss sie in die Brust 
des Menschen ein. Unter den Himmlischen hatte er eine Freundin, 
Athene, die Göttin der Weisheit. Diese bewunderte die Schöpfung 
des Titanensohns und blies dem halbbeseelten Bild den Geist, den 
göttlichen Atem ein.

So entstanden die ersten Menschen und füllten bald vervielfältigt 
die Erde. Lange aber wussten diese nicht, wie sie sich ihrer edlen Glie-
der und des empfangenen Götterfunkens bedienen sollten. Sehend sa-
hen sie umsonst, hörten hörend nicht; wie Traumgestalten liefen sie 
umher und wussten sich der Schöpfung nicht zu bedienen. Unbekannt 
war ihnen die Kunst, Steine auszugraben und zu bebauen, aus Lehm 
Ziegel zu brennen, Balken aus dem gefällten Holz des Waldes zu zim-
mern, und mit allem diesem sich Häuser zu erbauen. Unter der Erde, 
in sonnenlosen Höhlen, wimmelte es von ihnen wie von beweglichen 
Ameisen; nicht den Winter, nicht den blütevollen Frühling, nicht den 



Prometheus	 33

früchtereichen Sommer kannten sie an sicheren Zeichen; planlos war 
alles, was sie verrichteten.

Da nahm sich Prometheus seiner Geschöpfe an; er lehrte sie den 
Auf- und Niedergang der Gestirne zu beobachten, erfand ihnen die 
Kunst zu zählen, die Buchstabenschrift; lehrte sie Tiere ans Joch zu 
spannen und zu Gefährten ihrer Arbeit zu brauchen, gewöhnte die 
Rosse an Zügel und Wagen; erfand Boote und Segel für die Schiff-
fahrt. Auch fürs übrige Leben sorgte er den Menschen. Früher, wenn 
einer krank wurde, wusste er kein Mittel, nicht was von Speise und 
Trank ihm zuträglich sei, kannte kein Salböl zur Linderung seiner 
Schäden; sondern aus Mangel an Arzneien starben sie elendiglich 
dahin. Darum zeigte ihnen Prometheus die Mischung milder Heil-
mittel, allerlei Krankheiten damit zu vertreiben. Dann lehrte er sie 
die Wahrsagekunst, deutete ihnen Vorzeichen und Träume, Vogelflug 
und Opferschau. Ferner führte er ihren Blick unter die Erde und ließ 
sie hier das Erz, das Eisen, das Silber und das Gold entdecken; kurz, 
in alle Bequemlichkeiten und Künste des Lebens leitete er sie ein.

Im Himmel herrschte mit seinen Kindern seit Kurzem Zeus, der 
seinen Vater Kronos entthront und das alte Göttergeschlecht, von 
welchem auch Prometheus abstammte, gestürzt hatte.

Jetzt wurden die neuen Götter aufmerksam auf das eben ent-
standene Menschenvolk. Sie verlangten Verehrung von ihm für den 
Schutz, welchen sie demselben angedeihen zu lassen bereit waren. 
Zu Mekone in Griechenland ward eine Beratung gehalten zwischen 
Sterblichen und Unsterblichen, und Rechte und Pflichten der Men-
schen bestimmt. Bei dieser Versammlung erschien Prometheus als 
Anwalt seiner Menschen, dafür zu sorgen, dass die Götter für die 
übernommenen Schutzämter den Sterblichen nicht allzu lästige Ge-
bühren auferlegen möchten. Da verführte den Prometheus seine 
Klugheit, die Götter zu betrügen. Er schlachtete im Namen seiner 
Geschöpfe einen großen Stier, davon sollten die Himmlischen wäh-
len, was sie für sich davon verlangten. Er hatte aber nach Zerstücke-



34	 Prometheus

lung des Opfertieres zwei Haufen gemacht; auf die eine Seite legte er 
das Fleisch, die Eingeweide und den Speck, in die Haut des Stieres 
zusammengefasst, auf die andere die kahlen Knochen, geschickt in 
das Eingeweidefett des Schlachtopfers eingehüllt. Und dieser Haufen 
war der größere. Zeus, der Göttervater, der Allwissende, durchschaute 
seinen Betrug und sprach: »Sohn des Iapetos, erlauchter König, guter 
Freund, wie ungleich hast du die Teile geteilt!« Prometheus glaubte 
jetzt erst recht, dass er ihn betrogen hatte, lächelte bei sich selbst und 
sprach: »Erlauchter Zeus, größter der ewigen Götter, wähle den Teil, 
den dir dein Herz anrät zu wählen.« Zeus erzürnte im Herzen, aber 
geflissentlich fasste er mit beiden Händen das weiße Eingeweidefett. 
Als er es nun auseinander gedrückt und die bloßen Knochen ge-
wahrte, stellte er sich an, als entdeckte er jetzt eben erst den Betrug 
und zornig sprach er: »Ich sehe wohl, dass du die Kunst des Truges 
noch nicht verlernt hast!«

Zeus beschloss, sich an Prometheus für dessen Betrug zu rächen, 
und versagte den Sterblichen die letzte Gabe, der sie zur vollkomme-
nen Lebensführung bedurften, das Feuer. Doch auch dafür wusste der 
schlaue Sohn des Iapetos Rat. Er nahm den langen Stängel des marki-
gen Riesenfenchels, näherte sich mit ihm dem vorüberfahrenden Son-
nenwagen, und setzte so den Stängel in glühenden Brand. Mit diesem 
Feuerzunder kam er hernieder auf die Erde, und bald loderte der erste 
Holzstoß gen Himmel. In innerster Seele schmerzte es den Donne-
rer, als er den fernhin leuchtenden Glanz des Feuers unter den Men-
schen emporsteigen sah. Sofort formte er, zum Ersatz für des Feuers 
Gebrauch, das den Sterblichen nicht mehr zu nehmen war, ein neues 
Übel für sie. Der seiner Kunst wegen berühmte Feuergott Hephais-
tos musste ihm das Scheinbild einer schönen jungen Frau fertigen; 
Athene selbst, die, auf Prometheus eifersüchtig, ihm feindlich geson-
nen geworden war, warf dem Bild ein weißes, schimmerndes Gewand 
über, ließ ihr einen Schleier über das Gesicht wallen, den das Mäd-
chen mit den Händen geteilt hielt, bekränzte ihr Haupt mit frischen 



Prometheus	 35

Blumen und umschlang es mit einer goldenen Binde, die gleichfalls 
Hephaistos seinem Vater zuliebe kunstreich verfertigt und mit bunten 
Tiergestalten herrlich verziert hatte. Hermes, der Götterbote, musste 
dem holden Gebilde Sprache verleihen, und Aphrodite allen Lieb-
reiz. Also hatte Zeus unter der Gestalt eines Gutes ein blendendes 
Übel geschaffen und nannte sie Pandora, das heißt die Allbeschenkte, 
denn jeder der Unsterblichen hatte dem Mädchen irgendein Unheil 
bringendes Geschenk für die Menschen mitgegeben. Darauf führte 
er die Jungfrau hernieder auf die Erde, wo Sterbliche vermischt mit 
den Göttern umherwandelten. Alle miteinander bewunderten die un-
vergleichliche Gestalt. Sie aber schritt zu Epimetheus, dem arglosen 
Bruder des Prometheus, ihm das Geschenk des Zeus zu bringen. Ver-
gebens hatte diesen der Bruder gewarnt, niemals ein Geschenk vom 
olympischen Zeus anzunehmen, damit dem Menschen kein Leid da-
durch widerführe, sondern es sofort zurückzusenden. Epimetheus 
aber vergaß die warnenden Worte seines Bruders, nahm die schöne 
Jungfrau mit Freuden auf und empfand das Übel erst, als er es hatte. 
Denn bisher lebten die Geschlechter der Menschen, von seinem Bru-
der beraten, frei von Übel, ohne beschwerliche Arbeit, ohne quälende 
Krankheit. Das Mädchen aber trug in den Händen ihr Geschenk, ein 
großes Gefäß mit einem Deckel versehen. Kaum bei Epimetheus an-
gekommen, schlug sie den Deckel zurück, und alsbald entflog dem 
Gefäß eine Schar von Übeln und verbreitete sich mit Blitzeseile über 
die Erde. Nur ein einziges Gut war zuunterst in dem Fass verborgen, 
die Hoffnung; aber auf den Rat des Göttervaters warf Pandora den 
Deckel wieder zu, ehe diese Hoffnung herausflattern konnte, und ver-
schloss sie für immer in dem Gefäß. Das Elend füllte inzwischen in 
allen Gestalten Erde, Luft und Meer. Die Krankheiten irrten bei Tag 
und bei Nacht unter den Menschen umher, heimlich und schwei-
gend, denn Zeus hatte ihnen keine Stimme gegeben; eine Schar von 
Fiebern hielt die Erde belagert, und der Tod, früher nur langsam die 
Sterblichen beschleichend, beflügelte seinen Schritt.



36	 Prometheus

Darauf wandte sich Zeus mit seiner Rache gegen Prometheus. 
Er übergab den Verbrecher dem Hephaistos und seinen Dienern, 
dem Kratos und der Bia, was wörtlich Zwang und Gewalt bedeutet. 
Diese mussten ihn in die skythischen Einöden schleppen und hier, 
über einem schauderhaften Abgrund, an eine Felswand des Berges 
Kaukasus mit unauflöslichen Ketten schmieden. Ungern vollzog 
Hephaistos den Auftrag seines Vaters, er liebte in dem Titanen-
sohn den verwandten Abkömmling seines Urgroßvaters Uranos, 
den ebenbürtigen Göttersprössling. Unter mitleidsvollen Worten 
und von den roheren Knechten gescholten, ließ er diese das grau-
same Werk vollbringen. So musste nun Prometheus an der freud-
losen Klippe hängen, aufrecht, schlaflos, niemals imstande, das 
müde Knie zu beugen. »Viele vergebliche Klagen und Seufzer wirst 
du versenden«, sagte Hephaistos zu ihm, »denn des Zeus Sinn ist 
unerbittlich und alle, die erst seit Kurzem die Herrschergewalt an 
sich gerissen,* sind hartherzig.« Wirklich sollte auch die Qual des 
Gefangenen ewig oder doch dreißigtausend Jahre dauern. Obwohl 
laut aufseufzend und Winde, Ströme, Quellen und Meereswellen, 
die Allmutter Erde und den allanschauenden Sonnenkreis zu Zeu-
gen seiner Pein aufrufend, blieb er doch ungebeugten Sinnes. »Was 
das Schicksal beschlossen hat«, sprach er, »muss derjenige tragen, 
der die unbezwingliche Gewalt der Notwendigkeit einsehen gelernt 
hat.« Auch ließ er sich durch keine Drohungen des Zeus bewe-
gen, die dunkle Weissagung, dass dem Götterherrscher durch einen 
neuen Ehebund, nämlich mit Thetis, Verderben und Untergang be-
vorstehe, näher auszudeuten. Zeus hielt Wort: Er sandte dem Ge-
fesselten einen Adler, der als täglicher Gast an seiner Leber zehren 
durfte, die sich, abgeweidet, immer wieder erneuerte. Diese Qual 

*	 Zeus hatte seinen Vater Kronos und mit ihm die alte Götterdynastie gestürzt und 
sich des Olymps mit Gewalt bemächtigt. lapetos und Kronos waren Brüder, Pro-
metheus und Zeus Geschwisterkinder.



Prometheus	 37

sollte nicht eher aufhören, bis ein Ersatzmann erscheinen würde, 
der sich anbieten würde, durch freiwillige Übernahme des Todes 
gewissermaßen sein Stellvertreter zu werden.

Jener Zeitpunkt erschien früher, als der Verurteilte nach des Zeus 
Spruch erwarten durfte. Als er dreißig Jahre an dem Felsen gehan-
gen, kam Herakles des Weges, der auf der Fahrt nach den Hesperiden 
und ihren Äpfeln begriffen war. Wie er den Götterenkel am Kaukasus 
hängen sah und sich seines guten Rates zu erfreuen hoffte, erbarmte 
ihn sein Geschick, denn er sah zu, wie der Adler, auf den Knien des 
Prometheus sitzend, an der Leber des Unglückseligen fraß. Da legte er 
Keule und Löwenhaut hinter sich, spannte den Bogen, entsandte den 
Pfeil und schoss den grausamen Vogel von der Leber des Gequälten 
weg. Hierauf löste er seine Fesseln und führte den Befreiten mit sich 



38	 Prometheus

davon. Damit aber die Bedingung des Zeus erfüllt würde, stellte er 
ihm als Ersatzmann den Kentauren Chiron, der sich anbot, für den 
armen Prometheus zu sterben; denn vorher war er unsterblich. Auf 
dass jedoch das Urteil des Zeus, der den Prometheus auf weit längere 
Zeit an den Felsen verurteilt hatte, auch so nicht unvollzogen bliebe, 
so musste Prometheus fortwährend einen eisernen Ring tragen, an 
welchem sich ein Steinchen von jenem Kaukasusfelsen befand. So 
konnte sich Zeus rühmen, dass sein Feind noch immer an den Kau-
kasus angeschmiedet lebte.

Griechische Sage



Orpheus und Eurydike

Der unvergleichliche Sänger Orpheus war ein Sohn des thrakischen 
Königs und Flussgottes Oiagros und der Muse Kalliope. Apollon 
selbst, der melodische Gott, schenkte ihm ein Saitenspiel, und 
wenn Orpheus dasselbe rührte und dazu seinen herrlichen Ge-
sang, den seine Mutter ihn gelehrt hatte, ertönen ließ, so kamen 
die Vögel in der Luft, die Fische im Wasser, die Tiere des Waldes, 
ja die Bäume und Felsen herbei, um den wundervollen Klängen 
zu lauschen.

Seine Gattin war die wunderschöne Nymphe Eurydike, und sie 
liebten sich beide auf das Zärtlichste. Aber ach, nur allzu kurz war 
ihr Glück; denn kaum waren die fröhlichen Lieder der Hochzeit 
verstummt, da raffte ein früher Tod die blühende Gattin dahin. Auf 
grüner Aue wandelte die schöne Eurydike mit ihren Gespielinnen, 
den Nymphen; da biss sie eine giftige Natter, die im Gras versteckt 
lag, in die zarte Ferse, und sterbend sank die Liebliche ihren er-
schreckten Freundinnen in die Arme. Unaufhörlich hallten nun die 
Berge und Täler vom Schluchzen und Klagen der Nymphen wider, 
und unter ihnen jammerte und sang Orpheus seinen Schmerz in 
wehmütigen Liedern; da trauerten die Vögel und die klugen Hirsche 
und Rehe mit dem verlassenen Gatten. Aber sein Flehen und Wei-
nen brachte die Verlorene nicht zurück. Da fasste er einen unerhör-
ten Entschluss: Hinunter in das grausige Reich der Schatten wollte 
er steigen, um das finstere Königspaar zur Rückgabe Eurydikes zu 
bewegen. Durch die Pforte der Unterwelt bei Tainaron ging er hi-
nab; schaurig umschwebten die Schatten der Toten den Lebenden, 
er aber schritt mitten durch die Schrecknisse des Orkus, bis er vor 
den Thron des bleichen Hades und seiner strengen Gemahlin trat. 
Dort fasste er seine Leier und sang zum süßen Klang der Saiten: 



40	 Orpheus und Eurydike

»Oh ihr Herrscher des unterirdischen Reiches, gönnt mir, Wahres 
zu reden, und höret gnädig meine Bitten an! Nicht kam ich he-
rab, von Neugier getrieben, den Tartaros zu schauen, nicht um den 
dreiköpfigen Hund zu fesseln; ach nein, um der Gattin willen nah 
ich mich euch. Vom Biss der tückischen Natter vergiftet, sank die 
Liebste in der Jugend Blüte dahin, nur wenige Tage war sie meines 
Hauses Stolz und Freude. Seht, ich wollte es tragen, das unermess-
liche Leid; als Mann habe ich lange gerungen. Aber die Liebe zer-
bricht mir das Herz, ich kann nicht ohne Eurydike sein. Darum 
fleh ich zu euch, furchtbare, heilige Götter des Todes! bei diesen 
grauenvollen Orten, bei der schweigenden Öde eurer Gefilde: Gebt 
sie mir wieder, die traute Gattin; lasst sie frei, und schenkt ihr das 
allzu früh verblühte Leben von Neuem! Aber kann es nicht sein, so 
nehmt dann auch mich unter die Toten auf, nimmer kehr ich ohne 
sie zurück.«



Orpheus und Eurydike	 41

Also sang er und rührte mit den Fingern die Saiten. Siehe, da 
horchten die blutlosen Schatten und weinten. Der unselige Tantalos 
haschte nicht mehr nach den entschlüpfenden Wassern, die sich ihm 
immer wieder entzogen, Ixions sausendes Rad stand still, die Töch-
ter des Danaos ließen ab vom vergeblichen Mühen und lehnten hor-
chend an der Urne, Sisyphos selbst vergaß seine Qual und setzte sich 
auf den tückischen Felsblock, den sanften Klagetönen zu lauschen. 
Damals, so sagt man, rannen selbst von den Wangen der furcht-
baren Eumeniden Tränen hernieder, und das düstere Herrscherpaar 
fühlte sich zum ersten Mal von Mitleid bewegt. Persephone rief den 
Schatten Eurydikes, der unsicheren Schritts herankam. »Nimm sie 
mit dir«, sprach die Totenkönigin, »aber wisse: nur wenn du keinen 
Blick auf sie wirfst, wenn sie dir beim Heraufsteigen in die Oberwelt 
folgt, ehe du das Tor der Unterwelt durchschritten, nur dann gehört 
sie dir; doch schaust du dich zu früh nach ihr um, so wird dir die 
Gnade entzogen.«

Schweigend und schnellen Schritts stiegen nun die beiden den fins-
teren Weg empor, vom Grauen der Nacht umgeben. Da ward Or-
pheus von unsäglicher Sehnsucht ergriffen, er lauschte, ob er nicht 
den Atemzug der Geliebten oder das Rauschen ihres Gewandes 
hörte – aber still, totenstill war alles um ihn her. Von Angst und Liebe 
überwältigt, seiner selbst kaum mächtig, wagte er es, einen schnel-
len Blick rückwärts nach der Ersehnten zu werfen. Oh Jammer! Da 
schwebt sie, das Auge traurig und voll Zärtlichkeit auf ihn heftend, 
zurück in die schaurige Tiefe. Verzweiflungsvoll streckt er die Arme 
nach der Entschwindenden. Ach, umsonst! Zum zweiten Mal erlei-
det sie den Tod, doch ohne Klage – hätte sie klagen können, so innig 
geliebt zu sein? Schon ist sie fast seinen Blicken entschwunden: »Leb 
wohl, leb wohl!«, so tönt es leise verhallend aus der Ferne. Starr vor 
Gram und Entsetzen stand Orpheus zuerst, dann stürzte er zurück 
in die finsteren Klüfte; aber jetzt wehrte ihm Charon und weigerte 
sich, ihn über den schwarzen Styx zu fahren. Sieben Tage und Nächte 



42	 Orpheus und Eurydike

saß nun der Arme am Ufer, ohne Speise und Trank; zahllose Tränen 
vergießend, um Gnade fleht er die unterirdischen Götter; aber diese 
sind unerbittlich, zum zweiten Mal lassen sie sich nicht erweichen. 
So kehrt er denn gramvoll auf die Oberwelt zurück in die einsamen 
Bergwälder Thrakiens. Drei Jahre lang lebte er so dahin, allein, die 
Gesellschaft der Menschen fliehend. Verhasst ist ihm der Anblick der 
Frauen, denn ihn umschwebt das liebliche Bild seiner Eurydike: Ihr 
gelten alle seine Seufzer und Lieder, ihrem Andenken die süßen kla-
genden Töne, die er der Leier entlockt.

So saß der göttliche Sänger einst auf einem grünen, schattenlosen 
Hügel und begann sein Lied. Alsbald bewegte sich der Wald, näher 
und näher rückten die mächtigen Bäume, bis sie den Sitzenden mit 
ihren Zweigen überschatteten; und auch die Tiere des Waldes und die 
munteren Vögel kamen heran und lauschten im Kreis den wunder-
vollen Tönen. Da durchstürmten thrakische Weiber schwärmend die 
Berge, das ausschweifende Fest des Dionysos feiernd. Sie hassten den 
Sänger, der seit dem Tod der Gattin alle Frauen verschmähte. Jetzt 
erblickten sie den Verächter. »Dort seht ihn, der uns verhöhnt!«, so 
rief die erste der rasenden Mänaden, und im Nu stürzten sie tobend 
auf ihn ein, indem sie Steine und Thyrsosstäbe schleuderten. Noch 
lange schützten die treuen Tiere den geliebten Sänger; wie aber der 
Klang seiner Weisen allmählich in dem Wutgeheul der wahnsinnigen 
Weiber verhallte, flohen sie erschreckt ins Dickicht des Waldes. Da 
traf ein geschleuderter Stein die Schläfe des Unglücklichen; blutend 
sank er in den grünen Rasen; ach, durch den liederreichen Mund, der 
Felsen und Bergwild gerührt hatte, entfloh die Seele.

Kaum war die mörderische Schar entwichen, da kamen die Vögel 
schluchzend herbeigeflattert, traurig nahten die Felsen und alles Ge-
tier; auch die Nymphen der Quellen und Bäume eilten zusammen, 
in schwarze Gewänder gehüllt. Um Orpheus klagten sie alle und be-
gruben seine verstümmelten Glieder. Das Haupt aber und die Leier 
nahm die schwellende Flut des Flusses Hebros auf und trug sie mit-



Orpheus und Eurydike	 43

ten im Strom dahin. Noch immer klang es wie süßer Klagelaut von 
den Saiten und von der entseelten Zunge, leise antworteten die Ufer 
mit wehmütigem Widerhall. So trug der Strom das Haupt und die 
Leier hinaus in die Meeresfluten bis an das Gestade der Insel Lesbos, 
wo die frommen Einwohner beides auffingen. Das Haupt bestatteten 
sie, und die Leier hängten sie in einem Tempel auf. Daher kommt es, 
dass jene Insel so herrliche Dichter und Sänger erzeugt hat; ja selbst 
die Nachtigallen sangen dort lieblicher als anderswo, um das Grab 
des göttlichen Orpheus zu ehren. Seine Seele aber schwebte hinab ins 
Schattenreich. Dort fand Orpheus die Geliebte wieder, und nun weil-
ten sie, ungetrennt und selig umschlungen, in den Gefilden Elysiums, 
auf ewig miteinander vereinigt.

Griechische Sage



Dädalus und Ikaros

Dädalus aus Athen war der kunstreichste Mann seiner Zeit, Baumeis-
ter, Bildhauer und Steinmetz. In den verschiedensten Gegenden der 
Welt wurden Werke seiner Kunst bewundert, und von seinen Bild-
säulen sagte man, sie leben, gehen und sehen und seien für kein 
Bild, sondern für ein beseeltes Geschöpf zu halten. Denn während 
an den Bildsäulen der früheren Meister die Augen geschlossen waren 
und die Hände, von den Seiten des Körpers nicht getrennt, schlaff 
herunterhingen, war er der Erste, der seinen Bildern offene Augen 
gab, sie die Hände ausstrecken und auf schreitenden Füßen stehen 
ließ. Aber so kunstreich Dädalus auch war, so eitel und eifersüchtig 
war er auch auf seine Kunst, und diese Untugend verführte ihn zum 
Verbrechen und trieb ihn ins Elend.

Er hatte einen Neffen namens Talos, den er in seinen eigenen Küns-
ten unterrichtete und der noch herrlichere Anlagen zeigte als sein On-
kel und Meister. Schon als Knabe hatte Talos die Töpferscheibe erfun-
den; den Kinnbacken einer Schlange, auf den er irgendwo gestoßen 
war, gebrauchte er als Säge und durchschnitt mit den gezackten Zäh-
nen ein kleines Brettchen; dann ahmte er dieses Werkzeug in Eisen 
nach, in dessen Schärfe er eine Reihe fortlaufender Zähne einschnitt, 
und wurde so der gepriesene Erfinder der Säge. Ebenso erfand er das 
Drechseleisen, indem er zuerst zwei eiserne Arme verband, von wel-
chen der eine stillstand, während der andere sich drehte. Auch andere 
künstliche Werkzeuge ersann er, alles ohne die Hilfe seines Lehrers, 
und erwarb sich damit hohen Ruhm.

Dädalus fing an zu befürchten, der Name des Schülers könnte 
größer werden als der des Meisters; der Neid übermannte ihn, und 
er brachte den Knaben hinterlistig um, indem er ihn von Athenes 
Burg herabstürzte. Während Dädalus mit seinem Begräbnis beschäf-



Dädalus und Ikaros	 45

tigt war, wurde er überrascht; er gab vor, eine Schlange zu verscharren. 
Dennoch wurde er vor dem Gericht des Areopag wegen eines Mor-
des angeklagt und für schuldig befunden. Er ergriff nun die Flucht 
und irrte anfangs flüchtig in Attika umher, bis er weiter nach der 
Insel Kreta floh. Hier fand er bei dem König Minos eine Zuflucht, 
ward dessen Freund und als berühmter Künstler hoch angesehen. Er 
wurde von ihm auserwählt, um dem Minotauros, einem Ungeheuer 
von abscheulicher Abkunft, der ein Doppelwesen war, das vom Kopf 
bis an die Schultern die Gestalt eines Stieres hatte, im Übrigen aber 
einem Menschen glich, einen Aufenthalt zu schaffen, wo das Unge-
tüm den Augen der Menschen ganz entzogen würde. Der erfinderi-
sche Geist des Dädalus erbaute zu diesem Zweck das Labyrinth, ein 
Gebäude voll gewundener Krümmungen, welche Augen und Füße 
des Betretenden verwirrten. Die unzähligen Gänge schlangen sich 
ineinander wie der verworrene Lauf des geschlängelten phrygischen 
Flusses Mäander, der in verzweifelndem Lauf bald vorwärts-, bald 
zurückfließt und oft seinen eigenen Wellen entgegenkommt. Als der 
Bau vollendet war und Dädalus ihn durchmusterte, fand sich der Er-
finder selbst mit Mühe zur Schwelle zurück, solch einen trügerischen 
Irrgarten hatte er geschaffen. Im Innersten dieses Labyrinths wurde 
der Minotauros gehalten, und seine Speisen waren sieben Jünglinge 
und sieben Jungfrauen, die, vermöge alter Zinsbarkeit, alle neun Jahre 
von Athen dem König Kretas zugesandt werden mussten.

Indessen wurde dem Dädalus die lange Verbannung aus der ge-
liebten Heimat doch allmählich zur Last, und es quälte ihn, bei dem 
tyrannischen und selbst gegen seinen Freund misstrauischen König 
sein ganzes Leben auf einem vom Meer rings umschlossenen Eiland 
zubringen zu sollen. Sein erfinderischer Geist sann auf Rettung. 
Nachdem er lange nachgedacht hatte, rief er endlich ganz freudig 
aus: »Die Rettung ist gefunden; mag mich Minos immerhin von 
Land und Wasser aussperren, die Luft bleibt mir doch offen; so viel 
Minos auch besitzt, über sie hat er keine Herrschergewalt. Durch die 



46	 Dädalus und Ikaros

Luft will ich entfliehen!« Gesagt, getan. Dädalus ahmte mit seinem 
Erfindungsgeist die Natur nach. Er fing an, Vogelfedern von verschie-
dener Größe so in Ordnung zu legen, dass er mit der kleinsten be-
gann und zu der kürzeren Feder stets eine längere fügte, sodass man 
glauben konnte, sie seien von selbst von unten nach oben ansteigend 
gewachsen. Diese Federn verknüpfte er in der Mitte mit Leinfäden, 
unten mit Wachs. Die so vereinigten beugte er mit kaum merklicher 
Krümmung, sodass sie ganz das Ansehen von Flügeln bekamen.

Dädalus hatte einen Sohn namens Ikaros. Dieser stand neben ihm 
und mischte seine kindlichen Hände neugierig unter die künstliche 
Arbeit des Vaters; bald griff er nach dem Gefieder, dessen Flaum von 
dem Luftzug bewegt wurde, bald knetete er das gelbe Wachs, dessen 
der Künstler sich bediente, mit Daumen und Zeigefinger. Der Vater 
ließ es sorglos geschehen und lächelte zu den unbeholfenen Bemühun-
gen seines Kindes. Nachdem er die letzte Hand an seine Arbeit gelegt 
hatte, passte sich Dädalus selbst die Flügel an den Leib, setzte sich mit 
ihnen ins Gleichgewicht und schwebte leicht wie ein Vogel empor in 
die Lüfte. Dann, nachdem er sich wieder zu Boden gesenkt, belehrte 
er auch seinen jungen Sohn Ikaros, für den ein kleineres Flügelpaar 
gefertigt war und bereitlag. »Flieg immer, lieber Sohn«, sprach er, »auf 
dem mittleren Weg, damit nicht, wenn du den Flug zu sehr nach unten 
senkst, die Federn ans Meerwasser streifen und von Feuchtigkeit be-
schwert dich in die Tiefe der Wogen hinabziehen, oder wenn du dich 
zu hoch in die Luftregion erhebst, dein Gefieder den Sonnenstrahlen 
zu nahekommt und plötzlich Feuer fängt. Zwischen Wasser und Sonne 
fliege dahin und folge immer nur meinem Pfad durch die Luft.« Unter 
solchen Ermahnungen knüpfte Dädalus auch dem Sohn das Flügelpaar 
an die Schultern, doch zitterte die Hand des alten Mannes, während 
er es tat, und eine Träne tropfte ihm auf die Hand. Dann umarmte er 
den Knaben und gab ihm einen Kuss, der auch sein letzter sein sollte.

Jetzt erhoben sich beide mit ihren Flügeln. Der Vater flog voraus, 
sorgenvoll wie ein Vogel, der seine zarte Brut zum ersten Mal aus 



Dädalus und Ikaros	 47

dem Nest in die Luft führt. Doch schwang er besonnen und kunst-
voll das Gefieder, damit der Sohn es ihm nachtun lernte, und blickte 
von Zeit zu Zeit rückwärts, um zu sehen, wie es diesem gelang. An-
fangs ging es ganz gut. Bald war ihnen die Insel Samos zur Linken, 
bald erblickten sie Delos und Paros, die Eilande. Noch mehrere Küs-
ten sahen sie schwinden, als der junge Ikaros, durch den glücklichen 
Flug zuversichtlich gemacht, seinen väterlichen Führer verließ und in 
verwegenem Übermut mit seinem Flügelpaar einer höheren Zone zu-
steuerte. Aber die gedrohte Strafe blieb nicht aus. Die Nachbarschaft 
der Sonne erweichte mit allzu kräftigen Strahlen das Wachs, das die 
Fittiche zusammenhielt, und ehe es Ikaros auch nur bemerkte, waren 
die Flügel aufgelöst und zu beiden Seiten von den Schultern gesun-
ken. Noch ruderte der unglückliche Sohn und schwang seine nackten 
Arme; aber er bekam keine Luft zu fassen und plötzlich stürzte er in 
die Tiefe. Er hatte den Namen seines Vaters als Hilferuf auf den Lip-
pen; doch ehe er ihn aussprechen konnte, hatte ihn die blaue Mee-
resflut schon verschlungen. Das alles war so schnell geschehen, dass 
Dädalus, der hinter sich nach seinem Sohn blickte, wie er von Zeit zu 
Zeit zu tun gewohnt war, nichts mehr von ihm gewahr wurde. »Ikaros, 
Ikaros!«, rief er trostlos durch den leeren Luftraum. »Wo, in welchem 
Bezirk der Luft soll ich dich suchen?« Endlich sandte er die ängstlich 
forschenden Blicke nach der Tiefe. Da sah er im Wasser die Federn 
schwimmen. Nun senkte er seinen Flug, landete und ging, die Flügel 
abgelegt, ohne Trost am Ufer hin und her, wo bald die Meereswellen 
den Leichnam seines unglücklichen Kindes ans Gestade spülten. Jetzt 
war der ermordete Talos gerächt. Der verzweifelnde Vater sorgte für 
das Begräbnis des Sohnes. Es war eine Insel, wo er sich niedergelas-
sen und wo der Leichnam ans Ufer geschwemmt worden war. Zum 
ewigen Gedächtnis an das jammervolle Ereignis erhielt das Eiland 
den Namen Ikaria.

Als Dädalus seinen Sohn begraben hatte, flog er von dieser Insel 
weiter nach der großen Insel Sizilien. Hier herrschte der König 



48	 Dädalus und Ikaros

Kokalos. Wie einst bei Minos auf Kreta fand er bei ihm gastliche 
Aufnahme, und seine Kunst setzte die Einwohner in Erstaunen. Noch 
lange zeigte man da einen künstlichen See, den er gegraben und aus 
dem ein breiter Fluss sich in das benachbarte Meer ergoss; auf den 
steilsten Felsen, der nicht zu erstürmen war und wo kaum ein paar 
Bäume Platz zu haben schienen, setzte er eine feste Stadt und führte 
zu ihr einen so engen und künstlich gewundenen Weg empor, dass 
drei oder vier Männer reichten, die Feste zu verteidigen. Diese unbe-
zwingliche Burg wählte dann der König Kokalos zur Aufbewahrung 
seiner Schätze. Das dritte Werk des Dädalus auf der Insel Sizilien war 
eine tiefe Höhle. Hier fing der den Dampf unterirdischen Feuers so 
geschickt auf, dass der Aufenthalt in einer Grotte, die sonst feucht zu 
sein pflegte, so angenehm war wie in einem geheizten Zimmer. Auch 
den Aphroditetempel auf dem Vorgebirge Eryx erweiterte er und



Dädalus und Ikaros	 49

weihte der Göttin eine goldene Honigzelle, die mit der größten Kunst 
ausgearbeitet war und einer wirklichen Honigwabe täuschend ähn-
lich sah.

Nun erfuhr aber König Minos, dessen Insel der Baumeister heim-
lich verlassen hatte, dass Dädalus sich nach Sizilien geflüchtet hatte, 
und fasste den Entschluss, ihn mit einem gewaltigen Kriegsheer zu 
verfolgen. Er rüstete eine ansehnliche Flotte aus und fuhr damit von 
Kreta nach Agrigent. Hier schiffte er seine Landtruppen aus und 
schickte Botschaften an den König Kokalos, welche die Auslieferung 
des Flüchtlings verlangen sollten. Aber Kokalos war über den Ein-
fall des fremden Tyrannen entrüstet und sann auf Mittel und Wege, 
ihn zu verderben. Er stellte sich an, als ginge er auf die Absichten des 
Kreters ganz ein, versprach ihm in allem zu folgen, und lud ihn da-
her zu einer Zusammenkunft ein.

Minos kam und wurde mit großer Gastfreundschaft von Koka-
los aufgenommen. Ein warmes Bad sollte ihn von der Ermüdung 
des Weges heilen. Als er aber in der Wanne saß, ließ Kokalos diese 
so lange heizen, bis Minos in dem siedenden Wasser erstickte. Die 
Leiche überließ der König von Sizilien den Kretern, die mit ihm ge-
kommen waren, und gab vor, der König sei im Bad ausgeglitten und 
in das heiße Wasser gefallen. Hierauf wurde Minos von seinen Krie-
gern mit großer Pracht bei Agrigent bestattet und über seinem Grab-
mal ein offener Aphroditetempel erbaut. Dädalus blieb bei dem Kö-
nig Kokalos in ununterbrochener Gunst; er zog viele und berühmte 
Künstler an und wurde der Gründer seiner Kunst auf Sizilien. Glück-
lich aber war er seit dem Sturz seines Sohnes Ikaros nicht mehr, und 
während er dem Land, das ihm Zuflucht gewährt hatte, ein heiteres 
und lachendes Ansehen durch die Werke seiner Hand verlieh, durch-
lebte er selbst ein kummervolles und trübsinniges Alter. Er starb auf 
der Insel Sizilien und wurde dort begraben.

Griechische Sage


