
David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa (Hg.)

Kafkas Theater



Critical Theatre Studies
Herausgegeben von

Nikolaus Müller-Schöll, Dorota Sajewska und Gerald Siegmund

Band 2

Wissenschaftlicher Beirat

Khalid Amine (AEU, Tetouane und University of New England Tangier)
Daphna Ben-Shaul (Tel Aviv University)

Omar Fertat (Université Bordeaux-Montaigne)
Eiichro Hirata (Keio University Tokyo)

Rebecca Schneider (Brown University Providence)
Samuel Weber (Northwestern University Evanston/Paris)

Markus Wessendorf (University of Hawai‘i at Mānoa)



David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa (Hg.)

Kafkas Theater



wbg Academic ist ein Imprint der Verlag Herder GmbH
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Satz und E-Book: Arnold & Domnick GbR, Leipzig
Umschlaggestaltung: Eike Dingler

Printed in Germany 

ISBN Print: 978-3-534-64061-4
ISBN E-Book (PDF): 978-3-534-64062-1

Dieses Werk ist mit Ausnahme der Abbildungen (Buchinhalt und Umschlag) als Open-Access-
Publikation im Sinne der Creative-Commons-Lizenz CC BY-NC-ND International 4.0  
(»Attribution-NonCommercial-NoDerivatives International«) veröffentlicht. Um eine Kopie 
dieser Lizenz zu sehen, besuchen Sie http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/. Jede 
Verwertung in anderen als den durch diese Lizenz zugelassenen Fällen bedarf der vorherigen 
schriftlichen Einwilligung des Verlages.



5

Inhalt

David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa:�  
Kafkas Theater. Zur Einführung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   7

Isolde Schiffermüller:� Kafkas Traum vom Theater  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   17

Nikolaus Müller-Schöll:� „Theater des Unsichtbaren“.  
Kafka, Hugo von St. Viktor, Walter Benjamin, Ali Eyal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 33

David Fuchs:� „[D]er übrige Körper ist für Verzierungen bestimmt“. 
Kafkas Theater und die skripturale Ästhetik des Körpers  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               57

Sarah Stoll:� Kafkas Bühnen. Zwischen engster Enge  
und Naturtheater  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   75

Vivian Liska:� Kafkas Halt! Eingreifen – eine Geste, ein Traum  .   .   .   .   .   .   .   .   93

Iulia-Karin Patrut:� „Zu einem solchen Schauspiel drängt sich alles“. 
Szenografie, Unterbrechung, Geste und die Theatralität  
von Macht bei Franz Kafka  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   107

Claudia Liebrand:� Theatralität der Justiz. Kafkas Proceß  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            123

Oliver Simons:� Letzte Akte: die Enden von Kafkas Proceß und 
Der Verschollene  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   141

Ulrich Stadler:� Vom Verschwinden der Gegensätze. Der Türhüter, 
die Flöhe und der „Mann vom Lande“ in Kafkas Vor dem Gesetz  .   .   .   .   .   .   157



6

Inhalt

Marten Weise:� Die Fliege im Glas: ‚Theater‘ in Kafkas  
Brief an den Vater  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   169

Manfred Weinberg:� Kafka geht ins Kabarett  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      185

Steffen Höhne:� Ein dubioses Genre? Franz Kafka und die Operette  .   .   201

Krassimira Kruschkova:� In Kafkas Sprachkolonie.  
Über Peter Stamers Inszenierung In the Penal Colony  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 225

Dieter Heimböckel:� Entstelltes Dasein. Max Brods Amerika-
Dramatisierung, ihre Inszenierung und Rezeption  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   255



7

Kafkas Theater

Zur Einführung

David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa

Als wir uns an die Planung des Workshops „Kafkas Theater“ machten, der mit seinen 
Vorträgen den Ausgangspunkt und die Grundlage für den vorliegenden Sammelband 
bildet, war manches noch nicht absehbar. Nicht absehbar war, welche Folgen die 2021 
immer noch grassierende Covid-Pandemie auf den Verlauf des Vorhabens nehmen, ob 
es online oder in Präsenz stattfinden, wer unter welchen Bedingungen an ihm teilneh-
men und ob es über die Zusammenkunft hinaus noch weitere Interessenbekundungen 
zur Mitwirkung an der in Aussicht gestellten Publikation geben würde.1 Absehbar war 
ebenso wenig, welcher Art die Beitragsvorschläge selbst sein würden. Zwar wurden Rah-
men und Ausrichtung der Veranstaltung durch einen Ausschreibungstext ungefähr ab-
gesteckt; aber eine der ihm zugrunde liegenden Prämisse, dass ihr Thema bislang wenig 
Beachtung gefunden habe und in der Kafka-Forschung insofern mit einem Seltenheits-
vermerk versehen sei, hielt einer genaueren Prüfung nicht stand. Zugegeben: Gemessen 
am Aufkommen der Kafka-Forschung insgesamt, mag man sich der Frage, wie und in 
welcher Form sich Kafka und das Theater zueinander verhalten, bislang in einem be-
scheidenen Ausmaß gewidmet haben. Die Beschäftigung mit ihr weist aber bei genau-
erer Betrachtung eine beachtliche Kontinuität und vor allem eine bemerkenswerte Dif-
ferenziertheit auf. Ihrer wird man so ohne Weiteres allerdings deshalb nicht gewahr, weil 
in der Regel jeweils spezifische Aspekte des Verhältnisses untersucht wurden, während 
unberücksichtigt blieb, wie es sich insgesamt ausprägt oder in welcher Beziehung die-
se Aspekte möglicherweise zueinander stehen. Auch der vorliegende Sammelband wird 
seiner Ausrichtung nach nicht in der Lage sein, dazu eine Gesamt(über)sicht zu vermit-
teln; sein Anliegen ist aber unter anderem, auf die Vielfalt der in dem Verhältnis liegen-

1	 Der Workshop sollte ursprünglich in Präsenz stattfinden, und zwar am 2. und 3. Dezember 2021 an 
unserem Institut für deutsche Sprache, Literatur und für Interkulturalität der Universität Luxem-
burg; er wurde dann aber wegen der sich in dieser Zeit noch einmal verschärfenden Pandemie-
Situation kurzfristig online durchgeführt.



Kafkas Theater

8

den Richtungen und Phänomene aufmerksam zu machen und so für evtl. Wechselwir-
kungen und Interdependenz in „Kafkas Theater“ zu sensibilisieren.

Was aber – in dem hier verstandenen Sinne – ist alles „Kafkas Theater“ und wo-
durch drückt sich die angesprochene Vielfalt aus? Bei der Annäherung an diese Frage 
kann es nicht darum gehen, das dafür relevante Spektrum typologisch zu entfalten oder 
eine Art Register dafür aufzustellen, wenn es fallweise auch darüber Klarheit verschaffen 
würde, wovon die Rede ist, wenn über Kafka und das Theater gesprochen wird. Schon 
Martin Puchner hat eingangs eines gleichnamigen Themenheftes berechtigterweise auf 
die Feststellung Wert gelegt, dass „this conjunction does not refer to an easy alliance, let 
alone a kinship or similarity in purpose“, selbst aber dann eine bezeichnende Einengung 
vorgenommen, indem er das Verhältnis als „a history of contest“ bezeichnete, „most vi-
sibly registered in the seemingly unending failures of theatrical Kafka adaptations and 
also perhaps in their few successes.“2 Ganz sicher sind die zahllosen Theateradaptionen, 
die 1947 mit Jean-Louis Barraults Prozess-Inszenierung auf der Grundlage der Textbe-
arbeitung von André Gide ihren Ausgangspunkt nahmen, aus „Kafkas Theater“ nicht 
hinwegzudenken, insofern sie postum dessen Geschichte und Auslegung fortschreiben; 
aber sie bilden eben nur einen, wenn auch einen ausgesprochen wirkmächtigen Bestand-
teil dieser Theaterkonstellation (vgl. Dieter Heimböckel).3 Die Reichweite zu ihrer 
differenzierten Erfassung muss jedenfalls (und geradezu unweigerlich) beschränkt blei-
ben, sobald man in ihr einen dominanten Gesichtspunkt fixieren und, um ein zweites 
Beispiel zu nennen, in Kafkas „schon vielfältig“ erörtertem „Bezug zum Theater“ seine 
„tiefe Prägung durch die Erfahrung des jiddischen Theaters“ als selbstverständlich her-
vorheben zu können meint.4 Mit der prinzipiellen Unterscheidung zwischen „Kafka als 
Theatergänger“ und „Kafka als Theatermaterial“ habe man zwar, wie einem ebenfalls 
sich mit ‚Kafka und dem Theater‘ befassenden Themenschwerpunkt zu entnehmen ist, 
einen geläufigen und fraglos auch weiterführenden Zugriff auf dieses Sujet. „Wie aber 
steht es mit Kafka und dem Theater“, heißt es dort, um die Zweifel an einer solchen Ein-
teilung in eine produktive Neuvermessung dieses Themas zu überführen, „wenn man 

2	 Martin Puchner: „Kafka and the Theater. Introduction“, in: The Germanic review 78, 3 (2003), 
S. 163–165, 163.

3	 Auf Beiträge aus der vorliegenden Publikation wird hier und nachfolgend mit dem jeweiligen Ver-
fassernamen (in Kapitälchen) verwiesen.

4	 Bernhard Greiner: „Aqedah (‚Fesselung‘) des Theaters. Die Theater-Moderne als Feld der Begeg-
nung griechischer und jüdischer Theatralität (am Beispiel Arthur Schnitzlers und Franz Kafkas)“, 
in: Christine Magerski (Hg.): Moderne begreifen. Zur Paradoxie eines sozio-ästhetischen Deutungs-
musters. Wiesbaden 2007, S. 337–350, 346. Für Kafkas Auseinandersetzung mit dem jiddischen 
Theater immer noch grundlegend ist: Evelyn Torton Beck: Kafka and the Yiddish Theater. Its Im-
pact on his Work. Madison / Milwaukee / London 1971.



David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa

9

sich jenseits von Biographie und zeitgenössischen Theateradaptionen seiner Erzählun-
gen begibt?“5 Und wohin, ließe sich im Anschluss daran fragen, würde man sich über-
haupt begeben?

Es tut der Beschäftigung mit „Kafkas Theater“ zunächst einmal gut, wenn sie sich, 
wie in unserem Sammelband, im Dialog zwischen Theaterwissenschaft und Philologie 
vollzieht. Dass dies angesichts der konstellierenden Benennung als eigentlich nahelie-
gend erscheint, in der Praxis aber höchst selten oder in der Regel nur unter Vorbehalt ge-
schieht, hängt prinzipiell zum einen mit der Entschiedenheit zusammen, mit der speziell 
die Theaterwissenschaften auf Distanz zu den Philologien gingen und damit einen kons-
truktiven Dialog erschwerten.6 Zum anderen arbeiten die Philologien, ungeachtet ihrer 
kulturwissenschaftlichen Ausweitung, immer noch textzentriert und leisten so dem ago-
nalen Verhältnis von Theater(-Wissenschaft) und Text(-Philologie) ihrerseits Vorschub. 
Mit Blick auf „Kafkas Theater“ führt(e) es dazu, dass bestimmte Fragen und / oder An-
sätze aufgrund der disziplinären Einschränkung – man könnte auch von interdiszipli-
närer Verweigerung sprechen – erst gar nicht erwogen bzw. verfolgt und umgekehrt, im 
Falle ihrer Behandlung, von der jeweils anderen Seite nicht oder nur selten zur Kennt-
nis genommen wurden. So ist die philologisch orientierte Kafka-Forschung im Grunde 
ebenso wenig darauf gefasst, ihren Autor als „radikalste[n] Theatertheoretiker der Mo-
derne“7 gedeutet, wie darauf, seine Erzählwelt mit Walter Benjamin und Heiner Müller 
als ‚unsichtbares Theater‘ und damit als ein Theaterdispositiv vorgeführt zu sehen, dem 
die Unverfügbarkeit von Wissen und Gewissheit inhärent ist (vgl. Nikolaus Müller-
Schöll). Dabei wird auf diese Weise nachvollziehbar, warum nicht nur mit Blick auf 
die literarische Weltsicht, wie Martin Esslin meint, sondern sicherlich auch in theater-
praktischer Hinsicht die „gesamte moderne Dramatik, von Slavomir Mrozek bis Istvän 
Örkeny, von Peter Weiss bis Botho Strauß, von Arrabal bis Dino Buzzati, von Edward 
Albee bis Sam Shepard“8 Züge der Beschäftigung mit Kafkas Werk trägt. Es zeigt sich 

5	 Ramona Mosse: „Vor und hinter den Kulissen in Kafkas Theaterräumen. Ein Spaziergang“, in: The-
wis. Onlinezeitschrift der Gesellschaft für Theaterwissenschaft. Ausgabe 2017: Kafka und Theater; 
online unter: http://www.theater-wissenschaft.de/artikel-vor-und-hinter-den-kulissen-in-kafkas-
theaterraeumen/ [Stand: 15. 3. 2023].

6	 Vgl. Peter W. Marx: „Dramentheorie“, in: Peter W. Marx (Hg.): Handbuch Drama. Theorie, Analyse, 
Geschichte. Stuttgart / Weimar 2012, S. 1–11, 7.

7	 Nikolaus Müller-Schöll: „Theatralische Epik. Theater als Darstellung der Modernitätserfahrung in 
einer Straßenszene Franz Kafkas“, in: Christopher Balme / Erika Fischer-Lichte / Stephan Grätzel 
(Hg.): Theater als Paradigma der Moderne? Positionen zwischen historischer Avantgarde und Me-
dienzeitalter. Tübingen 2003, S. 189–201, 196.

8	 Martin Esslin: „Kafka und das Theater“, in: Wolfgang Kraus / Norbert Winkler (Hg.): Das Phä-
nomen Franz Kafka. Vorträge des Symposions der Österreichischen Franz-Kafka-Gesellschaft in 
Klosterneuburg im Jahr 1995. Prag 1997, S. 85–93, 90.



Kafkas Theater

10

jedenfalls, dass es sich lohnt, der Frage nachzugehen, wie sich ein so umrissenes ‚Thea-
ter des Unsichtbaren‘ mit Praktiken des Theaters und der Performance nach Kafka zu-
sammendenken lässt (vgl. Krassimira Kruschkova) und welche Rückschlüsse sich 
darüber andererseits für die Auslegung seiner Texte ergeben (vgl. Vivian Liska und 
Marten Weise).

Wenn man sich aus theaterwissenschaftlicher Sicht wiederum der Aufgabe ver-
schreibt, „Kafkas Theater“ jenseits „von Biographie und zeitgenössischen Theaterad-
aptionen seiner Erzählungen“ zu erkunden, weil sich hier ein vermeintlich noch un-
erforschtes Feld auftue, so deutet sich darin allerdings eine eher geringe Vertrautheit 
mit derjenigen Forschung an, die sich in der Vergangenheit philologisch zum Teil in-
tensiv und ausgiebig mit Kafkas Erzähltheater,9 seinen gestischen Narrationen10 oder 
der „Bühnenhaftigkeit“11 seiner Erzählwelt beschäftigt hat. Das Absurde, die komische 
Tragik der Figuren, die Doppelbödigkeit der erzählten Welten, die spielerisch-drama-
tische Verhandlung von Illusion und Realität und nicht zuletzt die Omnipräsenz des 
Gestischen lieferten in der langen und vielgestaltigen Rezeptionsgeschichte der Texte 
Franz Kafkas, an prominenter Stelle bereits in Walter Benjamins Essay Franz Kafka. Zur 
zehnten Wiederkehr seines Todestages,12 immer wieder Ansatzpunkte dafür, diese auch als 
eine Auseinandersetzung mit der Kunstform des Theaters zu lesen. Auch an diese For-
schungsperspektive schließen die hier versammelten Beiträge zum Teil an, indem sie der 
Theaterthematik und den theatralen Aufführungen in Kafkas Texten wie in Der Proceß 
und Der Verschollene (vgl. Claudia Liebrand und Oliver Simons), in Vor dem Gesetz 
(vgl. Ulrich Stadler) oder in Das Stadtwappen (vgl. Iulia-Karin Patrut) nachgehen 
und diese unter anderem hinsichtlich machtstruktureller Konfigurationen sowie subver-
siver Erzähl- und Inszenierungsstrategien befragen. Dabei stellen sich immer dort, wo 
Theater, Aufführungen, darstellendes Spiel, Artistik und körperliche Performanz eine 
Rolle spielen, naturgemäß auch produktionsästhetische Fragen – sowohl im Hinblick 
auf das Theater als auch in Bezug auf Literatur. Theatralität wird innerhalb der Diegese 

9	 Vgl. hierzu u. a. folgende Arbeiten: James Rolleston: Kafka ’ s Narrative Theatre. University 
Park / London 1974; Oliver Simons: „Schuld und Scham. Kafkas episches Theater“, in: Arne Hö-
cker / Oliver Simons (Hg.): Kafkas Institutionen. Bielefeld 2007, S. 269–293; Richard T. Gray: „The 
fourth wall. Illusion and the theater of narrative in Franz Kafka ’ s ‚Ein Bericht für eine Akademie‘“, 
in: Hamid Tafazoli (Hg.): Außenraum – Mitraum – Innenraum. Heterotopien in Kultur und Gesell-
schaft. Bielefeld 2012, S. 103–130.

10	 Vgl. Isolde Schiffermüller: Franz Kafkas Gesten. Studien zur Erstellung der menschlichen Sprache. 
Tübingen 2011.

11	 Vgl. Joseph Vogl: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik. Neuausgabe. Zürich 2010, S. 21.
12	 Walter Benjamin: „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestags“, in: Walter Benjamin: 

Gesammelte Schriften. Bd. II.2. Hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt 
a. M. 1977, S. 409–438.



David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa

11

als ästhetisches Phänomen reflektiert, tritt jedoch zugleich in mediale Relation zur li-
terarischen Darstellungsweise. In diesem wechselseitigen, im Text performativ hervor-
gebrachten Spiel bedingen Literatur und Theater einander gewissermaßen, und beide 
Kunstformen erhellen sich auch im Lichte der jeweils anderen (vgl. David Fuchs).

Analog dazu gibt es insofern genug Gründe, Theater- und Literaturwissenschaft, was 
„Kafkas Theater“ betrifft, aus ihrem disziplinären Kokon zu lösen und für die Ansätze 
und Blickwinkel der anderen Seite zu interessieren oder diese ggf. zu problematisieren. 
Unser Sammelband versteht sich als ein Beitrag dazu, indem er Fragen nach der Be-
ziehung zwischen poetischen Verfahren des Autors und theatralen Kunstformen auf-
wirft, nach der medialen Verhandlung von Textualität und Performativität, nach Kafkas 
eigener Theaterrezeption im Zusammenhang mit seiner Literatur- und Kunstreflexion, 
aber auch nach der Rezeption Kafkas durch das Theater ebenso wie nach der Aktua-
lität seiner literarischen Ästhetik für das Theater. Warum sich erst jüngst eine Ham-
burger Theaterproduktion Kafkas Oktavheften angenommen hat13 und zahllose Thea-
teradaptionen mit Tagebucheinträgen durchsetzt sind, lässt sich (unabhängig von den 
biografischen Erwägungen, die dafür eine nicht unwesentliche Rolle spielen) auch damit 
in Verbindung bringen, dass Kafkas Aufzeichnungen eine unverkennbare Faszination 
für ausdrucksstarke schauspielerische Interpretationen dokumentieren. Diese bekundet 
sich in und geht einher mit einem genuinen Rezeptions- und Darstellungsmodus, der 
körperliche Details, Gestik sowie Mimik fokussiert und in dem sich analytische Klarheit 
und emotiv-körperliche Affiziertheit überblenden. Schon in der diarisch vermittelten 
Theaterrezeption zeichnen sich also eine charakteristische Wahrnehmung und Gestal-
tung der Kunstform Theater ab, welche die Bedeutung von Zuschauer und Zuschauen, 
die komplexe Relation zwischen Bühne und Zuschauerraum sowie das Spiel von Illu-
sion und Realität umfassen (vgl. Sarah Stoll). Konkret gibt ein solch erweiterter Blick 
beispielsweise dazu Anlass, dass nicht nur Kafkas Tagebuchnotizen, die dem jiddischen 
Theater gewidmet sind, sondern vor allem seine bisher weniger diskutierten Traumauf-
zeichnungen zum Theater, die in diesem Umkreis entstanden sind, in Bezug auf „Kafkas 
Theater“ diskutiert und mit der Frage konfrontiert werden, inwieweit Kafkas Inszenie-
rung der Gesten im Medium der Literatur die Möglichkeiten und Grenzen der theatrali-
schen Kunst befragt und dabei auch durchbricht (vgl. Isolde Schiffermüller).

Führt schließlich die durch die Beiträge angeregte Öffnung der literatur- und thea-
terwissenschaftlichen Forschung für Methoden und Theorien des jeweils anderen zu 
originären Blickweisen auf die kanonischen Texte, so gehen mit ihr auch die Infragestel-

13	 Die Premiere des Stücks Die acht Oktavhefte in einer Fassung und unter der Regie von Thom Luz 
fand am 24. Februar 2023 am Deutschen Schauspielhaus Hamburg statt; vgl. online unter: https://
schauspielhaus.de/stuecke/die-acht-oktavhefte [Stand: 15. 3. 2023].



Kafkas Theater

12

lung kanonisierter Zugriffsformen und Vorstellungen in Bezug auf Kafkas Leben und 
Werk, seine ästhetische Praxis und ihre Rezeption einher. Beispielhaft hierfür ist das 
in der Forschung lange Zeit übersehene Interesse Kafkas für theatrale Unterhaltungs-
formen wie Chantants, Kabaretts, Tingeltangel und Varietés. Mit dieser Akzentuierung 
wird angeregt, das einseitige Kafka-Bild eines melancholisch-depressiven Autors zu 
überdenken und die Rezeption vermeintlich seichter Varietéunterhaltung als vexierbild-
haftes Neben- und Ineinander von Komik und existenzieller Schwere zu verstehen (vgl. 
Manfred Weinberg). Dass dieser Ansatz auch die dichotomisierende Gegenüberstel-
lung von hochkulturellem Kunstwerk und anspruchsloser Unterhaltungskunst fraglich 
werden lässt, wird bestätigt durch Kafkas Operetten-Rezeption, in der seine Sicht auf 
das Genre zum einen von der Lust am Spektakel, dem Ausbruch aus alltagsweltlichen 
Schemen und dem immersiven, sozial integrativen Kunsterlebnis geprägt ist, zum an-
deren von einem thematischen Interesse. Die Operette erweist sich dabei in ihrem For-
men- und Themensynkretismus offen für kontemporäre Diskurse und Themen, die sich 
auch in Texten Kafkas wiederfinden: so etwa die ökonomisch affizierten Machtstruktu-
ren Amerikas, die sich in Leo Falls Die Dollarprinzessin zu erkennen geben und sich in 
dem Roman Der Verschollene widergespiegelt finden (vgl. Steffen Höhne).

Man sieht: „Kafkas Theater“ ist in dem hier begriffenen Sinne ein weites Feld, doch 
es ist mit dem bislang ausgebreiteten, zwischen Produktion, Reflexion und Rezeption 
changierenden Spektrum weder genau vermessen noch in seinen möglichen Ausprä-
gungen und Verästelungen zur Gänze abschließend erfasst. Was jenseits der Untersu-
chungen und Analysen dieses Bandes liegt und gleichwohl zur thematischen Ausstrah-
lung von „Kafkas Theater“ gehört, findet sich unter anderem in jenen Dramen und 
Theaterstücken, die sich intertextuell auf seine Werke beziehen oder sie als Vorlage für 
eine eigene dramatische Umsetzung nutzen. Gemeint sind damit keine Prosadramati-
sierungen, mit denen ein epischer Stoff für das Theater bearbeitet wird, sondern eigen-
ständige Stücke, die wie Heiner Müllers Germania 3 Gespenster am Toten Mann auf Kaf-
kas Stadtwappen rekurrieren oder wie Yoko Tawadas Kafka Kaikoku mit Versatzstücken 
aus Die Verwandlung arbeiten.14 Nicht die Transformation des epischen Texts in eine 
spielbare Version für das Theater, also der Medienwechsel, ist in diesem Fall das pri-
märe Anliegen. Hier dient der Prätext entweder zur Stärkung oder Stützung der his-

14	 Vgl. hierzu: Karl Heinz Götze: „Der Turm zu Babel oder: Heiner Müller läßt Kafka erzählen, wie 
die DDR untergegangen ist“, in: Cahiers d ’ Études Germaniques 51, 1 (2006), S. 217–236; Iris Her-
mann: „Hybride Relektüren in Yoko Tawadas Theaterstück Kafka Kaikoku“, in: Iris Hermann et al.
(Hg.): Deutschsprachige Literatur und Theater seit 1945 in den Metropolen Seoul, Tokio und Berlin. 
Studien zur urbanen Kulturentwicklung unter komparatistischen und rezeptionsgeschichtlichen Pers-
pektiven. Bamberg 2015, S. 279–293.



David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa

13

torischen Reflexion oder er liefert das Material für eine auf einen Hybridtext zielende 
ästhetische Strategie. Zu „Kafkas Theater“ gehören darüber hinaus alle Umsetzungen 
und Adaptionen seiner Werke im Bereich des Tanz- und Musiktheaters.15 Zwar haben 
wir es bei den jeweiligen Librettos im Musiktheater mit Varianten der Prosadramatisie-
rung zu tun, aber diese bilden erstens eine Einheit mit der jeweiligen Musikkomposition 
und sind von ihr nicht zu trennen, wobei die Komposition zweitens in ihrer medialen 
Ausprägung und Durchführung wiederum einer Analyse eigenen Rechts unterliegt und 
daher den herkömmlichen Rahmen theaterwissenschaftlicher Betrachtung übersteigt. 
Entsprechendes gilt, bis auf das Textkriterium natürlich, für das Tanztheater und seine 
Auslegung in Hinsicht auf die tänzerische Umsetzung und die Beziehung zwischen Mu-
sik und Choreografie. Und schließlich – man neigt fast dazu, es auszublenden oder zu 
vergessen – hatte Kafka selbst sich an der dramatischen Form versucht. Das nur in Frag-
menten überlieferte und aus epischen und szenischen Entwürfen bestehende Dramolett 
Der Gruftwächter fristet in der Forschung jedoch nach wie vor ein Schattendasein und 
gewinnt, wie zu Recht hervorgehoben wurde, „eigentlich erst an Interesse im Rahmen 
der Erforschung von Kafkas Verhältnis zum Theater“.16 Vielleicht wirft es ja ein bezeich-
nendes Licht auf den hier in Rede stehenden Zusammenhang, dass die zwischen No-
vember 1916 und Anfang 1917 entstandenen Entwürfe zu den ersten Schreibversuchen 
Kafkas nach einer fast zweijährigen Schaffenskrise gehören. Denn es macht beinahe den 
Eindruck, „als wollte er nach der Zeit des Schweigens durch die Anknüpfung an das 
Theatralische wiederum eine Phase literarischer Produktivität wie 1911 / 12 auslösen.“17 
Wie dem auch sei: Ein Nachdenken darüber, was sich alles mit „Kafkas Theater“ asso-
ziieren lässt, kann selbstverständlich nicht darauf verzichten, den Gruftwächter in seine 
Überlegungen einzubeziehen. Dass sie in unserem Fall am Ende unvollständig sind, ja 
vielleicht sogar unvollständig bleiben müssen, liegt unter anderem an dem notwendig 
kursorisch bleibenden Charakter unserer Einführung. Darüber hinaus dürfte sich aber 
auch gezeigt haben, dass diejenige Forschung, die sich für „Kafkas Theater“ interessiert, 

15	 Unter den zahlreichen Adaptionen im Musiktheater seien hier v. a. die Opern Der Prozess von Gott-
fried von Einem (1953), Ein Landarzt von Hans Werner Henze (1964), Das Schloss von Aribert Rei-
mann (1992) und In the Penal Colony von Philip Glass (2000) genannt. Für das Tanztheater sind 
Choreografien nach Kafka in den letzten Dezennien in Hülle und Fülle nachweisbar, darunter das 
vielbesprochene Prozess-Ballett von Mauro Bigonzetti (2015). Vgl. zu diesem Komplex übergrei-
fend: Steffen Höhne / Alice Stašková (Hg.): Franz Kafka und die Musik. Köln / Weimar / Wien 2018.

16	 Bernhard Dieterle: „<Der Gruftwächter>“, in: Manfred Engel / Bernd Auerochs (Hg.): Kafka-Hand-
buch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart / Weimar 2010, S. 240–246, 242. Auf das Stück wird in dem 
vorliegenden Band zwar eingegangen, aber nur beiläufig bzw. am Rande (vgl. Sarah Stoll und 
Ulrich Stadler).

17	 Katharina Meinel: „Der Gruftwächter oder Probleme des Dramatischen im Werk Franz Kafkas“, in: 
Poetica 27, 3 / 4 (1995), S. 339–373, 355.



Kafkas Theater

14

beider Expertisen bedarf: der philologischen ebenso wie der theaterwissenschaftlichen. 
Ihre Zusammenführung im Rahmen dieses Sammelbandes war eines unserer Ziele, ver-
bunden mit dem Wunsch, dadurch weitere Forschung anzuregen. Denn in dieser spe-
ziellen Form der Zusammenarbeit steht – auch das soll es (noch) geben – die Kafka-For-
schung im Grunde erst am Anfang.

Literatur

Walter Benjamin: „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestags“, in: Walter Benjamin: Gesammelte 
Schriften. Bd. II.2. Hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M. 1977, S. 409–
438.

Bernhard Dieterle: „<Der Gruftwächter>“, in: Manfred Engel / Bernd Auerochs (Hg.): Kafka-Handbuch. Le-
ben – Werk – Wirkung. Stuttgart / Weimar 2010, S. 240–246.

Martin Esslin: „Kafka und das Theater“, in: Wolfgang Kraus / Norbert Winkler (Hg.): Das Phänomen Franz 
Kafka. Vorträge des Symposions der Österreichischen Franz-Kafka-Gesellschaft in Klosterneuburg im 
Jahr 1995. Prag 1997, S. 85–93

Richard T. Gray: „The fourth wall. Illusion and the theater of narrative in Franz Kafka ’ s ‚Ein Bericht für eine 
Akademie‘“, in: Hamid Tafazoli (Hg.): Außenraum – Mitraum – Innenraum. Heterotopien in Kultur und 
Gesellschaft. Bielefeld 2012, S. 103–130.

Bernhard Greiner: „Aqedah (‚Fesselung‘) des Theaters. Die Theater-Moderne als Feld der Begegnung grie-
chischer und jüdischer Theatralität (am Beispiel Arthur Schnitzlers und Franz Kafkas)“, in: Christine 
Magerski (Hg.): Moderne begreifen. Zur Paradoxie eines sozio-ästhetischen Deutungsmusters. Wiesbaden 
2007, S. 337–350.

Karl Heinz Götze: „Der Turm zu Babel oder: Heiner Müller läßt Kafka erzählen, wie die DDR untergegangen 
ist“, in: Cahiers d ’ Études Germaniques 51, 1 (2006), S. 217–236.

Iris Hermann: „Hybride Relektüren in Yoko Tawadas Theaterstück Kafka Kaikoku“, in: Iris Hermann et al. 
(Hg.): Deutschsprachige Literatur und Theater seit 1945 in den Metropolen Seoul, Tokio und Berlin. Studien 
zur urbanen Kulturentwicklung unter komparatistischen und rezeptionsgeschichtlichen Perspektiven. Bam-
berg 2015, S. 279–293.

Steffen Höhne / Alice Stašková (Hg.): Franz Kafka und die Musik. Köln / Weimar / Wien 2018.
Peter W. Marx: „Dramentheorie“, in: Peter W. Marx (Hg.): Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. 

Stuttgart / Weimar 2012, S. 1–11.
Katharina Meinel: „Der Gruftwächter oder Probleme des Dramatischen im Werk Franz Kafkas“, in: Poetica 27, 

3 / 4 (1995), S. 339–373.
Ramona Mosse: „Vor und hinter den Kulissen in Kafkas Theaterräumen. Ein Spaziergang“, in: Thewis. On-

linezeitschrift der Gesellschaft für Theaterwissenschaft. Ausgabe 2017: Kafka und Theater; online unter: 
http://www.theater-wissenschaft.de/artikel-vor-und-hinter-den-kulissen-in-kafkas-theaterraeumen/ 
[Stand: 15. 3. 2023].

Nikolaus Müller-Schöll: „Theatralische Epik. Theater als Darstellung der Modernitätserfahrung in einer Stra-
ßenszene Franz Kafkas“, in: Christopher Balme / Erika Fischer-Lichte / Stephan Grätzel (Hg.): Theater 
als Paradigma der Moderne? Positionen zwischen historischer Avantgarde und Medienzeitalter. Tübingen 
2003, S. 189–201.

Martin Puchner: „Kafka and the Theater. Introduction“, in: The Germanic review 78, 3 (2003), S. 163–165.



David Fuchs / Dieter Heimböckel / Koku G. Nonoa

15

James Rolleston: Kafka ’ s Narrative Theatre. University Park / London 1974.
Isolde Schiffermüller: Franz Kafkas Gesten. Studien zur Erstellung der menschlichen Sprache. Tübingen 2011.
Oliver Simons: „Schuld und Scham. Kafkas episches Theater“, in: Arne Höcker / Oliver Simons (Hg.): Kafkas 

Institutionen. Bielefeld 2007, S. 269–293.
Evelyn Torton Beck: Kafka and the Yiddish Theater. Its Impact on his Work. Madison / Milwaukee / London 

1971.
Joseph Vogl: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik. Neuausgabe. Zürich 2010.





17

Kafkas Traum vom Theater

Isolde Schiffermüller

1

Kafkas Prosa wurde aufgrund ihrer szenischen Qualität immer wieder mit der Kunst-
form des Theaters in Verbindung gebracht. Schon Walter Benjamin weist in seinem Es-
say Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages auf die Affinität zwischen 
Brechts epischem Theater und Kafkas Erzählkunst hin und vergleicht diese mit dem 
chinesischen Theater, in dem sich die Handlung ganz ins Gestische auflöse.1 Deutlich 
macht der Vergleich allerdings auch, wie verschieden und einzigartig die Bühne ist, auf 
der sich das mimisch-gestische Geschehen bei Kafka abspielt, und dies nicht allein auf-
grund der offensichtlichen Differenz zwischen der dramatischen Gattung und dem er-
zählerischen Werk. Die Theatermetapher, die sich zunächst für Kafkas szenisches Erzäh-
len anzubieten scheint, weitet sich daher schon in Benjamins Essay zur Vorstellung eines 
Welttheaters oder Naturtheaters aus, das keinen Raum außerhalb des Spiels kennt. Viele 
Geschichten Kafkas lesen sich in dieser Sicht als Akte auf jenem Naturtheater von Okla-
homa, von dem im Romanfragment Der Verschollene erzählt wird, ein Theater, von dem 
es heißt, es sei das größte der Welt, ja „fast grenzenlos“, sodass hier jeder auftreten und 
gleichsam als Figurant seiner selbst eine Rolle spielen könne: „Kafkas Welt ist ein Welt-
theater. Ihm steht der Mensch von Haus aus auf der Bühne“.2 Kafkas Werk durchbricht 
mit anderen Worten – worauf auch neuere Arbeiten hingewiesen haben3 – den kon-
kreten Bezugsrahmen des Theaters, mit dessen Kunst- und Darstellungsform sich der 
Autor jedoch in mehrfacher Hinsicht immer wieder auseinandergesetzt hat. Wie etwa 

1	 Walter Benjamin: „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages“, in: Walter Benjamin: 
Benjamin über Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen. Hg. v. Hermann Schweppenhäuser. 
Frankfurt a. M. 1981, S. 9–38.

2	 Ebd., S. 22.
3	 Vgl. Joseph Vogl: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik. München 1990, S. 13–31; Isolde Schiffer-

müller: Franz Kafkas Gesten. Studien zur Entstellung der menschlichen Sprache. Tübingen 2011, das 
Kapitel: „Gestus und Theater“, S. 25–29.



Kafkas Traum vom Theater

18

die Beschreibung eines Kampfes zeigen kann, führt schon das poetische Laboratorium 
des jungen Kafka dem Leser das Phantomtheater einer kulissenartigen Welt vor Augen 
und inszeniert dabei die Sprachkrise der Epoche als gestische Dramaturgie einer halt- 
und bodenlosen Menschheit, die nur noch eine peinliche und schlechte Vorstellung von 
sich gibt. In den bekannten Erzählungen wie Das Urteil oder Die Verwandlung wird der 
Raum der Familie zur Bühne eines melodramatischen Geschehens. Besonders deutlich 
wird die dramaturgische Evidenz von Kafkas Erzählen im Roman Der Proceβ, was auch 
an mehreren Stellen des Werks unterstrichen wird, so etwa in der berühmten Frage von 
Josef K. an seine Wächter, die ihn am Ende wie „alte untergeordnete Schauspieler“ zur 
Exekution führen: „An welchem Teater spielen Sie.“4 Am Leitfaden der Theatermoti-
ve, die Kafkas gesamtes Werk durchziehen, zeigt sich die erzählte Welt immer wieder als 
Gegenstand bewusster choreografischer Inszenierung, wobei die Gesten und Haltungen 
der Figuren als Mittel der Verfremdung dienen können und dabei die Unterscheidung 
von Leben und Fiktion immer neu auf dem Spiel steht.

Ein bekanntes Zeugnis für Kafkas intensive Auseinandersetzung mit dem Theater 
sind die zahlreichen Tagebuchaufzeichnungen, die der jiddischen Schauspieltruppe aus 
Lemberg gewidmet sind, die zwischen Oktober 1911 und Februar 1912 in Prag gastierte 
und deren Vorstellungen Kafka regelmäßig besuchte. Aus den Tagebuchnotizen dieses 
Zeitraums spricht eine Begeisterung für das jiddische Theater, die ganz die kühle Dis-
tanz vermissen lässt, die Kafkas Beobachtungen im Allgemeinen kennzeichnet. Immer 
wieder vermerkt Kafka die faszinierende Authentizität eines Schauspiels, dessen um-
fassende Wirkung ganz auf der Überzeugungskraft der kollektiven Gesten und rituellen 
Gebärden beruht, die sich unmittelbar auf den Zuschauer übertragen, immer wieder 
spricht er von einer Erregung und Hingabe, die die Grenzen von Schauspiel und Zu-
schauer tendenziell zum Verschwinden bringt.5 Die Vorstellungen des jiddischen Thea-
ters stellen für Kafka sicherlich einen schöpferischen Impuls für das eigene Schreiben 
dar, das die kollektive Energie der Gebärdensprache ins Medium der Literatur übertra-
gen will. Die umfassende Wirkung dieses Schauspiels wird dabei jedoch auch zum Ge-
genstand einer analytischen Reflexion, die sich auf die spezifischen Voraussetzungen der 
eigenen Kreativität bezieht. In einigen Tagebuchnotizen, die dem jiddischen Theater ge-
widmet sind, verzeichnet der Schriftsteller Kafka nicht nur seine Faszination für die kol-

4	 Franz Kafka: Der Proceβ. Hg. v. Malcolm Pasley. Frankfurt a. M. 2002, S. 306. Vgl. Claudia Lieb-
rand: „Theater im ‚Proceβ‘. Dramaturgisches zu Kafkas Romanfragment“, in: Germanisch-Romani-
sche Monatsschrift 48 (1998), S. 201–217.

5	 Vgl. Evelyn Torton Beck: Kafka and the Yiddish Theater. Its Impact on his Work. Madison / Milwau-
kee / London 1971; Guido Massino: Kafka, Löwy und das Jiddische Theater. Frankfurt a. M. / Basel 
2007.



Isolde Schiffermüller

19

lektive Melodie des Schauspiels, er analysiert auch die literarischen Aspekte des Stücks, 
die Elemente der Handlung oder den Sprechtext und äußert bisweilen auch ein kritisches 
Urteil. Diese Aufzeichnungen, die die produktionsästhetische Bedeutung des Theaters 
für Kafkas Werk deutlich machen, sind – wie Guido Massino bemerkt hat – „durch eine 
doppelte Bewegung der begeisterten Anteilnahme und der Reflexion, der Hingabe und 
der aufmerksamen Analyse gekennzeichnet.“6 Diese reflexiv gebrochene Teilnahme am 
Schauspiel, die sich zwischen Begeisterung und analytischer Distanz bewegt, prägt – so 
soll auch im Folgenden deutlich werden – Kafkas einzigartige Rezeption des Theaters.

In einer längeren Tagebuch-Eintragung vom 30. Dezember 1911 weist Kafka selbst 
auf die Eigenart des eigenen Nachahmungstriebs hin, der sich signifikant von dem des 
Schauspielers unterscheide:

„Mein Nachahmungstrieb hat nichts Schauspielerisches, es fehlt ihm vor Allem die Ein-
heitlichkeit. Das Grobe, auffallend Charakteristische in seinem ganzen Umfange kann 
ich gar nicht nachahmen, ähnliche Versuche sind mir immer mißlungen sie sind gegen 
meine Natur. Zur Nachahmung von Details des Groben habe ich dagegen einen ent-
schiedenen Trieb, die Manipulation gewisser Menschen mit Spazierstöcken, ihre Hal-
tung der Hände, ihre Bewegung der Finger nachzuahmen drängt es mich und ich kann 
es ohne Mühe. Aber gerade dieses Mühelose, dieser Durst nach Nachahmung entfernt 
mich vom Schauspieler, weil diese Mühelosigkeit ihr Gegenspiel darin hat, daß niemand 
merkt, daß ich nachahme.“7

Kafka bestimmt hier seinen Nachahmungstrieb, ja seinen „Durst nach Nachahmung“, 
in einer deutlichen Differenz zur theatralischen Mimesis. Im Unterschied zum tradi-
tionellen Schauspieler, der einen Charakter auf die Bühne bringt, bezieht er die eige-
ne Nachahmung auf die Imitation einzelner Details, auf eine Reihe von präzisen Aus-
drucksbewegungen, Haltungen und Gesten, deren Inszenierung den anthropomorphen 
Charakter der Mimesis zersetzt. Gerade die mühelose Mimikry macht in seiner Sicht 
das Schauspiel zu einer performance, die ohne feste Bühne und ohne Zuschauer aus-
agiert wird. Kafka versucht in der Folge auch, die Eigenart dieses mimetischen Impulses 
genauer zu charakterisieren, wenn er die „äußerliche Nachahmung“ von einer „inner-
lichen“ unterscheidet, die – wie er feststellt – „oft so schlagend und stark ist, daß in mei-
nem Innern gar kein Platz bleibt diese Nachahmung zu beobachten und zu konstatieren, 

6	 Massino: Kafka, Löwy, S. 13.
7	 Franz Kafka: Tagebücher. Hg. v. Hans-Gerd Koch, Michael Müller, Malcolm Pasley. Frankfurt a. M. 

2002, S. 329.



Kafkas Traum vom Theater

20

sondern daß ich sie erst in der Erinnerung vorfinde.“8 Die so definierte ‚verinnerlich-
te‘ Nachahmung verweigert sich nicht nur der psychischen Reflexion, sie durchschlägt 
nach Kafka auch den Raum des Theaters, um die beobachtende Distanz des Zuschauers 
und die Differenz von Spiel und Ernst, von Wirklichkeit und Fiktion zum Verschwin-
den zu bringen. Vom Standpunkt der Bühne aus aber muss – wie Kafka bemerkt – diese 
buchstäbliche Verwirklichung des Spiels „unerträglich“ wirken, sie könne nur schlechtes 
Theater sein, da sie „die Grenze des Spiels nicht wahrt und zu stark nachahmt“:

„Mehr als äußerstes Spiel kann dem Zuschauer nicht zugemuthet werden. Wenn ein 
Schauspieler, der nach Vorschrift einen anderen zu prügeln hat, in der Erregung, im 
übergroßen Anlauf der Sinne, wirklich prügelt und der andere vor Schmerzen schreit, 
dann muß der Zuschauer Mensch werden und sich ins Mittel legen.“9

Wenn sich mit anderen Worten die Affekte von Furcht und Mitleid in realen Schmerz 
konvertieren, stehen die Voraussetzungen und Grenzen der aristotelischen Mimesis 
und Katharsis in Frage. Kafka spricht in diesem Sinn von einem zu mächtigen Nachah-
mungstrieb, der die Differenz von Leben und Kunst aufs Spiel setzt. Nicht das Schauspiel 
auf der Theaterbühne, nur das Medium der Schrift kann in seiner Sicht diesen Exzess 
einer „innerlichen“ Nachahmung aufnehmen und nachträglich aus der epischen Distanz 
in Erinnerung rufen.

Kafka bestimmt in der zitierten Tagebuchaufzeichnung des Jahres 1911 die Prämissen 
seines Werks in ihrer Differenz zum theatralischen Schauspiel. Seine Literatur befragt 
dann mit den Möglichkeiten und Grenzen der theatralischen Kunst auch immer wieder 
die spezifischen Voraussetzungen der eigenen artistischen Vernunft. Kafkas doppelbö-
dige und ambivalente Erfahrung des Theaters ließe sich an vielen seiner Texte ablesen. 
Ein Licht auf seine ästhetische Anthropologie wirft beispielsweise der Bericht für eine 
Akademie, der dem Versprechen der Nachahmung nachgeht und dabei das anthropo-
morphe Ideal der aristotelischen Mimesis einer äffischen Karikatur unterzieht. Im Fol-
genden soll jedoch die Frage nach Kafkas Auseinandersetzung mit der Schauspielkunst 
nicht am Beispiel seines Werks, sondern anhand seiner Träume vom Theater erörtert 
werden, die der Autor in den Tagebüchern aufzeichnete und die bisher kaum kommen-
tiert wurden.

8	 Ebd.
9	 Ebd., S. 330.


