
Andreas Hafer

Die Freundin von Goethes  
Freund und ihr Gatte
Auguste Kladzig und Carl La Roche:  
Eine Doppelbiographie über weibliches und 
männliches Leben zwischen Theater, Küche, Literatur 
und gesellschaftlichem Aufstieg im 19. Jahrhundert



Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über www.dnb.de abrufbar.

wbg Academic ist ein Imprint der Verlag Herder GmbH
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Satz und E-Book: Satzweiss.com Print, Web, Software GmbH
Umschlaggestaltung: Satzweiss.com Print, Web, Software GmbH

Printed in Germany 

ISBN Print: 978-3-534-64045-4
ISBN E-Book (PDF): 978-3-534-64046-1



5

Inhaltsverzeichnis
Vorrede������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������7

  1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier����������������������������������������������������������12
  2  Auguste Kladzigs Weimar�����������������������������������������������������������������������������������������������������������21
  3  Carl La Roche: Präludien������������������������������������������������������������������������������������������������������������ 28
  4  Ein kleiner Exkurs zu Henriette La Roche������������������������������������������������������������������������������� 45
  5  Carl La Roche in Danzig und Königsberg: ein Intermezzo��������������������������������������������������� 50
  6  Das Hoftheater�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������53
  7  Carl La Roche am Hoftheater in Weimar����������������������������������������������������������������������������������58
  8 � Ein kleiner Exkurs über Carl La Roches Gastspielreisen: eine  

deutsche Theaterkultur�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������67
  9  Theaterspielen in Weimar: Carl La Roche�������������������������������������������������������������������������������� 80
10  Auguste Kladzig: Un amour d’ Eckermann��������������������������������������������������������������������������� 100
11  Carl La Roche als Opernregisseur��������������������������������������������������������������������������������������������131
12  Theaterspielen in Weimar: Auguste Kladzig ��������������������������������������������������������������������������143
13  Ein Abschied aus Weimar����������������������������������������������������������������������������������������������������������161
14  Eine Reise nach Wien������������������������������������������������������������������������������������������������������������������169
15  Noch ein Abschied aus Weimar������������������������������������������������������������������������������������������������181
16  Wien����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������189
17  Frau Auguste La Roche�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 206
18  Amalie La Roche��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������210
19  Heinrich La Roche�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������217
20  Auguste La Roche in Wien������������������������������������������������������������������������������������������������������� 226
21  Carl La Roche: Wege des Ruhms 1������������������������������������������������������������������������������������������ 248
22  Carl La Roche als Shylock: ein theatralischer Exkurs���������������������������������������������������������� 264
23  In den Niederungen des Wientals������������������������������������������������������������������������������������������� 279
24  Eine Revolution�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 282
25  Laube ante portas et intra muros: Heinrich Laube und die Folgen������������������������������������ 299
26  Gmunden am Traunsee: Tusculanae Disputationes �����������������������������������������������������������330
27  Frau Johanna������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 342
28  Befreiungen��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 358
29  Vom Gelde����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 364
30  Augustes Altersfreuden und Heinrichs Tod���������������������������������������������������������������������������371
31  Noch einmal in die Niederungen der Täler����������������������������������������������������������������������������378
32  Carl La Roche: Wege des Ruhms 2������������������������������������������������������������������������������������������ 383



33   Tod einer Schauspielergattin��������������������������������������������������������������������������������������������������� 392
34  Am Ende des Lebens, ein Schauspieler und seine Tochter�������������������������������������������������� 395
35  Von der Verbürgerlichung eines Schauspielers���������������������������������������������������������������������� 408
36  Schwanengesang: Nachleben eines Ehepaares���������������������������������������������������������������������� 424

Archive und handschriftliche Quellen�������������������������������������������������������������������������������������������� 430
Literaturliste, Sekundärliteratur und gedruckte Quellen������������������������������������������������������������� 433
Abbildungsverzeichnis����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 453
Anhang 1: Carl La Roche: Briefe aus Hamburg����������������������������������������������������������������������������� 454
Anhang 2: Auguste La Roche: Nachspiel für eine Aufführung eines Puppenspiels.��������������� 461
Anhang 3: Auguste La Roche: Geburtstagsgedicht für Graf Wallmoden (1769–1862).����������� 464
Orts- und Personenregister����������������������������������������������������������������������������������������������������������������471



7

Vorrede
Eine Biographie über Auguste Kladzig und Carl La Roche? Kennt die jemand? Warum soll-
te man nur Biographien schreiben über Menschen, die alle schon kennen? Ich fand es schon 
immer ungerecht, dass Carl und Auguste kaum Eingang fanden in die Erinnerungskultur des 
Bildungsbürgertums, allenfalls in Nebensätzen und Anmerkungen, wo sie es doch verdient 
hätten, nicht nur als Freundin oder Gattin oder Gatte erwähnt zu werden. Ihre Lebensspuren 
führen in eine vergangene Zeit, keine bessere, vielleicht überschaubarere, so will es scheinen, 
wohl aber nur, weil wir wissen, was aus ihr geworden ist, aber eine Zeit, in der es Theater gab, 
die anders waren als man sie heute kennt, wie auch eine Literatur, die damals geschrieben 
wurde, und auf die wir uns dennoch heute beziehen, immer wieder, wiewohl es mir bisweilen 
erscheint, als würden die Stränge dieser Beziehungen immer dünner und brüchiger, erinne-
rungswürdig sind sie allemal.

Aber wozu soll diese Erinnerung gut sein? Für solche Fragen gibt es immer Antworten bei 
Goethe. „Chroniken,“ so notierte er in seinen Maximen und Reflektionen, „schreibt nur der-
jenige, dem die Gegenwart wichtig ist.“ Und man könnte diesen Satz leicht abwandeln, und 
gleichermaßen angemessen sagen: „Biographien lesen nur diejenigen, denen die Gegenwart 
wichtig ist.“ Das klingt eher auf der Höhe der Zeit, nämlich gendergerechter und rezeptions-
orientierter. Darum habe ich eine Biographie über die beiden geschrieben, eine Art Doppelbio-
graphie, zwei Lebensgeschichten aus dem 19. Jahrhundert, eine weibliche und eine männliche, 
und, den Umständen geschuldet, eine angedeutete dazu, nämlich die von Johann Peter Ecker-
mann, der vor allem am Anfang der Karrieren der beiden eine wichtige Rolle spielte. 

Das Ganze begann vor 200  Jahren, 1823, ein entscheidendes Jahr für Weimar, wobei ich 
fürchte, dass das in Weimar als solches gar nicht bekannt ist. Im März 1823 trat Carl La Roche 
zum ersten Mal auf der Bühne des Weimarer Hoftheaters auf. Anfang Juni 1823 kam Johann 
Peter Eckermann nach einer 150 Kilometer langen Fußwanderung von Göttingen in Weimar 
an und traf am 10. Juni erstmals das Objekt der Begierde seiner Pilgerreise, Johann Wolfgang 
von Goethe. Im September 1823 betrat die 13-jährige Auguste Kladzig zum ersten Mal die 
Bühne des Weimarer Hoftheaters. Wenn sie in irgendwelchen Geschichten auftaucht, dann 
als Freundin Eckermanns, dem Freund Goethes, so steht es auf seinem Grabstein, besser be-
kannt als ‚Goethes Eckermann‘, oder, seltener, weil über diesen weniger geschrieben wurde, 
als Gattin von Carl La Roche. Man merkt, sie hatte es nicht einfach zu existieren, ohne jeman-
dem zuzugehören, ein Schicksal, das sie mit Eckermann verband und ein Frauenschicksal im 
19. Jahrhundert. 

Spätestens Ende des Jahres 1823 dürften alle drei sich kennengelernt haben, wenn auch zu-
nächst wohl nur flüchtig. Gemeinsam ist Carl La Roche und Johann Peter Eckermann, ne-
ben ihrer Bekanntschaft und der besonderen Bedeutung des Jahres 1823, dass sie einerseits 



8

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

gleichermaßen, wenn auch jeder auf seine ganz eigene Weise, um das Theater wie auch um 
Goethe kreisten, solange dieser lebte sowieso, aber auch nach seinem Tode, sie sich andererseits 
beide, später kurz nacheinander, in Auguste Kladzig verliebten, was sie einerseits in gewisser 
Weise vereinte, aber, wie das bei konkurrierenden Liebesgeschichten so ist, auch trennte. 

Der Lauf der Zeit führte diese drei Menschen in durchaus unterschiedliche Richtungen; Carl 
La Roche wurde berühmter Hofburgschauspieler in Wien und starb dort 1884 mit fast 90 Jah-
ren als geadelter Carl Ritter von La Roche; Eckermann blieb Goethes Freund über dessen Tod 
hinaus und war von ihm (zusammen mit Friedrich Wilhelm Riemer) zum Herausgeber von 
seinem literarischem Nachlass bestimmt worden; er starb 1854 mit 62 Jahren in Weimar; Au-
guste wurde Hofschauspielerin, schließlich Hofschauspielersgattin, Schriftstellerin und tat-
sächlich auch Frau von La Roche und starb im Jahr 1875 während einer Kur in Karlsbad mit 
65 Jahren. Die Grabstätten der drei lassen sich noch heute besichtigen, jenes von Eckermann, 
dessen Streben doch war, etwas vom Glanze Goethes, gewissermaßen von dessen Sonnen-
strahlen abzubekommen, wie könnte es anders sein, im Schatten von Goethe, genauer gesagt 
des Goetheschen Mausoleums in Weimar, das von Carl und Auguste La Roche im gemeinsa-
men Familiengrab auf dem evangelischen Friedhof in Matzleinsdorf, heute ein Stadtteilteil 
von Wien. 

Zwischen 1823 und 1854 und 1875 und 1884 ereigneten sich große Dinge. Aber jede Ge-
schichte hat auch eine Vorgeschichte und die beginnt vor 1823; im Sommer des Jahres 1789 
begann die sogenannte Französische Revolution. Ihre Nachwirkungen waren epochal, für 
Frankreich, für Europa, politisch, gesellschaftlich und militärisch. Es gibt kaum ein Ereignis, 
das im 19. Jahrhundert, auf jeden Fall in der Wahrnehmung der gelehrten und politisch inter-
essierten Menschen, insbesondere der Historiker und Philosophen, eine derart große Wirkung 
entfaltete – und nicht nur deshalb, weil das revolutionäre Frankreich eine neue Maßeinheit 
hervorbrachte, den Meter und alle Maße, die daran hängen, wie Gewichts- und Hohlmaße, 
dessen allmähliche Einführung gewissermaßen das Leben unserer Protagonisten begleitete, 
von 1792, als Eckermann geboren wurde und Jean-Baptiste Joseph Delambre und Pierre Mé-
chain im Auftrag des Nationalkonvents begannen, die Länge des Meridians von Barcelona bis 
Dünkirchen als Grundlage für die Bestimmung eines universalen Längemaßes zu vermessen, 
bis am 1. Januar 1876, knapp acht Monate nach Augustes Tod, der Meter als Grundlage des 
Maßsystems in Österreich, und 1884, dem Todesjahr La Roches, in Preußen endgültig mit 
allen Raum und Gewichtsmaßen in Preußen eingeführt wurde.1

Die Auswirkungen der Revolution betrafen auch andere Bereiche, so entwickelte sich, 
für Auguste und Carl La Roche von noch greifbarerer Bedeutung, eine neue, bürgerliche 

1	 Das entsprechende Gesetz, „betreffend die Abänderung der Maaß- und Gewichtsordnung vom 
17. August 1868“, datiert vom 11.7.1884.



9

Vorrede 

Theaterkultur in Frankreich, die die Entwicklung gerade im deutschsprachigen Raum stark 
beeinflusste. Auch auf politischer Ebene wurden die Folgen auch In Deutschland spürbar, in 
erster Linie durch territoriale Verschiebungen, die Reduzierung der Zahl souveräner Staaten 
auf dem Boden des ehemaligen sogenannten Heiligen Römischen Reiches nördlich der Alpen, 
das dort zum Deutschen Bund mutierte, Gedanken und Normen, die Denken und Verwaltung 
veränderten, neue Herrschaftsverhältnisse und politische Repression nach 1815, die Entste-
hung einer deutschen Nationalbewegung und schließlich und für viele am meisten fühlbar, 
Krieg. Wohl knapp zwei Millionen Menschen starben in den europäischen Kriegen zwischen 
der Mitte der neunziger Jahre und 1815, darunter auch sehr viele Untertanen der deutschen 
Staaten, Millionen wurden verwundet und erlitten die Gewalt von Soldaten, vor allem Frauen. 
Die Zeit nach 1815 war zunächst einmal auch eine Nachkriegszeit.

Selbst die Menschen in einem so friedlichen Ort wie Weimar erlebten den Krieg, vor allem 
im Umfeld der Schlacht bei Jena und Auerstedt im Jahre 1806, und auch ein bekanntermaßen 
so freundlicher Mensch wie Johann Wolfgang von Goethe, noch 1792, genau einen Tag vor der 
Geburt von Johann Peter Eckermann im fernen Winsen an der Luhe, als dessen Mutter schon 
in den Wehen lag, schlachtenbummelnder Zeitzeuge der sogenannten Kanonade von Valmy 
und Erfinder großer Sprüche für die beteiligten Soldaten, zumindest für die, die überlebt hat-
ten („Von hier und heute geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus, und ihr könnt sagen, 
ihr seid dabei gewesen“), kam 1806 durch französische Soldaten in ernste Gefahr und soll von 
Christiane Vulpius gerettet worden sein, der Mutter seines im Revolutionsjahr 1789 von ihm 
gezeugten und von ihr geborenen und damit damals schon sechzehnjährigen Sohnes August, 
was ihn, Johann Wolfgang, so sagt man, veranlasste, Christiane fünf Tage später zu heiraten. 

Die Lebensspanne von Carl und Auguste La Roche, geborene Kladzig, aber auch von Johann 
Peter Eckermann fällt in die Zeit, die man als eine bürgerliche Aneignung der Welt bezeichnen 
könnte, was sich ja auch in der Erfindung und Durchsetzung eines ‚natürlichen‘ und damit 
‚vernünftigen‘ Maßsystems ausdrückte und die die bürgerliche Aneignung des Theaters ein-
schloss, mit allem was dazu gehört, die Art des Spielens, dem sozialen Status als Schauspieler 
und Schauspielerin und dem institutionellen Rahmen. Dazu gehörte aber auch eine sich ver-
ändernde Art des Zuganges zum Alltag, den es zu meistern galt, Zwänge und Freiheiten, For-
men von Beziehungen und Verhalten, eben die Versuche in vorgegebenen Verhältnissen Glück 
und Auskommen zu finden. Das ist alles lange vorbei und auffindbar sind nur Lebensspuren 
dieser Menschen, die im Wesentlichen in Briefen und Texten, Tagebüchern und Akten über-
liefert sind, indes nicht zum Zwecke notiert, damit Jahrzehnte später jemand eine Biographie 
schreiben sollte, zumal mit einer Perspektive aus einer den Protagonisten der Biographie un-
bekannten Zukunft, als ein Blick zurück in eine fremde Lebenswelt.

Als Biograph stöbert man in Bereichen herum, die einen Außenstehenden mitunter eigent-
lich nichts angehen. Man erfährt Dinge, die nicht für die Öffentlichkeit gedacht waren und 



10

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

eine Biographie zu schreiben entbehrt niemals eines gewissen Voyeurismus. Mehr noch wird 
aus der Lebenswirklichkeit, den Lebenswirren und Lebensauseinandersetzung ein Buch, da-
mit bekanntlich eine Geschichte mit Anfang und Ende, aufgebaut wie ein Drama in verschie-
denen Akten, ein Konstrukt also, mit aus der fernen Zukunft herrührenden Deutungen und 
Kommentaren. Wenn meine Protagonisten und Protagonistinnen meinen Text läsen, würden 
sie vermutlich vieles davon nicht verstehen und vieles nicht gutheißen, sich bisweilen etwas 
schämen, vor allem Ereignisse und Umstände vermissen, die ich nicht herausbekommen habe, 
vielleicht freilich würden sie sich am Ende auch freuen, dass jemand an sie denkt, ihr Leben für 
so wichtig hält, dass man sich daran erinnert. 

Die schriftlichen Nachlässe von Auguste und Carl, wie auch der von Eckermann finden sich 
in zahlreichen Archiven Deutschlands, Österreichs und der Schweiz, vor allem in Wien und in 
Weimar, aber auch an anderen Orten. Natürlich ist dieser Nachlass insgesamt sehr lückenhaft, 
von Eckermann ist am meisten überliefert, war er doch der Freund Goethes und in dessen Um-
feld wurde eifrig gesammelt und aufgehoben und archiviert und bearbeitet, auch findet sich 
viel mehr von Carl La Roche als von Auguste La Roche, geborene Kladzig, denn er, als berühm-
ter Burgschauspieler, erschien durchaus sammlungswürdig. Es waren wiederum Augustes Zu-
gehörigkeiten, die dazu führten, dass doch einiges von ihr überliefert worden ist, wobei es ein 
Glücksfall ist, dass sie auch mit Johann Wolfgang von Goethes Schwiegertochter Ottilie von 
Goethe (1796–1872) und ihrer Schwester Ulrike von Pogwisch (1798–1875) befreundet war, die 
man gleichermaßen als sammlungswürdig betrachtete, zumal in Weimar. 

Noch ein paar editorische Hinweise. Wenn ich Johann Peter Eckermann erwähne, dann 
schreibe ich immer ‚Eckermann‘, das scheint mir die ihm angemessene Form, denn er unter-
schrieb seine Briefe immer als Eckermann, als ob es keine anderen Eckermänner gäbe. Bei 
Carl La Roche und Auguste La Roche, geborene Kladzig ist das anders, sie leugneten nicht 
ihren Vornamen, so dass auch ich variiere, freilich, der damaligen Konvention folgend, ist La 
Roche immer Carl La Roche, auch bei mir, während Auguste La Roche eben mit Vornamen 
auftaucht, bis 1833 auch als Auguste Kladzig – und bisweilen verwende ich für die beiden nur 
ihre Vornamen Carl und Auguste, damit eine Vertrautheit beanspruchend, die mir, so meine 
ich, nach den vielen Jahren meiner Beschäftigung mit diesen beiden Menschen auch zusteht, 
wobei sich Carl immer selbst mit einem C schrieb, obwohl er bisweilen als Karl La Roche in 
den Quellen auftaucht.

Carl und Auguste La Roche agierten in einem geographischen Raum, der kulturell durch 
die deutsche Sprache und auch durch deutschsprachige Theater geprägt war. Auch die Ortsna-
men in diesen Gebieten wurden von ihnen, wie von allen ihren Bekannten selbstverständlich 
deutsch benannt. Nun haben sich im Laufe des 19. und vor allem des 20. Jahrhunderts bekann-
termaßen die Grenzen innerhalb Europas gründlich verändert; das macht die Nennungen von 
Ortsnamen heute etwas schwierig. Ich habe darum in der Regel bei bekannteren Städten oder 



11

Vorrede 

Orten die Ortsnamen so geschrieben, wie es Carl und Auguste getan haben, auch wenn sie 
heute anders heißen. Nur bei unbekannteren Orten habe ich ihre heutigen Namensbezeich-
nungen hinzugefügt. Das Buch enthält zahlreiche zeitgenössische Zitate, die in Zeichenset-
zung und Rechtschreibung bisweilen unseren heutigen Standards nicht entsprechen. Ich habe 
diese Zitate in aller Regel in der Form belassen, in der sie geschrieben worden sind. Ungewöhn-
liche Rechtschreibfehler habe ich durch ein „(!)“ gewissermaßen markiert, korrigiert habe ich 
sie nur, wenn sie sinnentstellend sind. Ich habe auch versucht, unübliche Abkürzungen zu 
vermeiden, lediglich das Wort „Erstaufführung“, das doch öfters auftaucht, habe ich mit „EA“ 
abgekürzt, gleichermaßen „Uraufführung“ durch „UA“.

Das Buch beruht zu einem erheblichen Teil auf den Dokumenten in den Archiven, die aufzu-
finden und zu bearbeiten nicht ohne die freundliche Unterstützung zahlreicher Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeiter dieser Archive möglich gewesen wäre, wofür ich mich herzlich bedanke. 
Auch bedanke ich mich bei den MitarbeiterInnen in der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft, 
die die Drucklegung unterstützten. Schließlich danke ich Wolfgang Kammer und Klaus Be-
cker für die kritische Lektüre meines Textes und ihre hilfreichen Kommentare; Heike Kopp 
für manche Hinweise zu französischen Übersetzungen, vor allem danke ich natürlich meiner 
Frau, Birgitt Kreuter-Hafer, Psychotherapeutin und Psychoanalytikerin für die kritische Be-
gleitung meines Schreibens, ganz besonders für ihre vielen Hinweise aus psychoanalytischer 
Sicht.

Letztendlich bin ich all jenen verpflichtet, denen ich ein besonderes Verhältnis zu Wien 
verdanke, meiner Mutter Helga Hafer, geb. Meisl, die Wienerin war, und meiner Tante Dr. 
Martha Meisl. Ihr insbesondere verdanke ich auch viel Theaterwissen, sie war Mittelschul-
lehrerein, Germanistin und leidenschaftliche Theatergängerin, die eigentlich davon geträumt 
hatte, Schauspielerin und Regisseurin zu werden, was Abstammung während der Nazizeit und 
Notzeiten nach dem Zweiten Weltkrieg verhindert haben. Sie wurde dann eine sehr erfolg-
reiche, sogar preisgekrönte, Schülertheaterlehrerin an einer Schule in der Leopoldstadt, genau 
dort, wo man zuvor, nach 1941, jüdische Wiener und Wienerinnen sammelte, um sie dann in 
sogenannte Vernichtungslager zu deportieren, unter ihnen auch Onkel und Tanten meiner 
Mutter und ihr.



12

1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier
Die Zeit nach 1815, dem Ende der napoleonischen Herrschaft, die mit dem Friedenskongress 
in Wien ihren diplomatischen Abschluss fand, wird in der Geistesgeschichte als Biedermeier, 
man muss schon sagen, etwas abgetan. In der häufig genug teleologisch ausgerichteten Ge-
schichtsbetrachtung erscheint diese Zeit eben nur als eine Zwischenzeit, was in der anderen 
Bezeichnung, die die Historiker und nicht minder die Historikerinnen bisweilen auch für sie 
verwenden,1 Vormärz, auf den Punkt gebracht wird, eine Zeit zwischen der sogenannten epo-
chemachenden Zeit der napoleonischen Kriege und dem bürgerlich demokratischen und nati-
onalistischen Aufbruch der deutschen Völkerschaften im März 1848, eine Art „Zwischenakt“, 
wie es Jakob Burckhardt sah, eine „konturlose Epoche“, wie es ein moderner Autor nannte.2 
Diese Begrifflichkeiten dokumentieren die Schwierigkeiten, diese Epoche inhaltlich eindeu-
tig zu bestimmen, was mitunter dazu führt, sie als etwas wahrzunehmen, was gewisserma-
ßen ‚unrein‘ ist, unklar und vermischt, irgendwo zwischen den Epoche machenden geistigen 
Strömungen und Ereignissen angesiedelt. Für die Beteiligten allerdings sind Zwischenzeiten 
immer schon Hauptzeiten, so sicher auch für Carl La Roche und Auguste Kladzig, ganz zu 
schweigen von Johann Peter Eckermann. 

Es war eine Zeit einer sehr regen Produktion von Theaterstücken; diese wurde allerdings im 
Wesentlichen bestimmt durch das heitere Genre, vor allem ungemein beliebt waren possen-
hafte Stücke, jeweils mit Humor und Musik und Gesang, lustige Singspiele, die vielfach Be-
arbeitungen französischer Originale waren und damit auf der Höhe der Zeit; immerhin war 
etwa jede vierte Neuinszenierung im Biedermeier ein Stück, das auf französische Vorlagen 
zurückgriff.3 Die französische Theaterkultur war vorbildhaft, in allen Bereichen der Stücke-
produktion. Der Wiener Journalist Moritz Gottlieb Saphir (1795–1858) spottete entsprechend: 
„Jeder französische Theaterdichter vom Theatre française bis zum Theater auf dem Montmar-
tre hat ein zweischläfriges Tintenfaß mit einem separierten Eingang für deutsche Bearbeiter 
[…].“4 Der Erfolg dieser durchaus frankophilen Mode entbehrt nicht einer gewissen Ironie, 
denn immerhin galt in der aufkeimenden deutschen Nationalbewegung die französische Kul-
tur als „welscher Tand“,5 wie es so schön in einem damals populären Lied hieß, und auch im 

1	 Oft wird der Begriff ‚Vormärz‘ auch nur auf die Zeit zwischen 1830 und 1848 angewandt, manchmal 
sogar nur auf die vierziger Jahre des 19. Jahrhunderts.

2	 Engel, S. 210. 
3	 Kortländer, S. 201. 
4	 Moritz Gottlieb Saphir, Der Humorist, 21.1.1837, zit. in: Pluta, S. 178.
5	 Ernst Moritz Arndt: Des Deutschen Vaterland (1813), in dem er die nationale Identität und den Cha-

rakter der Deutschen durch den Franzosenhass definierte: „Das ist des Deutschen Vaterland, / wo 
Zorn vertilgt den welschen Tand, / wo jeder Franzmann heißet Feind […]“.



13

1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier 

Allgemeinen Theaterlexikon von 1842 ist im Zusammenhang mit dieser Praxis die Rede von 
„Nichtsdenkerei und vornehmer Ausländerei des Publikums.“6 Die biedermeierlichen Lebens-
gefühle waren eben keineswegs so einheitlich, wie man bisweilen glaubt.

Eine besondere Bedeutung hatten dabei sogenannte Vaudevilles, die sich Ende des 18. Jahr-
hunderts in Frankreich als eigenständige Form des Theaters etablierten,7 witzige, häufig sati-
rische Stücke mit zahlreichen Gesangseinlagen, wobei die Melodien der Gesangstexte typi-
scherweise von bekannten Liedern oder Musikstücken übernommen wurden, die nicht selten 
auch aus Opern stammten und schon von daher einen parodistischen Charakter hatten. In der 
ersten Hälfte des 19.  Jahrhunderts wurde das Vaudeville zu der beliebtesten Theatergattung 
überhaupt, zunächst in Paris und Frankreich.8 Die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts, vor allem 
in der Zeit der Juli-Monarchie, also zwischen 1830 und 1848, so könnte man salopp formulie-
ren, war im Vaudeville-Rausch, allein in Paris wurden zahlreiche Vaudeville-Theater gegrün-
det wie das Théatre du Vaudeville es oder das Théâtre des Nouveaux Troubadours, die nur diese 
Art von Stücken aufführten.9 

Die Mode selbst schwappte auch über nach Deutschland und fand dort eine begeisterte Auf-
nahme. Immerhin gab es ja im deutschen Sprachraum schon ein großes Angebot an Possen 
und Singspielen mit allerdings noch konservativeren Grundstimmungen, was sich auch auf 
die Adaptionen der französischen Stücke in Deutschland auswirkte.10 Aber grundsätzlich 
war für diese der Boden bereitet, als die sich origineller und witziger, auch als dem Zeitgeist 
angemessener erwiesen und daher in großer Zahl übersetzt und für das deutsche Publikum 

6	 Margraff, S. 139.
7	 Die Verwendung des Begriffes Vaudeville geht wohl ins 16.  Jahrhundert zurück, dabei war es so 

etwas wie ein Chanson mit gereimten Versen, bei dem Einzelpersonen verspottet werden. Im Fran-
zösischen wird das Vaudeville als „satire ou chanson diffamatoire“ bezeichnet, bei dem Gesang 
dominiert, vgl. Matthes, S. 39. Im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts veränderte sich der Verwen-
dungszusammenhang dieses Begriffes immer wieder, bevor er am Ende des 18. Jahrhunderts für eine 
bestimmte Form eines Theaterstückes benutzt wurde, die einerseits die traditionelle ‚opéra comique‘ 
ersetzt zu haben scheint, die gewissermaßen in die Seriosität abwanderte, andererseits als Teil einer 
politischen Aktualisierung der Theaterproduktion verstanden wurde und in dem das gesprochene 
Wort eine immer größere Rolle spielte. Vgl.: Matthes, passim; allg. Herbert Schneider, Vaudeville.

8	 Ein Überblick über die in Paris uraufgeführten Stücke zwischen 1800 und 1874 zeigt, dass etwa 
40 Prozent davon den Untertitel ‚Vaudeville‘ führten, dabei nahm dieser Anteil bis 1839 zu, danach 
wieder ab; vgl. Matthes, S. 58 und S. 64f.

9	 Matthes S. 118.
10	 Vgl. Kortländer, S. 204: „Die deutschen Bearbeiter machen die Verwischung der Standesgrenzen in 

den französischen Stücken rückgängig zugunsten einer deutlich gegliederten Standesgesellschaft. 
Der Adel wird, ganz im Sinne der Metternichschen Restaurationsgesellschaft, in aller Regel sehr 
positiv gezeichnet, ohne die in Frankreich übliche Kritik an Standesdünkel und Privilegiendenken. 
[Auch] mussten alle Verweise auf die revolutionären Errungenschaften Frankreichs selbstverständ-
lich verschwinden […].“



14

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

eingerichtet wurden.11 Selbst Goethe höchstpersönlich schrieb ein Singspiel, Erwin und Elmire, 
das Elemente des französischen Vaudevilles übernahm.12 Eine besondere Bedeutung bei dieser 
Transformation spielte das 1804 aufgeführte Stück Fanchon das Leyermädchen, das im Ori-
ginal als eine „Operette“ bezeichnet wird, wohl eher ein Verlegenheitsausdruck mangels fest-
stehender Terminologie, „nach einem französischen Vaudevill [!] bearbeitet von August von 
Kotzebue, in Musik gesetzt von Fr. Hr. Himmel.“13 In dieser Vaudevilleadaption spielte insbe-
sondere das parodistische Element eine große Rolle, das dann kennzeichnend für die Produk-
tionsweise der deutschen Vaudevilleschreiber in der Biedermeierzeit war, wie Carl Blum, Louis 
Angely und Karl von Holtei, der dieses Muster, „beliebten Weisen neue Kouplets mit pikanten 
Wendungen unterzulegen“ überhaupt als das „Hauptverdienst solcher Liederpossen“ ansah.“14

Dabei wurden, bei aller Freude am komischen Theater, zu dieser Zeit durchaus auch soge-
nannte ‚ernste Stücke‘ geschrieben, häufig historisierende Schauspiele, wie etwa die zahlrei-
chen Werke von Ernst Raupach (1784–1855), der seinerzeit als einer der profiliertesten Autoren 
des „belehrenden Geschichtsdramas“ galt,15 mit einer Tendenz zu einer Struktur, die wir heute 
aus Soap-Operas kennen. Er schrieb drei ‚Folgen‘, wenn man das so anachronistisch nennen 
darf, zu Oliver Cromwell und sechzehn über die Staufer‚ von Barbarossa bis Konradin. Es 
entstanden auch Trauerspiele wie Friedrich Halms Griseldis, von Peter Hacks zurecht als „Tu-
gend-Tragödie“ charakterisiert,16 das 1835 uraufgeführt wurde. Alle diese dramatischen Werke 
waren eher melodramatisch denn dramatisch, was bedeutet, dass trotz des Blicks in einen Ab-
grund doch am Ende die gute Ordnung unbeschadet blieb, weswegen dem Melodram immer 
etwas Falsches innezuwohnen scheint. Vor allem war es eine bürgerliche Ordnung, selbst wenn 
die Protagonisten bisweilen adlig waren, denn der Rahmen für die tragische Entwicklung wie 
auch die eventuelle gute Lösung war gegeben durch einen Verhaltenskodex, der sich auf ‚Tu-
gendhaftigkeit‘ und damit auf bürgerliche Werte bezog.

So ging es bei diesen Stücken häufig auch um durchaus abgründige Konflikte in den Bin-
nenräumen der bürgerlichen Familie, die, je nach Genre, entweder melodramatisch oder aber 
komödienhaft gelöst wurden. Dieses Aufgreifen bürgerlicher Themen stand in gewisser Weise 
in der Tradition der aufklärerischen Ideen des 18. Jahrhunderts, allerdings in einer zumindest 
scheinbar verharmlosenden Form bearbeitet, die in der Darstellung der Theatergeschichte oft 

11	 Dazu Bayreuther, S. 195ff.
12	 Vgl. Wilhelm Wilmanns: Ueber Goethe’s Erwin und Elmire. Goethe Jahrbuch, Band 2 (1881), 

S. 146–167.
13	 Bayreuther, S. 204. La Roche hatte 1812 in Danzig den André gespielt, später in Weimar die Rolle des 

Martin.
14	 Karl von Holtei: Vorwort zum Jahrbuch deutscher Bühnenspiele, Band 5 (1826), zit. in: Bayreuther, S. 206.
15	 Hacks, S. 40.
16	 Hacks, S. 40.



15

1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier 

als ‚trivial‘ stigmatisiert wurde. Nicht umsonst schrieb der große Reformer des Theaters in bür-
gerlicher Absicht, August Wilhelm Iffland (1759–1814), selbst keine großen tragischen Dramen, 
sondern Stücke „im Genre der biederen Bürgerlichkeit des Rührstückes.“17 Für das bürgerliche 
Publikum des 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts wurde die „bürgerliche Familie“, wie auch 
Erika Fischer-Lichte entsprechend schrieb, „erst dann auf der Bühne völlig heimisch und zum 
Garanten eines Erfolges, als die Trivialdramatik sie aufgriff […].“18 Zwar ist in dieser Bemer-
kung das Phänomen der Verbindung zwischen der Akzeptanz der bürgerlichen Welt als Sujet 
des Theaters überhaupt und dessen Behandlung in Form einer eher nicht belehrenden Dramatik 
aufgehoben, deren Anspruch eben nicht auf Weltaufklärung und Welterziehung oder Weltbil-
dung gerichtet war, sondern auf Unterhaltung, aber doch in einer eigenartig abwertenden Kon-
notation. Denn diese „Trivialdramatik“, so Fischer-Lichte weiter, „überschwemmte […] seit den 
siebziger Jahren [des 18. Jahrhunderts] verstärkt die Bühne […].“19 Nicht nur durch die Verwen-
dung des Begriffes des ‚Trivialen‘ wird diese Entwicklung herabgesetzt, mehr noch durch den 
Gebrauch der Metapher der ‚Überschwemmung‘ in diesem Kontext, denn Überschwemmungen 
führen bekanntlich zu Untergang und Ertrinken oder umgekehrt.

Eine der beliebtesten Objekte dieser abwertenden Zuschreibung war der Theaterautor 
und Theaterintendant August von Kotzebue (1761–1819), geboren ausgerechnet in Weimar, 
wo Goethe seinen Olymp bestieg. Kotzebue, der ja auch schon daran beteiligt war, das fran-
zösische Vaudeville in Deutschland populär zu machen, war der bei weitem erfolgreichste 
deutschsprachige Theaterautor seiner Zeit und als solcher gewissermaßen der Großmeister der 
Stückeproduktion, der Stardramatiker, wie man heute sagen würde, der zwischen 1785 und 
1819 mehr als 220 Theaterstücke schrieb, ein schier unendlicher Fundus für Aufführungen an 
deutschen Theatern weit über das Todesjahr Kotzebues hinaus und damit einer der größten 
„Überschwemmer“. Man schätzt, dass sein Anteil an den Aufführungen an deutschsprachigen 
Bühnen bei 25 Prozent lag. Selbst im Burgtheater in Wien, so eine bemerkenswerte Rechnung 
von Jörg F. Meyer, „entspricht die Summe aller Aufführungen von Kotzebue-Stücken zwischen 
1790 und 1867 einem durchgehenden Spielbetrieb von zehn Jahren.“20

Die langanhaltende Stigmatisierung als Autor des Trivialen trug auch dazu bei, dass seine 
Werke zum größten Teil vergessen wurden.21 Nicht vergessen blieb er vor allem in der histo-

17	 Baumbach, S. 37.
18	 Fischer-Lichte, Geschichte, S. 97.
19	 Fischer-Lichte, Geschichte, S.  97. Im gleichen Sinne Andreas Kotte, der vom „Sieg des Trivialen“ 

sprach, bei dem das „Trivialdrama die Bühnen […] überschwemmt“ habe. Kotte, S. 309.
20	 Stauss, S. 108; Jörg F. Meyer, S. 9f.
21	 Mit einer Neubewertung auch des unterhaltenden Theaters in den letzten Jahrzehnten begann sich 

auch die Einschätzung Kotzebues zu verändern. Vgl. dazu Jörg F. Meyer; Košenina et. al. (Hg.) und 
neuerdings Wagner, Kotzebue.



16

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

rischen Zunft, was wiederum in erster Linie gar nichts mit dem Theater zu tun hatte, sondern 
mit seiner Ermordung im Jahre 1819 durch den Studenten Carl Sand, weil Kotzebue sich unter 
anderem auch über die Burschenschaften lustig gemacht hatte. Literarisch wurde Kotzebue 
vielleicht zum Verhängnis, dass er als Theaterautor viel erfolgreicher war als Goethe und Schil-
ler zusammen, was man ihm in intellektuellen Kreisen übelnahm und ihn zur literarischen 
Unperson machte. So ging Kotzebue denn auch in die Geschichte ein: als Trivialdramatiker, 
als Produzent des niederen Vergnügens und der niederen Melodramatik, und als Reaktionär 
und Opfer eines Terroranschlags, weniger als das, was er vor allem war, nämlich der erfolg-
reichste deutschsprachige Theaterautor seiner Zeit.22 

Es gibt Hinweise, dass Johann Wolfgang von Goethe selbst ihn in gewisser Weise schätzte: „Es 
ist nicht zu leugnen, […] er hat sich im Leben umgetan und die Augen offen gehabt. […] Was 
zwanzig Jahre sich erhält […] und die Neigung des Volkes hat, da muß schon etwas sein.“23 Mit der 
Neigung des Volkes ist das aber so eine Sache in der Sicht Goethes. Wie heißt es so schön in einem 
seiner Gedichte: „Sag es niemand nur den Weisen, weil die Menge gleich verhöhnet“.24 Die Um-
kehrfrage nach dem Wert dessen, was die Menge nicht „verhöhnet“, sogar gut findet, läuft auf eine 
Art Definition des Unterhaltenden hinaus, insbesondere auf das gegeneinander Ausspielen von 
Massenkultur und Hochkultur. Zu Recht konstatiert Jörg F. Meyer so etwas wie eine (nachträg-
liche) „Dichotomisierung der Literatur“,25 die nicht nur Kotzebue betraf, sondern im Grunde fast 
die gesamte Literatur, damit auch die Theaterproduktion des Biedermeiers und darüber hinaus.26

So werden die Inhalte der meisten im Biedermeier produzierten Stücke in dieser Weise 
marginalisiert, auch das Theaterleben selbst erscheint als ziemlich belanglos. So kamen Maria 
Porrmann und Florian Vaßen zu dem doch letzten Endes sehr apodiktischen Ergebnis, es kön-
ne „ohne Übertreibung […] von miserablen Theaterverhältnissen im Vormärz gesprochen wer-
den.“27 Das gälte es zu differenzieren, gerade auch in Hinblick auf die Rolle und künstlerische 
Praxis an den Hoftheatern. Jedenfalls scheint insgesamt die Zeit nach 1815 für die Theaterkul-
tur bedeutsamer gewesen zu sein, als man offenbar bisweilen glaubt, und das gilt auch für viele 

22	 Vgl. dazu. Jörg F. Meyer, S. 171ff.
23	 Eckermann, Gespräche, Band 1, S. 52.
24	 Goethe: Selige Sehnsucht, Goethe, Werke, Band 2, S. 18.
25	 Jörg F. Meyer, S. 182.
26	 Auch Peter Hacks reproduziert in seiner ansonsten durchaus lesenswerten Dissertation über das 

Theater des Biedermeiers diese wertende „Dichotomisierung“.
27	 Porrmann, Vaßen, Verhältnisse, S. 13: „Die Theater-Realität im Vormärz wird dominiert von einem 

Hoftheater, das in seiner engen Bindung an den Adel und seiner repräsentativen Funktion ideolo-
gisch und ästhetisch erstarrt ist. Aber auch die Stadttheater, die, von der Gewerbepolizei und Zensur 
überwacht, oft als Aktiengesellschaften primär nach ökonomischen Gesichtspunkten betrieben wer-
den, liefern kaum neue Impulse ebenso wie die reisenden Gesellschaften, die die kleinen Städte mit 
Theateraufführungen versorgen, und das Liebhabertheater mit seiner Geselligkeitskultur.“



17

1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier 

der in dieser Zeit geschriebenen Erfolgsstücke, auch wenn es sich dabei zumeist um solche 
handelte, die man „unter dem Begriff des bürgerlichen Lachtheaters subsumieren kann.“28 Ob 
daraus folgt, dass das Theater des Vormärzes „kaum gesellschaftliche Relevanz“29 hatte, bleibt 
allerdings fraglich, denn es hängt davon ab, was man darunter versteht.

Die Zeit des ‚Biedermeiers‘ war durch eine wachsende öffentliche Wahrnehmung des Thea-
ters gekennzeichnet, die sich zum Beispiel auch darin äußerte, dass sich ein mehr oder weniger 
professionelles Agenturwesens für die Vermittlung von Schauspielern herausbildete,30 das wie-
derum eng damit zusammenhing, dass die Zahl der Theater in dieser Zeit stark anstieg,31 Aus-
druck eines wachsenden Interesses an dem, was in Theatern geschah, auch wenn das eher der 
Unterhaltung diente als der höheren Bildung. Dazu gehört auch, dass es mehr und mehr üblich 
wurde, nur kurze Zeit nach erfolgreicher Aufführung, Text- und Notendrucke zu veröffentli-
chen, insbesondere von Vaudevilles und anderen Singspielen, aber auch von Opern, die Musik-
stücke für Klavier und Gesang gesetzt, die das Publikum nachlesen und vor allem nachsingen 
und nachspielen konnte, wenn man denn konnte, weswegen Stücke mit Gesang, zum Beispiel 
Vaudevilles, für die öffentliche Wahrnehmung vielleicht noch wichtiger waren als das reine 
Sprechtheater. So wurden beispielsweise schon wenige Wochen nach der Uraufführung 1825, 
gleichsam begleitend, die „Arien und Gesänge“32 und Klavierauszüge von den Musikeinlagen 
des Vaudevilles Sieben Mädchen in Uniform von Louis Angely und Franz Gläser publiziert.33 
Parallel zur Verbreitung des Stückes auf den Bühnen lief also seine umfassende kommerzielle 
Verwertung, die wesentlich zu seiner Popularität beitrug.

Vor allem aber entstand eine „informative Theaterpublizistik“.34 Dazu gehörten unter ande-
ren die Wiener Theaterzeitung des Adolf Bäuerle, die in Wien schon seit 1806 erschien, dann 

28	 Porrmann, Vaßen, S. 14.
29	 Porrmann, Vaßen, S. 15.
30	 Vgl. zur Agententätigkeit: Pargner, Birch-Pfeiffer, S. 150–166 und allg. Alvensleben. Vgl. Brief von 

Ludwig von Alvensleben an Carl La Roche; Leipzig, 10.4.1832, TWSUniKö, Au 14121, in dem er we-
gen zwei Schwestern bei La Roche anfragte, ob sie „wohl darauf rechnen dürfen, bei Ihrem Theater 
eine Anstellung zu finden.“

31	 Pargner Birch-Pfeiffer, S. 173, Anm. 211, nennt folgende Zahlen, die Petra Hildebrand 1991 in einer 
Magisterarbeit auf Basis des Almanachs für Freunde der Schauspielkunst bzw. dessen Nachfolge-
publikation, dem Deutschen Bühnen Almanach ermittelte. Demnach ergibt sich eine Steigerung der 
Anzahl der Theater von 50 im Jahr 1836, 100 im Jahr 1840, 154 im Jahr 1851, 280 im Jahr 1870 auf 
mehr als 300 im Jahr 1885.

32	 Arien und Gesänge aus der Vaudeville-Posse: Sieben Mädchen in Uniform, in einem Aufzuge, nach 
dem Französischen frei bearbeitet und mit bekannten Melodien versehen von L. Angely, Rostock 
(Adlers Erben), 1825.

33	 Klavierauszug von H. A. Prager, Leipzig (Breitkopf und Härtel), 1825. Das Textbuch selbst erschien 
erst 1830 im Druck als die Erfolgswelle bereits lief: Angelys Vaudevilles, Band 2, 1830, Nr. 9.

34	 Zielske, S. 64.



18

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

aber vor allem nach 1815 regelrechte boomte, die Allgemeine Theaterchronik, die seit 1832 in 
Leipzig verlegt wurde, der Almanach für Freunde der Schauspielkunst, begründet 1836 von 
Ludwig Wolff, das Tagebuch der deutschen Bühnen [eine Auflistung der auf deutschen Büh-
nen gespielten Stücke!], herausgegeben von Theodor Winkler, das zwischen 1816 und 1835 er-
schien, auch die Edition eines Allgemeinen Theaterlexikons, seit 1839 herausgegeben von Karl 
Blum, Karl Herloßsohn und Hermann Marggraff in Sachsen. Man sprach und schrieb (in ge-
bildeten Kreisen) über das Theater, was mit dem allmählichen Anwachsen der Zahl von Zei-
tungen immer bedeutsamer wurde.35 „Die Erfindung des Intellektuellen“ nannte Fohrmann 
einen Aufsatz und deutet damit eine wesentliche Quelle dessen an, was wir Moderne nennen, 
den intellektuellen Journalismus.36 Das galt insbesondere in den Metropolen, zum Beispiel in 
Wien und Berlin, von wo es auch auf kleinere Orte abfärbte, und sei es nur dadurch, dass in 
den großen Hauptstadtzeitungen regelmäßig über das Theaterleben in der Provinz berichtet 
wurde, wenn auch bisweilen mit erheblicher Verzögerung.37

Dem Theater der Aufklärung, das von der Gewissheit seiner erzieherischen Funktion im Sin-
ne der Herausbildung eines künftigen, vernünftigeren Menschengeschlechts ausgegangen war, 
entsprach ein „aufklärerisches Modell der hierarchischen Kommunikation“, das sich in der 
Publizistik in dem Format der gelehrten Aufsätze ausdrückte, in denen diese Welterklärung 
gewissermaßen fortgesetzt wurde. Dieses Modell wurde allmählich durch den „neuartigen 
Theaterjournalismus […] in den 1820ern“ ersetzt, der „weitgehend von den journalistischen 
Prinzipien der Presse geprägt war.“38 Kurz gesagt, man publizierte nicht mehr Welterklärun-
gen, sondern Informationen und (konkurrierende) Meinungen für eine breite Leserschaft. 
Dadurch entstand im Bereich der Theaterpublizistik so etwas wie eine „zirkulierende Öffent-
lichkeit“,39 die auf einen „zirkulär gedachten Meinungsaustausch“ zielte.40 Dabei spielten „in-
termediale Akteure“ eine wichtige Rolle, wie zum Beispiel Karl Gutzkow, Heinrich Laube und 
Robert Prutz, die Theaterautoren, Theatermacher und gleichzeitig auch Journalisten waren.“41

35	 Der „tägliche Mindestabsatz der preußischen Zeitungen lag 1823 bei 35500, 1830 bei 41050 und 1847 
bei 76420.“ Wehler, S. 528. Die Entwicklung war in Österreich ähnlich. 

36	 Fohrmann, passim.
37	 Die erste Aufführung der Preciosa in Weimar mit Auguste Kladzig in der Titelrolle erfolgte am 3. 6. 

1829, am 14.  8. erschien erstmals eine Rezension in der in Leipzig erscheinenden Zeitung für die 
elegante Welt; Weimar war eben Provinz. Innerhalb der großen Städte wie Berlin oder Wien funk-
tionierte die ‚Zirkulation‘ viel schneller! In den Zeitschriften des Journalisten Moritz Gottlieb Saphir 
Berliner Schnellpost (1826–1829) und Berliner Courier (1827–1830) wurden Rezensionen zu Theater-
stücken, die in Berlin aufgeführt wurden, bereits am Tag nach der Aufführung veröffentlicht.

38	 Wagner, Theater, S. 19.
39	 Wagner, Theater, S. 104.
40	 Wagner, Theater, S. 394.
41	 Wagner, Theater, S. 29.



19

1  Einige Bemerkungen über das Theater im Biedermeier 

Das Schreiben und, durchaus damit zusammenhängend, das Sprechen über das Theater in 
diesem Sinne wurde noch bedeutsamer angesichts der repressiven Kontrolle öffentlich geäu-
ßerter Meinungen auf Grund der Karlsbader Beschlüsse von 1819, die ausgerechnet aus Anlass 
der Ermordung von August Kotzebue getroffen wurden, begründet als Maßnahme gegen das 
angeblich gefährliche Treiben der Burschenschaften und andere umstürzlerischer Tendenzen. 
Im Wesentlichen beinhalteten diese Beschlüsse die Beschränkung der Meinungsfreiheit im 
öffentlichen Raum, insbesondere die Pressezensur, das Verbot der Burschenschaften und die 
Kontrolle der universitären Lehre, was erheblich zu einem sprichwörtlich biedermeierlichen 
Rückzug ins Private beitrug. „Die Bühne“ so heißt es im Allgemeinen Theaterlexikon von 1846 
„ist für uns Deutsche außer der Kirche fast die einzige Stätte der Öffentlichkeit. […] sie ist 
Mittelpunkt der intellectuellen und geselligen Einheit Deutschlands, ein die Zeitblätter und 
Conversation stets rege und lebendig erhaltender, nie sich erschöpfender oder alternder Stoff, 
und demnach ein unabweisbarer Aggregat des gesellschaftlichen Lebens.“42 Und einige Jahre 
vorher hatte das schon ganz ähnlich der Schriftsteller August Lewald formuliert: „Das Theater 
bildet in unsern gesellschaftlichen Beziehungen im engeren Sinne das einzige öffentliche Ele-
ment […].“43 Und es war ein entscheidendes Element des bürgerlichen urbanen Vergnügens, 
nicht umsonst ließ Fanny Lewald, die Tochter von August Lewalds Cousin, ihren berühmten 
Roman Jenny nach einem unterhaltsamen Theaterbesuch beginnen.44

Allein, es handelte sich bei den gespielten Autoren eben nicht in erster Linie um Autoren wie 
Goethe und Schiller, nicht einmal um Shakespeare, obgleich sie auch gespielt wurden, wenn-
gleich oft in mehr oder weniger durch die Zensur beschnittenen Fassungen, sondern eben vor 
allem um Kotzebue und seinesgleichen. Heinrich Heine hatte nur abfällige Worte für diese 
Stücke: „Ich will die guten Leute des Parterres nicht allzu bitter darob tadeln. Diese Leute 
haben bestimmte Bedürfnisse, deren Befriedigung sie vom Dichter verlangen. Die Produkte 
des Poeten sollen nicht eben den Sympathien seines eignen Herzens, sondern viel eher dem 
Begehr des Publikums entsprechen. […].“45 Recht hatte er, aber was hatte er davon, denn es war 
doch so, dass gerade dieses „Begehr des Publikums“, indem es, so Ute Daniel, „sich in der Tat 

42	 (Blum) et al. (Hg.): Theaterlexikon, Neue Ausgabe Band 1, S. III (vgl. Kortländer, S. 200).
43	 August Lewald, S. IIIf.
44	 „Bei Gerhard, dem ersten Restaurant einer großen deutschen Handelsstadt, hatte sich im Spätherbst 

des Jahres 1832 nach dem Theater eine Gesellschaft von jungen Leuten […] zusammengefunden, die 
anfänglich während des Abendessens heiter die Begegnisse des Tages besprachen, allmälig zu dem 
Theater und den Schauspielern zurückkehrten und nun in schäumendem Champagner das Wohl 
einer gefeierten Künstlerin, der Giovanolla, tranken, welche an jenem Abende die Bühne betreten 
hatte.“ Fanny Lewald, S. 1.

45	 Heine, S. 228; Vgl. Pargner, Birch-Pfeiffer, S. 168, Anm. 25.



20

Die Freundin von Goethes Freund und ihr Gatte

der theatralischen Sittenbotschaft und Bildungsabsicht auf der ganzen Linie [verweigert],“46 
als wesentliches Kriterium für den Erfolg eines Theaterstücks, eine der Voraussetzungen einer 
öffentlichen Wahrnehmung von Theater wurde, die einen breiten, sagen wir mal, bürgerlichen 
Zugang zum überhaupt Theater erst ermöglichte. 

Um das Theater der Zeit zwischen 1815 und 1848 beurteilen zu können, muss man sich klar 
machen, dass diese Epoche geprägt war von technischen, politischen, gesellschaftlichen und 
mentalen Umbrüchen. Die Theatermachenden im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts mussten 
sich zurecht finden in den Konflikten zwischen den Ansprüchen eines neuen Bürgertums, das 
nicht nur ein Bildungsbürgertum war, vielleicht nicht einmal in erster Linie, dem Macht- und 
Deutungsanspruch von Fürsten und Adel und der Veränderung der medialen Kommunika-
tion, die übrigens auch auf technische Veränderungen zurückzuführen war, sozialen Ver-
werfungen und schließlich einem epochalen Prozess, der in umfassender Weise traditionelle 
Bindungen auflöste oder zumindest in Frage stellte. Dieser Prozess spielte auch für das Thea-
termachen eine eminente Rolle, denn er hatte mit der Bedeutung des Theaters als nationale 
Identitätsstiftung zu tun, wie es auch schon in der oben zitierten Passage aus dem Allgemeinen 
Theaterlexikon angeklungen ist: Das deutschsprachige Theater sei, so Heinrich Laube 1832, 
eine Art Grundlage für „eine nationale Einheit, die außen fehlt.“47 

Wie war Theater in diesem Rahmen denkbar? Eben genauso wie es war, ein Theater, das in 
erster Linie zwischen den vergnüglichen Liederpossen, den melodramatischen Theaterstücken 
und melodiösen, prachtvollen Opern changierte, aber kein politisch-kritisches Theater im en-
geren Sinne,48 sondern ein Theater, über das man sich unterhielt, auch indem es Abgründe 
und Kritik andeutete, aber auch Platz ließ für die „Wonnen der Gewöhnlichkeit“,49 von denen 
Thomas Mann einmal schrieb. Vielleicht könnte man sogar sagen, dass diese Art des Theaters 
ein durchaus angemessener und sinnstiftender Ausdruck bürgerlicher Selbstwahrnehmung 
und Selbstvergewisserung im Prozess der Veränderungen dieser Zeit war. Freilich entstand 
so im Biedermeier auch das Theater „als modernes öffentliches Medium,“50 aus dem sich das 
sogenannte ‚moderne‘ Theater entwickeln konnte, ein bürgerliches Theater.

46	 Daniel, S. 146.
47	 Zit. in: Wagner, Theater, S. 107.
48	 Man denke an die Werke eines der wichtigsten Biedermeier-Autoren, Georg Büchner, dessen Werke 

keine Chance hatten, auf einer deutschen Bühne aufgeführt zu werden.
49	 Mann, Tonio Kröger, S. 157.
50	 Wagner, Theater, S. 19.


